Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 36 (1979)

Heft: 1

Artikel: Apollon Delphinios

Autor: Graf, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-28441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-28441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Apollon Delphinios

Von Fritz Graf, Ziirich

Apollon Delphinios, «eine Sonderform des Apollon, deren Eigentiimlich-
keit nicht recht eingeschitzt wird»!, war mehrfach Anlass zu Spekulationen und
Kontroversen2. Fast vollig einig ist man sich nur darin, dass er ein Gott des
Meeres und Beschiitzer der Seeleute sei’. Die Epiklese wird mithin von ‘Del-
phin’ abgeleitet. Das ist sprachlich einwandfrei und hat das Verstdndnis schon
der Antike seit dem pythischen Teil des homerischen Apollonhymnus fiir sich.
Diskutiert wurde seine zeitliche und rdumliche Herkunft. Hatte Sir Arthur
Evans in der Euphorie der Entdeckungen auf Kreta ihn als minoischen Del-
phingott bezeichnet, so wird heute eine Entstehung in der Bronzezeit eher
skeptisch beurteilt®. Von den verschiedenen Hypothesen iiber seine Heimat hat
sich keine recht durchgesetzt — immerhin denkt man gemeinhin, in Uberein-
stimmung mit dem vorgeblichen Charakter des Gottes, an eine Insel oder
Kiistengegend der Agiis®.

1 M. P. Nilsson, Geschichte der griech. Religion I> (Miinchen 1967) 554 (im folgenden: Nilsson).

2 Hauptsichliche Literatur: ausser den Handbiichern vgl. H. Usener, Sintflutsagen (Bonn 1899)
145-148; L. R. Farnell, The Cults of the Greek States IV (Oxford 1907) 145-147; W. Aly, Der
kretische Apollonkult (Tibingen 1908) 13-43; ders., Klio 11 (1911) 1-25; L. Malten, Berl. phil.
Woch. 1910, 332-339; M. H. Swindler, Cretan Elements in the Cults and Rituals of Apollo
(Bryn Mawr 1913) 22-29; L. Weber, Arch. f. Rel.Wiss. 23 (1925) 243f.; J. Bayet, Les origines de
I’Hercule romain (Paris 1926) 112-114; A. Evans, The Palaces of Minos at Cnossos 11 2 (Lon-
don 1928) 840-844; E. B. Stebbins, The Dolphin in the Literature and Art of Greece and Rome
(Menaska 1929) 77-81; U. von Wilamowitz-Moellendorff, Der Glaube der Hellenen 1 (Berlin
1931) 145 (vgl. schon Hermes 38, 1903, 578); Ph. Bourboulis, Apollo Delphinios (Thessalonike
1949); J. Gagé, Huit recherches sur les origines italiques et romaines (Paris 1950) 20f.; J. De-
fradas, Les thémes de la propagande delphique (Paris 1954) 69-75; M. Sakellariou, La mi-
gration grecque en Ionie (Athen 1958) 48f.; R. F. Willetts, Cretan Cults and Festivals (London
1962) 262-264; J.-P. Dumont, Quaderni di storia 1 (1975) 57-85.

3 Von F. G. Welcker, Griechische Gitterlehre 1 (Gottingen 1857) 500 bis zu J.-P. Dumont. —
Selten wurde er daneben als «Siithnegott» (K. O. Miiller, Die Dorier 1, Gottingen 1824, 243;
S. Eitrem, Gromon 23, 1951, 131; W. Fauth, Kl. Pauly I 444), Gott des «Werdens und Wach-
sens» (W. Aly, Apollonkult 33) oder «Brunnen- und Wassergottheit» (ders., Klio 11, 25; Bayet
114) bezeichnet.

4 Evans; Willetts 262f.; Dumont; vgl. demgegeniiber L. R. Farnell, in: Essays in Aegaean
Archaeology (Oxford 1927) 25f.; Nilsson 555.

5 Zur Auswabhl stehen Kreta (ausser den in der vorigen Anm. Genannten etwa noch Defradas
74), Chalkis (Preller-Robert I 257 Anm. 4), Delos (Nilsson a.Q.), Delphi (C. F. Schoemann,
Opuscula Academica 1, Berlin 1856, 343); an den Orient denkt O. Gruppe, Griechische My-
thologie und Religionsgeschichte (Miinchen 1906) 1228.




Apollon Delphinios 3

Wenn im folgenden die Frage besonders nach der Eigenart von Apollon
Delphinios noch einmal aufgerollt wird, so deshalb, weil eine eingehende Sich-
tung aller Zeugnisse ein Unbehagen der opinio recepta gegeniiber aufkommen
liess. Zu vieles bleibt ungeklirt, zu wenig ist sicher durch die Uberlieferung
abgestiitzt; auch die jiingste Arbeit zum Thema hat da nicht weitergeholfens.
Die Beziehung zum Meer ist keineswegs so klar fassbar, wie man gemeinhin
glauben will — damit hdngt aber die Herleitung vom Delphin, vom rein sprach-
lichen Gesichtspunkt aus so glatt, in der Luft. Die « Vermutung, dass sich hinter
dem Epitheton etwas anderes verberge» — so Altmeister Nilsson —, ist nicht
leicht zu verscheuchen.

I

Der Kult des Apollon Delphinios ist rund um die Agiis verbreitet. Von den
ionischen Stddten kennen ihn Chios’, Erythrai8, Milet® samt den Kolonien
Olbia!?, Hermonassa'!, Massilia!? und vielleicht Aigiale auf Amorgos!3. Ver-
ehrt wird er auf den dorischen Inseln Nisyros!4 und Thera!s, vor allem aber auf
Kreta: Dreros!é und Hyrtakina!” haben ihr Delphinion, Knossos sein Delphi-
dion!® — wie er auch nur noch in Sparta Delphidios heisst!®. Delphinia haben
auch Chalkis??, Athen?! und der attische Demos Erchia22; Delphinion heisst

6 J.-P. Dumont, a.O. (oben Anm. 2).

7 Thuc. 8, 38, 2; Xen. Hell. 1, 5, 15; Diod. 13, 76, 3; SEG 22 (1967) 508 A 8.

8 H. Engelmann/R. Merkelbach, Die Inschriften von Erythrai 11 (Bonn 1973) Nr. 209 (V2).

9 G. Kawerau/A. Rehm, Das Delphinion in Milet (Milet. Ergebnisse der Ausgrabungen, hrsg.
von Th. Wiegand, I 3, Berlin 1914).

10 Inscr. Or. Sept. Pont. Eux. I? 163. 189; Ol’vija, temenos i agora (Leningrad 1964) 142 (vgl. B.
Lifshitz, Hermes 94, 1966, 236—238); Inscriptiones Olbiae 1917-1965 (Leningrad 1968) Nrn.
55. 58-61 (vgl. F. Graf, Mus. Helv. 31, 1974, 209-215).

11 Corp. Inscr. Reg. Bosp. 1038. — Unbekannter Herkunft ist die Schale aus Gurovka, I. 1.
Tolstoj, Nachr. Kaiserl. Arch. Komm. 14 (1905) 44-53.

12 Strab. 4, 1,4 p.179. — Abzulehnen ist die oft wiederholte Ansicht, Strabon bezeichne den Kult
des Delphinios als allen Ioniern gemeinsam: Er sagt bloss, der Kult in Massilia stehe allen
Ioniern offen.

13 Belegt poinot IG XII 7, 415. 418. Aigiale gilt als milesische Siedlung, F. Bilabel, Die ionische
Kolonisation (Leipzig 1920) 54.

14 Arch. Eph. 1913, 8 Nr. 6 (I11?).

15 1G XII 3, 537, vgl. L. H. Jeffery, The Local Scripts of Archaic Greece (Oxford 1961) 323 Nr. 1a
(aber eher fritheres VI? als spétes VIII2, besonders nach der Form der Iota).

16 Inscr. Cret. Iix 1 C 117; Aehpiviog ibid. A 20; Bull. Corr. Hell. 61 (1937) 29f.

17 Inscr. Cret. II xv 2, 18.

18 Inscr. Cret. I viii 8, 12. 10, 8; xvi 3-5; IV 182, 19.

19 IG V 1, 221. - Die Form wird sekundér sein, zu einer Form *8gl@ic, del@idoc in Analogie zu
den haufigeren Dentalstimmen.

20 Plut. Flam. 16, 5, vgl. die Dedikation Bull. Corr. Hell. 77 (1953) 217.

21 Zur Lage J. Travlos, Bildlexikon zur Topographie des antiken Athen (Tiibingen 1971) s.v.

22 F. Sokolowski, Lois sacrées des cités grecques (Paris 1969) 18 A 28.



4 Fritz Graf

der heutige Hafen von Oropos?3. Ein Monat Delphinios ist bezeugt fiir das
kretische Olus, fiir Thera und fiir Aigina2?4. Auf Aigina ist das zugehorige Fest,
die Delphinia, gut belegt?s. Isoliert schliesslich ist eine Dedikation an Artemis
Delphinia (die Goéttin findet sich neben ihrem Bruder nur noch in Athen) wohl
aus dem thessalischen Larissa?¢. Gilt die Ableitung vom Delphin, so verriete die
Namensform Fremdeinfluss, wir erwarteten *Beigivia?’.

Eigenartig ist die Verbindung des Gottes mit Delphi. Bei der Vorliebe der
Antike fiir etymologisches Spielen ist die Assoziation von dgA@ic, Aghpoi und
Agloiviog selbstverstindlich — tatsdchlich wird der Ortsname haufig vom
Fisch?8, die Epiklese vom Ortsnamen abgeleitet??, und wenn delphische Miin-
zen spdtarchaischer Zeit als Stadtemblem dem Hauptbild gerne einen oder zwei
Delphine beifiigen, liegt die Verbindung mit dem Gott nahe: Solche Embleme
leiten sich oft von einem Hauptgott des Ortes ab3?. Jedenfalls aber ist Delphi-
nios nie als Epiklese des Gottes in Delphi selbst bezeugt — wenn schon, heisst er
einmal AgApaiog3!, sonst normalerweise Pythios. Keine Kultstatte des Delphi-
nios 1st umgekehrt als delphische Kultfiliale zu erweisen, und auch die Vertei-
lung der Belege schliesst eine solche Ableitung wohl aus. Entsprechend lasst
sich AgApivioc nicht gewaltlos von Aglgoti ableiten32. Nur im homerischen
Apollonhymnus fassen wir seinen Kult im Umkreis von Delphi: Den kretischen
Kaufleuten befiehlt Apollon, an ihrer Landestelle in Krisa einen Altar zu er-
richten und ihm als Delphinios Gebet und Opfer darzubringen; nach diesem

23 Strab. 9, 2, 6 p. 403. — Vgl. auch den modernen Namen einer Bucht an der Westkiiste von
Syros, Aehoivy, F. Hiller von Gaertringen, IG XII 5 (2) S. XXXI Nr. 1499.

24 Olus Inscr. Cret. I xvi 4, 22; Thera IG XII 3, 330, 63. 133; Aigina Schol. Pind. Nem. 5, 81.

25 Schol. Pind. Pyth. 8, 88. 91 (danach Ol 13, 155, secl. Drachmann).

26 1G IX 2, 1035, 12, von G. Daux, Bull. Corr. Hell. 92 (1968) 625-628 auf Larissa bezogen, die
IG gaben Gyrton an, aber vgl. schon E. Preuner, Mitt. Dtsch. Arch. Inst. Athen 27 (1903) 581.
—Zu Athen Anecd. Graec. 1, 255, 19 Bekker.

27 Vgl. Et. M. 200, 24; C. D. Buck, The Greek Dialects (Chicago 1955) 62. — L. Vitali, Fonti per la
storia della religione cirenaica (Padua 1932) 127 postuliert den Gott auch fiir Kyrene, ohne zu
iiberzeugen.

28 Steph. Byz. s.v. Agdgot; Serv. den. 3, 332; Et. M. s.v. Aehpivioc; Schol. Lycophr. Alex. 208;
vgl. Plut. Soll. an. 36, 984 A (hier fehlt das entscheidende Stiick Text, doch ist vor der Liicke
auf Delphinios angespielt, nachher das Delphinabenteuer der kretischen Seeleute als Aition
erzihlt).

29 Et. M. s.v. Aehoiviog; Schol. Lycophr. l.c. (gibt als weitere Variante eine Ableitung von AgA-
@tvn [sic], der von Apollon erschlagenen Schlange).

30 Vgl. J. N. Svoronos, Bull. Corr. Hell.20 (1896) 19-54; B. V. Head, Historia Numorum? (Lon-
don 1911) 340f.; M. Delcourt, L’oracle de Delphes (Paris 1955) 215; allg. K. Christ, Antike
Numismatik (Darmstadt 1972) 24f.

31 Belgoioc IG IX 2, 257, 10 (Thetonion, V?); Aedgpoioc Mnemosyne 23 (1970) 251 Z. 12 (La-
rissa, um 200%); zur Bildung P. Chantraine, La formation des mots en grec ancien (Paris 1933)
47.

32 H. Frisk, Griechisches etymologisches Worterbuch 1 (Heidelberg 1954) 363; P. Chantraine,
Dictionnaire étymologique de la langue grecque 1 (Paris 1968) 261; vgl. T. W. Allen/W. R.
Halliday, The Homeric Hymns? (London 1936) 261f.; A. Lesky, Thalatta (Wien 1947) 100;



Apollon Delphinios 5

Opfer ziehen sie hinauf nach Pytho?3. Apollon leitet die Epiklese dabei vom
Delphin ab:

OC PEV EYO TO TPATOV &V NEPOELSEL TOVTWL
g100pevoc deA@ivi Jofic Emi vnog Opovoa,
¢ Epoi ebyeodar Achpviot.

Ob gleichzeitig mit dem Namen AeAgoi gespielt wird, ist beim Fehlen fritherer
Belege dieses Namens unklar34. Denkbar ist, dass er hier — sei es als Ortsname
oder als Name des Priesterkollektivs — vom Delphin hergeleitet wird, wie in 372
der Ortsname Pytho vom Gestank der Schlange, die Apollon getotet hat33.
Jedenfalls verweist die Erzihlung auf einen Altar in Krisa, auf dem Apollon
geopfert wurde vor dem Zug nach Delphi®¢. Krisa wurde wohl im ersten heili-
gen Krieg zerstort, und von diesem Altar fehlt sonst jede Spur®’. Das ist wenig,
und man konnte fast vermuten, dass die Priester in Delphi sich auch den Del-
phinios einordnen wollten. Das wiirde seine Bedeutung in geometrischer und
archaischer Zeit unterstreichen und gleichzeitig zwingen, seine Heimat an-
derswo zu suchen.

Steht wirklich hinter der eben erzihlten Episode des Hymnos ein Opfer der
ankommenden Pilger in Krisa, so konnte daraus die Funktion des Apollon
Delphinios als Geleiter der Seefahrer gelesen werden. Anderswo gelten solche
Opfer Apollon Epibasios, gehoren so jedenfalls in den Funktionskreis Apol-
lons®. Fiir jene Ansicht, dass Delphinios Epiklese des Meergottes Apollon sei,
hat man ausserdem die vielen Kulte auf Inseln und an Buchten herangezogen —
freilich sind Apollon gemeinhin «die Kiisten, die ins Meer abfallen, und die
Buchten der See» lieb9.

Aber das athenische Delphinion liegt am Ilissos, nicht an der Kiiste, dasje-
nige von Erchia ebenso im Binnenland; weder Knossos noch Hyrtakina oder
Dreros liegen direkt am Meer. Das durch Ausgrabungen békannte drerische

M. Delcourt, a. 0. (oben Anm. 30) 35; Defradas 69f. — Die umgekehrte Herleitung vertreten
P. Kretschmer, Einleitung in die griech. Sprache (Gottingen 1896) 420; Swindler 22; Hiller von
Gaertringen, RE 4, 2527, 42; Willetts 262f.; sie ist sachlich ohne Anhaltspunkte, sprachlich
nicht vollig unmoglich.

33 Hom. Hy. Ap. 493-496. — In 496 ist deLgivioc des Mosqu. aus metrischen Griinden unakzepta- -
bel; was 8éApeioc der iibrigen Mss. und der meisten Edd. heisst, verstehe ich nicht. Man sollte
die Stelle mit Gemoll als korrupt ansehen; jedenfalls hilft auch der Interpunktions-Trick von
F. Cassola (Mailand 1975) nicht.

34 Zum Verhiltnis der Namen Pytho (ilter) — Delphoi (jiinger) vgl. S. Lauffer, RE 24, 576-579,
der Delphoi als alten Namen der Bewohner von Pytho ansieht — bei der Eigenart Delphis
(W. Burkert, Homo Necans, Berlin 1972, 134) die Priester.

35 Hom. Hy. Ap. 371-374.

36 D. Kolk, Der pythische Apollonhymnus als aitiologische Dichtung (Meisenheim 1963) 30-35.

37 Allen-Halliday, a.O. (oben Anm. 32).

38 Ap.Rh. 1, 404.

39 Hom. Hy. Ap. 24: axtai v ic dha xexApévar Mpévec 1€ Sardoonc.




6 Fritz Graf

Delphinion liegt am Markt4® wie dasjenige von Olbia*! und Aigina*?, das Del-
phinion von Massalia im Zentrum der Siedlung, auf der Akropolis*}. Eine
allfdllige Beziehung zum Meer muss sich also zumindest nicht in der Lage des
Heiligtums manifestieren.

Andere angebliche Beziehungen zum Meer sind nicht weniger problema-
tisch. Die wenigen Festdaten stiitzen eine Ableitung vom Meer in keiner Wei-
se44, In welchen Monat die Hebdomaia von Milet fielen, wissen wir nicht45. Im
Festzyklus des milesischen Delphinions nimmt jedenfalls der Taureon einen
wichtigen Platz ein*¢. Er entspricht dem attischen Munichion*’. Am 6. Muni-
chion sandten die Athener zum Gedenken an Theseus’ Bittzug vor seiner Aus-
fahrt nach Kreta einen Middchenzug ins Delphinion*®. Man hat dies als Bitt-
umzug beim Beginn der Seefahrtssaison erkldren wollen*® — doch fing diese
bereits einen Monat frither, zur Zeit der Grossen Dionysien an®°. Dass grossere
Fahrten wie diejenigen zu Koloniengriindungen erst im Munichion ausliefen
und Apollon Delphinios besonders mit der Koloniengriindung verbunden sei,
will nicht recht verfangen®!. Wenn die attische Flotte zur Griindung von Adria
am 10. Munichion 324 bereitstehen musste, kennen wir die Hintergriinde

40 Literatur bei H. Drerup, Griechische Baukunst in geometrischer Zeit (Gottingen 1969 = Arch.
Hom. Fasc. O) 5. — Wir meinen also das geometrische Heiligtum. Die Deutung als Delphi-
nion, vorgebracht vom Ausgriber S. Marinatos, Bull. Corr. Hell. 60 (1936) 253-255, dann
aufgrund der Inschriften aus der Zisterne von P. Demargne/H. van Effenterre, Bull. Corr.
Hell. 61 (1937) 31 ausgesprochen, wird angezweifelt von E. Kirsten, RE Suppl. 7, 137; H. Dre-
rup, a. 0. 7; tatséchlich hatte seinerzeit Xanthudides, Deltion 4 (1918) parart. I 27 den Tempel
auf der Westhohe als das Delphinion betrachtet, weil in seiner Umgebung der Stein mit dem
Ephebeneid gefunden worden sei. Doch wird in der Inschrift Bull. Corr. Hell. 61 (1937) 29 die
Zisterne geometrischer Zeit unter den Schutz des Apollon Delphinios gestellt, sein Tempel
muss also nahe gelegen haben; die Nennung des IToitiog im Opferkalender Bull. Corr. Hell.
70 (1946) 603 Nr. 6 muss der Zuweisung des Tempels an den Delphinios nicht widersprechen.
Schliesslich stellt Xanthudides auf die Aussage der Sohne des Finders der Ephebeninschrift
ab, iiber 60 Jahre nach der Entdeckung von 1854.

41 E. I Levi, Mat. i. issled. po Arch. SSSR 50 (1956) 40; E. Belin de Balu, Olbia (Leiden 1972) 31
u. pass.

42 G. Welter, Aigina (Berlin 1938) 49f.; zum Datum (VII?) ders., Arch. Anz. 1938, 16-21.

43 Strab.4,1,4p.179.

44 Farnell IV 145 «nothing distinctive of a maritime deity is discoverable in the ritual».

45 Delphinion (oben Anm. 9) Nr. 183; A. Rehm, Delphinion 235 vermutet Boedromion oder
Pyanopsion.

46 Delphinion Nr. 133 = F. Sokolowski, Lois sacrées de I’Asie Mineure (Paris 1958) Nr. 50, 23:
apyovtar oi otepavneopor Tavpedvog ey AroArovi Aedgvion. Vgl. Delphinion Nr. 31a
= Lois sacrées Nr. 41, 12: Eopti) xnpvooetar ‘AndAlmvog Aehgivfiov); das Datum ist bis auf
]t ictapévou verloren, Rehm vermutet ansprechend [Tavpeévog &xjinu

47 Vgl. die Tabelle bei Bischoff, RE 10, 1591f.

48 Plut. Thes. 18, 2, vgl. L. Deubner, Attische Feste (Leipzig 1932) 201, der das Fest Delphinia
benennen will.

49 Ausfithrlich Ph. Bourboulis 63f.; vgl. noch P. Stengel, RE 4, 2511.

50 Theophr. Char. 3; vgl. auch R. Martin/H. Metzger, La religion grecque (Paris 1976) 132. — Die
alexandrinischen Ploiaphesia vom 5. Mirz fiithrt S. Eitrem, Gnomon 23 (1951) 130 an.

51 A. Mommsen, Feste der Stadt Athen (Leipzig 1898) 451; Bourboulis 63f. Die von Bourboulis




Apollon Delphinios )

nicht32. Die Demoten von Erchia opferten der Kurotrophos und Apollon Del-
phinios am 7. Gamelion, mitten in der Ruhezeit der Schiffahrt®?. Der oluntische
Monat Delphinios schliesslich entspricht dem attischen Pyanopsion34. Niher
als eine Verbindung mit der Seefahrt, die freilich in diesem Monat zu Ende
ging>3, liegt die Zusammenstellung mit den attischen Pyanopsia, einem Apol-
lonfest, in dem die Verbindungen zu Apollon Delphinios méglich sind>®.

Zwei andere Verbindungen sind es, die demgegeniiber deutlicher und
konstanter fassbar sind als diejenige zum Meer. Apollon Delphinios steht einer-
seits an manchen Orten in enger Beziehung zum staatlichen Leben der Ge-
meinde, die ihn verehrt; anderseits wird er gerne mit dem Ephebenalter und
besonders mit den um diese kritische Zeit besorgten religiosen Institutionen
verbunden. '

II

Das wohl deutlichste Beispiel fiir die erste Beziehung liefert der Kult des
Apollon Delphinios in Milet. Das Kollegium der Molpoi, deren Hauptheilig-
tum das Delphinion ist, wird allein dadurch eng mit dem staatlichen Leben
Milets verbunden, dass ihr Leiter, der Aisymnet oder — spiter — Stephanepho-
ros®’, jahrlicher Eponym der Stadt ist. Die erhaltene Eponymenliste setzt im
Jahre 525/24 ein, ohne dass wir damit schon ihren Beginn fassen miissen>8.
Dasselbe Kollegium kontrolliert das Biirgerrecht: Klagen tiber unrechtmaissige
Inanspruchnahme des Biirgerrechts miissen bei den Molpen — als 7| &v toig
poAmoic évtaoic — und bei einer staatlichen Behdrde — als 1) tiic Eeviag dikn —
eingebracht werden®. Schliesslich sind im Delphinion nicht nur die Sakralge-
setze der Molpen, sondern auch Staatsvertrige und Ehrungen milesischer Rich-
ter durch fremde Stddtes? aufgestellt und dvaypagai von Biirgerrechts- und

67-69 angefithrten neugriechischen Sprichwérter sind bei der grossen Streuung der mogli-
chen Daten wenig hilfreich.

52 1G 1I? 1629, 170, von Mommsen a. O. angefiihrt.

53 F. Sokolowski, a.O. (oben Anm. 22) Nr. 18 A 23.

54 M. Guarducci, Epigraphica 7 (1945) 78f.

55 Vgl. Hes. Op. 619f. und Schol. ad 620a, mehr im Kommentar von M. L. West (Oxford 1978)
z. St.

56 Allein Artemid. Onirocr. 2, 35 p. 160, 11 Pack verbindet den Delphinios mit dnodnpiot xai
Kivnoeig, also wohl Seereisen: das ist spit und unverbindlich. Zu Apollon und ¢émdnpiarauch
Menand. Ench. 4 (IX 140, 1 Waltz).

57 Delphinion S. 241, vgl. Nr. 128; mehr F. Graf, Mus. Helv. 31 (1974) 211 Anm. 10.

58 Vgl. Wilamowitz, GGA 1914, 82 (= Kleine Schriften V 12, Berlin 1961, 436). Der erste erhal-
tene Block geht von 525/4 bis 260/59; auch unter Einrechnung einer Priambel auf einem
davorliegenden Block fiihrte dies bis ins 7., wenn nicht 8. Jahrhundert hinauf. Vgl. auch unten
Anm. 150.

59 Delphinion Nr. 143, 32 Onevvvoc tij v poAnoic &vraoer. 146, 41. 150, 65, vgl. F. Ziebarth, in:
Delphinion S. 284.

60 Staatsvertrige aus der Zeit vor 3232 bis ca. 180* Delphinion Nrn. 135-138. 140-143. 146. 148—
150; Richterehrungen Nrn. 152-155.




8 Fritz Graf

Proxenieverleihungen auf den Winden eingemeisselté!. Wiahrend die Aufstel-
lung &v émeavectdtol ToTOL ohne innern Zusammenhang mit dem Aufstel-
lungsort sein muss®2, weisen die dvaypagai der Biirgerrechtsverleihungen zu-
mal an Leute, die dieses Recht dann auch beanspruchten$?, noch einmal auf die
enge Verbindung der Molpoi und damit des Apollon Delphinios mit dem Biir-
gerrecht. Dazu stellt sich, dass die Molpoi auch bedeutenden Anteil am Kult
der Dea Roma und des Populus Romanus haben. Der Stephanephor und seine
Proshetairoi opfern ihnen am 7. Thargelion und am 12. Metageitnions*.
Ahnlich bedeutsam scheint das Temenos des Apollon Delphinios in Olbia
gewesen zu sein®, zumindest bis zur Zeit der Getenzerstérung. Nachher lag es
verddet ausserhalb der stark geschrumpften Stadt, und anstelle des nicht mehr
erwihnten Apollon Delphinios dominiert Apollon Prostates, inschriftlich seit
dem 1. nachchristlichen Jahrhundert bekannt%6. Zwar sind in Olbia in spéterer
Zeit die Archonten eponym®’, nicht der Aisymnet; doch waren im Delphinion
die zahlreichen Proxenie- und Ehrendekrete aus der Zeit zwischen dem 4. und
dem 2. Jahrhundert aufgestellts8. Zwei Urkunden ordnen an, dass der Geehrte
€ig 10 1epov tob Amorllmvog geladen werden solle: eine davon stammt sicher
aus dem Temenos des Delphinios®®. Eine dritte, ungeféhr gleichzeitige Inschrift

61 Neueinbiirgerungen ibid. Nrn. 32a-93. 179-183, Proxeniedekrete Nrn. 94-119b. 184-185. -
Zu avaypagn «Auszug aus dem offiziellen Dekret» A. Wilhelm, Beitrdge zur griech. Inschrif-
tenkunde (Wien 1909) 271f.

62 Delphinion Nr. 152, 99, eine Richterehrung aus dem Delphinion, ordnet lediglich Aufstellung
in Milet gic 10v Eémpavéstatov tomov Tfig OAOG an.

63 Die Anagraphai zerfallen in zwei Gruppen: a) Verleihung an Einzelne kat’ ebepyeoiav, d.h.
blosse Ehrung ohne aktuelle Ausiibung des Biirgerrechts, und b) Verleihung an Gruppen
Katd yneiopa tod dnpov, d.h. Aufnahme von Fremden ins aktuelle milesische Biirgerrecht,
vgl. A. Rehm, in: Delphinion S. 227 Anm. 4.

64 F. Sokolowski, a.O. (oben Anm. 46) 49 B 26-37 (ca. 1302).

" 65 Literatur oben Anm. 10.
66 Dedikationen an Apollon Prostates Inscr. Or. Sept. Pont. Eux. 12 80-115; Inscr. Olb. 78-85. -
Im von Farmakowskij als Tempel des Apollon Prostates bezeichneten Bau (woher aber Inscr.
- Olb. 45 eine Inschrift publiziert, die im igpov Tob A10¢ aufgestellt war, IIP) fanden sich Votive
seit VII2, E. Diehl, RE 17, 2417; 1. E. Levi, Kratk. Soobs. Inst. Arch. 95 (1963) 10 (der Gra-
bungsbericht Soobs. Akad. Mat. Kult. 7, 154f. war mir unzuginglich). Die von J. Pick, Jb.
Deutsch. Arch. Inst. 13 (1898) 173 Anm. 130 und G. M. Hirst, Journ. Hell. Stud. 22 (1902)
253f. (vgl. L. Robert, Hellenica 11/12, 268 Anm. 3) auf einem Miinzbild des IP gesehene
Statue des Apollon Prostates ist spatarchaisch. '

67 Das Kollegium Inscr. Or. Sept. Pont. Eux. 12 39f. 42ff.; Inscr. Olb. 47. 87 (alle II/IIIP), frithe-
ster Beleg vielleicht Inscr. Olb. 42, zogernd 1/1IP datiert.

68 Von 40 Inschriften der Inscr. Olb. stammen 24 aus dem Temenos, 7 von der Agora, von einer
weitern (Nr. 11) stammt ein Frg. von der Agora, das andere aus dem Temenos.

69 Inscr. Olb. 35 (Temenos). 36 (Privathaus in Sektor H5, wohl hieher verschleppt; die genauen
Fundumstéinde bei E. 1. Levi, Krat. Soobs. Inst. Arch. 95 (1963) 10; ihre Ansicht, 36 sei eine
Kopie von 35, trifft nicht zu). — Nach Olbia eher als nach Istros (vgl. Bull. Epigr. 1955, 163
S. 336 zu der von S. Lambrino, in: Festschrift A. Coelho 11, Lissabon 1950, 169 vorgeschlage-
nen Lokalisierung) gehort auch SIG? 707, 42 kalécat 8¢ avtov éni E€[via €ig t]o iepov 10D
Anollovoc.




Apollon Delphinios 9

aus dem Temenos bezeichnet einen Priester, wohl den des Delphinios, als Einla-
denden’®. Im Delphinion Olbias wurden also staatliche Ehrungen durch ge-
meinsame Opfer und Mahlzeiten abgehalten’!. Ublicherweise — und dies unter-
streicht die politische Bedeutung des Heiligtums — diente dazu das Pryta-
neion’2.

Dazu passt, dass nach Ausweis von Graffiti spatarchaischer Zeit auch Zeus
und Athene, die Polisgottheiten par excellence, im Temenos des Apollon Del-
phinios verehrt wurden’3. Auch der durch Graffiti derselben Zeit belegte Kult-
verein der veopnviactai kann sich hier einfiigen’*. Die Riten des dem Apollon
heiligen Neumondstages beziehen sich oft darauf, fiir den Staat Gliick und
Gedeihen zu erflehen’, und die zu diesem Zeitpunkt dargebrachten Opfer
gelten auch den Polisgottheiten’s.

Mit dem Biirgerrecht verbunden ist Apollon Delphinios wie in Milet so
auch in Athen. Wir wissen aus zwei Gerichtsreden von einem Eid, der von
athenischen Biirgerinnen im Delphinion geschworen wurde. Beidemale miissen
die Frauen bezeugen, dass ein von ihnen geborener Knabe Sohn eines Vollbiir-
gers und somit seinerseits athenischer Biirger sei. In einer Demosthenes zuge-
schriebenen Rede wird daran erinnert, dass Plangon, athenische Biirgerin, vor
dem Diaiteten im Delphinion diesen Eid fiir ihre beiden S6hne abgelegt hatte,
worauf ihr Vater, ein bekannter athenischer Bankier und Politiker, sie in seine
Phratrie aufnehmen musste’’. Aufschlussreicher noch ist die zweite Affire. In

70 Inscr. Olb. 29, 10 [kaAécar 8¢ avtov E]ni EEvia tov iepéa tob [ AndAlwovog). Parallelen Bull.
Epigr. 1968, 373. — Der Priester des Apollon war schon bekannt durch Inscr. Or. Sept. Pont.
Eux. 12 163. 189. ‘

71 Seit frithhellenistischer Zeit enthielt das Temenos westlich des Tempels eine Stoa, vielleicht
fir solche Mahlzeiten. Vgl. A. N. Karasev, in: O/'vija (Leningrad 1964) 44f.

72 Vgl. schon P. Boesch, Theoros (Berlin 1908) 71-73; A. Wilhelm, Sber.Wien 183, 3 (1921) 10f,;
L. Robert, Rev. Phil. 53 (1927) 97-99 = Op. Min. Sel. 11 1052-1054. — Ausser den in Anm. 70
erwihnten Beispielen fiir einladende Priester nur noch Hyrtakina, Delphinion, Inscr. Cret. 11
Xv Nr. 2.

73 E. L. Levi, in: Ol'vija (Leningrad 1964) 140. 151. Im milesischen Delphinion wurden laut
Altarinschriften auch Hekate (Delphinion Nr. 124), Zeus Soter (ibid. 130) und Artemis (ibid.
131) verehrt.

74 E. 1. Levi, a.0. (5 Beispiele). — Der Verein ist sonst allein in Athen belegt, Lysias frg. V 2
Gernet-Bizos (= Athen. 12, 76, 551F). — Vgl. F. Poland, Geschichte des griechischen Vereins-
wesens (Leipzig 1909) 64; G. M. Calhoun, Athenian Clubs in Politics and Litigation (Austin
1913) 32; J. D. Mikalson, Harv. Theol. Rev. 65 (1972) 291-296.

75 Demosth. 25, 99, vgl. J. D. Mikalson, a.O. — Sokolowski, a. 0. (oben Anm. 46) 73, 24. — Im
Privatkult auch Ps. Herod. Vit. Hom. 33.

76 Priene: Inschr. Priene 108, 259 (der Neumondstag war Amtsantritt des Stephanephoros, ibid.
109, 176 u. pass.). — Kameiros F. Sokolowski, Lois sacrées des cités grecques. Supplément (Paris
1962) 96f. 101. — Magnesia am Miander Sokolowski, a. O. (oben Anm. 46) 32, 10-31. — Sparta
Herod. 6, 57, 2. — Klazomenai H. Engelmann/R. Merkelbach, a.O. (oben Anm. 8) 503, 15
(Bekrinzen der Statue des Tyrannenmorders). — Milet Sokolowski, a. O. (oben Anm. 46) 48 B
23 (Opfer an Roma und den Populus Romanus).

77 Ps. Demosth. 40, 11; vgl. 39, 2.




10 Fritz Graf

dem Prozess eines Euphiletos um das Biirgerrecht, das ihm seine Demoten
absprechen wollten, geht seine Mutter so weit, dass sie den besagten Eid vor
dem Diaiteten im Delphinion schworen will’8. Die hier ausgesprochene Absicht
schliesst zusammen mit der andern Stelle aus, dass das Delphinion lediglich
zufillig gewéhlt wurde, um dem Eid besonderes Gewicht zu geben’®. Das
Schiedsgericht ist vielmehr die Instanz, vor der ein derartiger Eid zu schworen
war — entweder weil die Phyle, Akamantis oder Aigeis, im Delphinion ihr
Schiedsgericht hatte8® oder, weit wahrscheinlicher, weil dieses Heiligtum be-
sonders mit dem Biirgerrecht verbunden war®!.

Das athenische Delphinion scheint also nur mehr einen Teil dessen weiter-
zufithren, was das milesische mit seinem Bund der poAnoi reprisentiert. Das
Tanzen besorgen in Athen die dpynotai, wie Theophrast berichtet, wohl aus
direkter Anschauung der Fasten dieses Kultvereins; sie gehdrten «zu den ersten
der Athener und trugen ‘theridische’ Gewinder»®?, wie sie, wie es an anderer
Stelle heisst, im Satyrspiel getragen wurden?®?. Aber auch dieser Bund stand im
Dienste Apollons; sie tanzten um den Tempel des delischen Apollon, «dem
man die Thargelien feiert».

Politische Funktionen haben auch die Delphinia Kretas. In Hyrtakina
wurden Ehrengiste an der kowvn €otio im Delphinion gespeist®4. In Knossos
wurden im Delphinion nicht nur Proxeniedekrete 6ffentlich aufgestellt, son-
dern auch Staatsvertrige sowohl zwischen Knossos und einem zweiten Staat
wie auch zwischen zwei andern Staaten, fiir die Knossos als Garant fungierte®3.
Die Winde des archaischen Delphinions von Dreros trugen einen grossen Teil
der staatlichen Gesetze eingemeisselt®. Und im Eid der drerischen Epheben

78 Isae. 12, 9 &ni 100 Srotntod ... £ni AgAgivion.

79 So L. Gernet, in: Démosthéne, Plaidoyers civils 11 (Paris 1957) 36, vgl. W. Wyse, The Speeches
of Isaeus (Cambridge 1904) 720.

80 W. Wyse a.0. — Zur Institution, dass die staatlichen Diaiteten an bestimmten Orten tagen,
Demosth. 45, 17 (Stoa Poikile); 47, 12 (Heliaia: Oineis und Erechtheis), vgl. (anscheinend
nicht ganz korrekt) Pollux 8, 126; J. H. Lipsius, Das attische Recht | (Leipzig 1905) 227;
W. Wyse, a.0. 721.

81 Ahnlich schon W. Aly, a.O. (oben Anm. 2) 32. — Die §ixn tiic Eeviac kam in Athen vor die
Thesmotheten (oder zeitweise die Nautodiken), Lipsius a. O. I 416; eine weitere Klage analog
der milesischen &v poAnoig évtaoig ist unbekannt.

82 Theophr. frg. 119, ap. Athen. 10, 24 p. 424 EF. — Vgl. Wilamowitz, Euripides Herakles 14
(Darmstadt 1959) 5f. mit Anm. 8; K. Latte, De saltationibus Graecorum capita quinque (Gies-
sen 1913) 71; L. Gernet/A. Boulanger, Le génie grecque dans la religion* (Paris 1970) 70f.

83 Hesych. s.v. @npaiov néndov © 523; Pollux 4, 118.

84 Inscr. Cret. II xv 2, 17 xaAéom 8¢ kai éni Eévia tOg mpeyyevtdc &ni Tav Kowvav Eotiav &g 1O
AleAgliviov, der Schluss nach L. Robert, Rev. Phil. 53 (1927) 97-99 = Op. Min. Sel. 11 1052—
1054; zur €otia xowvn vgl. Aristot. Pol. 1322 b 27.

85 Proxenieurkunden Inscr. Cret. I viii 8. 10. 12, Staatsvertrige ibid. 6. 13; I xvi 3-5; IV 182. -
Nicht aus dem Delphinion stammt wohl das archaische Gesetz Inscr. Cret. I viii 2, vgl. Journ.
Hell. Stud. 69 (1949) 36f.

86 L. H. Jeffery, The Local Scripts of Archaic Greece (Oxford 1961) 315 Nr. 1, dazu Nr. le Bull.




Apollon Delphinios 11

figuriert Apollon Delphinios an vierter Stelle, nach Hestia Prytania, Zeus Ago-
raios und Zeus Tallaios, aber noch vor Athena Poliuchos?®’.

Die weite Verbreitung der grundlegenden Verbindung von Apollon Del-
phinios mit dem staatlichen Leben, die an verschiedenen Orten sich in &hnli-
cher, wenn auch jeweils differenzierter Form aufzeigen liess, weist auf einen
alten gemeinsamen Hintergrund, der in verschiedenen Brechungen und Trans-
formationen fassbar ist. Den Weg weist Hyrtakina. Die xowvn €ctia im Del-
phinion setzt einen Tempel mit Zentralherd voraus, wie er im archaischen
Delphinion von Dreros tatsichlich belegt ist®8. Uberhaupt sind im geometri-
schen und archaischen Hellas solche Tempel nicht selten®. H. Drerup hat
vermutet, dass sie gleichzeitig als Vereinshduser von Speisegemeinschaften zu
betrachten seien®. Tatséchlich ist diese Institution in der Form der &raipiay, die
sich zum gemeinsamen Mahl im avdpeiov treffen, gerade in Kreta bis weit in
hellenistische Zeit lebendig®'. Und dass in Dreros die Hetairien in engem Ver-
héltnis zum Delphinion standen, kann der Ephebeneid zeigen. In ihm wird
angeordnet, dass diejenigen Kosmeten, die den Ephebeneid nicht abndhmen,
gebilsst werden sollen, die Busse aber an die Hetairien zu verteilen sei; falls
aber der Kosmetes nicht zahlen konne, solle sein Name samt dem geschuldeten
Bussgeld im Delphinion aufgezeichnet werden®?. Was liegt nédher als die Ver-
mutung, das Delphinion sei das Hauptquartier der Hetairien?

Dass jedenfalls alle freien Biirger einer kretischen Stadt in Hetairien einge-
teilt waren und dass ihr gemeinsames Mahl die Versammlung aller Biirger
darstellte, ist lingst bekannt. Einzelheiten verdanken wir vor allem dem Inter-
esse des 4. und 3. Jahrhunderts an der kretischen Staatsordnung. Dosiadas,
Verfasser einer Lokalgeschichte Kretas, iiberliefert die Traktandenliste der Dis-
kussionen im Anschluss an das gemeinsame Mahl: Erst wurde die Innenpolitik,

Corr. Hell. 70 (1946) 597 Nr. 3 = SEG 23, 530, zu Nr. la R. Meiggs/D. Lewis, Greek His-
torical Inscriptions 1 (Oxford 1969) Nr. 2.

87 Inscr. Cret. Iix 1 A 14,

88 M. Guarducci, Stud. e Mat. Stor. Rel. 13 (1937) 162f. (vgl. Inscr. Cret. I1 S. 186f.); zu Dreros
oben Anm. 40.

89 Listen bei S. Marinatos, Bull. Corr. Hell. 60 (1936) 239f.; M. Guarducci, a. O.; M. P. Nilsson,
Opuscula 11 (Lund 1952) 704-708.

90 H. Drerup, Arch. Anz. 1964, 202-205, vgl. schon M. Guarducci, a. 0. 161-165 und vor allem
F. Oelmann, Bonner Jb. 157 (1957) 11-52.

91 Hauptstellen Ephoros FGrHist 70 F 149; Plat. Legg. 1, 636b; Aristot. Pol. 2, 7; Dosiadas
FGrHist 458 F 2; Pyrgion FGrHist 467 F 1; vgl. Inscr. Cret. IV 75 B 7. — Vgl. M. P. Nilsson,
Klio 12 (1912) 308-340 = Opusc. 11 826-869; H. Jeanmaire, Couroi et Courétes (Lille 1939)
419-427; E. Kirsten, Das dorische Kreta (Wirzburg 1942) 120-146; H. van Effenterre, La
Créte et le monde grec de Platon d Polybe (Paris 1948) 86—90; R. F. Willetts, Aristocratic Society
in Ancient Crete (London 1959) 18-29. — Zur schon von Nilsson gemachten Verbindung mit
den Minnerbiinden Primitiver vgl. besonders Willetts 19 nach H. Webster, Primitive Secret
Societies? (New York 1932) If.

92 Inscr. Cret. Iix 1 C 124fF.




12 Fritz Graf

1a xowvd behandelt, dann td moAepika, schliesslich die Ehrung verdienter Biir-
ger und Auslidnder?®?. Stellt man sich diese Diskussionen im Delphinion vor, so
wird manches verstindlich. Ist das Delphinion Kretas Speise- und Rathaus
zugleich, so miissen Gesetze und Vertrige, aber auch Ehreninschriften dort
aufgestellt werden. Das deckt sich beinahe mit Dosiadas’ Liste, nur dass Staats-
vertrige, als andere Mittel der Aussenpolitik, 7 mtoAepixa abgeldst haben. Ist
das Mahl im Delphinion das gemeinsame Mahl aller Freien, so wird ein Frem-
der, der als Proxenos oder Ehrenbiirger aufgenommen wird, selbstverstindlich
zur Teilnahme geladen?4. _
Was wir von Kult und Funktion des Gottes ausserhalb Kretas wissen, wird
verstindlich, wenn wir annehmen, es seien diese Einzelheiten aus dem ilteren,
in Kreta relativ wohl erhaltenen Zustand entwickelt. Auch wenn das Delphi-
nion nicht mehr Speisehaus aller freien Biirger ist, wie etwa in Milet®’, bleibt es
Archiv fiir Gesetze, Beschliisse und Vertrige. Auch wenn es nicht mehr alle
Biirger beherbergt, bleibt die Kontrolle iiber das Biirgerrecht — urspriinglich
Mitgliedsrecht im avdpeiov — erhalten. Die Molpoi erscheinen so als eine Ge-
sellschaft, die sich aus dem urspriinglichen Méinnerbund entwickelt hat®¢. Sie
repridsentieren nicht mehr alle freien Biirger, sondern sind eine vom Staat
deutlich getrennte Korperschaft. An gewissen Opfern der Molpoi stellt der
Staat zwar Opfertiere, doch nimmt der staatliche Basileus in bloss untergeord-
neter Rolle teil’. Im Delphinion fehlen die eigentlichen staatlichen Psephis-
mata, die anderswo aufbewahrt sind®8. In hellenistischen Urkunden werden die
Opfer der Stephanephoren an Apollon Delphinios mit denjenigen des Prophe-
ten an den Apollon von Didyma und denjenigen der staatlichen Priester, Pryta-
nen und Polizeiprifekten (ot £ni T puAaxij fpnpuévor) an Hestia Bulaia und
Zeus Bulaios zusammen genannt?®. Die staatlichen Beamten, die Orakelprie-
ster von Didyma und die Molpoi reprisentieren die drei Pfeiler des milesischen
Staates. Dabei haben die Molpoi in hellenistischer Zeit vor allem kultische
Aufgaben. Staatlich ist die Eponymie des Aisymneten und die Kontrolle des

93 Dosiadas FGrHist 458 F 2 (Athen. 4, 22, 143 C).

94 Nach Dosiadas l.c. und Pyrgion FGrHist 467 F 1 (Athen. 4, 22, 143 E) enthielt jedes Andreion
einen oder zwei &evikai tpanslar, nach Dosiadas l.c. besass jede Stadt zudem ein xoynti-
pov fiir Eévor. Vgl. auch Inscr. Cret. Il v 1, 8, 15 (Axos).

95 Immerhin kennt noch Plat. Legg. 1, 636 b Syssitia in Milet, von Wilamowitz, GGA 1914, 77
(= K. Schr. V 1, 431) mit dem Haus der Molpoi (v poAnév = «Prytaneion, Speisehaus und
Amtslokal») zusammengestellt, vgl. auch Hiller von Gaertringen, RE 15, 1599.

96 Gesehen von S. Luria, Philologus 27 (1928) 113116, vgl. ders., Act. Ant. Ac. Hung. 11 (1963)
33-36.

97 Sokolowski, a.O. (oben Anm. 46) 50, 22.

98 Vgl. die Inschriften Miler I 6 (Nordmarkt) Nr. 187; Milet 1 7 (Sidmarkt) Nrn. 207f. 272-274
(Kaiserbriefe): insofern ist das Delphinion nicht ‘Staatsarchiv’, Wilamowitz, GGA 1914, 77
Anm. | (= KI. Schr. V 1,430 Anm. 2).

99 Delphinion Nr. 37c. 150, vgl. 143. 146.




Apollon Delphinios 13

Biirgerrechts, Reste eines fritheren Zustandes, als der Bund der Molpoi noch
weit umfassendere Bedeutung hatte!00.

I1I

Bestdtigung und Préizisierung bringt die zweite Verbindung des Apollon
Delphinios, diejenige mit den Epheben. Am einfachsten zu fassen ist sie in
einem Epigramm des Kreters(!) Rhianos. Der Dichter stellt einen Knaben, der
sein Haaropfer darbringt, fiir den Rest seines Lebens unter den Schutz des
Apollon Delphinios!?!. Wir wissen, dass das Haaropfer den Ubergang von der
Jugend ins Mannesalter markieren konnte!92.

Ahnliches steht hinter den Opfern, welche die Demoten von Erchia am
7. Gamelion im lokalen Delphinion an Kurotrophos (ein Ferkel) und an Apol-
lon Delphinios (ein Schaf) bringen!3. Die enge Verbindung der beiden Gott-
heiten deutet auf die Bedeutung, die Apollon Delphinios fiir die kobpot hat.

Von der Hand eines Epheben stammt das archaische Graffito von der Fels-
terrasse beim Ephebengymnasion in Thera, welches vai tov AgAgiviov vom
geschlechtlichen Umgang eines Krimon mit einem naic des Bathykles berich-
tet'%, Die homosexuelle Beziechung erinnert, wie schon E. Bethe und H. Jean-
maire sahen, an die Rolle, welche die Homosexualitiit in den kretischen Initia-
tionsriten spielte! %3,

Von besonderer Wichtigkeit sind die Mythen um das athenische Delphi-
nion!%. Mit der einen Ausnahme einer Sage, die das Delphinion nach dem
Vorbild des homerischen Apollonhymnos von Kretern gegriindet sein lasst!07,
verbinden sie alle das Heiligtum und seinen Gott mit der Ankunft und den
ersten athenischen Abenteuern des Theseus. Immer ist von Theseus dem Jiing-
ling und Prinzen, nie von Theseus dem Mann und Koénig die Rede. In unserem
Zusammenhang ist bereits dies von Bedeutung!8,

| Nach einer mehrfach iiberlieferten Geschichte ist Theseus vor dem Ge-

100 Vgl. Wilamowitz, GGA 1914, 77 (K. Schr. V 1, 431); S. Luria, Philologus 27 (1928) 122.

101 A.P. 6,278 = Rhianos frg. 68 Powell.

102 Vgl. Nilsson I? 136f., zum ethnologischen Hintergrund A. Brelich, Paides e Parthenoi (Rom
1969) 31, vgl. Anm. 59 S. 71 und Anm. 88 S. 80; E. R. Leach, Journ. R. Anthr. Inst. 88 (1958)
147-164.

103 Sokolowski, a.O. (oben Anm. 22) 18 A 23; am selben Tag erhilt in Erchia Apollon Lykeios ein
Schaf, ibid. E 31.

104 1G XII 3, 537 (zum Datum oben Anm. 15).

105 Locus classicus Ephoros FGrHist 70 F 149, 21 (Strab. 10, 4, 21 p. 483). — Vgl. E. Bethe, Rhein.
Mus. 62 (1907) 438—-475; M. P. Nilsson, Klio 12 (1912) 33f. (Opusc. 11 859f.); H. Jeanmaire,
a.0. (oben Anm. 91) 456—460; Ethnologisches bei A. Brelich, a.O. (oben Anm. 102) 84f.

106 H. Herter, Rhein. Mus. 88 (1939) 304f.; RE Suppl. 13, 1080-1086. 1221 (Lit.).

107 Et. Gud. = Et.M. s.v. &ni AeAgwvion (358, 56).

108 Vgl. Paus. 4, 32, 1 (Theseus neben Hermes und Herakles als panhellenisch geehrter Schutzpa-
tron von Gymnasion und Palaistra); H. Herter, Rhein. Mus. 88 (1939) 313. 325.




14 Fritz Graf

richtshof &ni Aedgivimt von dem Mord an den Wegelagerern zwischen Troizen
und Athen oder von demjenigen an den Pallantiden freigesprochen worden!%.
Diese Geschichte ist Aition fiir eine weitere Gerichtsfunktion des Delphinions.
Im Gericht £ni AeA@iviot tagte (zumindest in klassischer Zeit) ein Gerichtshof,
der uiber gestindige Morder richtete, die mit ihrer Tat im Recht zu sein behaup-
teten!!0,

Weiter fithrt eine von Pausanias erzédhlte Sage!!!. Von Troizen kommend
und noch unbekannt sei der junge Theseus in langem Chiton und prachtvollen
Locken am Delphinion vorbeigekommen'!!2, das damals gerade im Bau war (als
Griinder gilt Aigeus). Handwerker waren dabei, das Dach aufzusetzen. Wie sie
den Jiingling sehen, witzeln sie, was denn ein heiratsfiahiges Mddchen allein auf
der Strasse mache. Kommentarlos spannt Theseus von einem Wagen, der zufil-
lig dasteht, die Ochsen aus und wirft sie iiber das Dach ins Heiligtum hinein!!3.
— Zwei Dinge sind hervorzuheben: Einmal, dass Theseus als Madchen ange-
sprochen wird (er trigt weibliche Tracht, nicht den alten ionischen Chiton!!4),
sich dann aber als iibermichtiger Mann entpuppt; und dass dies dadurch
geschieht, dass er die Rinder hochwirft. Dies ist Aition eines Rituals, des ‘Hoch-
hebens der Rinder’ (aipesdat tov¢ Poic), welches die athenischen Epheben bei
mehreren Gelegenheiten praktizierten. Sie trugen Ochsen zum Altar, wo sie
dann geopfert wurden!!3. Pas Kraftstiick des Theseus ist Vorbild des Kraft-
stiicks der Epheben.

109 Et. M. 359, 4 (Wegelagerer); Paus. 1, 28, 10 (Pallantiden); Schol. Demosth. 23, 74 (Bull. Corr.
Hell. 1, 1877, 138) (beide). — Daneben sollen ihn die Phytaliden gereinigt haben, Plut. Thes.
12, 1.

110 Andoc. 1, 78; Demosth. 23, 74; Aristot. Ath. Pol. 57, 3; Ael. V.H. 5, 15; Phot. II 535, 22; Pollux
8, 119f.; Harpocr. Suid. s.v. &ni Aed@wvion, vgl. s.v. Eépétar; Anecd. Graec. 1, 255, 19. 311, 13
Bekker. — Vgl. Jacoby FGrHist I11 B (Suppl.) 336 Anm. 8.

111 Paus. 1, 19, 1. - Vgl. H. Herter, RE Suppl. 13, 1081.

112 Auffillig ist schon, dass Theseus hier vorbeikommt: von Troizen-Korinth her betritt man die
Stadt am gegeniiberliegenden Ende, am Kerameikos.

113 Der Text ist etwas problematisch. Die Mss. bieten drolvcac 8¢ ... THig Guagng tovg Poig f
oQIoL Tapfv TOV Opopov aveppiyev £ DYNAOTEPOV fi Tl vadl THv GTEYNV Enotodvto.
Gewohnlich wird mit Bosius tov dpogov als Glosse gestrichen; Dindorf korrigierte mapfiye
t0v Opogov und verstand 6pogoc nach Aristot. frg. 268 ap. Poll. 10, 170 als ‘Dachstroh’; zu
napayew ‘heranfithren’ P. Tebt. 5, 92, 8 (= 161, 4). 198. 976, 47. Mit dieser Korrektur wiirde
Theseus Wagen und Strohladung hochwerfen, die Nennung der Ochsen wire unnétig; zudem
ist dpogog ‘Dachstroh’ wohl von Hom. 71. 24, 451 genommen, also poetisch. Bosius’ Emenda-
tion bewihrt sich, auch wenn Suid. s.v. 6pogog (0 628) genau umgekehrt glossiert.

114 So aber seit Heydemann, Analecta Thesea (Diss. Berlin 1865) 11 die communis opinio bis H.
Herter, RE Suppl. 13, 1081; vgl. zu einem parallelen Fall K. Kerényi, Dionysos (Miinchen
1976) 336 Anm. 15. — H. Steuding, Myth. Lex. 5, 684 weist darauf, dass Theseus auf den
Vasenbildern nie altionische Tracht trigt; ebensowenig tut er das bei Bacchyl. 18, 46ff., vgl.
Preller-Robert 11 725.

115 Mehrfach erwihnt in den Ephebeninschriften, Ch. Pelekidis, Histoire de I’éphébie attique
(Paris 1962) 223. Ausserhalb Attikas im Zusammenhang mit der Ephebie in Tanagra, Mitt.
Dtsch. Arch. Inst. Athen 59 (1943) 77 Nr. 28 = Rev. Phil. 65 (1939) 126, in Acharaka Strab. 14,




Apollon Delphinios 15

Das Hochwerfen der Rinder steht am Ende von Theseus’ Reise von Troi-
zen nach Athen, die attischen Epheben vollfithrten ihr Rinderheben mehrmals
im Laufe des Ephebenjahres. Ein Rinderopfer am Ende des zweimonatigen
Aufenthaltes ‘im Draussen’ aber brachte der kretische Ephebe dar!!¢. Das fiihrt
wiederum in den schon mehrmals berithrten Gedankenkreis. Dasselbe gilt fiir
die Verwandlung vom Midchen zum Mann. Ein solcher Geschlechtswechsel,
aufritueller Ebene als Verkleidung der Epheben als Miédchen durchgespielt, ist
verbreitetes und seit langem bekanntes Element initiatorischer Riten!!?. Viel-
leicht bekanntestes hellenisches Beispiel ist der Mythos von Leukippos von
Phaistos, Aition der Ekdysia!!8.

Eine dritte Erzihlung kniipft an ein im Delphinion erhaltenes Kultmal an,
einen kleinen umhegten Bezirk (nepigppoxtov)!!®. Der eben angekommene
Theseus sei hieher von Aigeus zur gemeinsamen Mahlzeit geladen worden, in
der von Medea suggerierten Absicht, den ihm noch unbekannten, ihr aber als
Thronpritendent gefihrlichen jungen Mann zu vergiften. Aigeus reicht The-
seus den Becher voll vergifteten Weins; bevor dieser aber trinkt, zerteilt er
ostentativ mit seinem Schwert das Fleisch — Aigeus erkennt sein Schwert wie-
der, das er bei Aithra gelassen hatte, schldgt dem wiedergefundenen Sohn den
Giftbecher aus der Hand, begriisst ihn und stellt ihn den Athenern als Kron-
prinzen vor. Den Ort, auf den das Gift fiel, markiert das nepigpaktov!20,

Die atthidographische Quelle, aus der Plutarch diese Geschichte bezieht,
ist nicht weiter fassbar!?!. Jedenfalls ist Plutarch nicht direkt von den Aigeus-

1,44 p. 650, vgl. B. V. Head, Historia Numorum? (London 1911) 654; A« B. Cook, Zeus I (Cam-
bridge 1914) 498, in Argos Paus. 2, 19, §; Bodpoar in Rhodos 1G XII 1, 102, 8; A. Maiuri,
Nuova silloge epigrafica di Rodi e Cos (Florenz 1925) 19 Nr. 18; allgemein Eur. Hel. 1562-
1565; in einem Mythos voller initiatorischer Themen Ant. Lib. 12, 7, vgl. den Kommentar von
M. Papathomopoulos (Paris 1968) 98-100. — Vgl. bes. L. Zichen, Hermes 66 (1931) 227-234;
M. Papathomopoulos, a. 0. 99 Anm. 14; W. Burkert, Zeitschr. f. Rel. u. Geistesgesch. 4 (1970)
365.

116 Ephoros FGrHist 70 F 149 (Strab. 10, 4, 21 p. 483 fin.).

117 Seit E. Crawley, Class. Rev. 7 (1893) 243; W. R. Halliday, Ann. Brit. Sch. Athens 16 (1909/10)
214-216 in der griechischen Religion bekannt; Ethnologisches A. van Gennep, Les rites de
passage (Paris 1909) 238-240; A. Brelich, a. O. (oben Anm. 102) 72 Anm. 60; zur Komplemen-
taritit Mddchen—Krieger J.-P. Vernant, Mythe et société en Gréce ancienne (Paris 1974) 39.

118 Ant. Lib. 17; vgl. M. P. Nilsson, Griechische Feste (Leipzig 1906) 370f.; H. Jeanmaire, a.O.
(oben Anm. 91) 442; A. Brelich, a. O. 201f. — Mehr bei W. R. Halliday, a. 0. 212-219; J. Fra-
zer, The Golden Bough IV 2* (London 1927) 253-262; M. Delcourt, Hermaphrodite (Paris
1958) 5-27. 132f.; vgl. auch J. Bayet, Les origines de I’Hercule romain (Paris 1924) 316; C. Gal-
lini, Stud. e Mat. Stor. Rel. 34 (1963) 211-228.

119 Zum Terminus IG I12 6865 (IIIP); Lucian. Bacch. 6.

120 Plut. Thes. 12, 2-6. Wie Plut. vor der Marathonepisode Callim. Hec. frg. 260, 5, darnach Ov.
Met. 7, 404—452; Apollod. Epir. 1, 5f.; Myth. Vat. 1, 48; isoliert Diod. 4, 59, 6; Paus. 2, 3, 8;
Dionys. Perieg. 1023-1025; Schol. AT Hom. /. 11, 741¢ (III 271, 15 Erbse); Schol. Lycophr.
AL 175.-Vgl. H. Herter, Rhein. Mus. 88 (1939) 279f.; R. Pfeiffer, Callimachus 1 (Oxford 1949)
227; H. Herter, RE Suppl. 13, 1081-1084.

121 Jacoby, FGrHist ITI B (Suppl.) 339 Anm. 5.




16 Fritz Graf

Dramen des Sophokles und Euripides abhingig, trotz der dramatischen Hand-
lung. In jenen Dramen hatte Theseus zuerst den Marathonischen Stier zu erle-
gen; bei Plutarch tat er dies spiter, als tatendurstiger Kronprinz!22. Dass Aigeus
dem Sohn den Becher aus der Hand schlug, kam aber jedenfalls bei Euripides
vor!23, der so das mepippaxtov voraussetzt. Die Legende ist mithin im 5. Jahr-
hundert bekannt!?4. Nach Plutarch wohnt Aigeus beim Delphinion!23, und
Theseus brachte auch den Marathonischen Stier dem Delphinios dar!26. Ver-
muten kann man, dass in der dramatischen Version eben dieses Opfer die
Gelegenheit zum Mordanschlag gab.

Wiederum klingt Vertrautes auf. Das Delphinion ist der Ort, an dem der
Vater seinen aus der Fremde kommenden Sohn erkennt und seine Rechts-
stellung etabliert!?” — die Verbindung mit dem Eid im Delphinion, mit dem die
Vollbiirgerschaft eines Atheners beschworen werden konnte, ist nicht zufil-
lig!28. Mehr noch: Die Verbindung von Heimkehr, Anerkennung und Stier-
opfer erinnert noch einmal an das Stieropfer, mit welchem der kretische
Ephebe das Ende der Zeit der Absonderung feierte!2°. Wieder tun sich Verbin-
dungen zu Initiationsriten auf, reflektiert in den Mythen um Theseus und das
Delphinion!3°.

122 Zum Aigeus des Euripides T. B. L. Webster, The Tragedies of Euripides (London 1967) 77-80
(Lit.); H. Herter, RE Suppl. 13, 1081; vgl. A. Lesky, Die tragische Dichtung der Hellenen®
(Gottingen 1973) 437. — Zum Aigeus des Sophokles A. C. Pearson, The Fragments of Sophocles
(Cambridge 1917) 1 15-21; H. Herter, a. O.; S. Radt, TrGF 4 (Gottingen 1978) 123-126. - Allg.
wird Apollod. Epit. 1, 5-6; Myth. Vat. 1, 48 als Inhaltsangabe des euripideischen Stiicks
betrachtet, seit Michaelis, Arch. Zeit. 1877, 75, Wilamowitz, Euripides Hippolytos (Berlin
1891) 243; die Vasen belegen den marathonischen Stier, z. B. B. M. Shefton, Am. Journ. Arch.
60 (1956) 159-163, A. D. Trendall/T. B. L. Webster, Illustrations of Greek Drama (London
1972) 72f., den auch das sophokleische Stiick kannte, frg. 25 P. = 25 R. Vergiftungsversuch
und Anagnorismos milssen dramatisch wirksam auf das Stierabenteuer folgen, ob schon bei
Soph., ist kontrovers (Pfeiffer a.O. gegen Pearson a.0.), die Vergiftung des unerkannten
Sohns erinnert jedenfalls stark an den ‘Ion’; einige Vasenbilder kennen scheinbar Medea
nicht, B. M. Shefton, Hesperia 31 (1962) 350 Anm. 86. Ob Bacchyl. 18 oder Callim. Hecal. den
Vergiftungsversuch kennen, ist unklar, vgl. Jacoby FGrHist III B (Suppl.) 336 Anm. 3.

123 Apollod. Epit. 1, 6; dargestellt auf Campanareliefs, F. Brommer, Denkmdlerlisten zur griechi-
schen Heldensage 11 (Marburg 1974) 4f.; vgl. auch Trendall/Webster, a.O. 73.

124 Sie setzt Medeas Anwesenheit in Athen voraus: belegt zuerst Herod. 7, 62, ist sie nach Wila-
mowitz, Sber. Berlin 1925, 234 (KI. Schr. V 2, 113f.) nicht ilter als die Peisitratidenzeit, vgl.
auch H. Herter, Rhein. Mus. 88 (1939) 279.

125 Plut. Thes. 12, 6: historisierender Zusatz Plut.s nach W. Aly, a. O. (oben Anm. 2) 30f.; H. Her-
ter, Rhein. Mus. 85 (1936) 208f.; Jacoby, FGrHist III B (Suppl.) 339 Anm. 5.

126 Plut. Thes. 12, 1, vgl. Diod. 4, 59, 6 (Apollon), ein alter Zug nach H. Herter, RE Suppl. 13,
1086. Daneben hiufiger Opfer an Athena.

127 Hervorgehoben von Eust. ad Dionys. Perieg. 1017 (nach Lykophron?), vgl. Plut. Thes. 12, 5.

128 So schon B. Wyse, a.O. (oben Anm. 79) 721.

129 Ephoros FGrHist 70 F 149 (Strab. 10, 4, 21 p. 483): der Ochse wird Zeus geopfert, es folgt ein
Festmahl der Gleichaltrigen.

130 Bemerkenswert nahe ist eine Darstellung Apollons in Patrai, Paus. 7, 20, 3-7: der Gott ist




Apollon Delphinios 17

Plutarch datiert die Anagnorisis auf den 8. Hekatombaion!3!. Es wird ein -
Festdatum zugrunde liegen. Tatsichlich spricht Ovid im Zusammenhang von
Vergiftungsversuch und Wiedererkennung von reichen Opfern, die Aigeus dar-
gebracht, und convivia, die die Athener gefeiert hitten:

nullus Erechthidis fertur celebratior illo
inluxisse dies'32.

Wir werden nicht fehlgehen, wenn wir als einen Teil dieses Festes — Fortsetzung
der am 7. gefeierten Hekatombaia'? — im Anschluss an die Theseuslegende
Stieropfer und Festmahl im Delphinion postulieren.

Es bleibt eine letzte Verbindung. Vor seiner Abfahrt nach Kreta geht
Theseus mit den athenischen Geiseln ins Delphinion, einen Bittzweig niederzu-
legen. Das geschieht am 6. Munichion, «an dem noch heute die Athener ihre
Midchen ins Delphinion schicken, um den Gott anzuflehen»; das Fest heisst
vielleicht Delphinia!?4. Plutarch hat diesen Bittzug bei der Ausfahrt mit der
Riickkehr von Kreta verklammert. Die Festgebriuche des 6. und 7. Pyanop-
sion, die Pyanopsia und Oschophoria, hatte Theseus zur Erfiilllung seines Ge-
libdes an Apollon eingesetzt; insbesondere nimmt die Eiresione, die am 7. Pya-
nopsion getragen wird, die iketnpia des 6. Munichion wieder auf!3s. Eine
weitere Kongruenz fithrt uns wieder auf unser Thema zuriick. Einer der Haupt-
festakte des 7. Pyanopsion sind die Oschophoria, eine tounm, an deren Spitze
zwei als Méddchen verkleidete Burschen schreiten. Das Aition verbindet den
Ritus mit Theseus’ Heimkehr: Zwei der sieben Méddchen hatten gefehlt, und um
die Eltern nicht zu enttduschen, hatte Theseus in komplizierter Vorbereitung
zwel Jinglinge als Médchen verkleidet!?. Der rituelle Transvestismus und
seine Verbindungen zum Initiationsritual kamen schon oben zur Sprache. Es
liegt nahe, auch sein Vorkommen im Zusammenhang mit Theseus’ Kretafahrt
als Hinweis darauf zu fassen, dass die Mythen um das Kretaabenteuer mit der
Gedankenwelt der Initiationsriten zusammengestellt werden miissen, wie dies
jaschon Henri Jeanmaire getan hat!3?. Dass das Delphinion zweimal mit dieser

nackt, hat aber die Kleider vor sich liegen (¢kdvoia!) und tritt mit dem Fuss auf einen Stier-
schadel.

131 Plut. Thes. 12, 1.

132 Ov. Met. 7, 430f., zur — nicht schliissigen — Quellenanalyse F. Bomer, P. Ovidius Naso. Meta-
morphosen Buch VI-VII (Heidelberg 1976) 301.

133 L. Deubner, Attische Feste (Leipzig 1932) 201.

134 Plut. Thes. 18, 2, wohl nach Philochoros, Jacoby FGrHist I11 B (Suppl.) 289f.; vgl. L. Deubner,
a.0. 201. Das Datum ist auffallend, da sonst der 7. Apollons Tag ist: ist der Bittgang ein
Vorfest? So Preller-Robert 1 260, 3 und, gestiitzt auf seine Erginzung von Delphinion
Nr. 31 a 12 [Tavpe@vog £x]tny, A. Rehm ad loc.

135 Plut. Thes. 22, 6. Man erinnert sich auch, dass der oluntische Monat Delphinios dem attischen
Pyanopsion entspricht, oben Anm. 47.

136 Plut. Thes. 23, 2-5, nach Demon FGrHist 327 F 6.

137 H. Jeanmaire, a.0. (oben Anm. 91) 243-245. 338-363. Im einzelnen freilich wiren seine

2 Museum Helveticum




18 Fritz Graf

Gedankenwelt verbunden wird — einmal im Aition fir den Zug vom 6. Muni-
chion!3®, dann in der Geschichte von Theseus und den Dachdeckern —, ist
willkommene Bestétigung fiir die vorgeschlagene Verbindung des Apollon Del-
phinios.

So sind es wieder die beiden schon ausserhalb Attikas aufgezeigten Funk-
tionen, die auch in Athen an Apollon Delphinios ankniipfen. Die Rollen des
Delphinions als Gerichtsstitte und Schwurort verbinden es mit dem staatlichen
Leben, die Mythen mit Ephebie und Initiation. Die oben vorgeschlagene Zu-
riickfilhrung der staatlichen Funktion der Delphinia auf die madnnerbiindleri-
sche Speisegemeinschaft erlaubt es, die initiatorischen Ziige als Teil desselben
Komplexes zu verstehen: Die Initiation ist das Ritual, durch welches der
Ephebe in die Méannergemeinschaft aufgenommen wird. Dass der Schutzgott
der Minnergesellschaft auch schon Schutzgott der Epheben wihrend ihres ‘rite
d’agrégation’ ist, ist leicht verstehbar. Beachtung verdient, dass Apollon Del-
phinios tatsdchlich fast nur mit diesem letzten Schritt der Initiation, der endgiil-
tigen Aufnahme der Jungen in die Gesellschaft der Minner!?®, verbunden
wird, nicht aber allgemein Schutzgott der Epheben ist!40.

In dieses Bild lésst sich schliesslich der aiginetische Agon der “Y3pogopia
einfiigen, bemerkenswerteste Veranstaltung des auch Delphinia genannten Fe-
stes. Im Wettlauf haben die jungen Minner eine gefiillte Hydria zu holen und
zuriickzubringen!4!. Der Agon, und ganz besonders der Wettlauf, ist hdufiges
Abschlussritual initiatorischer Zyklen. Der kretische junge Mann erhilt seinen
Namen 3popedc eben von der Fihigkeit, schnell zu rennen!42. Der Mythos
erklart den aiginetischen Ritus mit der Landung der Argonauten, dem letzten

Analysen nochmals zu iiberpriifen, «I’entusiasmo delle scoperte (gli) spinge ... verso ipotesi
audaci e forzature» A. Brelich, a.O. (oben Anm. 102) 13, vgl. L. Ziehen, Gnomon 16 (1940)
442 und die Korrekturen bei Brelich a. O. 471f. — Nur skizzenhaft die Oschophoria bei Brelich,
a.0. 444f., wo die Skirophoria nichts zu suchen haben, W. Burkert, Homo Necans (Berlin
1972) 161-168.

138 Vgl. Brelich, a. O. (oben Anm. 102) 440.

139 Mit Ausnahme der Bittprozession vor dem Kretazug,.

140 Die stillschweigende Voraussetzung, dass die historische Ephebie ihre Wurzeln in primitiven
Initiationsriten habe, ist fir Sparta und Kreta wohl nicht mehr anzufechten, fiir Athen
letzthin von P. Vidal-Naquet, Proc. Cambr. Phil. Soc. 14 (1968) 4964 aufgewiesen worden.

141 Hauptstellen: Ap. Rh. 4, 1765-1772; Diheg. in Callim. famb. 8, ad frg. 198 Pf.; vgl. Et. M. =
Et. Gen. s.v. apprpopitng; Schol. Pind. OL 7, 156b. — Vgl. M. P. Nilsson, Griechische Feste
(Leipzig 1906) 172f.; P. Stengel, RE 9, 86f.; A. B. Cook, Zeus III (Cambridge 1940) 603; R.
Pfeiffer, Callimachus 1 (Oxford 1949) zu frg. 198; G. Piccaluga, Lycaon (Rom 1968) 78-82. —
Die Quellen geben drei Namen, Hydrophoria, Delphinia, Aiakeia (dyov dppopitng ist term.
techn., nicht Name): Hydrophoria bezeichnet wohl den spezifischen Tag des Wettlaufs,
Delphinia und Aiakeia die ganze Festperiode; das Aiakeion ist unmittelbar mit dem Apollon-
tempel verbunden, G. Welter, Aigina (Berlin 1938) 50.

142 3popedg und dnddpopog schon im Gesetz von Gortyn, Inscr. Cret. IV 72 pass., vgl. Eust. Od.
15, 472 p. 788, 58; Hesych. s.v. dexadpopor; vgl. R. F. Willetts, Aristocratic Society in Ancient
Crete (London 1955) 11f.; W. Burkert, Class. Quart. 20 (1970) 8; ders., a.O. (Anm. 137) 106f.




Apollon Delphinios 19

Abenteuer vor ihrer Heimkehr!4® — wenn auch vielleicht spéte Systematisation,
muss dies nicht zufillig sein. Zudem ist die Landung nach der Seefahrt an sich
rituell als Abschluss einer ‘Periode des Draussen’ bedeutungsvoll'44. Die spezi-
fische Form des Wettlaufs, die vdpogopia, ist beim Fehlen weiterer Nachrich-
ten ritselhaft. Die athenischen Y dpo@opia, einzige mogliche Parallele, konnen
insofern bedeutsam sein, als ihr Aition sie mit dem Ende der Deukalionischen
Flut verbindet!'45 — auch dies wire Abschluss einer ‘Periode des Draussen’ und
Anfang der dauernden Ordnung!46,

IV

Apollon Delphinios steht also mit einem fest umrissenen Komplex von
Institutionen, Riten und Vorstellungen in Verbindung, der im klassischen Grie-
chenland mehr oder weniger intakt nur noch im Randgebiet Kretas sich erhal-
ten hat, in einzelnen Elementen aber in neuer Funktion auch anderswo weiter-
lebt. Dies muss eigentlich bedeuten, dass der Kult des Delphinios — wenn denn
Gott und Kult urspriinglich zusammenhéngen — in eine Zeit zuriickreicht, wo
die entsprechenden Institutionen auch anderswo in Griechenland noch lebten.
Einige Anhaltspunkte fiir diese Chronologie gibt die Analyse der Kultverbrei-
tung,.

Die Bezeugungen in Olbia und Massalia zeigen, dass der Kult in Milet
(und Phokaia?) ins fritheste 6. oder spite 7. Jahrhundert hinaufreicht!4?. Ins
7. Jahrhundert verweisen auch die Monatsnamen in Olus, Thera, Aigina!48, in
Dreros und Aigina auch der archidologische Befund. Die Kulte von Chios und
Erythrai mogen von Milet abhingen oder von Euboia ausgegangen sein. Im
letzteren Falle wiirden wir hoch hinauf in geometrische Zeit gefithrt. Der mile-
sische Kult hat seine engste Entsprechung in Kreta, doch darf keine direkte

143 Ap. Rh. 4, 1765-1772; Apollod. 1,9, 26 (1, 142).

144 Vgl. D. Wachsmuth, IMépnyoc 6 Aaipov (Berlin 1967) 168. 176.

145 Apollonios FGrHist 36 F 4; vgl. L. Deubner, a. O. (oben Anm. 133) 113; Jacoby FGrHist III B
(Suppl.) 127f.; E. Diehl, Die Hydria (Mainz 1964) 130; W. Burkert, a.O. (oben Anm. 137) 268
Anm. 16. — Die Verbindung mit den Chytren (seit L. Preller, Demeter und Persephone, Ham-
burg 1837, 229 Anm. 99) basiert allein auf der Ahnlichkeit der Aitia (Jacoby a.0.) und ist
ebenso fragwiirdig wie diejenige mit Plut. Sulla 14, 10, 461 A.

146 Vgl. G. Piccaluga, a.O. (oben Anm. 141) 69; W. Burkert, a. O. (oben Anm. 137) 265f.; K.
Meuli, Gesammelte Schriften (Basel 1975)11 1041f. — Die Schopfung des Menschen (Deukalion,
Apollod. 1, 7, 2 usw.), die Herstellung der jetzigen Ordnung (Griindung Megaras Paus. 1, 40,
1; Offnung des Tempetals Nonn. Dion. 6, 373ff.; Einsetzung des Opfers J. Rudhardt, Mus.
Helv. 27, 1970, 1-15) charakterisieren den Zustand nach der Flut, die selber mit Motiven der
verkehrten Welt beschrieben ist: H. Usener, Sintflutsagen (Bonn 1899) 36f.

147 Zum Griindungsdatum von Olbia E. Belin de Balu, Olbia (Leiden 1972) 17-20; A. Wasowicz,
Olbia Pontique (Paris 1975) 30-39. )

148 Zum Alter der Monatsnamen M. P. Nilsson, Die Entstehung und religiése Bedeutung des
griech. Kalenders® (Lund 1964) 45.

Klassisch-Philologisches Seminar
der Universitat Ziirich




20 Fritz Graf

Verbindung geschlagen werden. Nichts sonst im nachmykenischen Milet weist
auf Kreta!4?, vielmehr haben sich an beiden Orten in Randlage die Eigentiim-
lichkeiten der alten Institution besser erhalten. Apollon Delphinios muss dann
aber doch den ersten Siedlern Milets in submykenischer oder frithester proto-
geometrischer Zeit angehoren!>?. Ob der Kult von Athen herzuleiten ist oder ob
er der achdischen Heimat der Kolonisten angehort, muss offen bleiben.

Eines der Zentren ist somit Kreta, das andere Athen mit Ostattika und der
gegeniiberliegenden Kiiste Euboias (Chalkis). Nisyros kann, Thera muss der
Namensform nach zu Kreta gehoren. Die lakonische Form AgAgidioc findet
sich allein noch in Knossos, und die Prioritit ist ungewiss. Aigina gehort dem
Dialekt nach zu Argos, wo der Gott aber fehlt (s. unten); Strabon spricht von
kretischen Siedlern!s!.

Ostattika und die gegeniiberliegende Kiiste Euboias sowie Kreta sind die
durch die Wanderungen am Ende des 2. Jahrtausends am wenigsten verwirrten
Gebiete, wo das Weiterleben vordorischer Kulte gut denkbar ist; das Fehlen
des Delphinios im dorischen Kerngebiet der Peloponnes, in den dorischen
Kolonien des Westens und in Nordwestgriechenland weist in dieselbe Rich-
tung. Dazu kommt, dass der Delphinios keineswegs einziger Gott von Ménner-
haus und Initiation ist, vielmehr auch andere Formen Apollons mit demselben
Komplex und den daraus entwickelten Funktionen verbunden sind. In andern
kretischen Stiddten ist das Pythion Aufbewahrungsort von Inschriften's?, in
Gortyn liegt es an der Agora!33. In Argos brennt ein ewiges Feuer, der Sage
nach von Phoroneus, dem argivischen Deukalion, gebracht, im Lykeion an der
Agora, das auch die Ehreninschriften beherbergt!’4; in Keos ist das Lykeion

149 Die Besiedlung Milets durch die Kreter Sarpedon (Herodor. FGrHist 31 F 45 und Ephoros
FGrHist 70 F 127) oder Miletos (Herodor. l.c.; Apollod. 3, 5; mehr Burckhardt, RE 15, 1656—
1659) setzt der Mythos vor die Ankunft der Neleiden, anderes ist nicht stichhaltig, vgl. M. Sa-
kellariou 376-378 (pace W. Aly, Klio 11, 1911, 14); M. H. Swindler 25; J. Defradas 79 (alle
oben Anm. 2).

150 Zum Datum der Neubesiedlung G. Kleiner, Mitt. Dtsch. Arch. Inst. Istanbul 19/20 (1969/70)
121; A. Snodgrass, The Dark Age of Greece (Edinburgh 1971) 66; V. R. d’A. Desborough, The
Greek Dark Ages (London 1972) 9. — Das Alter des Delphinion ist ungewiss, eine archaische
Schicht belegt, Anat. Stud. 24 (1974) 42.

151 Strab. 8, 6, 16 p. 375, vgl. G. Webster, Polemon 4 (1949) 148-150. Arch. Anz. 1954, 33-35. -
Unter dem archaischen Tempel Apollons lagen spdtmykenische und protogeometrische
Funde, P. Wolters, Gnomon 1 (1925) 40-48; G. Welter, Aigina (Berlin 1938) 50 (Idole und
Tierterrakotten): Kontinuitit ist kaum aufzuweisen, die protogeometrischen Stiicke sind spit
und weisen nach Athen, ein Gefiss nach Argos, Desborough, a.O. 160.

152 Lyttos: Inscr. Cret. I xvii 1, 17; Phaistos ibid. I1I xxii praef.; Itanos ibid. IIl iv 8, 7; Gortyn ibid.
IV p. 6; vgl. M. Guarducci, Stud. e Mat. Stor. Rel. 19/20 (1943/46) 105f.

153 Inscr. Cret. IV p. 6. — Vgl. ibid. Nr. 184, 19: der Zehnten abhingiger Orte wird an Apollon Py-
thios bezahlt.

154 Hauptstelle Paus. 2, 19, 3-5; das Aition verbindet das Heiligtum mit der Herrschaftsiiber-
nahme durch den Fremden Danaos, eine Statue stellt den Stiertriger Biton dar: beide Motive
fanden wir auch im Umkreis des Delphinios. — Lage am Markt Soph. El 6f. mit Schol.;




Apollon Delphinios 21

Zentrum der Phylen und anderer Verbdnde!**. Manche andern Apollonheilig-
tiimer nicht nur des dorischen Bereichs liegen an der Agora'¢ und dienen als
Aufbewahrungsort fiur Ehreninschriften, Vertrige und Proxenieurkunden!s’.
Dass Apollon iiberhaupt seinen Namen von der ané\Aa, der dorischen Lands-
gemeinde, habe, woher seine Rolle als Gott der politischen Gemeinde und Vor-
steher der Initiation zu erkldren sei, hat Walter Burkert iiberzeugend dar-
getan!s8,

Die gegenseitige Ausschliesslichkeit von Apollon Delphinios und anderen
Apollongestalten einerseits sowie der dorische Ursprung des Apollon anderseits
fuhren fast zwangsldufig zur Annahme, dass sich in Apollon Delphinios zwei
Gestalten iiberlagert hitten, die etwa funktionsgleich waren, ein vordorischer
Delphinios und der dorische Apollon. Dass Mykener und Dorer dieselben
sozialen Institutionen bewahrt hétten, ist jedenfalls nicht a priori auszuschlies-
sen, sind beide doch wohl eng verwandt!3°,

Dies fithrt zuriick auf die Frage, was denn nun die Epiklese eigentlich
bedeute. Diese Frage, scheint es, ist vorldufig unbeantwortbar. Die Ableitung
vom Delphin, schon im Apollonhymnus vorausgesetzt und dort wohl mit ein
Grund dafiir, dass der Gott mit der Seefahrt verbunden wurde, erweist sich bei
der vorgetragenen Deutung des Kultes als problematisch. Einen Delphinbund
(analog den Wolfs- oder Pantherbiinden) wird niemand ersthaft erwéigen wol-
len, und auch die zahlreichen Sagen iiber die Liebe zwischen Knaben und
Delphinen helfen kaum weiter'6?. Denkbar ist, dass die Epiklese aus Vorgrie-
chischem volksetymologisch umgedeutet wurde. Spekulationen in dieser Rich-
tung erweisen sich aber als wenig fruchtbar!6!.

Vv

Auch wenn die Untersuchung in dieser einen Frage in der Aporie enden
musste, haben sich doch greifbare Ergebnisse abgezeichnet. Apollon Delphi-

Hesych. A 1379; Aufstellungsort fiir Ehreninschriften IG IV 559. SEG 11, 1084; 13, 240f.; 17,
141 usw.; Sorge des Gottes fiir die Jungmannschaft Aesch. Suppl. 686f.

155 SEG 14, 532, 15f. (II12).

156 Etwa Sikyon, Paus. 2, 9, 7; Spartaid. 3, 11, 9; Oitylos id. 3, 25, 10; Elis id. 6, 24, 6; Patrai id. 7,
20, 3-7; Aigaiid. 7, 24, 1.

157 Die Belege sind so zahlreich, dass jeder Band der Inscr. Graec. sie liefern kann. Dabei ist dies,
fiir sich genommen, nicht sehr schliissig, zeigt es doch bloss, dass das Heiligtum wichtig war:
bedeutsam wird es entweder durch die Art der Urkunden (etwa in Itanos die Liste derer, die
den Biirgereid schworen, Inscr. Cret. III iv 8, 7) oder durch die Verbindung mit andern
Funktionen.

158 W. Burkert, Rhein. Mus. 118 (1975) 1-21; vgl. ders., Griechische Religion (Stuttgart 1977) 227.

159 Vgl. aber B. C. Dietrich, The Origins of Greek Religion (Berlin/New York 1974) 229.

160 Zusammengestellt jiingst bei J. Dumont, a. O. (oben Anm. 2) 70-74; vgl. J. Defradas, Plutar-
que. Le banquet des sept sages (Paris 1954) 109. W. Burkert, a. O. (oben Anm. 137) 218-226.

161 R.D. Barnett, in: The Aegaean and the Near East (Locust Valley 1956) 219 hatte die Epiklese




22 Fritz Graf: Apollon Delphinios

nios ist eine Gottheit, die mit der Ephebie einerseits, mit den zentralen Institu-
tionen gewisser Poleis anderseits verbunden ist, und beide Teilbereiche ergéin-
zen sich sinnvoll durch die Annahme, es seien die Funktionen historischer Zeit
Transformationen und Weiterentwicklungen aus der uralten Einrichtung von
Minnerhaus und Initiation. Die noch immer kontroverse Frage, wieweit das
historische Griechenland solche primitiven Institutionen reflektieren konne,
muss — zumindest in diesem Teilbereich — bejaht werden.

Daneben ergibt sich fiir die ebenso kontroverse Frage nach der Herkunft
Apollons immerhin die Vermutung, dass Apollon Delphinios vordorisch ist,
mithin ein dorischer Apollon einen mykenischen Vorginger gehabt haben
muss, der mit ihm einen Teil seiner Funktionen teilte. Und schliesslich hat sich
gezeigt, dass entgegen gern geilbtem Brauch aus der Epiklese nur dann auf die
Natur eines Gottes geschlossen werden sollte, wenn die Einzelheiten des Kultes
solche Schliisse zulassen oder unterstiitzen!62.

mit dem hethitischen Telipinu verbunden: Beziehungen zur Initiationsthematik fehlen bei
Telipinu allerdings.

162 Die hier vorgetragenen Gedanken waren das erste Mal 1974 im Rahmen eines Oxforder
Seminars ilber den Hy. Ap. formuliert, dann am 15. Kongress der Ass. Int. Hist. Rel. in
Lancaster im August 1975 vorgetragen worden (vgl. die Zusammenfassung in den noch un-
publ. «Acts» des Kongresses); dass sie unabhingig von W. Burkerts Arbeiten (oben Anm. 158)
zu dhnlichen Schliissen kamen, freut den Verf. besonders.




	Apollon Delphinios

