
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 36 (1979)

Heft: 1

Artikel: Apollon Delphinios

Autor: Graf, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-28441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-28441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Apollon Delphinios

Von Fritz Graf, Ziirich

Apollon Delphinios, «eine Sonderform des Apollon, deren Eigentümlichkeit
nicht recht eingeschätzt wird»1, war mehrfach Anlass zu Spekulationen und

Kontroversen2. Fast völlig einig ist man sich nur darin, dass er ein Gott des

Meeres und Beschützer der Seeleute sei3. Die Epiklese wird mithin von
'Delphin' abgeleitet. Das ist sprachlich einwandfrei und hat das Verständnis schon
der Antike seit dem pythischen Teil des homerischen Apollonhymnus für sich.
Diskutiert wurde seine zeitliche und räumliche Herkunft. Hatte Sir Arthur
Evans in der Euphorie der Entdeckungen auf Kreta ihn als minoischen
Delphingott bezeichnet, so wird heute eine Entstehung in der Bronzezeit eher
skeptisch beurteilt4. Von den verschiedenen Hypothesen über seine Heimat hat
sich keine recht durchgesetzt - immerhin denkt man gemeinhin, in
Übereinstimmung mit dem vorgeblichen Charakter des Gottes, an eine Insel oder
Küstengegend der Ägäis5.

1 M. P. Nilsson, Geschichtedergriech. Religion I3 (München 1967) 554(im folgenden: Nilsson).
2 Hauptsächliche Literatur: ausser den Handbüchern vgl. H. Usener, Sintflutsagen (Bonn 1899)

145-148; L. R. Farneil, The Cults of the Greek States IV (Oxford 1907) 145-147; W. Aly, Der
kretische Apollonkult (Tübingen 1908) 13-43; ders., Klio 11 (1911) 1-25; L. Malten, Berl. phil.
Woch. 1910, 332-339; M. H. Swindler, Cretan Elements in the Cults and Rituals ofApollo
(Bryn Mawr 1913) 22-29; L. Weber, Arch. f. Rel.Wiss. 23 (1925) 243f.; J. Bayet, Les origines de

l'Hercule romain (Paris 1926) 112-114; A. Evans, The Palaces ofMinos at Cnossos II 2 (London

1928) 840-844; E. B. Stebbins, The Dolphin in the Literature andArt of Greece and Rome
(Menaska 1929) 77-81; U. von Wilamowitz-Moellendorff, Der Glaube der Hellenen I (Berlin
1931) 145 (vgl. schon Hermes 38, 1903,578); Ph. Bourboulis, Apollo Delphinios (Thessalonike
1949); J. Gag6, Huit recherches Sur les origines italiques et romaines (Paris 1950) 20f.; J. De-
fradas, Les themes de la propagande delphique (Paris 1954) 69-75; M. Sakellariou, La
migration grecque en Ionie (Athen 1958) 48f.; R. F. Willetts, Cretan Cults and Festivals (London
1962) 262-264; J.-P. Dumont, Quaderni di storia 1 (1975) 57-85.

3 Von F. G. Welcker, Griechische Götterlehre I (Göttingen 1857) 500 bis zu J.-P. Dumont. -
Selten wurde er daneben als «Sühnegott» (K. O. Müller, Die Dorier I, Göttingen 1824, 243;
S. Eitrem, Gnomon 23, 1951, 131; W. Fauth, Kl. Pauly 1444), Gott des «Werdens und Wachsens»

(W. Aly, Apollonkult 33) oder «Brunnen- und Wassergottheit» (ders., Klio 11,25; Bayet
114) bezeichnet.

4 Evans; Willetts 262f.; Dumont; vgl. demgegenüber L. R. Farnell, in: Essays in Aegaean
Archaeology (Oxford 1927) 25f.; Nilsson 555.

5 Zur Auswahl stehen Kreta (ausser den in der vorigen Anm. Genannten etwa noch Defradas
74), Chalkis (Preller-Robert I 257 Anm. 4), Delos (Nilsson a. O.), Delphi (C. F. Schoemann,
Opuscula Academica I, Berlin 1856, 343); an den Orient denkt O. Gruppe, Griechische
Mythologie und Religionsgeschichte (München 1906) 1228.



Apollon Delphinios 3

Wenn im folgenden die Frage besonders nach der Eigenart von Apollon
Delphinios noch einmal aufgerollt wird, so deshalb, weil eine eingehende Sichtung

aller Zeugnisse ein Unbehagen der opinio recepta gegenüber aufkommen
liess. Zu vieles bleibt ungeklärt, zu wenig ist sicher durch die Überlieferung
abgestützt; auch die jüngste Arbeit zum Thema hat da nicht weitergeholfen6.
Die Beziehung zum Meer ist keineswegs so klar fassbar, wie man gemeinhin
glauben will - damit hängt aber die Herleitung vom Delphin, vom rein sprachlichen

Gesichtspunkt aus so glatt, in der Luft. Die «Vermutung, dass sich hinter
dem Epitheton etwas anderes verberge» - so Altmeister Nilsson -, ist nicht
leicht zu verscheuchen.

I

Der Kult des Apollon Delphinios ist rund um die Ägäis verbreitet. Von den
ionischen Städten kennen ihn Chios7, Erythrai8, Milet9 samt den Kolonien
Olbia10, Hermonassa11, Massilia12 und vielleicht Aigiale auf Amorgos13. Verehrt

wird er auf den dorischen Inseln Nisyros14 und Thera15, vor allem aber auf
Kreta: Dreros16 und Hyrtakina17 haben ihr Delphinion, Knossos sein Delphi-
dion18 - wie er auch nur noch in Sparta Delphidios heisst19. Delphinia haben
auch Chalkis20, Athen21 und der attische Demos Erchia22; Delphinion heisst

6 J.-P. Dumont, a.O. (oben Anm. 2).
7 Thuc. 8, 38, 2; Xen. Hell. 1, 5, 15; Diod. 13, 76, 3; SEG 22 (1967) 508 A 8.

8 H. Engelmann/R. Merkelbach, Die Inschriften von Erythrai II (Bonn 1973) Nr. 209 (Va).
9 G. Kawerau/A. Rehm, Das Delphinion in Milet (Milet. Ergebnisse der Ausgrabungen, hrsg.

von Th. Wiegand, I 3, Berlin 1914).
10 Inscr. Or. Sept. Pont. Eux. I2 163. 189; Ol'vija, temenos i agora (Leningrad 1964) 142 (vgl. B.

Lifshitz, Hermes 94, 1966, 236-238); Inscriptiones Olbiae 1917-1965 (Leningrad 1968) Nrn.
55. 58-61 (vgl. F. Graf, Mus. Helv. 31, 1974, 209-215).

11 Corp. Inscr. Reg. Bosp. 1038. - Unbekannter Herkunft ist die Schale aus Gurovka, I. I.
Tolstoj, Nachr. Kaiserl. Arch. Komm. 14 (1905) 44-53.

12 Strab. 4, 1,4 p. 179. - Abzulehnen ist die oft wiederholte Ansicht, Strabon bezeichne den Kult
des Delphinios als allen Ioniern gemeinsam: Er sagt bloss, der Kult in Massilia stehe allen
Ioniern olfen.

13 Belegt po^ttoi IG XII 7, 415. 418. Aigiale gilt als milesische Siedlung, F. Bilabel, Die ionische
Kolonisation (Leipzig 1920) 54.

14 Arch. Eph. 1913, 8 Nr. 6 (III3).
15 IG XII 3, 537, vgl. L. H. Jeffery, The Local Scripts ofArchaic Greece (Oxford 1961) 323 Nr. la

(aber eher früheres VI3 als spätes VIII3, besonders nach der Form der Iota).
16 Inscr. Cret. I ix 1 C 117; Aetapivux; ibid. A 20; Bull. Corr. Hell. 61 (1937) 29f.
17 Inscr. Cret. II xv 2, 18.

18 Inscr. Cret. I viii 8, 12. 10, 8; xvi 3-5; IV 182, 19.

19 IG V 1, 221. - Die Form wird sekundär sein, zu einer Form *Se^cpi<5, 8£Ä.qn8o<; in Analogie zu
den häufigeren Dentalstämmen.

20 Plut. Flam. 16, 5, vgl. die Dedikation Bull. Corr. Hell. 77 (1953) 217.
21 Zur Lage J. Travlos, Bildlexikon zur Topographie des antiken Athen (Tübingen 1971) s.v.
22 F. Sokolowski, Lois sacrees des cites grecques (Paris 1969) 18 A 28.



4 Fritz Graf

der heutige Hafen von Oropos23. Ein Monat Delphinios ist bezeugt für das
kretische Olus, für Thera und für Aigina24. Auf Aigina ist das zugehörige Fest,
die Delphinia, gut belegt25. Isoliert schliesslich ist eine Dedikation an Artemis
Delphinia (die Göttin findet sich neben ihrem Bruder nur noch in Athen) wohl
aus dem thessaiischen Larissa26. Gilt die Ableitung vom Delphin, so verriete die
Namensform Fremdeinfluss, wir erwarteten *B£tapivia27.

Eigenartig ist die Verbindung des Gottes mit Delphi. Bei der Vorliebe der
Antike für etymologisches Spielen ist die Assoziation von SeAcpic^, AeA,(poi und
AeÄxpivicx; selbstverständlich - tatsächlich wird der Ortsname häufig vom
Fisch28, die Epiklese vom Ortsnamen abgeleitet29, und wenn delphische Münzen

spätarchaischer Zeit als Stadtemblem dem Hauptbild gerne einen oder zwei
Delphine beifügen, liegt die Verbindung mit dem Gott nahe: Solche Embleme
leiten sich oft von einem Hauptgott des Ortes ab30. Jedenfalls aber ist Delphinios

nie als Epiklese des Gottes in Delphi selbst bezeugt - wenn schon, heisst er
einmal AeAxpaio<;31, sonst normalerweise Pythios. Keine Kultstätte des Delphinios

ist umgekehrt als delphische Kultfiliale zu erweisen, und auch die Verteilung

der Belege schliesst eine solche Ableitung wohl aus. Entsprechend lässt
sich Aetapivio<; nicht gewaltlos von AcXcpoi ableiten32. Nur im homerischen
Apollonhymnus fassen wir seinen Kult im Umkreis von Delphi: Den kretischen
Kaufleuten befiehlt Apollon, an ihrer Landestelle in Krisa einen Altar zu
errichten und ihm als Delphinios Gebet und Opfer darzubringen; nach diesem

23 Strab. 9, 2, 6 p. 403. - Vgl. auch den modernen Namen einer Bucht an der Westküste von
Syros, AeXcpivi, F. Hiller von Gaertringen, IG XII 5 (2) S. XXXI Nr. 1499.

24 Olus Inscr. Cret. I xvi 4, 22; Thera IG XII 3, 330, 63. 133; Aigina Schol. Pind. Nem. 5, 81.

25 Schol. Pind. Pyth. 8, 88. 91 (danach Ol. 13, 155, secl. Drachmann).
26 IG IX 2, 1035, Ia, von G. Daux, Bull. Corr. Hell. 92 (1968) 625-628 auf Larissa bezogen, die

IG gaben Gyrton an, aber vgl. schon E. Preuner, Mitt. Dtsch. Arch. Inst. Athen 27 (1903) 581.

-Zu Athen Anecd. Graec. 1, 255, 19 Bekker.
27 Vgl. Et. M. 200, 24; C. D. Buck, The Greek Dialects (Chicago 1955) 62. - L. Vitali, Fond per la

storia della religione cirenaica (Padua 1932) 127 postuliert den Gott auch für Kyrene, ohne zu
überzeugen.

28 Steph. Byz. s.v. AeXxpoi; Serv. Aen. 3, 332; Et. M. s.v. Ae7,(pivto<;; Schol. Lycophr. Alex. 208;
vgl. Plut. Soll. an. 36, 984 A (hier fehlt das entscheidende Stück Text, doch ist vor der Lücke
auf Delphinios angespielt, nachher das Delphinabenteuer der kretischen Seeleute als Aition
erzählt).

29 Et. M. s.v. Aetapivux;; Schol. Lycophr. I.e. (gibt als weitere Variante eine Ableitung von AsX-

(ptvr| [sie], der von Apollon erschlagenen Schlange).
30 Vgl. J. N. Svoronos, Bull. Corr. Hell.20 (1896) 19-54; B. V. Head, Historia Numorum2 (Lon¬

don 1911) 340f.; M. Delcourt, L'oracle de Delphes (Paris 1955) 215; allg. K. Christ, Antike
Numismatik (Darmstadt 1972) 24f.

31 Betapaioc; IG IX 2, 257, 10 (Thetonion, V3); AeÄxpato<; Mnemosyne 23 (1970) 251 Z. 12 (La¬
rissa, um 2003); zur Bildung P. Chantraine, Laformation des mots en grec ancien (Paris 1933)
47.

32 H. Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch I (Heidelberg 1954) 363; P. Chantraine,
Dictionnaire etymologique de la langue grecque I (Paris 1968) 261; vgl. T. W. Allen/W. R.

Halliday, The Homeric Hymns2 (London 1936) 26If.; A. Lesky, Thalatta (Wien 1947) 100;



Apollon Delphinios 5

Opfer ziehen sie hinauf nach Pytho33. Apollon leitet die Epiklese dabei vom
Delphin ab:

dx; pev eyd) tö Ttpräxov ev pepoeidei tiövtcoi
ei8ö(i£vo<; öeAxpm 9of)<; erci vt]Öi; öpoucra,

epoi eöxeaüai AeÄxptvian.

Ob gleichzeitig mit dem Namen Aektpoi gespielt wird, ist beim Fehlen früherer
Belege dieses Namens unklar34. Denkbar ist, dass er hier - sei es als Ortsname
oder als Name des Priesterkollektivs - vom Delphin hergeleitet wird, wie in 372
der Ortsname Pytho vom Gestank der Schlange, die Apollon getötet hat35.
Jedenfalls verweist die Erzählung auf einen Altar in Krisa, auf dem Apollon
geopfert wurde vor dem Zug nach Delphi36. Krisa wurde wohl im ersten heiligen

Krieg zerstört, und von diesem Altar fehlt sonst jede Spur37. Das ist wenig,
und man könnte fast vermuten, dass die Priester in Delphi sich auch den
Delphinios einordnen wollten. Das würde seine Bedeutung in geometrischer und
archaischer Zeit unterstreichen und gleichzeitig zwingen, seine Heimat
anderswo zu suchen.

Steht wirklich hinter der eben erzählten Episode des Hymnos ein Opfer der
ankommenden Pilger in Krisa, so könnte daraus die Funktion des Apollon
Delphinios als Geleiter der Seefahrer gelesen werden. Anderswo gelten solche
Opfer Apollon Epibasios, gehören so jedenfalls in den Funktionskreis Apol-
lons38. Für jene Ansicht, dass Delphinios Epiklese des Meergottes Apollon sei,
hat man ausserdem die vielen Kulte auf Inseln und an Buchten herangezogen -
freilich sind Apollon gemeinhin «die Küsten, die ins Meer abfallen, und die
Buchten der See» lieb39.

Aber das athenische Delphinion liegt am Iiissos, nicht an der Küste, dasjenige

von Erchia ebenso im Binnenland; weder Knossos noch Hyrtakina oder
Dreros liegen direkt am Meer. Das durch Ausgrabungen bekannte drerische

M. Delcourt, a.O. (oben Anm. 30) 35; Defradas 69f. - Die umgekehrte Herleitung vertreten
P. Kretschmer, Einleitung in die griech. Sprache (Göttingen 1896)420; Swindler 22; Hiller von
Gaertringen, RE 4, 2527, 42; Willetts 262f.; sie ist sachlich ohne Anhaltspunkte, sprachlich
nicht völlig unmöglich.

33 Horn. Hy. Ap. 493-4%. - In 4% ist SeXpivtoi; des Mosqu. aus metrischen Gründen unakzeptabel;

was 8eX(p£io<; der übrigen Mss. und der meisten Edd. heisst, verstehe ich nicht. Man sollte
die Stelle mit Gemoll als korrupt ansehen; jedenfalls hilft auch der Interpunktions-Trick von
F. Cassola (Mailand 1975) nicht.

34 Zum Verhältnis der Namen Pytho (älter) - Delphoi (jünger) vgl. S. Lauffer, RE 24, 576-579,
der Delphoi als alten Namen der Bewohner von Pytho ansieht - bei der Eigenart Delphis
(W. Burkert, Homo Necans, Berlin 1972, 134) die Priester.

35 Horn. Hy. Ap. 371-374.
36 D. Kolk, Derpythische Apollonhymnus als aitiologische Dichtung (Meisenheim 1963) 30-35.
37 Allen-Halliday, a. O. (oben Anm. 32).
38 Ap. Rh. 1,404.
39 Horn. Hy. Ap. 24: ätczai t' ei<; &Xa KEKkipevat XipEve«; te SlaXdaarK.



6 Fritz Graf

Delphinion liegt am Markt40 wie dasjenige von Olbia41 und Aigina42, das

Delphinion von Massalia im Zentrum der Siedlung, auf der Akropolis43. Eine
allfällige Beziehung zum Meer muss sich also zumindest nicht in der Lage des

Heiligtums manifestieren.
Andere angebliche Beziehungen zum Meer sind nicht weniger problematisch.

Die wenigen Festdaten stützen eine Ableitung vom Meer in keiner Weise44.

In welchen Monat die Hebdomaia von Milet fielen, wissen wir nicht45. Im
Festzyklus des milesischen Delphinions nimmt jedenfalls der Taureon einen
wichtigen Platz ein46. Er entspricht dem attischen Munichion47. Am 6. Muni-
chion sandten die Athener zum Gedenken an Theseus' Bittzug vor seiner
Ausfahrt nach Kreta einen Mädchenzug ins Delphinion48. Man hat dies als

Bittumzug beim Beginn der Seefahrtssaison erklären wollen49 - doch fing diese
bereits einen Monat früher, zur Zeit der Grossen Dionysien an50. Dass grössere
Fahrten wie diejenigen zu Koloniengründungen erst im Munichion ausliefen
und Apollon Delphinios besonders mit der Koloniengründung verbunden sei,
will nicht recht verfangen51. Wenn die attische Flotte zur Gründung von Adria
am 10. Munichion 324 bereitstehen musste, kennen wir die Hintergründe

40 Literatur bei H. Drerup, Griechische Baukunst in geometrischer Zeil (Göttingen 1969 Arch.
Horn. Fase. O) 5. - Wir meinen also das geometrische Heiligtum. Die Deutung als Delphinion,

vorgebracht vom Ausgräber S. Marinatos, Bull. Corr. Hell. 60 (1936) 253-255, dann
aufgrund der Inschriften aus der Zisterne von P. Demargne/H. van Effenterre, Bull. Corr.
Hell. 61 (1937) 31 ausgesprochen, wird angezweifelt von E. Kirsten, RE Suppl. 7,137; H. Drerup,

a. O. 7; tatsächlich hatte seinerzeit Xanthudides, Deltion 4 (1918) parart. 127 den Tempel
auf der Westhöhe als das Delphinion betrachtet, weil in seiner Umgebung der Stein mit dem
Ephebeneid gefunden worden sei. Doch wird in der Inschrift Bull. Corr. Hell. 61 (1937) 29 die
Zisterne geometrischer Zeit unter den Schutz des Apollon Delphinios gestellt, sein Tempel
muss also nahe gelegen haben; die Nennung des nomo? im Opferkalender Bull. Corr. Hell.
70(1946) 603 Nr. 6 muss der Zuweisung des Tempels an den Delphinios nicht widersprechen.
Schliesslich stellt Xanthudides auf die Aussage der Söhne des Finders der Ephebeninschrift
ab, über 60 Jahre nach der Entdeckung von 1854.

41 E. I. Levi, Mat. i. issled. po Arch. SSSR 50(1956) 40; E. Belin de Balu, Olbia (Leiden 1972) 31

u. pass.
42 G. Welter, Aigina (Berlin 1938) 49f.; zum Datum (VIIa) ders., Arch. Anz. 1938, 16-21.
43 Strab. 4, 1,4 p. 179.

44 Farnell IV 145 «nothing distinctive of a maritime deity is discoverable in the ritual».
45 Delphinion (oben Anm. 9) Nr. 183; A. Rehm, Delphinion 235 vermutet Boedromion oder

Pyanopsion.
46 Delphinion Nr. 133 F. Sokolowski, Lois sacrees de l'Asie Mineure (Paris 1958) Nr. 50, 23:

ftpxovxat ol atEtpavT|<popoi Taopeövoi; Oueiv 'AitöXXam AEXtptvitot. Vgl. Delphinion Nr. 31a
Lois sacries Nr. 41,12: Eoprf) KTipuaaerat 'AjioXXcovoi; AeX<piv[uh>]; das Datum ist bis auf

]rr|i iatapEvou verloren, Rehm vermutet ansprechend [TaupEövoi; ek]ttp.
47 Vgl. die Tabelle bei Bischoff, RE 10, 1591f.
48 Plut. Thes. 18, 2, vgl. L. Deubner, Attische Feste (Leipzig 1932) 201, der das Fest Delphinia

benennen will.
49 Ausführlich Ph. Bourboulis 63f.; vgl. noch P. Stengel, RE 4,2511.
50 Theophr. Char. 3; vgl. auch R. Martin/H. Metzger, La religion grecque (Paris 1976) 132. - Die

alexandrinischen Ploiaphesia vom 5. März führt S. Eitrem, Gnomon 23 (1951) 130 an.
51 A. Mommsen, Feste der Stadl Athen (Leipzig 1898)451; Bourboulis 63f. Die von Bourboulis



Apollon Delphinios 7

nicht52. Die Demoten von Erchia opferten der Kurotrophos und Apollon
Delphinios am 7. Gamelion, mitten in der Ruhezeit der Schiffahrt53. Der oluntische
Monat Delphinios schliesslich entspricht dem attischen Pyanopsion54. Näher
als eine Verbindung mit der Seefahrt, die freilich in diesem Monat zu Ende
ging55, liegt die Zusammenstellung mit den attischen Pyanopsia, einem Apol-
lonfest, in dem die Verbindungen zu Apollon Delphinios möglich sind56.

Zwei andere Verbindungen sind es, die demgegenüber deutlicher und
konstanter fassbar sind als diejenige zum Meer. Apollon Delphinios steht einerseits

an manchen Orten in enger Beziehung zum staatlichen Leben der
Gemeinde, die ihn verehrt; anderseits wird er gerne mit dem Ephebenalter und
besonders mit den um diese kritische Zeit besorgten religiösen Institutionen
verbunden.

II
Das wohl deutlichste Beispiel für die erste Beziehung liefert der Kult des

Apollon Delphinios in Milet. Das Kollegium der Molpoi, deren Hauptheiligtum
das Delphinion ist, wird allein dadurch eng mit dem staatlichen Leben

Milets verbunden, dass ihr Leiter, der Aisymnet oder - später - Stephanepho-
ros57, jährlicher Eponym der Stadt ist. Die erhaltene Eponymenliste setzt im
Jahre 525/24 ein, ohne dass wir damit schon ihren Beginn fassen müssen58.
Dasselbe Kollegium kontrolliert das Bürgerrecht: Klagen über unrechtmässige
Inanspruchnahme des Bürgerrechts müssen bei den Molpen - als tj ev toi<;
poX.7idi<; eviamc; - und bei einer staatlichen Behörde - als f) xfj<; i;£via<; 8ikt| -
eingebracht werden59. Schliesslich sind im Delphinion nicht nur die Sakralgesetze

der Molpen, sondern auch Staatsverträge und Ehrungen milesischer Richter

durch fremde Städte60 aufgestellt und avaypatpat von Bürgerrechts- und

67-69 angeführten neugriechischen Sprichwörter sind bei der grossen Streuung der möglichen

Daten wenig hilfreich.
52 IG II2 1629, 170, von Mommsen a.O. angeführt.
53 F. Sokolowski, a.O. (oben Anm. 22) Nr. 18 A 23.
54 M. Guarducci, Epigraphica 7 (1945) 78f.
55 Vgl. Hes. Op. 619f. und Schol. ad 620a, mehr im Kommentar von M. L. West (Oxford 1978)

z. St.
56 Allein Artemid. Onirocr. 2, 35 p. 160, 11 Pack verbindet den Delphinios mit ätto6n|riai Kai

Kivfiaeu;, also wohl Seereisen: das ist spät und unverbindlich. Zu Apollon und £iti8T||riai auch
Menand. Ertch. 4 (IX 140, 1 Waltz).

57 Delphinion S. 241, vgl. Nr. 128; mehr F. Graf, Mus. Helv. 31 (1974) 211 Anm. 10.

58 Vgl. Wilamowitz, GGA 1914, 82 Kleine Schriften V l2, Berlin 1961,436). Der erste erhal¬
tene Block geht von 525/4 bis 260/59; auch unter Einrechnung einer Präambel auf einem
davorliegenden Block führte dies bis ins 7., wenn nicht 8. Jahrhundert hinauf. Vgl. auch unten
Anm. 150.

59 Delphinion "St. 143,32 uiteuOuvoi; xf|t fev pokttoii; fcvTaaei. 146,41.150,65, vgl. F. Ziebarth, in:
Delphinion S. 284.

60 Staatsverträge aus der Zeit vor 323a bis ca. 180" Delphinion Nrn. 135-138. 140-143. 146. 148—

150; Richterehrungen Nrn. 152-155.



8 Fritz Graf

Proxenieverleihungen auf den Wänden eingemeisselt61. Während die Aufstellung

ev STtKpaveotdxcoi 10710)1 ohne innern Zusammenhang mit dem
Aufstellungsort sein muss62, weisen die dvaypatpai der Bürgerrechtsverleihungen
zumal an Leute, die dieses Recht dann auch beanspruchten63, noch einmal auf die
enge Verbindung der Molpoi und damit des Apollon Delphinios mit dem
Bürgerrecht. Dazu stellt sich, dass die Molpoi auch bedeutenden Anteil am Kult
der Dea Roma und des Populus Romanus haben. Der Stephanephor und seine
Proshetairoi opfern ihnen am 7. Thargelion und am 12. Metageitnion64.

Ähnlich bedeutsam scheint das Temenos des Apollon Delphinios in Olbia
gewesen zu sein65, zumindest bis zur Zeit der Getenzerstörung. Nachher lag es

verödet ausserhalb der stark geschrumpften Stadt, und anstelle des nicht mehr
erwähnten Apollon Delphinios dominiert Apollon Prostates, inschriftlich seit
dem 1. nachchristlichen Jahrhundert bekannt66. Zwar sind in Olbia in späterer
Zeit die Archonten eponym67, nicht der Aisymnet; doch waren im Delphinion
die zahlreichen Proxenie- und Ehrendekrete aus der Zeit zwischen dem 4. und
dem 2. Jahrhundert aufgestellt68. Zwei Urkunden ordnen an, dass der Geehrte
e'n; tö iepöv toü Ä7tökko)vo<; geladen werden solle: eine davon stammt sicher
aus dem Temenos des Delphinios69. Eine dritte, ungefähr gleichzeitige Inschrift

61 Neueinbürgerungen ibid. Nrn. 32a-93. 179-183, Proxeniedekrete Nrn. 94-119b. 184-185. -
Zu ctvaypoKpf) «Auszug aus dem offiziellen Dekret» A. Wilhelm, Beiträge zur griech.
Inschriftenkunde (Wien 1909) 27 lf.

62 Delphinion Nr. 152,99, eine Richterehrung aus dem Delphinion, ordnet lediglich Aufstellung
in Milet eü; xöv EaupavEaxaxov xörcov xf)? tc67.io<; an.

63 Die Anagraphai zerfallen in zwei Gruppen: a) Verleihung an Einzelne kux' Euepyeaiav, d.h.
blosse Ehrung ohne aktuelle Ausübung des Bürgerrechts, und b) Verleihung an Gruppen
Kaxä yTjcpiapa xoü 8f|pou, d.h. Aufnahme von Fremden ins aktuelle milesische Bürgerrecht,
vgl. A. Rehm, in: Delphinion S. 227 Anm. 4.

64 F. Sokolowski, a.O. (oben Anm. 46) 49 B 26-37 (ca. 130").
65 Literatur oben Anm. 10.

66 Dedikationen an Apollon Prostates Inscr. Or. Sept. Pont. Eux. I2 80-115; Inscr. Olb. 78-85. -
Im von Farmakowskij als Tempel des Apollon Prostates bezeichneten Bau (woher aber Inscr.
Olb. 45 eine Inschrift publiziert, die im iepöv xoü A165 aufgestellt war, IIp) fanden sich Votive
seit VIIa, E. Diehl, RE 17, 2417; I. E. Levi, Kratk. Soobs. Inst. Arch. 95 (1963) 10 (der
Grabungsbericht Soobs. Akad. Mat. Kult. 7, 154f. war mir unzugänglich). Die von J. Pick, Jb.
Deutsch. Arch. Inst. 13 (1898) 173 Anm. 130 und G. M. Hirst, Journ. Hell. Stud. 22 (1902)
253f. (vgl. L. Robert, Hellenica 11/12, 268 Anm. 3) auf einem Münzbild des Ip gesehene
Statue des Apollon Prostates ist spätarchaisch.

67 Das Kollegium Inscr. Or. Sept. Pont. Eux. I2 39f. 42ff.; Inscr. Olb. 47. 87 (alle II/IIIp), frühe¬
ster Beleg vielleicht Inscr. Olb. 42, zögernd I/IIp datiert.

68 Von 40 Inschriften der Inscr. Olb. stammen 24 aus dem Temenos, 7 von der Agora, von einer
weitern (Nr. 11) stammt ein Frg. von der Agora, das andere aus dem Temenos.

69 Inscr. Olb. 35 (Temenos). 36 (Privathaus in Sektor H5, wohl hieher verschleppt; die genauen
Fundumstände bei E. I. Levi, Krat. Soobs. Inst. Arch. 95.(1963) 10; ihre Ansicht, 36 sei eine

Kopie von 35, trifft nicht zu). - Nach Olbia eher als nach Istros (vgl. Bull. Epigr. 1955, 163

S. 336 zu der von S. Lambrino, in: Festschrift A. Coelho II, Lissabon 1950, 169 vorgeschlagenen

Lokalisierung) gehört auch SIG3 707, 42 Ka>,£crui 8e aüxöv £7ti i;e[via ei<; x]ö iepöv xoü
'AitöXXoivog.



Apollon Delphinios 9

aus dem Temenos bezeichnet einen Priester, wohl den des Delphinios, als
Einladenden70. Im Delphinion Olbias wurden also staatliche Ehrungen durch
gemeinsame Opfer und Mahlzeiten abgehalten71. Üblicherweise - und dies
unterstreicht die politische Bedeutung des Heiligtums - diente dazu das Pryta-
neion72.

Dazu passt, dass nach Ausweis von Graffiti spätarchaischer Zeit auch Zeus
und Athene, die Polisgottheiten par excellence, im Temenos des Apollon
Delphinios verehrt wurden73. Auch der durch Graffiti derselben Zeit belegte
Kultverein der veoppviaaTai kann sich hier einfügen74. Die Riten des dem Apollon
heiligen Neumondstages beziehen sich oft darauf, für den Staat Glück und
Gedeihen zu erflehen75, und die zu diesem Zeitpunkt dargebrachten Opfer
gelten auch den Polisgottheiten76.

Mit dem Bürgerrecht verbunden ist Apollon Delphinios wie in Milet so
auch in Athen. Wir wissen aus zwei Gerichtsreden von einem Eid, der von
athenischen Bürgerinnen im Delphinion geschworen wurde. Beidemale müssen
die Frauen bezeugen, dass ein von ihnen geborener Knabe Sohn eines Vollbürgers

und somit seinerseits athenischer Bürger sei. In einer Demosthenes
zugeschriebenen Rede wird daran erinnert, dass Plangon, athenische Bürgerin, vor
dem Diaiteten im Delphinion diesen Eid für ihre beiden Söhne abgelegt hatte,
worauf ihr Vater, ein bekannter athenischer Bankier und Politiker, sie in seine
Phratrie aufnehmen musste77. Aufschlussreicher noch ist die zweite Affäre. In

70 Inscr. Olb. 29, 10 [KaXsaai 8e autöv £]iti £evia töv iEpsa xoü ['AttöXXtovoi;]. Parallelen Bull.
Epigr. 1968, 373. - Der Priester des Apollon war schon bekannt durch Inscr. Or. Sept. Pont.
Eux. I2 163. 189.

71 Seit frühhellenistischer Zeit enthielt das Temenos westlich des Tempels eine Stoa, vielleicht
für solche Mahlzeiten. Vgl. A. N. Karasev, in: Ol'vija (Leningrad 1964) 44f.

72 Vgl. schon P. Boesch, Theoros (Berlin 1908) 71-73; A. Wilhelm, Sber.Wien 183, 3 (1921) lOf.;
L. Robert, Rev. Phil. 53 (1927) 97-99 Op. Min. Sei. II 1052-1054. - Ausser den in Anm. 70
erwähnten Beispielen für einladende Priester nur noch Hyrtakina, Delphinion, Inscr. Cret. II
xv Nr. 2.

73 E. I. Levi, in: Ol'vija (Leningrad 1964) 140. 151. Im milesischen Delphinion wurden laut
Altarinschriften auch Hekate (Delphinion Nr. 124), Zeus Soter (ibid. 130) und Artemis (ibid.
131) verehrt.

74 E. I. Levi, a.O. (5 Beispiele). - Der Verein ist sonst allein in Athen belegt, Lysias frg. V 2

Gernet-Bizos Athen. 12, 76, 551F). - Vgl. F. Poland, Geschichte des griechischen Vereinswesens

(Leipzig 1909) 64; G. M. Calhoun, Athenian Clubs in Politics and Litigation (Austin
1913) 32; J. D. Mikalson, Harv. Theol. Rev. 65 (1972) 291-296.

75 Demosth. 25, 99, vgl. J. D. Mikalson, a.O. - Sokolowski, a.O. (oben Anm. 46) 73, 24. - Im
Privatkult auch Ps. Herod. Vit. Horn. 33.

76 Priene: Inschr. Priene 108,259 (der Neumondstag war Amtsantritt des Stephanephoros, ibid.
109, 176 u. pass.). - Kameiros F. Sokolowski, Lois sacrees des cites grecques. Supplement (Paris
1962) 96f. 101. - Magnesia am Mäander Sokolowski, a.O. (oben Anm. 46) 32, 10-31. - Sparta
Herod. 6, 57, 2. - Klazomenai H. Engelmann/R. Merkelbach, a.O. (oben Anm. 8) 503, 15

(Bekränzen der Statue des Tyrannenmörders). - Milet Sokolowski, a. O. (oben Anm. 46) 48 B
23 (Opfer an Roma und den Populus Romanus).

77 Ps. Demosth. 40, 11; vgl. 39, 2.



10 Fritz Graf

dem Prozess eines Euphiletos um das Bürgerrecht, das ihm seine Demoten
absprechen wollten, geht seine Mutter so weit, dass sie den besagten Eid vor
dem Diaiteten im Delphinion schwören will78. Die hier ausgesprochene Absicht
schliesst zusammen mit der andern Stelle aus, dass das Delphinion lediglich
zufällig gewählt wurde, um dem Eid besonderes Gewicht zu geben79. Das
Schiedsgericht ist vielmehr die Instanz, vor der ein derartiger Eid zu schwören
war - entweder weil die Phyle, Akamantis oder Aigei's, im Delphinion ihr
Schiedsgericht hatte80 oder, weit wahrscheinlicher, weil dieses Heiligtum
besonders mit dem Bürgerrecht verbunden war81.

Das athenische Delphinion scheint also nur mehr einen Teil dessen
weiterzuführen, was das milesische mit seinem Bund der poXrcoi repräsentiert. Das
Tanzen besorgen in Athen die öp/tiarai, wie Theophrast berichtet, wohl aus
direkter Anschauung der Fasten dieses Kultvereins; sie gehörten «zu den ersten
der Athener und trugen 'theräische' Gewänder»82, wie sie, wie es an anderer
Stelle heisst, im Satyrspiel getragen wurden83. Aber auch dieser Bund stand im
Dienste Apollons; sie tanzten um den Tempel des delischen Apollon, «dem
man die Thargelien feiert».

Politische Funktionen haben auch die Delphinia Kretas. In Hyrtakina
wurden Ehrengäste an der koivt) eoxia im Delphinion gespeist84. In Knossos
wurden im Delphinion nicht nur Proxeniedekrete öffentlich aufgestellt,
sondern auch Staatsverträge sowohl zwischen Knossos und einem zweiten Staat
wie auch zwischen zwei andern Staaten, für die Knossos als Garant fungierte85.
Die Wände des archaischen Delphinions von Dreros trugen einen grossen Teil
der staatlichen Gesetze eingemeisselt86. Und im Eid der drerischen Epheben

78 Isae. 12, 9 etti xoü Statxrixoü Etil AeXipivion.
79 So L. Gernet, in: Demosthene, Plaidoyers civils II (Paris 1957) 36, vgl. W. Wyse, The Speeches

of Isaeus (Cambridge 1904) 720.
80 W. Wyse a. O. - Zur Institution, dass die staatlichen Diaiteten an bestimmten Orten tagen,

Demosth. 45, 17 (Stoa Poikile); 47, 12 (Heliaia: Oine'is und Erechthei's), vgl. (anscheinend
nicht ganz korrekt) Pollux 8, 126; J. H. Lipsius, Das attische Recht I (Leipzig 1905) 227;
W. Wyse, a.O. 721.

81 Ähnlich schon W. Aly, a.O. (oben Anm. 2) 32. - Die 5ikt| xr|<; ^eviai; kam in Athen vor die
Thesmotheten (oder zeitweise die Nautodiken), Lipsius a.O. 1416; eine weitere Klage analog
der milesischen ev poXttoü; svxaou; ist unbekannt.

82 Theophr. frg. 119, ap. Athen. 10, 24 p. 424 EF. - Vgl. Wilamowitz, Euripides Herakles I4

(Darmstadt 1959) 5f. mit Anm. 8; K. Latte, De saltationibus Graecorum capita quinque (Gies-
sen 1913) 71; L. Gernet/A. Boulanger, Le genie grecque dans la religion2 (Paris 1970) 70f.

83 Hesych. s.v. ©ripaiov rtenAov 0 523; Pollux 4, 118.

84 Inscr. Cret. II xv 2, 17 KaXsoai 8e Kai Etti !;evia toc, ttpeyyeuxäi; feni xäv Koivav eaxiav £<; xö
A[£7.(p]wiov, der Schluss nach L. Robert, Rev. Phil. 53 (1927) 97-99 Op. Min. Sei. II 1052-
1054; zur eoxia koivt) vgl. Aristot. Pol. 1322 b 27.

85 Proxenieurkunden Inscr. Cret. I viii 8. 10. 12, Staatsverträge ibid. 6. 13; I xvi 3-5; IV 182. -
Nicht aus dem Delphinion stammt wohl das archaische Cjesetz Inscr. Cret. I viii 2, vgl. Journ.
Hell. Stud. 69 (1949) 36f.

86 L. H. Jeffery, The Local Scripts ofArchaic Greece (Okford 1961) 315 Nr. 1, dazu Nr. le Bull.



Apollon Delphinios 11

figuriert Apollon Delphinios an vierter Stelle, nach Hestia Prytania, Zeus Ago-
raios und Zeus Tallaios, aber noch vor Athena Poliuchos87.

Die weite Verbreitung der grundlegenden Verbindung von Apollon
Delphinios mit dem staatlichen Leben, die an verschiedenen Orten sich in ähnlicher,

wenn auch jeweils differenzierter Form aufzeigen liess, weist auf einen
alten gemeinsamen Hintergrund, der in verschiedenen Brechungen und
Transformationen fassbar ist. Den Weg weist Hyrtakina. Die koivt) ecma im
Delphinion setzt einen Tempel mit Zentralherd voraus, wie er im archaischen
Delphinion von Dreros tatsächlich belegt ist88. Überhaupt sind im geometrischen

und archaischen Hellas solche Tempel nicht selten89. H. Drerup hat
vermutet, dass sie gleichzeitig als Vereinshäuser von Speisegemeinschaften zu
betrachten seien90. Tatsächlich ist diese Institution in der Form der exaipiai, die
sich zum gemeinsamen Mahl im avfipeiov treffen, gerade in Kreta bis weit in
hellenistische Zeit lebendig91. Und dass in Dreros die Hetairien in engem
Verhältnis zum Delphinion standen, kann der Ephebeneid zeigen. In ihm wird
angeordnet, dass diejenigen Kosmeten, die den Ephebeneid nicht abnähmen,
gebüsst werden sollen, die Busse aber an die Hetairien zu verteilen sei; falls
aber der Kosmetes nicht zahlen könne, solle sein Name samt dem geschuldeten
Bussgeld im Delphinion aufgezeichnet werden92. Was liegt näher als die
Vermutung, das Delphinion sei das Hauptquartier der Hetairien?

Dass jedenfalls alle freien Bürger einer kretischen Stadt in Hetairien eingeteilt

waren und dass ihr gemeinsames Mahl die Versammlung aller Bürger
darstellte, ist längst bekannt. Einzelheiten verdanken wir vor allem dem Interesse

des 4. und 3. Jahrhunderts an der kretischen Staatsordnung. Dosiadas,
Verfasser einer Lokalgeschichte Kretas, überliefert die Traktandenliste der
Diskussionen im Anschluss an das gemeinsame Mahl: Erst wurde die Innenpolitik,

Corr. Hell. 70 (1946) 597 Nr. 3 SEG 23, 530, zu Nr. la R. Meiggs/D. Lewis, Greek
Historical Inscriptions I (Oxford 1969) Nr. 2.

87 Inscr. Cret. I ix 1 A 14.

88 M. Guarducci, Stud, e Mat. Stor. Rel. 13 (1937) 162f. (vgl. Inscr. Cret. II S. 186f.); zu Dreros
oben Anm. 40.

89 Listen bei S. Marinatos, Bull. Corr. Hell. 60 (1936) 239f.; M. Guarducci, a.O.; M. P. Nilsson,
Opuscula II (Lund 1952) 704-708.

90 H. Drerup, Arch. Anz. 1964, 202-205, vgl. schon M. Guarducci, a.O. 161-165 und vor allem
F. Oelmann, Bonner Jb. 157 (1957) 11-52.

91 Hauptstellen Ephoros FGrHist 70 F 149; Plat. Legg. 1, 636b; Aristot. Pol. 2, 7; Dosiadas
FGrHist 458 F 2; Pyrgion FGrHist 467 F 1; vgl. Inscr. Cret. IV 75 B 7. - Vgl. M. P. Nilsson,
Klio 12 (1912) 308-340 Opusc. II 826-869; H. Jeanmaire, Couroi et Couretes (Lille 1939)

419-427; E. Kirsten, Das dorische Kreta (Würzburg 1942) 120-146; H. van Effenterre, La
Crete et le monde grec de Piaton ä Polybe (Paris 1948) 86-90; R. F. Willetts, Aristocratic Society
in Ancient Crete (London 1959) 18-29. - Zur schon von Nilsson gemachten Verbindung mit
den Männerbünden Primitiver vgl. besonders Willetts 19 nach H. Webster, Primitive Secret
Societies2 (New York 1932) lf.

92 Inscr. Cret. I ix 1 C 124ff.



12 Fritz Graf

xä Kovvd behandelt, dann xä TtoAxpucd, schliesslich die Ehrung verdienter Bürger

und Ausländer93. Stellt man sich diese Diskussionen im Delphinion vor, so

wird manches verständlich. Ist das Delphinion Kretas Speise- und Rathaus
zugleich, so müssen Gesetze und Verträge, aber auch Ehreninschriften dort
aufgestellt werden. Das deckt sich beinahe mit Dosiadas' Liste, nur dass

Staatsverträge, als andere Mittel der Aussenpolitik, xä TtoXcpiKd abgelöst haben. Ist
das Mahl im Delphinion das gemeinsame Mahl aller Freien, so wird ein Fremder,

der als Proxenos oder Ehrenbürger aufgenommen wird, selbstverständlich
zur Teilnahme geladen94.

Was wir von Kult und Funktion des Gottes ausserhalb Kretas wissen, wird
verständlich, wenn wir annehmen, es seien diese Einzelheiten aus dem älteren,
in Kreta relativ wohl erhaltenen Zustand entwickelt. Auch wenn das Delphinion

nicht mehr Speisehaus aller freien Bürger ist, wie etwa in Milet95, bleibt es

Archiv für Gesetze, Beschlüsse und Verträge. Auch wenn es nicht mehr alle
Bürger beherbergt, bleibt die Kontrolle über das Bürgerrecht - ursprünglich
Mitgliedsrecht im dvSpeiov - erhalten. Die Molpoi erscheinen so als eine
Gesellschaft, die sich aus dem ursprünglichen Männerbund entwickelt hat96. Sie

repräsentieren nicht mehr alle freien Bürger, sondern sind eine vom Staat
deutlich getrennte Körperschaft. An gewissen Opfern der Molpoi stellt der
Staat zwar Opfertiere, doch nimmt der staatliche Basileus in bloss untergeordneter

Rolle teil97. Im Delphinion fehlen die eigentlichen staatlichen Psephis-
mata, die anderswo aufbewahrt sind98. In hellenistischen Urkunden werden die
Opfer der Stephanephoren an Apollon Delphinios mit denjenigen des Propheten

an den Apollon von Didyma und denjenigen der staatlichen Priester, Pryta-
nen und Polizeipräfekten (oi erti xf|i (puXaKfp fiipripevoi) an Hestia Bulaia und
Zeus Bulaios zusammen genannt99. Die staatlichen Beamten, die Orakelpriester

von Didyma und die Molpoi repräsentieren die drei Pfeiler des milesischen
Staates. Dabei haben die Molpoi in hellenistischer Zeit vor allem kultische
Aufgaben. Staatlich ist die Eponymie des Aisymneten und die Kontrolle des

93 Dosiadas FGrHist 458 F 2 (Athen. 4,22, 143 C).
94 Nach Dosiadas I.e. und Pyrgion FGrHist 467 F 1 (Athen. 4,22,143 E) enthielt jedes Andreion

einen oder zwei ^eviKai xpuitE^ai, nach Dosiadas I.e. besass jede Stadt zudem ein Koiptirf|-
piov für ^evoi. Vgl. auch Inscr. Cret. II v 1, 8, 15 (Axos).

95 Immerhin kennt noch Plat. Legg. 1, 636 b Syssitia in Milet, von Wilamowitz, GGA 1914, 77
Kl. Sehr. V 1,431) mit dem Haus der Molpoi (ev poXttäv «Prytaneion, Speisehaus und

Amtslokal») zusammengestellt, vgl. auch Hiller von Gaertringen, RE 15, 1599.
96 Gesehen von S. Luria, Philologus 27 (1928) 113-116, vgl. ders., Act. Ant. Ac. Hung. 11(1963)

33-36.
97 Sokolowski, a.O. (oben Anm. 46) 50, 22.
98 Vgl. die Inschriften Milet I 6 (Nordmarkt) Nr. 187; Milet 1 7 (Südmarkt) Nrn. 207f. 272-274

(Kaiserbriefe): insofern ist das Delphinion nicht 'Staatsarchiv', Wilamowitz, GGA 1914, 77
Anm. 1 Kl. Sehr. V 1,430 Anm. 2).

99 Delphinion Nr. 37c. 150, vgl. 143. 146.



Apollon Delphinios 13

Bürgerrechts, Reste eines früheren Zustandes, als der Bund der Molpoi noch
weit umfassendere Bedeutung hatte100.

III

Bestätigung und Präzisierung bringt die zweite Verbindung des Apollon
Delphinios, diejenige mit den Epheben. Am einfachsten zu fassen ist sie in
einem Epigramm des Kreters(!) Rhianos. Der Dichter stellt einen Knaben, der
sein Haaropfer darbringt, für den Rest seines Lebens unter den Schutz des

Apollon Delphinios101. Wir wissen, dass das Haaropfer den Übergang von der
Jugend ins Mannesalter markieren konnte102.

Ähnliches steht hinter den Opfern, welche die Demoten von Erchia am
7. Gamelion im lokalen Delphinion an Kurotrophos (ein Ferkel) und an Apollon

Delphinios (ein Schaf) bringen103. Die enge Verbindung der beiden
Gottheiten deutet auf die Bedeutung, die Apollon Delphinios für die Koüpoi hat.

Von der Hand eines Epheben stammt das archaische Graffito von der
Felsterrasse beim Ephebengymnasion in Thera, welches vai xöv AsÄxpiviov vom
geschlechtlichen Umgang eines Krimon mit einem jtaii; des Bathykles berichtet104.

Die homosexuelle Beziehung erinnert, wie schon E. Bethe und H. Jean-
maire sahen, an die Rolle, welche die Homosexualität in den kretischen
Initiationsriten spielte105.

Von besonderer Wichtigkeit sind die Mythen um das athenische Delphinion106.

Mit der einen Ausnahme einer Sage, die das Delphinion nach dem
Vorbild des homerischen Apollonhymnos von Kretern gegründet sein lässt107,

verbinden sie alle das Heiligtum und seinen Gott mit der Ankunft und den
ersten athenischen Abenteuern des Theseus. Immer ist von Theseus dem Jüngling

und Prinzen, nie von Theseus dem Mann und König die Rede. In unserem
Zusammenhang ist bereits dies von Bedeutung108.

Nach einer mehrfach überlieferten Geschichte ist Theseus vor dem Ge-

100 Vgl. Wilamowitz, GGA 1914, 77 (Kl. Sehr. V 1,431); S. Luria, Philologus 27 (1928) 122.
101 A. P. 6,278 Rhianos frg. 68 Powell.
102 Vgl. Nilsson I3 136f., zum ethnologischen Hintergrund A. Breiich, Paides e Parthenoi (Rom

1969) 31, vgl. Anm. 59 S. 71 und Anm. 88 S. 80; E. R. Leach, Journ. R. Anthr. Inst. 88 (1958)
147-164.

103 Sokolowski, a.O. (oben Anm. 22) 18 A 23; am selben Tag erhält in Erchia Apollon Lykeios ein
Schaf, ibid. E 31.

104 IG XII 3, 537 (zum Datum oben Anm. 15).
105 Locus classicus Ephoros FGrHist 70 F 149,21 (Strab. 10,4,21 p. 483). - Vgl. E. Bethe, Rhein.

Mus. 62 (1907) 438-475; M. P. Nilsson, Klio 12 (1912) 33f. (Opusc. II 859f.); H. Jeanmaire,
a.O. (oben Anm. 91) 456-460; Ethnologisches bei A. Breiich, a.O. (oben Anm. 102) 84f.

106 H. Herter, Rhein. Mus. 88 (1939) 304f.; RE Suppl. 13, 1080-1086. 1221 (Lit.).
107 Et. Gud. Et.M. s.v. ferci AsXtptvicot (358, 56).
108 Vgl. Paus. 4,32,1 (Theseus neben Hermes und Herakles als panhellenisch geehrter Schutzpa¬

tron von Gymnasion und Palaistra); H. Herter, Rhein. Mus. 88 (1939) 313. 325.



14 Fritz Graf

richtshof eitv Aetapivian von dem Mord an den Wegelagerern zwischen Troizen
und Athen oder von demjenigen an den Pallantiden freigesprochen worden109.
Diese Geschichte ist Aition für eine weitere Gerichtsfunktion des Delphinions.
Im Gericht eni AeAxpivicoi tagte (zumindest in klassischer Zeit) ein Gerichtshof,
der über geständige Mörder richtete, die mit ihrer Tat im Recht zu sein behaupteten110.

Weiter führt eine von Pausanias erzählte Sage111. Von Troizen kommend
und noch unbekannt sei der junge Theseus in langem Chiton und prachtvollen
Locken am Delphinion vorbeigekommen112, das damals gerade im Bau war (als
Gründer gilt Aigeus). Handwerker waren dabei, das Dach aufzusetzen. Wie sie

den Jüngling sehen, witzeln sie, was denn ein heiratsfähiges Mädchen allein auf
der Strasse mache. Kommentarlos spannt Theseus von einem Wagen, der zufällig

dasteht, die Ochsen aus und wirft sie über das Dach ins Heiligtum hinein113.

- Zwei Dinge sind hervorzuheben: Einmal, dass Theseus als Mädchen
angesprochen wird (er trägt weibliche Tracht, nicht den alten ionischen Chiton114),
sich dann aber als übermächtiger Mann entpuppt; und dass dies dadurch
geschieht, dass er die Rinder hochwirft. Dies ist Aition eines Rituals, des
'Hochhebens der Rinder' (aLpeaöai xovx; ßoü<;), welches die athenischen Epheben bei
mehreren Gelegenheiten praktizierten. Sie trugen Ochsen zum Altar, wo sie
dann geopfert wurden115. Das Kraftstück des Theseus ist Vorbild des Kraftstücks

der Epheben.

109 Et. M. 359,4 (Wegelagerer); Paus. 1,28, 10 (Pallantiden); Schol. Demosth. 23,74 (Bull. Corr.
Hell. 1, 1877, 138) (beide). - Daneben sollen ihn die Phytaliden gereinigt haben, Plut. Thes.

12, 1.

110 Andoc. 1, 78; Demosth. 23,74; Aristot. Ath. Pol. 57,3; Ael. V.H. 5,15; Phot. II 535,22; Pollux
8, 119f.; Harpocr. Suid. s.v. eni AeXtpivüoi, vgl. s.v. E(psxai; Anecd. Graec. 1, 255, 19. 311, 13

Bekker. - Vgl. Jacoby FGrHist III B (Suppl.) 336 Anm. 8.

111 Paus. 1, 19, 1. - Vgl. H. Herter, RE Suppl. 13, 1081.

112 Auffällig ist schon, dass Theseus hier vorbeikommt: von Troizen-Korinth her betritt man die
Stadt am gegenüberliegenden Ende, am Kerameikos.

113 Der Text ist etwas problematisch. Die Mss. bieten djxoXüaa? 8e xf|<; xoö? ßoü<; f|
acpiai itapriv xöv öpoipov ävsppt*|/ev ec, üvnXöxEpov i) xfin vafin xt;v oxeyr|v ijtoioüvxo.
Gewöhnlich wird mit Bosius xöv öpo<pov als Glosse gestrichen; Dindorf korrigierte itapriyE
xöv öpocpov und verstand öpocpcx; nach Aristot. frg. 268 ap. Poll. 10, 170 als 'Dachstroh'; zu

napayeiv 'heranführen' P. Tebt. 5,92, 8 161,4). 198. 976,47. Mit dieser Korrektur würde
Theseus Wagen und Strohladung hochwerfen, die Nennung der Ochsen wäre unnötig; zudem
ist öpoipoc; 'Dachstroh' wohl von Horn. II. 24,451 genommen, also poetisch. Bosius' Emendation

bewährt sich, auch wenn Suid. s.v. öpo<po<; (o 628) genau umgekehrt glossiert.
114 So aber seit Heydemann, Analecta Thesea (Diss. Berlin 1865) 11 die communis opinio bis H.

Herter, RE Suppl. 13, 1081; vgl. zu einem parallelen Fall K. Kerönyi, Dionysos (München
1976) 336 Anm. 15. - H. Steuding, Myth. Lex. 5, 684 weist darauf, dass Theseus auf den
Vasenbildern nie altionische Tracht trägt; ebensowenig tut er das bei Bacchyl. 18, 46ff., vgl.
Preller-Robert II 725.

115 Mehrfach erwähnt in den Ephebeninschriften, Ch. Pelekidis, Histoire de l'ephebie attique
(Paris 1962) 223. Ausserhalb Attikas im Zusammenhang mit der Ephebie in Tanagra, Mitt.
Dtsch. Arch. Inst. Athen 59 (1943) 77 Nr. 28 Rev. Phil. 65 (1939) 126, in Acharaka Strab. 14,



Apollon Delphinios 15

Das Hochwerfen der Rinder steht am Ende von Theseus' Reise von Troi-
zen nach Athen, die attischen Epheben vollführten ihr Rinderheben mehrmals
im Laufe des Ephebenjahres. Ein Rinderopfer am Ende des zweimonatigen
Aufenthaltes 'im Draussen' aber brachte der kretische Ephebe dar116. Das führt
wiederum in den schon mehrmals berührten Gedankenkreis. Dasselbe gilt für
die Verwandlung vom Mädchen zum Mann. Ein solcher Geschlechtswechsel,
auf ritueller Ebene als Verkleidung der Epheben als Mädchen durchgespielt, ist
verbreitetes und seit langem bekanntes Element initiatorischer Riten117.
Vielleicht bekanntestes hellenisches Beispiel ist der Mythos von Leukippos von
Phaistos, Aition der Ekdysia118.

Eine dritte Erzählung knüpft an ein im Delphinion erhaltenes Kultmal an,
einen kleinen umhegten Bezirk (nepicppaKiov)119. Der eben angekommene
Theseus sei hieher von Aigeus zur gemeinsamen Mahlzeit geladen worden, in
der von Medea suggerierten Absicht, den ihm noch unbekannten, ihr aber als

Thronprätendent gefährlichen jungen Mann zu vergiften. Aigeus reicht Theseus

den Becher voll vergifteten Weins; bevor dieser aber trinkt, zerteilt er
ostentativ mit seinem Schwert das Fleisch - Aigeus erkennt sein Schwert wieder,

das er bei Aithra gelassen hatte, schlägt dem wiedergefundenen Sohn den
Giftbecher aus der Hand, begrüsst ihn und stellt ihn den Athenern als
Kronprinzen vor. Den Ort, auf den das Gift fiel, markiert das Ttepicppaietov120.

Die atthidographische Quelle, aus der Plutarch diese Geschichte bezieht,
ist nicht weiter fassbar121. Jedenfalls ist Plutarch nicht direkt von den Aigeus-

1,44 p. 650, vgl. B. V. Head, Historia Numorum2 (London 1911) 654; A, B. Cook, Zeus 1 (Cambridge

1914) 498, in Argos Paus. 2, 19, 5; ßodpoai in Rhodos IG XII 1, 102, 8; A. Maiuri,
Nuova silloge epigrafica di Rodi e Cos (Florenz 1925) 19 Nr. 18; allgemein Eur. Hei 1562—

1565; in einem Mythos voller initiatorischer Themen Ant. Lib. 12,7, vgl. den Kommentar von
M. Papathomopoulos (Paris 1968) 98-100. - Vgl. bes. L. Ziehen, Hermes 66 (1931) 227-234;
M. Papathomopoulos, a.0.99 Anm. 14; W. Burkert, Zeitschr. f. Rel. u. Geistesgesch. 4(1970)
365.

116 Ephoros FGrHist 70 F 149 (Strab. 10,4,21 p. 483 fin.).
117 Seit E. Crawley, Class. Rev. 7 (1893) 243; W. R. Halliday, Ann. Brit. Sch. Athens 16 (1909/10)

214-216 in der griechischen Religion bekannt; Ethnologisches A. van Gennep, Les rites de

passage (Paris 1909) 238-240; A. Breiich, a. O. (oben Anm. 102) 72 Anm. 60; zur Komplementarität

Mädchen-Krieger J.-P. Vernant, Mythe et societe en Grece ancienne (Paris 1974) 39.
118 Ant. Lib. 17; vgl. M. P. Nilsson, Griechische Feste (Leipzig 1906) 370f.; H. Jeanmaire, a.O.

(oben Anm. 91) 442; A. Breiich, a.O. 201f. - Mehr bei W. R. Halliday, a.O. 212-219; J. Fra-
zer, The Golden Bough IV 23 (London 1927) 253-262; M. Delcourt, Hermaphrodite (Paris
1958) 5-27. 132f.; vgl. auch J. Bayet, Les origines de l'Hercule romain (Paris 1924) 316; C. Gallini,

Stud, e Mat. Stör. Rel. 34 (1963) 211-228.
119 Zum Terminus IG II2 6865 (IIIp); Lucian. Bacch. 6.
120 Plut. Thes. 12, 2-6. Wie Plut. vor der Marathonepisode Callim. Hec. frg. 260, 5, darnach Ov.

Met. 7, 404-452; Apollod. Epit. 1, 5f.; Myth. Vat. 1, 48; isoliert Diod. 4, 59, 6; Paus. 2, 3, 8;
Dionys. Perieg. 1023-1025; Schol. AT Horn. II. 11, 741c (III 271, 15 Erbse); Schol. Lycophr.
AI. 175.-Vgl. H. Herter, Rhein. Mus. 88(1939)279f.; R. Pfeiffer, Callimachus I (Oxford 1949)
227; H. Herter, RE Suppl. 13, 1081-1084.

121 Jacoby, FGrHist III B (Suppl.) 339 Anm. 5.



16 Fritz Graf

Dramen des Sophokles und Euripides abhängig, trotz der dramatischen Handlung.

In jenen Dramen hatte Theseus zuerst den Marathonischen Stier zu erlegen;

bei Plutarch tat er dies später, als tatendurstiger Kronprinz122. Dass Aigeus
dem Sohn den Becher aus der Hand schlug, kam aber jedenfalls bei Euripides
vor123, der so das jtepitppaKxov voraussetzt. Die Legende ist mithin im 5.
Jahrhundert bekannt124. Nach Plutarch wohnt Aigeus beim Delphinion125, und
Theseus brachte auch den Marathonischen Stier dem Delphinios dar126.
Vermuten kann man, dass in der dramatischen Version eben dieses Opfer die
Gelegenheit zum Mordanschlag gab.

Wiederum klingt Vertrautes auf. Das Delphinion ist der Ort, an dem der
Vater seinen aus der Fremde kommenden Sohn erkennt und seine
Rechtsstellung etabliert127 - die Verbindung mit dem Eid im Delphinion, mit dem die
Vollbürgerschaft eines Atheners beschworen werden konnte, ist nicht zufällig128.

Mehr noch: Die Verbindung von Heimkehr, Anerkennung und Stieropfer

erinnert noch einmal an das Stieropfer, mit welchem der kretische
Ephebe das Ende der Zeit der Absonderung feierte129. Wieder tun sich Verbindungen

zu Initiationsriten auf, reflektiert in den Mythen um Theseus und das

Delphinion130.

122 Zum Aigeus des Euripides T. B. L. Webster, The Tragedies ofEuripides (London 1967) 77-80
(Lit.); H. Herter, RE Suppl. 13, 1081; vgl. A. Lesky, Die tragische Dichtung der Hellenen3
(Göttingen 1973) 437. - Zum Aigeus des Sophokles A. C. Pearson, The Fragments ofSophocles
(Cambridge 1917)115-21; H. Herter, a.O.; S. Radt, TrGFA (Göttingen 1978) 123-126. - Allg.
wird Apollod. Epit. 1, 5-6; Myth. Vat. 1, 48 als Inhaltsangabe des euripideischen Stücks
betrachtet, seit Michaeüs, Arch. Zeit. 1877, 75, Wilamowitz, Euripides Hippolytos (Berlin
1891) 243; die Vasen belegen den marathonischen Stier, z. B. B. M. Shefton, Am. Journ. Arch.
60 (1956) 159-163, A. D. Trendall/T. B. L. Webster, Illustrations of Greek Drama (London
1972) 72f., den auch das sophokleische Stück kannte, frg. 25 P. 25 R. Vergiftungsversuch
und Anagnorismos müssen dramatisch wirksam auf das Stierabenteuer folgen, ob schon bei
Soph., ist kontrovers (Pfeiffer a.O. gegen Pearson a.O.), die Vergiftung des unerkannten
Sohns erinnert jedenfalls stark an den 'Ion'; einige Vasenbilder kennen scheinbar Medea
nicht, B. M. Shefton, Hesperia 31 (1962) 350 Anm. 86. ObBacchyl. 18 oder Callim. Hecal. den
Vergiftungsversuch kennen, ist unklar, vgl. Jacoby FGrHist III B (Suppl.) 336 Anm. 3.

123 Apollod. Epit. 1,6; dargestellt auf Campanareliefs, F. Brammer, Denkmälerlisten zur griechi¬
schen Heldensage II (Marburg 1974) 4f.; vgl. auch Trendall/Webster, a.O. 73.

124 Sie setzt Medeas Anwesenheit in Athen voraus: belegt zuerst Herod. 7, 62, ist sie nach Wila¬
mowitz, Sber. Berlin 1925, 234 (Kl. Sehr. V 2, 113f.) nicht älter als die Peisitratidenzeit, vgl.
auch H. Herter, Rhein. Mus. 88 (1939) 279.

125 Plut. Thes. 12,6: historisierender Zusatz Plut.s nach W. Aly, a. O. (oben Anm. 2) 30f.; H. Her¬

ter, Rhein. Mus. 85 (1936) 208f.; Jacoby, FGrHist III B (Suppl.) 339 Anm. 5.

126 Plut. Thes. 12, 1, vgl. Diod. 4, 59, 6 (Apollon), ein alter Zug nach H. Herter, RE Suppl. 13,

1086. Daneben häufiger Opfer an Athena.
127 Hervorgehoben von Eust. ad Dionys. Perieg. 1017 (nach Lykophron?), vgl. Plut. Thes. 12, 5.

128 So schon B. Wyse, a.O. (oben Anm. 79) 721.

129 Ephoros FGrHist 70 F 149 (Strab. 10,4,21 p. 483): der Ochse wird Zeus geopfert, es folgt ein
Festmahl der Gleichaltrigen.

130 Bemerkenswert nahe ist eine Darstellung Apollons in Patrai, Paus. 7, 20, 3-7: der Gott ist



Apollon Delphinios 17

Plutarch datiert die Anagnorisis auf den 8. Hekatombaion131. Es wird ein
Festdatum zugrunde liegen. Tatsächlich spricht Ovid im Zusammenhang von
Vergiftungsversuch und Wiedererkennung von reichen Opfern, die Aigeus
dargebracht, und convivia, die die Athener gefeiert hätten:

nullus Erechthidisfertur celebratior illo
inluxisse dies132.

Wir werden nicht fehlgehen, wenn wir als einen Teil dieses Festes - Fortsetzung
der am 7. gefeierten Hekatombaia133 - im Anschluss an die Theseuslegende
Stieropfer und Festmahl im Delphinion postulieren.

Es bleibt eine letzte Verbindung. Vor seiner Abfahrt nach Kreta geht
Theseus mit den athenischen Geiseln ins Delphinion, einen Bittzweig niederzulegen.

Das geschieht am 6. Munichion, «an dem noch heute die Athener ihre
Mädchen ins Delphinion schicken, um den Gott anzuflehen»; das Fest heisst
vielleicht Delphinia134. Plutarch hat diesen Bittzug bei der Ausfahrt mit der
Rückkehr von Kreta verklammert. Die Festgebräuche des 6. und 7. Pyanop-
sion, die Pyanopsia und Oschophoria, hatte Theseus zur Erfüllung seines
Gelübdes an Apollon eingesetzt; insbesondere nimmt die Eiresione, die am 7. Pya-
nopsion getragen wird, die iK£ir|pia des 6. Munichion wieder auf135. Eine
weitere Kongruenz führt uns wieder auf unser Thema zurück. Einer der
Hauptfestakte des 7. Pyanopsion sind die Oschophoria, eine itopitri, an deren Spitze
zwei als Mädchen verkleidete Burschen schreiten. Das Aition verbindet den
Ritus mit Theseus' Heimkehr: Zwei der sieben Mädchen hatten gefehlt, und um
die Eltern nicht zu enttäuschen, hatte Theseus in komplizierter Vorbereitung
zwei Jünglinge als Mädchen verkleidet136. Der rituelle Transvestismus und
seine Verbindungen zum Initiationsritual kamen schon oben zur Sprache. Es

liegt nahe, auch sein Vorkommen im Zusammenhang mit Theseus' Kretafahrt
als Hinweis darauf zu fassen, dass die Mythen um das Kretaabenteuer mit der
Gedankenwelt der Initiationsriten zusammengestellt werden müssen, wie dies

ja schon Henri Jeanmaire getan hat137. Dass das Delphinion zweimal mit dieser

nackt, hat aber die Kleider vor sich hegen (iicSixna!) und tntt mit dem Fuss auf emen Stier-
schadel

131 Plut. Thes 12, 1.

132 Ov Met 7,430f, zur - nicht schlussigen - Quellenanalyse F Börner, P Ovtdtus Naso Meta¬
morphosen Buch VI-VII (Heidelberg 1976) 301.

133 L Deubner, Feste (Leipzig 1932)201.
134 Plut. Thes 18,2, wohl nach Philochoros, Jacoby FGrHist IIIB (Suppl.) 289f., vgl. L Deubner,

a O 201. Das Datum ist auffallend, da sonst der 7 Apollons Tag ist' ist der Bittgang ein
Vorfest? So Preller-Robert I 260, 3 und, gestutzt auf seine Ergänzung von Delphinion
Nr 31 a 12 [Taupsöivo? ek]ttii, A. Rehm ad loc

135 Plut Thes. 22,6. Man ennnert sich auch, dass der oluntische Monat Delphinios dem attischen
Pyanopsion entspricht, oben Anm 47

136 Plut Thes 23, 2-5, nach Demon FGrHist 327 F 6.
137 H Jeanmaire, a.O. (oben Anm. 91) 243-245. 338-363 Im einzelnen freilich wären seine

2 Museum Helveticum



18 Fritz Graf

Gedankenwelt verbunden wird - einmal im Aition für den Zug vom 6. Muni-
chion138, dann in der Geschichte von Theseus und den Dachdeckern ist
willkommene Bestätigung für die vorgeschlagene Verbindung des Apollon Del-

phinios.
So sind es wieder die beiden schon ausserhalb Attikas aufgezeigten

Funktionen, die auch in Athen an Apollon Delphinios anknüpfen. Die Rollen des

Delphinions als Gerichtsstätte und Schwurort verbinden es mit dem staatlichen
Leben, die Mythen mit Ephebie und Initiation. Die oben vorgeschlagene Zu-
rückführung der staatlichen Funktion der Delphinia auf die männerbündleri-
sche Speisegemeinschaft erlaubt es, die initiatorischen Züge als Teil desselben

Komplexes zu verstehen: Die Initiation ist das Ritual, durch welches der
Ephebe in die Männergemeinschaft aufgenommen wird. Dass der Schutzgott
der Männergesellschaft auch schon Schutzgott der Epheben während ihres 'rite
d'agregation' ist, ist leicht verstehbar. Beachtung verdient, dass Apollon
Delphinios tatsächüch fast nur mit diesem letzten Schritt der Initiation, der endgültigen

Aufnahme der Jungen in die Gesellschaft der Männer139, verbunden
wird, nicht aber allgemein Schutzgott der Epheben ist140.

In dieses Bild lässt sich schüesslich der aiginetische Agon der 'YSpotpoptct
einfügen, bemerkenswerteste Veranstaltung des auch Delphinia genannten
Festes. Im Wettlauf haben die jungen Männer eine gefüllte Hydria zu holen und
zurückzubringen141. Der Agon, und ganz besonders der Wettlauf, ist häufiges
Abschlussritual initiatorischer Zyklen. Der kretische junge Mann erhält seinen
Namen Sponsin; eben von der Fähigkeit, schnell zu rennen142. Der Mythos
erklärt den aiginetischen Ritus mit der Landung der Argonauten, dem letzten

Analysen nochmals zu überprüfen, «l'entusiasmo delle scoperte (gli) spinge verso ipotesi
audaci e forzature» A. Breiich, a.O. (oben Anm. 102) 13, vgl. L. Ziehen, Gnomon 16 (1940)
442 und die Korrekturen bei Breiich a.O. 471 f. - Nur skizzenhaft die Oschophoria bei Breiich,
a.O. 444f., wo die Skirophoria nichts zu suchen haben, W. Burkert, Homo Necans (Berlin
1972) 161-168.

138 Vgl. Brehch, a.O. (oben Anm. 102) 440.
139 Mit Ausnahme der Bittprozession vor dem Kretazug.
140 Die stillschweigende Voraussetzung, dass die historische Ephebie ihre Wurzeln in primitiven

Initiationsriten habe, ist für Sparta und Kreta wohl nicht mehr anzufechten, für Athen
letzthin von P. Vidal-Naquet, Proc. Cambr. Phil. Soc. 14 (1968) 49-64 aufgewiesen worden.

141 Hauptstellen: Ap. Rh. 4, 1765-1772; Diheg. in Callim. Iamb. 8, ad frg. 198 Pf.; vgl. Et. M.
Et. Gen. s.v. äptpupopuri?; Schol. Pind. Ol. 7, 156b. - Vgl. M. P. Nilsson, Griechische Feste
(Leipzig 1906) 172f.; P. Stengel, RE 9, 86f.; A. B. Cook, Zeus III (Cambridge 1940) 603; R.
Pfeiffer, Callimachus I (Oxford 1949) zu frg. 198; G. Piccaluga, Lycaon (Rom 1968) 78-82. -
Die Quellen geben drei Namen, Hydrophoria, Delphinia, Aiakeia (äymv äpipopitri? ist term,
techn., nicht Name): Hydrophoria bezeichnet wohl den spezifischen Tag des Wettlaufs,
Delphinia und Aiakeia die ganze Festperiode; das Aiakeion ist unmittelbar mit dem Apollon-
tempel verbunden, G. Welter, Aigina (Berlin 1938) 50.

142 Spogeix; und &7t68popo<; schon im Gesetz von Gortyn, Inscr. Cret. IV 72 pass., vgl. Eust. Od
15,472 p. 788, 58; Hesych. s.v. ÖEKdSpopoi; vgl. R. F. Willetts, Aristocratic Society in Ancient
Crete (London 1955) 1 If.; W. Burkert, Class. Quart. 20 (1970) 8; ders., a.O. (Anm. 137) 106f.



Apollon Delphinios 19

Abenteuer vor ihrer Heimkehr143 - wenn auch vielleicht späte Systematisation,
muss dies nicht zufällig sein. Zudem ist die Landung nach der Seefahrt an sich
rituell als Abschluss einer 'Periode des Draussen' bedeutungsvoll144. Die spezifische

Form des Wettlaufs, die uSpotpopia, ist beim Fehlen weiterer Nachrichten

rätselhaft. Die athenischen 'YSpotpöpta, einzige mögliche Parallele, können
insofern bedeutsam sein, als ihr Aition sie mit dem Ende der Deukalionischen
Flut verbindet145 - auch dies wäre Abschluss einer 'Periode des Draussen' und
Anfang der dauernden Ordnung146.

IV

Apollon Delphinios steht also mit einem fest umrissenen Komplex von
Institutionen, Riten und Vorstellungen in Verbindung, der im klassischen
Griechenland mehr oder weniger intakt nur noch im Randgebiet Kretas sich erhalten

hat, in einzelnen Elementen aber in neuer Funktion auch anderswo weiterlebt.

Dies muss eigentlich bedeuten, dass der Kult des Delphinios - wenn denn
Gott und Kult ursprünglich zusammenhängen - in eine Zeit zurückreicht, wo
die entsprechenden Institutionen auch anderswo in Griechenland noch lebten.
Einige Anhaltspunkte für diese Chronologie gibt die Analyse der Kultverbreitung.

Die Bezeugungen in Olbia und Massalia zeigen, dass der Kult in Milet
(und Phokaia?) ins früheste 6. oder späte 7. Jahrhundert hinaufreicht147. Ins
7. Jahrhundert verweisen auch die Monatsnamen in Olus, Thera, Aigina148, in
Dreros und Aigina auch der archäologische Befund. Die Kulte von Chios und
Erythrai mögen von Milet abhängen oder von Euboia ausgegangen sein. Im
letzteren Falle würden wir hoch hinauf in geometrische Zeit geführt. Der mile-
sische Kult hat seine engste Entsprechung in Kreta, doch darf keine direkte

143 Ap. Rh. 4, 1765-1772; Apollod. 1, 9, 26 (1, 142).
144 Vgl. D. Wachsmuth, nöpitipo^ 6 Aaipcov (Berlin 1967) 168. 176.

145 Apollonios FGrHist 36 F4; vgl. L. Deubner, a.O. (oben Anm. 133) 113; Jacoby FGrHist III B

(Suppl.) 127f.; E. Diehl, Die Hydria (Mainz 1964) 130; W. Burkert, a.O. (oben Anm. 137) 268
Anm. 16. - Die Verbindung mit den Chytren (seit L. Preller, Demeter und Persephone, Hamburg

1837, 229 Anm. 99) basiert allein auf der Ähnbchkeit der Aitia (Jacoby a.O.) und ist
ebenso fragwürdig wie diejenige mit Plut. Sulla 14, 10,461 A.

146 Vgl. G. Piccaluga, a.O. (oben Anm. 141) 69; W. Burkert, a.O. (oben Anm. 137) 265f.; K.
Meuli, Gesammelte Schriften (Basel 1975)111041f. - Die Schöpfung des Menschen (Deukalion,
Apollod. 1, 7,2 usw.), die Herstellung der jetzigen Ordnung (Gründung Megaras Paus. 1,40,
1; Öffnung des Tempetals Nonn. Dion. 6, 373ff.; Einsetzung des Opfers J. Rudhardt, Mus.
Helv. 27, 1970, 1-15) charakterisieren den Zustand nach der Flut, die selber mit Motiven der
verkehrten Welt beschrieben ist: H. Usener, Sintflutsagen (Bonn 1899) 36f.

147 Zum Gründungsdatum von Olbia E. Belin de Balu, Olbia (Leiden 1972) 17-20; A. Wasowicz,
Olbia Pontique (Paris 1975) 30-39.

148 Zum Alter der Monatsnamen M. P. Nilsson, Die Entstehung und religiöse Bedeutung des

griech. Kalenders2 (Lund 1964) 45.

Klassisch-Philologisches Seminar
der Universität Zürich



20 Fritz Graf

Verbindung geschlagen werden. Nichts sonst im nachmykenischen Milet weist
auf Kreta149, vielmehr haben sich an beiden Orten in Randlage die Eigentümlichkeiten

der alten Institution besser erhalten. Apollon Delphinios muss dann
aber doch den ersten Siedlern Milets in submykenischer oder frühester proto-
geometrischer Zeit angehören150. Ob der Kult von Athen herzuleiten ist oder ob
er der achäischen Heimat der Kolonisten angehört, muss offen bleiben.

Eines der Zentren ist somit Kreta, das andere Athen mit Ostattika und der
gegenüberliegenden Küste Euboias (Chalkis). Nisyros kann, Thera muss der
Namensform nach zu Kreta gehören. Die lakonische Form AeAxpiStcx; findet
sich allein noch in Knossos, und die Priorität ist ungewiss. Aigina gehört dem
Dialekt nach zu Argos, wo der Gott aber fehlt (s. unten); Strabon spricht von
kretischen Siedlern151.

Ostattika und die gegenüberliegende Küste Euboias sowie Kreta sind die
durch die Wanderungen am Ende des 2. Jahrtausends am wenigsten verwirrten
Gebiete, wo das Weiterleben vordorischer Kulte gut denkbar ist; das Fehlen
des Delphinios im dorischen Kerngebiet der Peloponnes, in den dorischen
Kolonien des Westens und in Nordwestgriechenland weist in dieselbe Richtung.

Dazu kommt, dass der Delphinios keineswegs einziger Gott von Männerhaus

und Initiation ist, vielmehr auch andere Formen Apollons mit demselben
Komplex und den daraus entwickelten Funktionen verbunden sind. In andern
kretischen Städten ist das Pythion Aufbewahrungsort von Inschriften152, in
Gortyn liegt es an der Agora153. In Argos brennt ein ewiges Feuer, der Sage
nach von Phoroneus, dem argivischen Deukalion, gebracht, im Lykeion an der
Agora, das auch die Ehreninschriften beherbergt154; in Keos ist das Lykeion

149 Die Besiedlung Milets durch die Kreter Sarpedon (Herodor. FGrHist 31 F 45 und Ephoros
FGrHist 70 F 127) oder Miletos (Herodor. I.e.; Apollod. 3,5; mehr Burckhardt, RE 15, 1656—

1659) setzt der Mythos vor die Ankunft der Neleiden, anderes ist nicht stichhaltig, vgl. M. Sa-

kellariou 376-378 (pace W. Aly, Klio 11, 1911, 14); M. H. Swindler 25; J. Defradas 79 (alle
oben Anm. 2).

150 Zum Datum der Neubesiedlung G. Kleiner, Mitt. Dtsch. Arch. Inst. Istanbul 19/20 (1969/70)
121; A. Snodgrass, The Dark Age ofGreece (Edinburgh 1971) 66; V. R. d'A. Desborough, The
Greek Dark Ages (London 1972) 9. - Das Alter des Delphinion ist ungewiss, eine archaische
Schicht belegt, Anat. Stud. 24 (1974) 42.

151 Strab. 8, 6, 16 p. 375, vgl. G. Webster, Polemon 4 (1949) 148-150. Arch. Anz. 1954, 33-35. -
Unter dem archaischen Tempel Apollons lagen spätmykenische und protogeometrische
Funde, P. Wolters, Gnomon 1 (1925) 40-48; G. Welter, Aigina (Berlin 1938) 50 (Idole und
Tierterrakotten): Kontinuität ist kaum aufzuweisen, die protogeometrischen Stücke sind spät
und weisen nach Athen, ein Gefäss nach Argos, Desborough, a.O. 160.

152 Lyttos: Inscr. Cret. I xvii 1,17; Phaistos ibid. III xxii praef.; Itanos ibid. III iv 8,7; Gortyn ibid.
IV p. 6; vgl. M. Guarducci, Stud, e Mat. Stor. Rel. 19/20 (1943/46) 105f.

153 Inscr. Cret. IV p. 6. - Vgl. ibid. Nr. 184,19: der Zehnten abhängiger Orte wird an Apollon Py-
thios bezahlt.

154 Hauptstelle Paus. 2, 19, 3-5; das Aition verbindet das Heiligtum mit der Herrschaftsüber¬
nahme durch den Fremden Danaos, eine Statue stellt den Stierträger Biton dar: beide Motive
fanden wir auch im Umkreis des Delphinios. - Lage am Markt Soph. El. 6f. mit Schol.;



Apollon Delphinios 21

Zentrum der Phylen und anderer Verbände155. Manche andern Apollonheilig-
tümer nicht nur des dorischen Bereichs hegen an der Agora156 und dienen als

Aufbewahrungsort für Ehreninschriften, Verträge und Proxenieurkunden157.
Dass Apollon überhaupt seinen Namen von der äneXka, der dorischen
Landsgemeinde, habe, woher seine Rolle als Gott der politischen Gemeinde und
Vorsteher der Initiation zu erklären sei, hat Walter Burkert überzeugend
dargetan158.

Die gegenseitige Ausschliesslichkeit von Apollon Delphinios und anderen
Apollongestalten einerseits sowie der dorische Ursprung des Apollon anderseits
führen fast zwangsläufig zur Annahme, dass sich in Apollon Delphinios zwei
Gestalten überlagert hätten, die etwa funktionsgleich waren, ein vordorischer
Delphinios und der dorische Apollon. Dass Mykener und Dorer dieselben
sozialen Institutionen bewahrt hätten, ist jedenfalls nicht a priori auszuschlies-
sen, sind beide doch wohl eng verwandt159.

Dies führt zurück auf die Frage, was denn nun die Epiklese eigentlich
bedeute. Diese Frage, scheint es, ist vorläufig unbeantwortbar. Die Ableitung
vom Delphin, schon im Apollonhymnus vorausgesetzt und dort wohl mit ein
Grund dafür, dass der Gott mit der Seefahrt verbunden wurde, erweist sich bei
der vorgetragenen Deutung des Kultes als problematisch. Einen Delphinbund
(analog den Wolfs- oder Pantherbünden) wird niemand ersthaft erwägen wollen,

und auch die zahlreichen Sagen über die Liebe zwischen Knaben und
Delphinen helfen kaum weiter160. Denkbar ist, dass die Epiklese aus
Vorgriechischem volksetymologisch umgedeutet wurde. Spekulationen in dieser Richtung

erweisen sich aber als wenig fruchtbar161.

V

Auch wenn die Untersuchung in dieser einen Frage in der Aporie enden
musste, haben sich doch greifbare Ergebnisse abgezeichnet. Apollon Delphi-

Hesych. A 1379; Aufstellungsort für Ehreninschriften IG IV 559. SEG 11,1084; 13,240f.; 17,

141 usw.; Sorge des Gottes für die Jungmannschaft Aesch. Suppl. 686f.
155 SEG 14, 532, 15ff. (III").
156 Etwa Sikyon, Paus. 2, 9,7; Sparta id. 3, 11,9; Oitylos id. 3,25,10; Elis id. 6,24, 6; Patrai id. 7,

20, 3-7; Aigai id. 7, 24, 1.

157 Die Belege sind so zahlreich, dass jeder Band der Inscr. Graec. sie liefern kann. Dabei ist dies,
für sich genommen, nicht sehr schlüssig, zeigt es doch bloss, dass das Heiligtum wichtig war:
bedeutsam wird es entweder durch die Art der Urkunden (etwa in Itanos die Liste derer, die
den Bürgereid schworen, Inscr. Cret. III iv 8, 7) oder durch die Verbindung mit andern
Funktionen.

158 W. Burkert, Rhein. Mus. 118 (1975) 1-21; vgl. ders., Griechische Religion (Stuttgart 1977) 227.
159 Vgl. aber B. C. Dietrich, The Origins of Greek Religion (Berlin/New York 1974) 229.
160 Zusammengestellt jüngst bei J. Dumont, a.O. (oben Anm. 2) 70-74; vgl. J. Defradas, Plutar-

que. Le banquet des sept sages (Paris 1954) 109. W. Burkert, a. O. (oben Anm. 137) 218-226.
161 R. D. Barnett, in: The Aegaean and the Near East (Locust Valley 1956) 219 hatte die Epiklese



22 Fritz Graf: Apollon Delphinios

nios ist eine Gottheit, die mit der Ephebie einerseits, mit den zentralen Institutionen

gewisser Poleis anderseits verbunden ist, und beide Teilbereiche ergänzen

sich sinnvoll durch die Annahme, es seien die Funktionen historischer Zeit
Transformationen und Weiterentwicklungen aus der uralten Einrichtung von
Männerhaus und Initiation. Die noch immer kontroverse Frage, wieweit das
historische Griechenland solche primitiven Institutionen reflektieren könne,
muss - zumindest in diesem Teilbereich - bejaht werden.

Daneben ergibt sich für die ebenso kontroverse Frage nach der Herkunft
Apollons immerhin die Vermutung, dass Apollon Delphinios vordorisch ist,
mithin ein dorischer Apollon einen mykenischen Vorgänger gehabt haben
muss, der mit ihm einen Teil seiner Funktionen teilte. Und schliesslich hat sich
gezeigt, dass entgegen gern geübtem Brauch aus der Epiklese nur dann auf die
Natur eines Gottes geschlossen werden sollte, wenn die Einzelheiten des Kultes
solche Schlüsse zulassen oder unterstützen162.

mit dem hethitischen Telipinu verbunden: Beziehungen zur Initiationsthematik fehlen bei
Telipinu allerdings.

162 Die hier vorgetragenen Gedanken waren das erste Mal 1974 im Rahmen eines Oxforder
Seminars über den Hy. Ap. formuliert, dann am 15. Kongress der Ass. Int. Hist. Rel. in
Lancaster im August 1975 vorgetragen worden (vgl. die Zusammenfassung in den noch un-
publ. «Acts» des Kongresses); dass sie unabhängig von W. Burkerts Arbeiten (oben Anm. 158)
zu ähnlichen Schlüssen kamen, freut den Verf. besonders.


	Apollon Delphinios

