
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 35 (1978)

Heft: 2

Artikel: Studien zu Cicero De oratore

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studien zu Cicero De oratore

Von Fritz Wehrli, Zürich

Mario Puelma zum 60. Geburtstag

I. Humanitas und griechische Anthropologie

In einer früheren Arbeit versuchte der Verfasser der vorliegenden Studie,
einzelne Themen der griechischen Anthropologie, welche in den
Humanitätsvorstellungen der Römer nachwirkten, herauszuarbeiten1. Der Art und Weise,
wie diese übernommenes Gedankengut sich zu eigen machten, wurde dabei
aber keine besondere Aufmerksamkeit geschenkt. Trotz dem Mangel an jeder
systematischen Durchdringung war dessen Rezeption in ihrer Selbständigkeit
jedoch eine bemerkenswerte Leistung des hellenisierten Römertums. Mit
humanitas, einer Wortschöpfung anscheinend des frühen 1. Jahrhunderts v.Chr.,
gewann jenes die Umschreibung eines ethisch bestimmten Bildungswertes, und
auf diesen wollte Cicero in De oratore die massgebenden Römer seiner Zeit im
Rahmen einer polaren Idealvorstellung vom Staatsmann verpflichten.

Die sittlichen Werte, welche mit humanitas namhaft gemacht wurden,
waren den Griechen zwar als solche nicht fremd, doch haben sie bei jenen
bekanntlich keinen Ausdruck von ebensolcher Eindeutigkeit erlangt, der sich in
der Umgangssprache durchgesetzt hätte2, avflpcojto«; und die davon abgeleiteten

Adjektive zielen ebenso sehr auf die Schwächen des menschlichen Wesens
wie auf seine Vorzüge, und zwar von alters her in dem Sinne, dass beides
untrennbar miteinander verbunden sei: Hilfsbereitschaft und Nachsicht galten
darum als allgemein verpflichtende Tugenden, weil keiner wisse, ob er nicht
selbst einmal auf sie angewiesen sein werde. Dass diese Ambivalenz des

Menschüchen nicht in den Vorstellungskreis von humanitas einging, ist um so

auffallender, als das Adjektiv humanum schon in vorklassischer Zeit menschli-

1 Vf., Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen, Museum Helveticum 32 (1975) 124ff.,
im folgenden zitiert MH 32.

2 Die vereinzelten Wortbildungen, welche sich mit humanitas vergleichen lassen, stammen aus
der philosophischen Ethik, welcher dieser Wertbegriff nicht entscheidend verpflichtet zu sein
scheint (vgl. unten S. 76). ävOpcoitiapöi;, Erziehung zum wahren Menschen, ist nur durch
Diog. Laert. II 70 für Aristippos belegt. Zur Erläuterung des Ausdrucks eignet sich die ebenfalls

auf Aristippos bezogene Wanderanekdote, in den Sand einer einsamen Küste gezeichnete

geometrische Figuren hätten ihn beruhigt, weil von Menschen, welche solche hinterlies-
sen, nichts Böses zu fürchten sei (MH 32 Anm. 6). Sprachlich analog zu humanitas ist ctv-
9p(ojiOTT|c; gebildet; die Belege dafür stammen aus dem Zusammenhang eines platonisieren-
den Dualismus: Philo von Alexandreia (vgl. Index von Leisegang), Plotin Enn. VI 1, 10 und
Damascius, Principia 58 (Ruelle I 125).



Studien zu Cicero De oratore 75

ches Verhalten nach seinen liebenswerten und bedenklichen Möglichkeiten
bezeichnete, also mit dem griechischen Sprachgebrauch übereinstimmte. Die
Belege dafür, welche sich, von Plautus abgesehen, vor allem in den Komödien
des Terenz finden, wird man nicht als Zeichen für eine sklavische Wiedergabe
seiner griechischen Vorlagen zu verstehen haben, welche gegen die damalige
Latinität Verstössen hätte. Angesichts seiner stilistischen Meisterschaft darf
Terenz vielmehr als Zeuge für dieselbe gelten, so dass sich in ihr eine Hellenisie-
rung der allgemeinen Denkweise gespiegelt haben muss, eine Fähigkeit, die
menschliche Natur in ihrer Widersprüchlichkeit gelten zu lassen3. Terenz
musste wie vor ihm Menander mit einem gebildeten Publikum rechnen können,
welches an seiner Urbanen Behandlung von Jugendtorheiten Gefallen fand,
weil solche allgemein menschlich und darum nicht nur verzeihlich, sondern
auch liebenswert seien. Hier sollen nur einige der Hauptstellen aus seinen
Komödien angeführt werden, an welchen das entscheidende Stichwort zur
Entschuldigung gebraucht wird. Dass der mit ihm zum Ausdruck gebrachte
Gedanke geläufig war, lässt sich seiner oft zur blossen Redensart verblassten
Verwendung ablesen.

So schwächt in den Adelphen 470 der alte Hegio seinen empörten Bericht
über ein nächtliches Abenteuer des Jünglings Aeschines mit der Floskel ab:
persuasit nox amor vinum adulescentia, humanumst. Ebenfalls in den Adelphen
zielen 687 die Vorwürfe des Pflegevaters auf eine Jugendtorheit: iam idpecca-
tum primum magnum, magnum at humanum tarnen, fecere alii saepe item boni.
Und wie ein Motto des ganzen Spiels wirkt das Bekenntnis zum Humanen mit
seiner schillernden Doppelnatur im Heautontimorumenos. Es steht im viel
besprochenen Vers 77 der Eingangsszene: homo sum, humani nil a me alienum
puto, womit Chremes die neugierig-teilnehmende Frage nach der Selbstquälerei

seines Nachbars Menedemus entschuldigt. Die Worte sollen zunächst nur
zum Ausdruck bringen, als Mensch in seiner Bedrohtheit nehme er sich fremdes
Schicksal wie sein eigenes zu Herzen. Die weitere Bühnenhandlung bringt
jedoch an den Tag, dass er trotz hohen Jahren auch dem Menschlich-Allzumenschlichen

nicht entwachsen ist. In seiner Betriebsamkeit meint er nämlich,
zugunsten des Menedemus in das Treiben der Jugend eingreifen zu müssen,
aber der Anschlag, zu dem er den Sklaven antreibt, hat einzig den Erfolg,
seinem eigenen Sohn zur Erfüllung verheimlichter Liebeswünsche zu verhelfen.
Und nun kostet es die anderen alle Mühe, Chremes zu menschlichem Verständnis

für die zutage getretenen Sünden zu bewegen. Die vorbauende Mahnung
des Sklaven, jener sei so wenig als irgendjemand sonst gegen solche gefeit (552
ut sunt humana), hat er in den Wind geschlagen, und dann straft er den Jungen
zum Entsetzen Menedems nimis graviter... nimisque inhumane (1045f.)4.

3 Vgl. H. Halfter, Philologus 100 (1956) 296 gegen S. Prete,«Humanus» nella letteratura arcaica
latina (Milano 1948) 83ff.

4 Im plautinischen Truculentus 218 bedeutet humanum nicht wie an den behandelten Stellen



76 Fritz Wehrli

Es ist festgestellt worden, dass nach den erhaltenen Zeugnissen der Begriff
des Menschlichen in der altlateinischen Komödie trotz den vorgeführten
Beispielen häufiger positiv als negativ gebraucht werde als bei Menander und den
anderen Vertretern der Nea5. Wenn dieser Befund auch mehr als Zufall sein

mag, so erlaubt er doch nicht, die rein normative Sinngebung von humanitas als
Abschluss einer anonym sprachgeschichtüchen Entwicklung zu erklären. Als
Bezeichnung einer Idealvorstellung ist dieses Abstractum eine künstliche
Schöpfung, zu welcher irgendwelche griechischen, noch zu bestimmenden
Theoreme angeregt haben müssen; terminologisch brauchte in solchen die
hohe Bewertung des Menschen nicht verdichtet zu sein. Was unter anderem zur
Erwägung steht, sind erzieherische Traditionen und Darstellungen der
Kulturentwicklung, welche den Menschen in seiner technischen Überlegenheit dem
Tier gegenüber feierten. Im Geiste sophistischen Fortschrittsglaubens vorgetragen6,

konnten sie unerwähnt lassen, dass die Zivilisation zunächst physische
Schwächen auszugleichen hatte und vor allem dass sie der Ergänzung durch
politische und soziale Leistungen bedurfte. Dass Protagoras im Gegensatz zu
den geläufigen Darstellungen der Kulturanfänge zwischen einer technischen
und einer sittlichen Komponente unterschied und dadurch den prekären
Charakter aller menschlichen Verhältnisse sichtbar machte, darf aus dem Mythos
geschlossen werden, welchen Piaton ihn vortragen liess7. Mit der Gründung
von Städten allein war es nach dieser Darstellung nicht getan, vielmehr musste
Zeus, um der Gewalttätigkeit ihrer Einwohner zu steuern, aibcbi; und Sikt] an

des Terenz menschliche Unzulänglichkeit, sondern die Wehrlosigkeit dem Schicksal gegenüber.

Wegen des alten Zweifels an der Verantwortlichkeit des Menschen für sein Tun lässt sich
das eine vom anderen aber oft nicht unterscheiden. An der hier herangezogenen Stelle nennt
eine Hetäre die Verarmung des von ihr ausgebeuteten Liebhabers humanum facinus, weil die
Unbeständigkeit der Glücksgüter allgemeine Erfahrung ist. Es leuchtet ein, dass auch Plautus
umgangssprachlichen Wortgebrauch aufnimmt; auf die griechische Vorgeschichte des
Gedankens ist hier nicht einzugehen.

5 H. Haffter (oben Anm. 3) 298.
6 Vgl. L. Edelstein, The Idea ofProgress in Classical Antiquity (Baltimore 1967) 24#f. 1301T. und

passim.
7 Plat. Prot. 320 c ff. Eine unterschiedslose und dadurch Probleme ausschliessende Aufzählung

zivilisatorischer und politisch-sozialer Schöpfungen findet sich z. B. bei Archelaos VS 60 A 4,6
und dann bei Jüngeren wie Lukrez 5, 925ff., Vitruv II 1 und Diodor 18. - Die zur Diskussion
gestellte Darstellung des Mythos stammt darum nicht erst von Piaton, weil sie die
Lebenswichtigkeit der politischen Fähigkeiten, welche der Sophist durch seinen Unterricht zu
vermitteln verspricht (Plat. Prot. 318 e. 319 a), veranschaulichen soll. Ganz im gleichen Sinne,
vermutlich durch Protagoras angeregt, führt der Anonymus Iamblichi VS 89,6,4 aus, dass das

Unheil einer gesetzlos lebenden Gemeinschaft durch technische Fähigkeiten noch erhöht
werde, vgl. F. Heinimann, Nomos undPhysis (Basel 1945) 115 Anm. 14-15; ferner Th. Cole,
Democritus and the Sources of Greek Anthropology (Am. Philol. Ass. 1967) 50f., dazu W.
Burkert, Arch. Gesch. Philos. 51 (1969) 295. Erzieherisches Gedankengut haben auch andere
Sophisten als Protagoras mythologisch eingekleidet, so Prodikos in den Horai (VS 84 B 1) und
Hippias in einem Troikos Dialogos (VS 86 A 2).



Studien zu Cicero De oratore 77

diese austeilen und jeden mit Tötung bedrohen, bei dem sich nicht beides finde.
Damit war die Gefährdung aller gesetzlichen Ordnung eingestanden, von
welcher auch Thukydides wusste. Sie bestimmt seine Schilderung der kerkyrä-
ischen Wirren, welche alle Mächte der Zerstörung entfesselt hätten (III 82f.).
Der ihn dabei leitende, auch in den Erziehungsansprüchen der Sophisten
vorausgesetzte Gedanke muss gewesen sein, dass die menschliche Natur (cpuan;
ctvSpcÖTtcDv) je nach den Umständen ihre potenzielle Veranlagung zu Gewalt
oder Verständigung verwirkliche8. Diese Anschauung fügte sich zwanglos in
das realistische Gesamtbild, zu welchem die psychologischen Einsichten des

sophistischen Zeitalters sich zusammenschlössen9. Sie war geeignet, die
Hochstimmung zu dämpfen, zu welcher eine einseitige Bewunderung für die technische

Begabung des Menschen verfuhren konnte. Dennoch sollte es in der Folge
nicht an Darstellungen vor allem von rhetorischer Seite fehlen, welche ein von
jeder Problematik unberührtes Bild der menschlichen Gesittung verbreiteten10.
Aufdie Möglichkeit, dass ein solches trotz allen Unterschieden zur Wortschöpfung

humanitas das seine beitrug, ist später einzugehen (s. unten S. 89).
Eine höchste Vorstellung von der eigentlichen Natur des Menschen hat in

ethischem Sinne die philosophische Spekulation entwickelt. Die Identifizierung
des Ich mit der unsterblichen Seele und seine diesem Rang entsprechenden
sittlichen Verpflichtungen schufen einen denkbar scharfen Gegensatz nicht
allein zur sophistischen Psychologie, sondern schon zum demütigen Menschenbild

der alten Vulgärethik, das noch in der Urbanen Gesittung Athens
nachwirkte11. Das, was Cicero unter humanitas verstand, insgesamt aus platonischstoischen

Seelenvorstellungen abzuleiten, geht aber zweifellos nicht an, weil
dies der Weltbezogenheit des Begriffs nicht gerecht würde12. Cicero liebte es

zwar, dem Pathos seiner Tugendlehre gelegentlich in der Form philosophischen
Jenseitsglaubens Ausdruck zu geben (Anm. 11); auch die Vision des Somnium
Scipionis (De rep. VI 9ff.) ist jedoch nicht mehr als ein durch den platonischen

8 Thukydides III 82 yakznix äei EcropEva, eöx; äv f) aÜTT| cpuau; avSpcottiov f|, päkkov 8e Kai
hauxaiTEpa Kai toii; eUSech StukkaypEva, sax; äv EKaaxai ai pexaßoXai räv auvxuxubv
«piax&vxai. Vorbereitet wurde dieser Gedanke durch die alte Lyrik: Archilochos fr. 68 Diehl

131 West; Simonides fr. 4 Diehl 542 Page; weiteres MH 32 Anm. 32. Hier wird die
Bestimmbarkeit durch wechselnde Umstände als Beweis für die menschliche Nichtigkeit
hervorgehoben. Positiv bewertet bildete sie aber, wie für Sophisten so für Piaton und Aristoteles,

die Voraussetzung für erzieherischen Erfolg; vgl. F. Heinimann a.O. 116; U. Dierauer,
Tier und Mensch im Denken der Antike (Amsterdam 1977) 124. Zum Protagorasmythos auch
C. W. Müller, Hermes 95 (1967) 140ff. und W. Burkert, Arch. Gesch. Philos. 51 (1969) 295.

9 F. Solmsen, Intellectual Experiments of the Greek Enlightenment (Princeton 1975) 126:

«Empirical psychology and realistic generalization».
10 Belege bei F. Lämmli, Homofaber: Triumph, Schuld, Verhängnis (Basel 1968) 48ff.
11 Diesen Gegensatz veranschaulicht die Umdeutung des delphischen Spruches Tvfij9i aeauxov

von einer ursprünglichen Mahnung, sich zu bescheiden, zur Erinnerung an die gottverwandte
Natur der Seele: z. B. Cic. De fin. V 44; Tusc. V 70; De leg. I 59.

12 Zum Problem F. Beckmann, Humanitas, Ursprung und Idee (Münster Westf. 1952) 44.



78 Fritz Wehrli

Er-Mythos angeregtes dichterisches Symbol. Was dabei verwirrend wirkt, ist,
dass die hier gefeierten Tugenden, unter welchen auch humanitas genannt sein
könnte, ihr Gepräge in Wahrheit wesentlich römisch-aristokratischen
Überlieferungen verdanken. Nun findet sich Entsprechendes aber auch in De oratore,
dem Werke, welches mit De re publica zeitlich und thematisch eng verbunden
ist (vgl. unten S. 79). Crassus, welcher hier im Mittelpunkt steht, verdankt
seinen hohen Rang als Persönlichkeit wie dort Scipio dem durch ihn repräsentierten

Staatswesen. Und weil der Würde desselben auch humanitas, eine der
Crassus prägenden Eigenschaften13, gemäss sein musste, hatte sie von jener
Demut unberührt zu bleiben, welche für die Griechen eine Komponente
menschüchen Selbstbewusstseins bildete. Dieser Anforderung zu entsprechen,
schien Cicero anscheinend möglich, weil er die Hellenisierung Roms so wenig
wie gebildete Vertreter einer früheren Generation als Bruch mit überlieferten
Wertvorstellungen betrachtete, sondern als eine neue Möglichkeit, sich des
Vätererbes begrifflich zu versichern14. Das nicht problemfreie Verhältnis
zwischen dem Tugendkanon eines Mannes von senatorischem Stande und den
Wertkategorien sowohl des allgemeinen Jugendunterrichtes als der rhetorischen

Ausbildung bei den Griechen gehört zu den Themen der nachfolgenden
Seiten.

II. Die Studio humanitatis

Der vollkommene Redner, welcher das Thema des eben genannten Werkes

bildet, wird vom Hauptsprecher des Dialogs, L. Licinius Crassus, verkörpert.

Seine Mitunterredner lassen keinen Zweifel daran bestehen, dass ihm
selbst die Gesinnung, das Können und Wissen eigen seien, die er von jenem
erwarte, und überdies zeigt er die vollendetsten Umgangsformen in dem ihn
umgebenden Kreise. Gesprächsinhalt und Rahmen ergänzen sich dadurch zur
umfassenden Darstellung, wie sich der hochgestellte Römer in Öffentlichkeit
und privatem Leben bewegt. Die Anforderungen, welche Crassus an den Redner

stellt, haben ihre Vorgeschichte in der rhetorischen Theorie der Griechen,
auf welche auch ausdrücklich Bezug genommen wird. Aus diesen historischen
Rückblicken lässt sich erkennen, wie weit Cicero über die schulmässigen
Ausbildungsprogramme der hellenistischen Zeit hinausging. Er verstand den Rhetor

als den führenden Staatsmann, welcher die römische Republik in ihrer
ganzen Macht und Grösse zu repräsentieren hatte und darum auch über die

13 Über die Behandlung von humanitas als einem römischen Patnmonium vgl. R. Harder,
Hermes 69 (1934) 65 (Kleine Schriften, München 1960, 402).

14 R. Harder, Die Antike 5 (1929) 299 (Kieme Schriften 337) über Scipio Afncanus den Jüngeren,

der nach dem Berichte des Polybios durch griechische Philosophie zum römischen
Adligen zu werden verlangte Allgemeiner zum Thema u. a. R. Hemze, Hermes 64 (1929) 140,

M. Geizer, Hermes 68 (1933) 129 und W. Steidle, Mus. Helv. 9 (1952) 10.



Studien zu Cicero De oratore 79

volle Bildung seines Standes verfugte. Die umfassenden Kenntnisse, welche in
seinen Vorlagen von ihm verlangt wurden, weil er jeder forensischen Situation
gewappnet sein müsse, versuchte Cicero zur Manifestation einer allgemeinen
Erziehung zu erheben, welche schon durch ihren inneren Wert gerechtfertigt
sei. Dass die damit unternommene Synthese zwischen zwei verschiedenen
Traditionen nicht vollständig gelang, lassen einige Unstimmigkeiten des Werkes
erkennen. Diese erlauben dafür dem Interpreten, das in De oratore verarbeitete
Gedankengut nach seiner Herkunft zu sondern und dabei Gehalt und
Geltungsbereich von humanitas im Rahmen einer umfassenden Kodifikation von
Werten zu bestimmen.

Das mit derselben in De oratore entworfene Mannesideal ist Ciceros
persönliche Leistung, eine Darstellung, welche die einzelnen Vertreter der
spätrepublikanischen Senatsherrschaft verpflichten sollte. Es wird ergänzt durch sein

politisches Bekenntnis in De re publica, wo ein vollkommenes Rom in seinem
politischen Aufbau vor Augen geführt wird. Eine vergleichende Betrachtung
der beiden Werke leistet auch der Einzelinterpretation ihre Dienste.

Dass humanitas im Gegensatz zum Adjektiv humanum nicht als natürliche
Veranlagung, sondern als Ergebnis von Erziehung verstanden wurde, kommt in
zahlreichen Äusserungen Ciceros auch ausserhalb von De oratore zum
Ausdruck15. Der Glaube an die veredelnde Wirkung von literarischer oder
wissenschaftlicher Bildung war ihm so selbstverständlich, dass er humanitas mit doc-

trina, litterae oder studio oft in tautologischer Abundanz zusammenstellte16. Er
konnte sich dafür auf einen allgemein anerkannten Erziehungsgedanken berufen,

welcher sich, von der römischen Terminologie abgesehen, bis in die Zeit der
griechischen Sophistik zurückverfolgen lässt. Dass Cicero sich zu diesem
bekannte, in Wahrheit aber das Hauptgewicht auf die Pflege römischer Traditionen

legte (s. unten S. 98), kennzeichnet seine selbständige Behandlung fremden
Gedankengutes.

Der einflussreichste Vertreter des genannten Erziehungsgedankens scheint

15 Als besonders ausdrücklich seien folgende Beispiele angeführt De or III 58 in eis artibus,

quae repertae sunt, ut puerorum mentes ad humanitatem fingerentur atque virtutem, Pro Archia
4 ab eis artibus, quibus aetaspuerihs ad humanitatem informari solet. De rep I 28 Homines esse

solos eos, qui essent pohti propms humanitatis artibus
16 De or II 72 homini non hebeti neque mexercitato neque communium litterarum et politioris

humanitatis experti; Tusc V 66 cum Musis, idest cum humanitate et cum doclrma, Ep ad Quint
fr I 1, 39 contumehae quae abhorrent a Intens, ab humanitate, Ep adfam XVI 14 (an Tiro)
excita ex somno tuas litteras humanitatemque, Pro Archia 3 de studns humanitatis ac litterarum,
De fin V 54 animi cultus ei (sc. Phalereo Demetno) quasi quidam humanitatis cibus', weitere
Belege bei Heinemann s.v humanitas, RE Suppl V 301 Auf einem solchen Sprachgebrauch
beruhte die irreführende Angabe des Gellius NA XII 17, humanitas habe ursprünglich
itaiSsia, eruditio, bedeutet, nicht wie zu seiner eigenen Zeit ipiXav9pconia Diese bildete schon
für die Generation Ciceros eine Erscheinungsform der Gesamthaltung, zu welcher sie erziehen

wollte Angemessener wäre es für Gellius gewesen, von einer Verengerung des Begriffsinhalts

von humanitas zu sprechen



80 Fritz Wehrli

Isokrates gewesen zu sein, der schon für den propädeutischen Wert der später
zum Bildungssystem der eykukAioc; 7tai5eia zusammengefassten «Freien Künste»,

der eXEUÖepiov leyvai, eingetreten war17. Die in seinem Lehrprogramm
neben pouaiKf) als Beispiel der ganzen naiSeia hervorgehobene ypappaxiKTi
(Flepi avTiSöoscot; 267) entspricht Ciceros litterae, und ausdrücklich gedenkt er
der Beschäftigung mit Dichtern im Sendschreiben an Nikokles 13.48f.
Wissenschaftliche Fächer wie die in Flepi dvriSöaeex; 261 und 265 genannte Astronomie

und Geometrie scheinen im Unterricht der ciceronischen Zeit zurückgetreten

zu sein18.

Ein terminologischer Name für die von ihm vermittelte Bildung fehlt in
den Schriften des Isokrates - sofern man nicht cpiXoaoqna als solchen gelten
lässt (Anm. 21). Dafür spricht aber Aristoteles an zentraler Stelle und im Sinne
zweifellos der gleichen Tradition von einer itatfieia... eAei)9epio<; Kai koA-t) (Pol.
1338 a 30fF.). Er meint damit die dem freien Manne anstehende Erziehung,
welche nicht auf die praktische Verwendung in einem Berufe zugeschnitten
sei19. Die Übereinstimmung des hier vorgetragenen Gedankens mit den
Gesichtspunkten des Isokrates zeigt sich deutlich darin, dass auch dieser seinen
Unterricht von einem solchen unterschieden hat, der bloss auf Broterwerb
ausgerichtet sei20. Er hatte also ebenfalls eine Bildung vor Augen, die ihren
Träger in einem geistigen Sinne förderte und darum als ständisches Privileg auf
den Namen eAeu9epio<; Anspruch gehabt hätte. Im Gegensatz zu Aristoteles
verzichtete er auf denselben wie auch auf den Gebrauch des Nomens eA.eu9e-

piöxr|<; (Aristot. NE 1119 b 22ff.), vermutlich um angesichts des vieldeutigen
Wortgebrauchs seinen eigenen Unterricht keinem Missverständnis auszusetzen.

Charakteristisch ist, wie er diesen einmal vom allgemeinen Jugendunterricht,

für welchen jene Bezeichnung geläufig war, absetzt21. Den methodischen

17 Dazu F. Kuhnert, Allgemeinbildung und Fachbildung (Berlin 1961) und H. Fuchs s.v. Enky-
klios Paideia, Reallex. f. Antike u. Christentum (Stuttgart 1962) 365. - Ob Cicero sich unmittelbar

von Isokrates anregen liess, hat angesichts der allgemeinen Unterrichtstradition
untergeordnete Bedeutung; vgl. H. K. Schulte, Orator, Untersuchungen über das ciceronianische
Bildungsideal (Frankfurt 1935) 18ff.; G. Kennedy, The Art ofRhetoric in the Roman World
(Princeton 1972) 88.220f. Zu erneuter Geltung wurde Isokrates im 2. Jh. v. Chr. durch Hermagoras

und seine Gesinnungsgenossen gebracht (s. unten S. 90).
18 H. I. Marrou, Histoire de Veducation dans l'antiquite (Paris 1950) 371.
19 Aristot. Pol. 1338 a 30ff. ort psv roivuv sati itatSsia tu; f|v oü/ toc, xpricripriv ttatSeuxEov xoui;

oisü; oü8' dx; ctvayKaiav äXX' mc, 4Xeu9eptov Kai KaXr|v, tpavcpöv iaxtv, vgl. Ps.Plat. Kleit.
407 c ypdppaxa Kai pouatKT)v Kai yupvaaxiKtiv a 5f| TtatSeiav üpexf)? stvai xeXeiav
iyyEla&E.

20 Isokr. Antidosis 263f. xaüxa xä pa9f)paxa... xotx; psv ÖTttiKpißcopevoui; oü8ev äv eöepYsxf|aeiE
ttXf)v xotx; £vxeü9ev £fjv TtporipripEvow;.

21 Isokr. Antidosis 266 (ptXoaopiav KaXä) xr|v 8iaxptßr|v xtiv xotauxtiv, avSpiKtoxspav pev r|<; oi
ttalSEi; ev xot«; StSaaKaXsiou; noioßvxai, xä 8e itXeiaxa ttapauXriaiav. Allgemein über den
Sprachgebrauch ^XEuÜEpioxrp; und feXeuSEptoi; F. Dirlmeier, Aristoteles Nikomachische Ethik
(Berlin 1956), Kommentar 354ff.



Studien zu Cicero De oratore 81

Unterschied von jeder beruflichen Fachausbildung sah er wie Aristoteles in der
Vermeidung von Spezialisierung. Die Verachtung des Banausischen fand bei
beiden Autoren sehr ähnlichen Ausdruck22 und sollte sich in der römischen
Aristokratie, für welche Cicero sprach, entsprechend ihrer allgemeinen Exklusivität

noch verstärken (vgl. unten S. 97ff.).
Dass dieser mit den humanitatis artes (De rep. I 28, vgl. Anm. 15) die Bil-

dungsfacher meinte, welche bei den Griechen der eAsoflepioc; 7tai8ria (Anm.
19), d.h. einer am Idealbild des Freien oder Vornehmen ausgerichteten Erziehung

dienten, lässt sich terminologisch erhärten. Er spricht nämlich im gleichen
Sinn auch von liberales doctrinae atque ingenuae (De or. III 127) oder noch
eindeutiger von artes libero dignae (De or. 172), ja sogar pleonastisch von ingenuae

et humanae artes (De or. III 21). Offensichtlich gebrauchte er das Adjektiv
humanum so gut wie synonym mit ingenuum und liberale, und dies kam nicht
nur einer Vergeistigung des standesethischen Bedeutungsgehalts, sondern auch
einer Verschiebung in der Richtung des Menschenfreundlichen gleich. Man
wird sich daran zu erinnern haben, dass die Umgangssprache schon zur Zeit des

Terenz mit humanum ausser menschlichen Schwächen auch Hilfsbereitschaft
und Nachsicht bezeichnen konnte, und dass die Komödie Menanders dafür
einige Anhaltspunkte bot (z.B. fr. 761 K.). Ausserdem hat Isokrates als Erfolg
seiner Erziehung die zarte Rücksicht im Umgang mit anderen erwartet (Anm.
26). Es fehlt also nicht ganz an Hinweisen dafür, dass die Römer mit studia
humanitatis und ähnlichen Bezeichnungen tatsächüch den Sinn der ekeuflepiog
7cai8sia trafen, sofern jene im Dienste attischer Urbanität stand (s. unten S. 83).
Im Rahmen dieser Erziehungstradition wäre humanitas frei von den Zügen
aristokratischer Konventionen gewesen, welche sie als Komponente des
staatsmännischen Modells von De oratore aufweist. Die Frage, ob dieser Gegensatz
auf die Vielschichtigkeit zurückgeht, in welcher sich die Hellenisierung der
römischen Bildung vollzog, kann vorläufig nur gestellt werden. Jedenfalls waren

die studia humanitatis nach Herkunft und Bildungsziel dem Glauben an
einen autochthon römischen Ursprung von humanitas, welcher Ciceros Werk
vom Staatsmanne beherrscht, nicht günstig23. Mit einer systematischen Ge-

22 Aristot. Pol. 1337 b 15 eaxi 8e Kai t<bv eXeoSepicov ETuaxrjpröv pexpi pev xivot; svitov psxExstv
oük äveXeüüepov, jtpoaeSpeueiv 8e Xiav jtpö«; xö evxeAec; evoxov xat<; EipTipEvau; ßXaßau;.
Isokr. Antidosis 268 Siaxptyai pev ouv nspt xa<; miiÖEia*; xauxai; xpövov xivä aopßouXEÜaatp'
äv xolt; vEcoxEpoii;, pr| psvxot rcEpußElv xpv tpuatv aüxwv KaxaaKsXsxEuSlEiaav ejti xouxoig.
Die gesellschaftlich anerkannte Gültigkeit dieses Wertmassstabes veranschaulicht die
Eingangsszene des platonischen Protagoras. In dieser gibt Sokrates dem jungen Hippokrates zu
bedenken, was er vom Unterricht des soeben in der Stadt abgestiegenen Sophisten zu erwarten

habe. Seiner Herkunft gemäss zieme ihm nicht die Ausbildung für irgendwelchen Beruf,
sondern allein die rcatSEia des iSubxry; und ekeuBspo? (312 ab).

23 Im Gegensatz zu diesem hat Cicero von griechischer Herkunft aller Kultur nicht im Gedanken

an die studia humanitatis, sondern an ein Theorem athenischer Selbstverherrlichung
gesprochen, und zwar deutlich im Tone der Skepsis: Pro Flacco 62 adsunt Athenienses, unde

humanitas, doctrina, religio, fruges, iura, leges ortae atque in omnis terras distributae putantur.

6 Museum Helveticum



82 Fritz Wehrli

schlossenheit jener Bildungstradition ist im übrigen weder bei Griechen noch
bei Römern zu rechnen. Sie scheint aber auch nie eine prinzipielle Neuorientierung,

höchstens in späthellenistisch-römischer Zeit eine gewisse Reduktion der
Zielsetzungen, erfahren zu haben. Auf griechischer Seite wurde ein zweifaches
Ziel des Unterrichtes, ein intellektuelles und ein ethisches, genannt, und dieses
anerkannte auch Cicero, obwohl er seinen beiden Hälften ungleiche Bedeutung
beimass.

Dass Aristoteles und Isokrates von wissenschaftlicher Beschäftigung
übereinstimmend eine allgemein geistige Schulung erwarteten, geht auf eine
gemeinsame, durch den sophistischen Unterricht begründete Tradition zurück.
Vermutlich ebenfalls von dieser bestimmt, forderte Piaton, dass die Jugend sich
zur Vorbereitung auf die Dialektik, d.h. die philosophische Hauptdisziplin, in-
Rechnen und Geometrie übe. Im gleichen Sinne definierte Aristoteles Bildung,
zu welcher diese beiden Disziplinen zählten, als Fähigkeit zu kritischem Urteil,
und Isokrates erklärte es als vornehmste Aufgabe seiner Schulung in Geometrie,

Astronomie und anderen Disziplinen, den jungen Menschen zur Stellungnahme

in wichtigeren Dingen, d. h. solchen des privaten und öffentlichen
Lebens, zu befähigen24. Dass diese Bewertung wissenschaftlicher Studien auch
Cicero geläufig war, zeigt eine Stelle in De re publica, wo Laelius gegen die
Verherrlichung kontemplativer Lebensführung einwirft, jene hätten höchstens
den Wert, als geistige Vorübung den Knaben ein späteres Erlernen wichtigerer
Dinge zu erleichtern25. Die Übereinstimmung mit der Erklärung des Isokrates
beschränkt sich nicht auf die Formulierung, denn auch hier dienen Geometrie
und Astronomie als Beispiele. Im übrigen klingt in den Worten des Laelius ein
Ton der Geringschätzung, welcher Isokrates fremd war, dafür aber einem
gewissen Pragmatismus des römischen Erziehungswesens entsprochen haben
wird (vgl. oben S. 80 und Anm. 18).

Was Isokrates von seiner Erziehungsweise in ethischer Hinsicht erwartete,

24 Plat. Politeia 536 d xa pev xoivov Aoyicpöv xe Kai yscopexpiöv Kai itdaTii; xf|<; jipottaiSeia«;, f|v
xf|? 5iaA£KxiKf|(; Sei 7tpojcat8eu9f|vai, taiaiv oüai xpt) tcpoßdAAetv. Aristot. Part. an. 639 a 4

rceicaiSeupevoo yap eaxi Kaxä xpörcov xö 86vaa9at Kpivai eüoxöxcoi;, xi KaXöi; f| pr| KaXäx;
ditoSiScoaiv 6 Aeycov. xoioüxov yap 8rj xiva Kai xöv öAax; nenaiSeopevov oiöpe9' elvat, Kai xö
7tejtaiöeCa9ai xö 8övaa9ai jcoieiv xö eiptjpevov. Isokr. Antidosis 265 jtepi yap xt)v neptxxoAo-
yiav Kai xr|v ÖKpißeiav xr|<; daxpoAoyia«; Kai yetopexpia? Staxpißovxe«; Kai 8ix5Kaxapa9r)xoic;

npaypaaiv ävayKa^öpevoi npoaexsiv xöv voüv, ext 8e auve9t£öpevoi peveiv Kai noveiv etti
xoi<; Aeyopevou; Kai SeiKvupevou; Kai pf| 7tejtXavTipevr|v exetv xriv Stavoiav, ev xouxoi«;
yupvaa9svxei; Kai napo!;uv9evxe<; pijov Kai 9äxxov xö attou8aiöxepa Kai tiAeiovo«; ä^ia xöv
itpaypdxmv Ö7to8exEa9ai Kai pav9avetv Suvavxai. yupvaaiav xf)<; tfuxf|? KC" ttapa-
ciKeuf|v tpiAoaotpia? KaAö xr|v StaxptßT)v xtiv xoiauxr|v, övSpiKcoxepav pev i)<; oi ttaiSei; ev
xoi<; SiSaaKaXeion; jtoioüvxai, xd 8e jtAeiaxa jtapanAricriav. Kai ydp eKeivtov oi itepi xrjv
ypappaxiKt)v Kai xtjv pouaiKf)v Kai xf)v äAAriv naiSeiav 8iaitovr|9evxe<; aöxoi aüxöv
eöpa9eaxepoi yiyvovxat npö<; xd pei^co Kai anouSaiöxepa xöv pa9tipax<ov.

25 Cic. De rep. I 30 istae quidem artes, si modo aliquid valent, (id valent,) ul paulum acuant et

tamquam irritent ingenia puerorum, quofacilius possint maiora discere.



Studien zu Cicero De oratore 83

lehrt eine Äusserung im Panathenaikos. Nach dieser zeigt sich die Bildung eines
Menschen unter anderem in der Kunst des Umganges mit seiner Umgebung,
vor allem in der Fähigkeit, lästige Eigenschaften der anderen freundlich zu
ertragen und seinerseits ihnen nicht beschwerlich zu werden26. Was damit
umschrieben wird, sind zunächst die Formen gesellschaftlicher Urbanität, doch
wird es von einem Ideal der Güte und des Verständnisses für den Mitmenschen
getragen. Dass ein solches die attische Gesittung der nachklassischen Zeit
beseelte, bezeugen am sprechendsten das Billigkeitsprinzip der damaligen
Rechtspflege und in der Dichtung die Komödie Menanders (MH 32, 128).
Wenn Isokrates sich im Einklang mit der von den Vorfahren überlieferten
Erziehung zu wissen glaubte27, so dachte er wohl an die altüberlieferte
Dichterauslegung moralischer Richtung, welche er selber gepflegt haben muss (s. oben
S. 80). Im Gegensatz zu Piaton enthob ihn das darin liegende Bekenntnis zu
überlieferten Wertordnungen einer theoretischen Begründung seiner Ethik.
Anscheinend sah er in der Sitte den Niederschlag angeborener und darum
sinnvoller Naturanlagen; jedenfalls erklärte er, es sei der menschlichen Natur
versagt, über blosse ö6E,a hinaus zu ejuarfipT) zu gelangen, zur theoretischen
Einsicht, was richtiges Verhalten sei28. In gleicher Weise berief sich später
Cicero auf altrömische Überlieferungen; soweit er dafür einer erkenntnistheoretischen

Rechtfertigung bedurfte, lieferte sie ihm die akademische Skepsis.
Nach ihrem Gehalt lassen sich die Tugenden, welche Isokrates dem jie-

7iai5eu|ievo<; zuschreibt, ungefähr unter dem Begriff der humanitas zusammenfassen,

und hier wie dort sind sie Teil eines weiter reichenden Wertsystems
polaren Charakters, welches von den Anforderungen des öffentlichen und
privaten Lebens bestimmt wird. In welcher Form Cicero dieses bei der Darstellung
des vollkommenen Redners und Staatsmannes berücksichtigte, wird im folgenden

eingehend zu behandeln sein (vgl. aber oben S. 78). Dass es für Isokrates
galt, zeigt dessen formelhafte Ausdrucksweise für die Bezeichnung einer
entsprechend umfassenden Erziehung29; er folgte dabei einer Tradition, in welcher
schon Protagoras und Xenophon standen30. Der politischen Erziehung diente

26 Isokr. Panath. 30ff. KaXö 7iEJtai§eopevoui;... xoix; jipejiovxco«; Kai Sikuiox; öpiÄoüvxui; toü; aei
jt^Tiaid^ouoi Kai xd? pf:v xöv äXXcov dr|5ia<; Kai ßapi>xT|xa<; euKÖktix; Kai paSitoc; ipepovtag,
aipfiu; 5' aüxoix; dx; Suvaxöv feXacppoxdxoui; Kai |i£xpuoxdxou<; xoü; cruvoöai jtapexovxai;.

27 Isokrates, Panath. 26 gedenkt xf|<;... ttaideia«; xiy; Omö xöv Ttpoyövajv KaxaAei<p9£iaT|<;.
28 Isokr. Antidosis 271 feneidri yap oük eveoxiv ev xf| ipuoEi xf| xöv dvOpötttov EJiiaxf|pT|v X.aßetv,

f|v eyovxE^ äv EiSeigev 6 xt rcpaKxsov f| Xskxeov ectxiv, ek xöv Xontöv aoipoix; psv vopi^co

xoix; xai<; Soi;au; Eruxuyxdveiv etxi xö ttoXu xoü ßeXxiaxou Sovapsvoui;, (piÄoaöipouc; 8e xoix;
iv xooxou; 8taxpißovxa<;.

29 Isokr. Antidosis 99 d^trö yap, ei pev xive; xöv ipoi auyyeyevripEviav äv8pe<; dyaOoi yeyövaaiv
jxepi xi|v jtöXtv Kai xoix; qriXotx; Kai xöv IStov oikov, ekeivoik; i>pä<; eitaiveiv. ibid. 180 xr\c; (sc.

yuxii?) pcv yap epyov stvai ßouXEuaaaSat Kai 7tepi xöv USuov Kai itepi xöv koivöv.
30 Plat. Prot. 318 e: Protagoras lehrt EÖßouXia(v) itepi xöv otKeicov Kai icepi xöv koivöv.

Xenoph. Oikon. 4,3: Aufgabe des Polisbürgers ist es, Kai tpiXaiv Kai ito/.eox; cruvEitipeXeioOai,



84 Fritz Wehrli

sein Rhetorikunterricht, und stolz wies er darauf hin, wieviele seiner Schüler
sich als Staatsmänner ausgezeichnet hätten (Antidosis 93ff.)31.

III. Humanitas im Rahmen einer umfassenden Wertordnung

Als Träger edler Umgangsformen, welche dem gesellschaftlichen Ideal des

Isokrates nahe kommen, werden in De oratore Crassus und Antonius gezeichnet.

Beide legen die zarteste Rücksicht auf die übrigen Gesprächsteilnehmer an
den Tag, der erste durch die Vermeidung vermeintlicher superbia und inhuma-
nitas in weit ausholenden Darlegungen (199), der zweite durch die Entschuldigung

seiner loquacitas, die ihn vor Meistern der Rede als impudens, non nimis
verecundus biossgestellt haben könnte (II 361). Antonius wird aber durch die
Beteuerung seiner humanitas und facilitas beschwichtigt (II 362). Dass er damit
überdies scientia und copia verbinde, muss als weiteres Kompliment verhindern,

humanitas als einseitige Charakterisierung auszulegen (vgl. unten S. 85);
eine durch Wissen genährte Macht des Wortes (vgl. unten S. 97) ergänzt sie zum
Bilde des idealen, über alle Register der Eloquenz verfügenden Redners, welches

Cicero in De oratore entwirft. Facilitas als Aspekt von humanitas zu verstehen,

erlaubt die gleiche Verbindung dieser beiden Eigenschaften in Ciceros

ebenso ibid. 6,10. - Dass bei dieser Formulierung Verpflichtungen sehr gegensätzlicher Natur
gemeint waren, veranschaulicht das Beispiel des Ischomachos, welchen Xenophon als athenischen

Kakdc; Kdyaflöi; vorführt (ibid. 6, 12). Die dauernde Kriegsbereitschaft, zu welcher der
Polite zur Zeit des unabhängigen Stadtstaates genötigt wurde, verlieh der militärischen
Tapferkeit einen höchsten Rang. Die dadurch geschaffene spannungsreiche Einheit von Draussen
und Drinnen, Mann und Frau, Mut und Ängstlichkeit, Krieg und Frieden wird im Oikonomi-
kos 7,22ff. sehr lebensnah geschildert. Zu ihren Folgen gehörte, dass die griechische Ethik bis
in die Spätzeit Mühe hatte, auch in der privaten Sphäre auf verschiedene Massstäbe Feind
und Freund gegenüber zu verzichten, vgl. A. Dihle, Die Goldene Regel (Göttingen 1962) 30ff.

In philosophischer Abstraktion stellt sich dieses Problem für Piaton als Spannung zwischen
Männlichkeit und Besonnenheit (dvöpeia, ato(ppoaovr|) oder Gerechtigkeit, den beiden
gleich lebenswichtigen Tugenden, die der vollkommene Staatsmann in sich vereinigen würde
(Prot. 329 e; Politikos 306 b; Gesetze 696 b). In seinem Sinne spricht Cicero De leg. III 1 von
der difficillima societas gravitatis cum humanitate (vgl. Anm. 37), vgl. R. Harder, Über Ciceros
Somnium Scipionis (Halle 1929) 149 (Kleine Schriften 394, München 1960).

31 Die Formel für politische Betätigung lautet bei Isokrates Kai Xeysw Kai ttpaxxeiv (Antidosis
192; vgl. ibid. 266) oder Kai Aiyeiv Kai itokixeueaOat (Adv. soph. 14) und scheint aus der alten
Sophistik zu stammen (Plat. Prot. 319 a Kai rcpaxxeiv Kai keyeiv). Spricht dies dafür, dass sein
Rhetorikunterricht wie in jener nur Teil einer umfassenden Vorbereitung auf das Staatsleben
im Sinne einer noXtxtKr) xeyvrt (Piaton a.O.) war? Jedenfalls bestand in der Demokratie
politische Betätigung zum wesentlichen Teil in rednerischem Auftreten. Die Unklarheit der
Formel scheint durch ihre homerische Herkunft als Bezeichnung von Rat und Tat (im vorwiegend

kriegerischen Sinn) bedingt zu sein (s. unten S. 95). Im Kompetenzstreit mit den Philosophen

(s. unten S. 89) wurde sie dann zum Zeugnis für eine Frühzeit, in welcher politische
Zuständigkeit durch Erfahrung und natürliche Einsicht legitimiert wurde (s. unten S. 93). Erst
damals scheint ferner die Rhetorik zur nominellen Hauptdisziplin eines ganzen Erziehungswesens

erhoben worden zu sein (s. unten S. 90); vgl. Anm. 67.



Studien zu Cicero De oratore 85

Rede Pro Murena 66 (vgl. unten S. 87 und Anm. 40). Dort werden sie nämlich,
an De oratore II 362 erinnernd, mit gravitas und severitas als sich gegenseitig
ergänzende Tugenden zusammengestellt. Es ergibt sich daraus fürfacilitas eine
Wertvorstellung, welche allem Anscheine nach schon dem Erziehungsprogramm

des Isokrates angehörte. Sofern das Wort nämlich eLatppoTT^ im
Griechischen entsprach, meinte Cicero damit die angenehmen Umgangsformen, an
welchen jener den wahrhaft erzogenen Menschen erkennen wollte32. Die Sorge
um solche brauchte sich in Rom so wenig wie in Athen mit blossen Äusserlich-
keiten zu erschöpfen. Die Höflichkeiten von Ciceros Dialogpersonen wirken
zwar etwas zeremoniell, aber allgemein menschliche und gesellschaftliche
Rücksicht lassen sich nicht scharf voneinander trennen. Verecundia, um welche
Antonius bangt, ist eine ethische, mit humanitas eng verbundene Wertvorstellung

und findet wie jene in facilitas ihren unmittelbaren Ausdruck. In tieferen
Schichten des Persönlichen lässt Cicero das vorbildliche Verhalten des Crassus
verwurzelt sein. Seiner Liebenswürdigkeit beim Gelage und seinem feinen
Humor kommt das Prädikat humanitas zunächst darum zu, weil sich darin musische

Bildung offenbart. Überdies versteht er aber auch, damit die schweren
Sorgen zu bannen, welche ihn selber und seine Gäste tagsüber bedrückt
haben33. Eine solche Selbstbeherrschung gegenüber dem Schicksal, seiner Gunst
wie seiner Ungunst, hat Isokrates zum Kennzeichen des Gebildeten erklärt, und
für Aristoteles war sie ein Zug der Megalopsychie, des von ihm vergeistigten
Ideals eines vornehmen Mannes34. Nach der Darstellung Ciceros liess Crassus
sich jedoch durch seine innere Autarkie nicht davon abhalten, an den politischen

Kämpfen, welche den Hintergrund des Dialoges bilden, voll und
leidenschaftlich Anteil zu nehmen (De or. III Iff.). Das Gespräch ist unmittelbar vor
dem Ausbruch des Bundesgenossenkrieges im Jahre 91 v.Chr. und dem Tode
des Crassus gedacht, welcher durch den Vergleich mit dem des Sokrates (De or.
III 15) zum politischen Martyrium stilisiert wird. Die staatsmännische Grösse
des Crassus und seine überlegene Ruhe in den Mussestunden will Cicero als

gegensätzliche Qualitäten verstanden wissen, welche das spannungsreiche Bild
seiner Persönlichkeit bestimmen.

32 Dass die genaue Übereinstimmung nur für das griechische Adjektiv belegt ist, füllt nicht ins

Gewicht. Es handelt sich um Isokr. Panath. 31 (vgl. oben Anm. 26). Die gleiche Bedeutung hat
üXatppöi; im Piatonbrief 13, 360 c, wo dem Tyrannen Dionysios von Syrakus ein Schüler des

Eudoxos empfohlen wird oute &x<*pi? sotiv evtuxsTv oüte kokotiBei eoiksv, aXKct päXXov
&Xaq>pö<; Kai sür|S)T\(; Sö^stev äv Etvat.

33 De or. I 27 tantam in Crasso humanitatem fuisse, ut, cum lauti accubuissent, tolleretur omnis

superioris tristitia sermonis eaque esset in homine iucunditas et tantus in iocando lepos, ut dies

inter eos curiaefuisse videretur, convivium Tusculani; vgl. K. Büchner, Humanum und humanitas

in der römischen Welt, Studium Generale 14 (1961) 641.

34 Isokr. Panath. 31 (vgl. Anm. 26) KaXrä itstcatSeupEvou«;... eti tow; t<bv pev t)8ovwv äsi Kpa-
TOÜvTa;, tö)v 8e aopqtopcbv pf) Xiav fiTTCopEvou;, aXK ävöpooScbc; ev amalc, StaKsipevou;.
Arist. NE 1124 a 12 6 psyaXoyuxo; näaav EÜruxiav Kai droxiav purpurn; e^ei, Ö7ico<; av
yivT|Tat, Kai oüte EÖroxräv TCEptxaprp; Borat oüte druxwv ttspiXuno;.



86 Fritz Wehrh

In rhetorischer Sicht lässt er diese Spannweite denselben Crassus als
Beherrschung polarer Ausdrucksmöglichkeiten preisen. Die menschliche Sprache
erscheint dabei einerseits als Mittel der Machtausübung in der Öffentlichkeit,
anderseits der geistreich gebildeten Unterhaltung im engen Kreis, deren Meister

er nach der Darstellung des Autors selber ist. Auffallend ist an dieser
Verherrlichung der Redekunst allerdings, dass sie den Begriff des Humanen auf
den intimen Bereich beschränkt, die advokatorische Tätigkeit dagegen mit dem
politischen Kampfe zur Einheit zusammenfasst, obwohl der Rechtsschutz des
Schwachen wie andere öffentliche Hilfeleistungen jenem ebenfalls zugezählt
werden konnten35 (Anm. 13. 14 und unten S. 88). Cicero steht hier offenbar im
Banne der ursprünglich rein formell verstandenen Theorie der rhetorischen
Stilformen oder genera dicendi, während sich an anderen Stellen von De oratore
Ansätze zeigen, dieselben als Ausdrucksmittel eines persönlichen Ethos zu
interpretieren und demgemäss ethische Begrifflichkeit in die Lehre von den
Tonlagen der Rede eindringen zu lassen36. Dies geht auf Ciceros umfassendes
Bemühen zurück, rhetorische Theorien in sein Idealbild vom Redner zu
integrieren. Besonders tiefgreifend hat sich dieses in der Neufassung eines auf
möglichst vielseitiges Sachwissen gerichteten Ausbildungsprogramms ausgewirkt

(s. unten S. 97). Dass die Beherrschung gegensätzlicher Ausdrucksmöglichkeiten

nach Herkunft und eigentlichem Gehalt kein rhetorisches Modell
war, sondern ein Aspekt von Ciceros tiefer gefasstem staatsmännischem Ideal,
beweisen solche Umschreibungen desselben, bei welchen der Redekunst
überhaupt nicht gedacht wird. So rühmt er im Eingang des dritten Buches von De
legibus, sein Freund Atticus, einer der dortigen Gesprächsteilnehmer, zeichne
sich durch die überaus seltene Verbindung von gravitas und humanitas aus37.

35 De or I 30 neque vero mihi quicquam, inquit, praestabihus videtur quam posse dicendo teuere
hominum mentes, alhcere voluntates, impellere quo seht, unde autem seilt deducere, ibid I 32

quid tarn porro regium, tarn liberale, tarn mumficum, quam opem ferre supphcibus, excitare
affile tos, dare salutem, hberare pericuhs, retmere homines in ci vitale? age vero, ne semper
forum, subsellia, rostra meditere, quid esse potest in otio aut lucundius aut magis proprium
humamtatis quam sermo facetus ac nulla in re rudis9

36 Zur Theorie der rhetorischen Stilformen H Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik
(München 1960) I 519 und J Martin, Antike Rhetorik Technik und Methode (München 1974)
331 Am deutlichsten zeigt sich Ciceros ethologische Tendenz im Eindnngen von humanitas m
die Stiltheorie De or II 212 aspentas contentions oratoris ipsius humamtate conditur In
analoger Weise findet das Adjektiv grave als primär politisch-moralische Wertvorstellung z. B

in De or III 177 rhetorische Verwendung (O Hiltbrunner, FestschriftJUr A Debrunner, Bern
1954,200 Wege der Forschung XXXIV 409)

Das Ethos des Rhetors wie auch des Dichters m semer Diktion wahrzunehmen, lehrte
schon die sophisüsche Literaturwissenschaft (Phyllobohaffir P Von der Muhll, Basel 1945,9ff

Vf, Kleine Schriften, Zurich und München 1972,97ff) Die Theorie der Rhetorik bewahrte
diesen Gesichtspunkt unter dem Begriff des üXtiDivcx; Xoyoc, (Hermogenes Ilepi iäeräv II 7),

in den Lehrbuchern kam er mit der Ghederung nach ars und artifex zur Anwendung E Norden,

Hermes 40 (1905) 486
37 Cic De leg III 1 (vgl Anm 30) cuius (sc Attici) et vita et oratio consecuta mihi videtur difficilh-



Studien zu Cicero De oratore 87

Verwandt damit ist das Urteil über Brutus, er geniesse allgemeine Bewunderung

für seine beiden so unvereinbar scheinenden Tugenden der severitas und
comitas38, und in einem Briefe heisst es von Lentulus, er habe seine magnitudo
animi mit humanitas ausgeglichen39. Seinem Prozessgegner Cato legt Cicero
nahe, die ihm angeborene gravitas und severitas durch die comitas und facilitas
seines berühmten Ahnherrn zu mildern40, und in gleichem Sinn wird sein
Bruder Quintus von ihm gemahnt, bei der Rechtssprechung in der Provinz zwar
unerbittliche Autorität, zugleich aber auch Verständnis und Milde walten zu
lassen41. Schliesslich liegt das gleiche Gegensatzpaar einem Wortspiel
zugrunde, das sich in einem anderen Brief an Quintus befindet. Cicero droht
jenem dort nämlich, wenn er es über sich bringe, das geschmacklose Machwerk
eines zeitgenössischen Literaten zu lesen, werde er von seiner Männlichkeit
überzeugt sein, nicht aber von seiner Menschlichkeit42.

Einen unmittelbaren Rückhalt gab dem antinomischen Modell Ciceros
der allgemeine Dualismus der Lebensbedingungen, welcher sich in Rom von
demjenigen einer griechischen Polis nicht wesentlich unterschied (vgl. oben S.

83 und Anm. 30). Zusätzliche Anregungen von griechischer Seite wurden durch
die heimische Tradition aber nicht ausgeschlossen. Den Oikonomikos Xeno-
phons, welcher ihm solche vermitteln konnte (Anm. 30), hatte Cicero sogar
selber übersetzt (De off. II 87). Ferner fand er seine Anschauungen, von der
geschichtlichen Realität gelöst und zum abstrakten Prinzip erhoben, in der
Philosophie, in Piatons Forderung eines Gleichgewichts zwischen Tapferkeit
und Gerechtigkeit (Anm. 30) sowie im aristotelischen Theorem der Tugenden
als der Mitte zwischen Extremen. Im übrigen lässt sich die Vorgeschichte von
Ciceros Gedankengut darum nicht eindeutig festlegen, weil er die Formulierung

seines Selbstbewusstseins als Römer mit griechischer Begrifflichkeit
bestritt. So stellte er dem platonischen Idealstaat Rom in seiner Geschichtlichkeit
gegenüber, indem er darstellte, wie ein Antagonismus der Kräfte dort Schritt

mam illam societatem gravitatis cum humanitate. Hier ist die Redekunst blosse Manifestation
der ganzen Naturanlage. Das gleiche Gegensatzpaar gravitas-humanitas findet sich De or II
212.

38 Cic. Or. 33f. incendor... incredibiltfama virtutum admirabtlium (sc. tuarum, Brüte), quae specie
dtsparesprudentia comunguntur quid entm tarn distans quam a severitate comitas?

39 Cic. Ep. ad Att. IV 6, 1 in summa magnitudine antmt multa humanitate temperatus Hiezu U.
Knoche, Magnitudo animi. Untersuchungen zur Entstehung und Entwicklung eines
römischen Wertgedankens, Philol. Suppl. 27 (1935) 62 und passim.

40 Cic. Pro Murena 66 quemquamne existimas Catone proavo tuo commodtorem, commumorem,
moderatiorem futsse ad omnem rationem humanitalts? sed st tlhus comitatem et facilitatem
tuae gravitati severitatique asperserts, non tsta quidem erunt mehora, quae nunc sunt optima, sed

certe condita tucundius.
41 Cic. Ep. ad Quint, fr. I 1, 39 nullae tuae contumeliae perferuntur, quae cum abhorrent a

littens, ab humanitate, tum vero contraria sunt imperto ac dignitati; nam si implacabiles iracun-
dtae sunt, summa est acerbitas, sin autem exorabiles, summa levitas.

42 Cic. Ep. ad Quint.fr. II 9 virum teputabo, st Sallustu Empedoclea legeris, hominem non putabo



88 Fritz Wehrli

fur Schritt ein im Sinne staatstheoretischer Forderung ausgewogenes Gemeinwesen

hervorgebracht habe. In sein Schema der komplementären Einzeltugenden

fugte sich dabei am vollkommensten die Erzählung von König Numa
Pompilius ein, welchem es gelungen sei, sein kriegerisch gesinntes Volk zu den
Tugenden des Friedens zu erziehen43.

Diese Vollkommenheit des eigenen Staatswesens machte für ihn das
Studium seiner Geschichte und seiner Institutionen zum vornehmsten Mittel
staatsmännischer Erziehung. Die immerfort wiederholte Forderung, das römische

Recht zu studieren, wird keineswegs nur mit den praktischen Bedürfnissen
begründet. Für Ciceros Crassus wogen die ZwölfTafeln dank ihrer Weisheit die
Bibliotheken aller Philosophen auf (De or. I 195), und zusammenfassend lässt

jener ihn Rom als Sitz aller Tugend, aller Macht und Grösse preisen44. Der
Gebrauch so grosser Worte wird, von der Weltstellung Roms abgesehen, vor
allem durch die sittlichen Verpflichtungen motiviert gewesen sein, welche von
alters her mit dem Institut der Klientel verbunden waren, sowie durch die
analog dazu interpretierten Grundsätze der römischen Politik (Anm. 13-14).
Diese umschrieben die Fürsorge des Mächtigen für die seiner Obhut
Anvertrauten in der Eigenschaft eines patronus vor Gericht sowie als Staatsmann bei
der Ausübung einer gerechten und milden Herrschaft. Da sich nun all dies als
humanitas verstehen liess45, musste die letztere zum eigentlich römischen
Wertbegriff werden, auf welchen besonders der Hochgestellte verpflichtet war. Als
solcher hatte sie aber mit jener Tugend, deren Namen die studia humanitatis
trugen, nicht mehr viel gemeinsam (s. oben S. 82f.). Wie stellte sich dann aber
für Cicero das Verhältnis zwischen dem Jugendunterricht in den Bildungsfächern

und der staatsmännischen Ausbildung des jungen Mannes dar? Als
blosse Propädeutik hatte schon Isokrates jene etwas geringschätzig behandelt
(Anm. 21), und dass sie für Cicero noch mehr an Gewicht verloren, lässt sich
zwei seiner Äusserungen ablesen (Anm. 25. 77). Für ihn war dies die
unvermeidliche Folge des Glaubens an den unvergleichlichen erzieherischen Wert,
welcher der Beschäftigung mit römischen Institutionen innewohne. Auf sie hat
er als sein Hauptobjekt darum auch das rhetorische Studienprogramm griechischen

Ursprungs, welches eine möglichst enzyklopädische Ausbildung vorsah,
reduziert, und folgerichtig lässt er Crassus versichern, dass er sein Bestes heimischer

Überlieferung verdanke46. So wird dieser zum reinen Repräsentanten des
römischen Staates, und da Cicero in De re publica jenen institutionell zu über-

43 Cic. De rep. II 27 (Numa Pompilius) ad humanilalem atque mansuetudinem revocavit animos
hominum studiis bellandi iam immanis acferos.

44 De or. I 195 eius modi patriam, quae una in omnibus terris domus est virtutis, imperii, dignitatis.
45 Cic. Ep. adfam. V 2, 9, dazu R. Harder (oben Anm. 13).
46 De or. III 74 ego (sc. Crassus) enim sum is, qui cum summo studio patris in pueritia doctus essem

cui disciplinafueritforum, magister usus et leges et institutapopuli Romani mosque maiorum.
In gleichem Sinne äussert sich Catulus über Crassus ibid. III 82, und übereinstimmend damit
ist die Selbstcharakterisierung des Scipio Africanus De rep. I 36.



Studien zu Cicero De oratore 89

zeitlicher Modellhaftigkeit erhoben hat, mochte es ihm angemessen scheinen,
in De oratore ergänzend den verantwortlichen Politiker als Träger seiner sittlichen

Werte vor Augen zu stellen. Das dadurch entstehende Gesamtbild vom
alten Rom gelangte mit seinem Doppelaspekt zu einer Affinität gegenüber
jener Kulturentstehungslehre, nach welcher sich in der Stadt als solcher die
menschliche Gemeinschaft organisatorisch und sittlich entwickelt hat (vgl.
oben S. 77). Noch enger wurde diese Beziehung dank Ciceros Gleichsetzung des
Staatsmannes mit dem Redner, welchen seine Meisterschaft über die Sprache
zum Urheber jenes Zusammenschlusses machte, feierte die rhetorische Theorie
doch die Redefähigkeit als eigentüche Grundlage aller höheren Gesittung47.
Dass humanitas als Attribut des römischen Staatsmannes solche Assoziationen
ausgelöst habe, soll nicht behauptet werden, obwohl dem Bedeutungsgehalt des
Nomens eine zivilisatorische Komponente zugehörte (Anm. 23).

IV Rhetorische und allgemein erzieherische Werttafeln bei Cicero

Die Vertiefung eines rhetorischen Ausbildungsprogramms zum Leitbild
des römischen Staatsmannes ist in De oratore Ciceros persönliche Leistung. Sie
hat aber eine Vorgeschichte, über welche er seine Leser zum Teil eingehend
unterrichtet und welche bis auf Pia tons Protest gegen die Demagogie der
sophistischen Rhetorik zurückreicht. Dessen in Gorgias und Phaidros erhobene
Forderung eines dialektisch begründeten Wissens um Gut und Böse zielte auf das
Ideal des Philosophen als eines führenden Politikers. Dieser Anspruch auf
geistige Leitung wurde dann im 2. Jahrhundert v. Chr. von Vertretern der neuen
Akademie den Rhetoren ihrer eigenen Zeit entgegengehalten. Über die Debatten,

in welchen sie jene auf den engsten Wirkungskreis verwiesen, lässt Cicero
seine Dialogpersonen sich ausführlich unterhalten, offenbar weil sein eigenes
Erziehungsprogramm davon mitbestimmt war.

Mit Charmadas, einem Schüler des Karneades, will Crassus den platonischen

Gorgias gelesen haben, das Werk, an welchem jener sich orientierte48.
Diese Lektüre datiert er auf die Zeit seines Aufenthaltes in Athen, welche er
dazu benützt habe, um eine Anzahl von Vorträgen solchen Inhalts zu hören. Als
Teilnehmer der Versammlung, bei der sie stattgefunden hätten, führt er ausser
Akademikern auch Peripatetiker und Stoiker mit Namen auf49. Übereinstimmend

hätten sich alle Sprechenden dahin geäussert, dass die Rhetoren von
47 Vgl. H. K. Schulte, Orator, Untersuchungen über das ciceronianische Bildungsideal (Frankfurt

a.M. 1935) 9ff.
48 De or. 147 Piatoni cuius tum Athenis cum Charmada diligentius legi Gorgiam; vgl. ibid. III 122

über die Philosophen: homines irridentes oratorem ut ille in Gorgia Socrates cavillantur.
Wiederholt wird Piatons Gorgias auch von Quintilian zitiert, z. B. II 15, 5.

49 De or. I 45-46, dazu über Crassus' aktive Beteiligung an den Diskussionen: ego cum ipsis
philosophis Athenis disserebam. An der Geschichtlichkeit dieser Begegnung wird nicht zu
zweifeln sein, über ihre Datierung vgl. Anm. 52.



90 Fritz Wehrli

jeder Staatsführung und allem auf sie vorbereitenden Unterricht fernzuhalten
seien50.

Den unmittelbaren, aber nicht ausdrücklich genannten Anlass zu diesen
Angriffen müssen von rhetorischer Seite erhobene Führungsansprüche gegeben

haben, welche den bisherigen Vorrang der Philosophie in Frage stellten
und durch ein entsprechend eingerichtetes Unterrichtssystem gestützt wurden.
Dasjenige des Isokrates, nach welchem die oratorische Ausbildung als Bestandteil

einer politischen Unterweisung umfassenderen Charakters behandelt und
durch propädeutische Bildungsfacher vorbereitet wurde (vgl. oben S. 82ff. und
Anm. 31), wird platonischen Ansprüchen nie genügt haben und scheint überdies

damals mindestens zum Teil in Verfall geraten zu sein. Jedenfalls sind für
die Zeit vom 2. bis zum 1. Jahrhundert v.Chr. ungebildete Vertreter einer rein
routinehaften Eloquenz neben solchen belegt, welche über eine gewisse
Allgemeinbildung verfugten51. Als Initiant oder doch Hauptvertreter einer neuen
rhetorischen Ausbildungsform ist allein Hermagoras bekannt, dessen Vortragsübungen

allgemein theoretischen Inhalts nach dem Zeugnis Plutarchs den Protest

des Poseidonios hervorriefen. Diese müssen auch zur Thematik der von
Crassus berichteten Philosophengespräche gehört haben, wenn sie nicht deren
vornehmsten Gegenstand bildeten52. Wie Plutarch berichtet, hielt Poseidonios
eine Disputation gegen die koBoXou ty\xx\<3\^ des Hermagoras, eine deklamatorischen

Übungen zugrunde gelegte Untersuchung allgemein philosophischen
oder politischen Inhalts53. Trotz der singularischen Bezeichnung kann mit

50 De or. I 46 repelli oratorem a gubernaculis civitalum, excludi ab omni doctrina rerumque
maiorum scientia ac tantum in iudicia ei contiunculas tamquam in aliquodpistrinum detrudi et
compingi videbam.

51 Ein blosser Formalismus, über welchen schon Piaton seine Sarkasmen ausgoss (Phaidr.
266 d IT.), wird noch in De oratore als Eigenart landläufiger Lehrbücher der Rhetorik behandelt

(1 85; III 76). Der Stoiker Mnesarchos soll die Rhetoren nihil... nisi quosdam operarios
lingua celeri et exercitata genannt haben (I 83), und in der Unterhaltung von Ciceros
Dialogpersonen ist von gewissen dicendi magistri die Rede, die kaum mehr als ein instrumentum
volgare ac forense böten (III 92), oder es wird festgestellt, dass in Rom auch blosse
Redegewandtheit zu höchsten Stellen verhülfe (III 136). Anderseits, heisst es an anderer Stelle, sei
besonders unter griechischen Rhetoren ausser Zungenfertigkeit doch auch Wissen und Kultur
zu treffen (III 94 videbam tarnen esse praeter hanc exercitationem linguae doctrinam aliquam et
humanitate dignam scientiam). Damit übereinstimmend unterscheidet Dionysios von Halikar-
nass für seine Zeit Redner von sehr verschiedenem Bildungsgrad: De comp. verb. 206 (xpoptb-

pai xiva KaroSpopriv dv9pibrt(ov sf\c, psv JyKUKXiou itaiSeiui; dttsiptov, tö öe dyopalov xf|<;

pr|TopiKfi<; pspog o5oü te Kai tsxvt|<; xtopk £tttxr|5eu6vTCov, vgl. De Thuc. 50 über die
Unzuständigkeit von solchen, ot pif| pexEctxov dycoyfy; £>xu9epiovj gegenüber dvßpdai 5ta xwv
JyKUKXicov paSppdxaiv kni prytopiKiyv te (Kai) tpiXoaoqnav eXtiXu9öctiv.

52 Hermagoras' Wirken wird in die Mitte oder zweite Hälfte des 2. Jh. v. Chr. datiert: Radermacher

s.v. Hermagoras 5, RE VIII 692; G. Kennedy, The Art ofPersuasion in Greece (Princeton
1963) 303ff.; Literatur Anm. 73; Crassus war im Jahre 109 oder 108 in Athen (Häpke, RE XIII
256, 56).

53 Plut. Pomp. 42 noaEiöo'mot;... tt]v ÖKpoaaiv dveypayEv f|v eoxev jtpö^ 'Eppayopav xöv



Studien zu Cicero De oratore 91

Ka96A.oi) £fiTT)m<; nicht eine bestimmte Einzelforschung gemeint sein, sondern
nur allgemein die Praxis, rhetorische Schulvorträge über solche Themen zu
veranstalten. Über die Absicht, welche Hermagoras mit solchen Exerzitien
verfolgte, lässt sich einige Auskunft aus der Angabe Ciceros gewinnen, jener
habe den Redner für causa und quaestio zuständig erklärt, d. h. nicht nur für
konkrete Rechtsfälle, sondern auch für abstrakt-theoretische Probleme. Für die
zweite Gruppe nennt er als Beispiele ausser einer Frage ethischen Inhalts auch
eine solche aus der Erkenntnistheorie und zwei aus der Naturwissenschaft54.
Zur Ergänzung dieses Berichtes ist ein solcher des Sextus Empiricus heranzuziehen,

nach welchem Hermagoras zu den Aufgaben des vollkommenen Redners
auch die Behandlung politischer Probleme zählte, also gerade das, was die
Philosophen ihm verweigern wollten (Anm. 50)55. Die genannten quaestiones
sollten folglich zunächst als theoretische Grundlage rechtlicher oder politischer
Entscheidungen dienen, überdies aber auch die deklamatorische Behandlung
rein spekulativer Themen lehren. Beides war Einbruch in eine Domäne, welche
die Philosophen als ihr Reservat betrachteten und für welche Poseidonios sich

zur Wehr setzte. Dass er dabei im Sinne der Akademiker und ihrer Mitstreiter
handelte, lehren die Zeugnisse über deren Unterrichtsform, nämlich Übungen
sowohl allgemeinen als auch realitätsbezogenen Inhalts, welche denjenigen des

Hermagoras genau entsprochen zu haben scheinen56. Die Priorität der Philosophen

ergibt sich aus der Verankerung solcher Deklamationen im
skeptischakademischen Lehrbetrieb, der aber seinerseits älteren Traditionen dialektischen

und rhetorischen Charakters verpflichtet war. Auf diese stützte sich die
noch zu erörternde Behauptung, dass die sokratische Philosophie durch
Abspaltung aus einer Weisheit und politisches Wirken umfassenden Urrhetorik
hervorgegangen sei.

prjiopa Jiepi tf|^ Ka9o?.ou i^TTiaetoi; 4v-ma%dpsvo<;. Dazu H v. Arnim, Leben und Werke des

Dion von Prusa, mit emer Einleitung: Sophistik, Rhetorik, Philosophie m ihrem Kampf um
die Jugendbildung (Berhn 1898) 92, Radermacher (Anm. 52) 695,28, Reinhardt s.v Poseidontos,

RE XXII 568, 43.
54 Cic De inv I 6, 8 Hermagoras qui oratoris materiam in causam et in quaestionem dividat,

causam esse dicat rem, quae habeat in se controversiam in dicendo positam cum personarum
certarum interpositione quaestionem autem earn appellat, quae habeat in se controversiam in
dicendo positam sine certarum personarum interpositione, ad hunc modum ecquid stt bonum

praeter honestum7 vertne sint sensus? quae sit mundi forma? quae sit soils magnitudo?
55 Sext. Emp. Adv rhet. 62 Kai 'Eppayöpai; teXeiou pniopoc; f.pyov Eivat £/xys to teSev jtokixi-

köv £f|TTtpa 5um9Ea9ai Kara tö JvSsxopEvov jiekjtiköh;.
56 De or III 109 dtcunt Peripatetici auf Academici, omnem civiiem orationem in Horum alter-

utro genere versan, aut de finita controversia certis temporibus ac reis aut infinite de universo

genere .; III 120 omatissimae sunt orationes eae, quae a singulart controversia se ad
universt generis vim exphcandam conferunt ut ei qui audiant natura et genere et universa re

cognita de singulis reis et crimtnibus et htibus statuere possint, Or 46 haec igitur quaestio a pro-
prus personis et temporibus ad universi generis rationem traducta appellatur 9eou<;. m hac
Aristoteles adulescentis non ad phtlosophorum morem tenuiter disserendi, sed ad copiam rheto-
rum in utramque partem exercuit



92 Fritz Wehrli

Für Cicero war die Rivalität zwischen Philosophen und Rhetoren dadurch
überwunden, dass er den letzteren zwar ein eigenes Erziehungsprogramm
umfassender Natur zugestand, die in dieses aufgenommene Propädeutik in
Philosophie jedoch deren Vertretern zuwies57. Dass eine solche unumgänglich sei,
wird in De oratore wiederholt betont58; für den Ernst dieser Forderung zeugen
nächst dem Alterswerk Ciceros, welches den Römern einen Überblick über die
griechische Philosophie vermitteln sollte, seine zahlreichen Bekenntnisse, wieviel

dieselbe für ihn persönlich bedeute59. Trotzdem ist sein philosophisches
Lehrprogramm nur ein schwaches Echo auf Piatons leidenschaftliche Forderung,

der ganzen Erziehung des Staatsmannes eine sittliche Grundlage zu
geben. Es gibt in De oratore Äusserungen, nach welchen die Philosophie wie
beliebige andere Disziplinen eine bloss dienende Stellung einnimmt und vom
Redner für bestimmte Zwecke konsultiert wird. Es handelt sich dabei allerdings
zum Teil um Fragen der als ihr Nebenfach betrachteten Psychologie, aus
welcher der Redner seine psychagogischen Kenntnisse bezog60. Einen höheren
Rang nahm dafür die Dialektik ein, welche Cicero akademischer Tradition
getreu als die eigentlich philosophische Kunst der Begriffsbildung betrachtete
und darum als auch für den Rhetor unentbehrlich erklärte61. Bei Karneades
und dessen Nachfolgern fand er allerdings jene überzeitlich gültigen Werte,
welche Piaton zu suchen gefordert hatte, nicht. Für den skeptischen Eklektizismus,

welchen er mit jenen teilte, gab es als Kriterium für Gut und Böse nur die
Probabilität62. Die Kunst der Argumentierung in utramque partem, welche auf
Aristoteles zurückgehe, gilt in De oratore für Crassus als die einzige Methode,
sittliche Probleme zu lösen. Damit übereinstimmend wollte Cicero selbst sogar

57 Dies entsprach allgemeiner Übung, Bildungsfächer Ihr die Grundlegung einer Techne oder
ars zu verwenden. Über Philosophie als vorbereitendes Fach schon im hellenistischen
Rhetorikunterricht vgl. K. Barwick, Das rednerische Bildungsideal Ciceros, Abh. Sächs. Ak., phil.-
hist. Kl. 54 (1963) 14. Die Rhetorik gelangte dadurch auch im Bildungsaufbau an die Stelle,
welche schon bei Piaton (Politeia 525ff.) und dann besonders entschieden bei Poseidonios die

Philosophie einnahm (Sen. Ep. 88, 24).
58 H. I. Marrou (Anm. 18) 381.
59 H. Fuchs, Ciceros Hingabe an die Philosophie. Mus. Helv. 16 (1959) 8fF. und passim. Der

Widerspruch zwischen solchen Erklärungen und dem bescheidenen Rang, welcher bei der

Erziehung des Staatsmannes aller griechischen Bildung zugebilligt wird (s. unten S. 97f.),
muss wie andere Unausgeglichenheiten in Ciceros Werk und Persönlichkeit hingenommen
werden.

60 De or. I 53. Hinter Militärwissenschaft und Rechtskunde wird die Philosophie in De or. I 66

gestellt, weil sie über anthropologische und ethische Fragen Auskunft gibt.
61 H. Fuchs (oben Anm. 59) 1 Iff., Belege 23ff.
62 Sext. Emp. Hypotyp. 1226 äyaOöv yäp ri tpaatv slvat oi 'AKaSripaiKoi Kai koköv perä toü

jt£JtEia9at ön ttiSavöv ectti päX.Xov ö Xeyoucriv eivai äyaOöv unap/Eiv f| rö ivavtiov. Cic.
Tusc. V 11 id polissimum consecuti sumus, quo Socratem usum arbitrabamur, ul in omni
disputatione quid esset simillimum veri, quaereremus. quem morem cum Carneades... tenuisset,
etc. Über Ciceros philosophiegeschichtliche Stellung vgl. W. Burkert, Gymnasium 72 (1965)
175ff.



Studien zu Cicero De oratore 93

nicht aus den Rednerschulen, sondern der Akademie, deren Mitglieder sich ja
ihrerseits Aristoteles verpflichtet wussten, hervorgegangen sein63.

Für den Ausfall eines gesicherten ethischen Wissens fand sich ein Ersatz
im Glauben an einen allgemeinen Konsens über Gut und Böse, welcher in der
menschlichen Natur begründet sei und in den überlieferten Geboten der Gesittung

zum Ausdruck komme. In diesem Sinne hielt sich schon Isokrates, der
ebenfalls an keine theoretische Erkenntnis als Grundlage des richtigen Verhaltens

glaubte (Anm. 28), an die Wertsetzungen der attischen Urbanität, und für
Cicero selbst bildeten auf analoge Weise Herkommen und Gesetze Roms den
verbindlichsten Massstab. Ebenso beruhte die Vertrauenswürdigkeit, welche
der Redner seiner Zuhörerschaft nach wiederholten Bemerkungen in De oratore

zu beweisen hatte, im wesentlichen auf der Übereinstimmung mit ihren
moralischen Anschauungen. Das Herkommen lieferte wohl auch die Kriterien
für die Cato dem Älteren zugeschriebene Definition des orator als vir bonus
dicendi peritus, von welcher Cicero beim Entwurf seines rednerischen Idealbildes

wiederholten Gebrauch machte64. Es war die einfachste Umschreibung des

rhetorischen Erziehungsprogramms, welches die Kritik der Philosophen
erzwungen hatte.

Im Dienste jenes Rangstreites stand ein geschichtliches Theorem, von
welchem sich noch Cicero in seinen Anschauungen beeinflusst zeigt. Wie
vorwegnehmend schon angedeutet wurde, bildeten nach diesem sittliche Einsicht und
Beherrschung des Wortes eine Einheit, weil in der Frühzeit die Weisen oder in
einem weiteren Sinne von Natur überlegene Männer das politische Leben frei
von aller Doktrin bestimmt hätten65. Später habe sich dann ein Teil derselben
freiwillig oder gezwungen in die reine Theorie zurückgezogen und dadurch den
anderen überlassen, sich allein in der Öffentlichkeit zu betätigen. Wie sich aus
den widersprechenden Bezugnahmen Ciceros ergibt, wurde dieser
kulturgeschichtliche Abriss in verschiedenen Fassungen überliefert, welche sich als
Argumente zugunsten von Philosophen oder Rhetoren einsetzen liessen, und
demgemäss wurde Mangel an sittlichen Grundsätzen oder Lebensfremdheit
zum Gegenstand polemischer Ausführungen66.

63 De or. III 79 quae sunt in philosophia, ingeniis eruuntur ad id, quod in quoque veri simile est.

eliciendum aculis atque acribus. sin aliquis exstiterit aliquando, qui Aristotelio more de

omnibus rebus in utramque sententiam possit dicere et in omni causa duas contrarias orationes...
aut hoc Arcesilae modo et Carneadi contra omne, quod propositum sit, disserat, is verus
orator. Cic. Or. 12 etfateor me oratorem non ex rhetorum offictms, sedex Academiae spatiis
exstitisse.

64 Sen. Controversiae I praef. 9; Cic. De or. II 85 u. a.; ferner Quint. I Prooem. 9; II 15,2; IV 1,7.
65 De or. III 56 hanc cogitandipronuntiandique rationem vimque dicendi veteres Graeci sapten-

tiam nominabant; hinc Uli Lycurgt, hinc Pittaci, hinc Solones, atque ab hac similitudine Corun-
canii nostri, Fabricii, Catones, Scipionesfuerunt, non tarnfortasse doclt, sed impetu mentis simili
et voluntate; vgl. Anm. 66.

66 Vom rhetorischen Standpunkt ist die Darstellung De or. III 56ff. bestimmt, welche aber



94 Fritz Wehrli

Die Herkunft des Theorems wird je nach der Fassung, von welcher die
Interpretation ausgeht, verschieden beurteilt. Dass es in seinen ursprünglichen
und wesentlichen Zügen von rhetorischer Seite stammen muss, ergibt sich aus
Übereinstimmungen mit sophistischer Lehrprogrammatik. In De oratore wird
nämlich wiederholt als altes und trotz Missachtung durch die Philosophen noch
vollgültiges Ideal die Verbindung von rednerischer und politischer Betätigung,
Wort und Tat, proklamiert67. Beides zu lehren, haben aber als ihr Doppelziel
schon Protagoras und Isokrates bezeichnet (Anm. 31), und von diesen wird der
erstgenannte in Ciceros Dialog neben Gorgias, Prodikos, Thrasymachos und
Hippias als Vorbild genannt (De or. III 59 und 126). Die in jenem Theorem
beschworene Frühzeit ist also die Epoche der Sophistik, deren Erziehungsprogramm

von Isokrates übernommen worden war und nun unter Zurückdrängung

der Philosophen erneuert werden sollte. Dass Cicero trotz seiner
Befürwortung einer philosophischen Propädeutik jenen Kompetenzstreit prinzipiell
zugunsten der Rhetoren beurteilte, machte er durch eine eindeutige
Parteinahme seines Crassus unmissverständlich68. Im gleichen Sinne erweiterte er die

ihrerseits zwei Varianten in loser Verknüpfung umfasst. Erst heisst es hier nämlich von Männern

wie Pythagoras, Demokrit und Anaxagoras, quietem atque otium secuti a regendis
civitatibus lotos se ad cognitionem rerum transtulerunt. quae vitapropter... scientiae suavitatem,

qua nihil est hominibus iucundius, pluris quam utile fuit rebus publicis, delectavit. Darauf folgt
ibid. III 59 als Dublette, Sokrates sei als erster von denen auf den Plan getreten, welche im
Gegensatz zu Themistokles, Perikles, Theramenes und anderen are... civili et a negotiis animi
quodam iudicio abhorrerent. Dabei habe er den Namen philosophia, der ursprünglich Weisheit
und Redekunst (sapienterque sentiendi et ornate dicendi scientiam) als Einheit umfasst habe,
an sich gerissen. Dagegen folgt Cicero in De inv. I 4 einer ursprünglich rhetorenfeindlichen
Version, in welcher es heisst, durch temerarii atque audaces homines, welche das Studium

sapientiae verschmäht und sich allein um eloquentia bemüht hätten, seien die zur Macht
Berufenen (homines ingeniosissimt) genötigt worden, sich aus dem Sturm in den Hafen der
Kontemplation zu flüchten. - Literatur zur Geschichte des Theorems bei G. Kennedy (oben
Anm. 17) 214 Anm. 92.

67 De or. III 56 cogitandi pronuntiandique rationem vimque dicendi; III 57 vetus illa doctrina
eadem videtur et redefaciendi et bene dicendi magistra', III 59 multi qui... in re publica propter
ancipitem faciendi dicendique sapientiam florerent, III 60 sapienter sentiendi et ornate
dicendi scientiam; III 73 dicendi et intellegendi societatem', III 82 non solum orator summus, sed
etiam sapientissimus homo.

dicere und seine Synonyma werden in diesen Zitaten bald mitfacere, bald mit cogitare oder
einem damit gleichbedeutenden Ausdruck verbunden, weil Denken oder Einsicht als Voraussetzung

politischer Tätigkeit gedacht wird. Die Formel ist also etweder am doppelten
Lehrprogramm der Sophisten (Anm. 31) direkt oder an seiner Interpretation zugunsten der neuen
rhetorischen Ansprüche orientiert. Zum ganzen Problem H. K. Schulte (Anm. 47) 17ff.

68 De or. III 122 nostra est enim - si modo nos oratores, si in civium disceptationibus, si in periculis,
si in deliberationibus publicis adhibendi auctores et principes sumus - nostra est, inquam, omnis
ista prudentiae doctrinaequepossessio, in quam homines quasi caducam atque vacuam abundan-
tes otio, nobis occupatis, involaverunt atque etiam aut inridentes oratorem, ut ille in Gorgia
Socrates, cavillantur aut Die prorhetorische Fassung des Theorems (De or. III 56ff., vgl.
Anm. 66) zeigt sich hier deutlich auf den Kompetenzstreit bezogen und zugleich römisch
aktualisiert.



Studien zu Cicero De oratore 95

Liste von Trägern einer praktischen Weisheit um einige Römer (Anm. 65), will
doch Crassus selbst seine Einsicht zum grossen Teil aus heimischer Überlieferung

geschöpft haben (vgl. Anm. 46).
Einer schon griechischen, wenn nicht überhaupt der ursprünglichen

Fassung des bildungsgeschichtlichen Abrisses gehört der Versuch an, die sophi-
stisch-isokrateische Erziehung auf die Sieben Weisen zurückzuführen. Zwei
derselben, Pittakos und Solon, werden nämlich in De oratore III 56 an den

Anfang der Reihe von Männern gestellt, welche über Einsicht und Sprachgewalt

verfügt hätten (Anm. 65). Damit weitgehend übereinstimmend hatte
schon Dikaiarchos in einem Traktat über theoretische und praktische Lebensform

die Sieben als ouvetoi und vopo9eiiKoi gefeiert69. Auf ihn konnten sich
die Quellenautoren Ciceros um so leichter berufen, als er sich dort vom aristotelischen

Ideal der kontemplativen Lebensform der Philosophen abgesetzt hatte.
Eine vollends wörtliche Übereinstimmung mit ihrem Programm glaubten die
Anhänger einer rhetorischen Ausbildungsreform bei Homer zu finden. Ihr Hinweis

auf die Szene der Ilias, in welcher der alte Phoinix seinen einstigen Zögling
Achilleus daran erinnert, Peleus habe ihm seine Erziehung zur Beherrschung von
Wort und Tat anvertraut70, ging auf eine Versauslegung von bekanntem Typus
zurück, welche den Dichter in Übereinstimmung mit späteren Anschauungen zu
zeigen strebte. Hier war sie jedoch nicht ganz fehl am Platz, da das in verschiedenen

Ausprägungen verbreitete Modell polar sich ergänzender Fähigkeiten (oben
Anm. 30 und S. 84ff.) sich tatsächlich im Epos vorgebildet fand und dort
vermutlich schon von sophistischen Theoretikern entdeckt worden war.

Um welche sittlichen Werte es sich in den Auseinandersetzungen zwischen
Philosophen und Rhetoren sowie der daraus hervorgegangenen rhetorischen
Ausbildungsprogrammatik hauptsächlich handelte, lässt sich den Reihen von
Einzeltugenden ungefähr ablesen, welche in De oratore wiederholt aufgezählt
werden. Cicero scheint diese Listen ohne viel Rücksicht auf Vollständigkeit
oder Systematik zusammengestellt zu haben, wie sie sich aus den geläufigsten
Themen rhetorischer und popularphilosophischer Deklamationen ergaben. Es

lag dabei in der Sache, dass die Tugenden der politischen und sozialen Gemeinschaft

die Mehrzahl bildeten7'. Solche der Individualethik wie temperantia, ma¬

tt) Vf., Die Schule des Aristoteles Heft I: Dikaiarchos fr. 30.

70 Der betreffende Abschnitt des Theorems spiegelt sich in De or. III 57 nam vetus quidem illa
doctrina eadem videtur et rectefaciendi et bene dicendi magistra... eidem erant vivendipraecep-
tores atque dicendi, ut ille apud Homerum Phoenix, qui se a Peleo patre Achilli iuveni comitem
esse datum dicit ad bellum, ut efficeret oratorem verborum actoremque rerum. Der hier
umschriebene Vers, II. 9, 443, lautet pöOtov ts pr|xr|p* epevot 7tpr|icTf|pa te Epycov. Das damit
gemeinte Mannesideal, dessen in anderer Form auch in II. 15,282f. sowie in Od 2,272 und 4,
818 gedacht wird, verkörpern im Epos auf verschiedene Weise Odysseus und Nestor; dazu H.
D. Kemper, Rat und Tat (Diss. Bonn 1960) 13ff., der den Topos in seiner weiten Verbreitung
von Homer bis zu den attischen Rednern verfolgt.

71 De or. I 56 de pietate, de concordia, de amicitia, de communi civium, de hominum, de gentium



96 Fritz Wehrli

gmtudo animi usw. durften aber ebenfalls nicht fehlen, weil sie von alters her als
unerlässhch fur das allgemeine Wohl betrachtet wurden72.

Wie sich die von Cicero aufgezählten Themen (Anm. 71) nach ihrer
Herkunft im einzelnen auf Philosophie und Rhetorik verteilten, ist nicht eingehend
zu erörtern. Immerhin darf an die zahlreichen Tugendmonographien der so-
kratischen Dialogliteratur sowie an die klingenden Autorennamen erinnert
werden, welche überhaupt aufphilosophischer Seite mit Themen wiepietas und
amicitia (De or. I 56) oder iustitia und fortitudo (ib. II 343) verbunden waren.
Und wenn in den Handbüchern der Rhetorik ethische Fragen auch vernachlässigt

wurden (Anm. 51. 71), so verfugte jene doch über das sophistische Erbe
Staats- und sozialpolitischen Denkens73. Ferner war es wohl ihr zu verdanken,
dass die humanen Wertvorstellungen von lenitas und misericordia (De or. I 53)
sowie von dementia, beneficentia, benigmtas und comitas (De or. II 343) aus der
attischen Gerichtspraxis in diejenige Roms gelangten, wo sie allerdings einen
wohlvorbereiteten Boden fanden (De or. I 53; vgl. oben S. 88). Trotz ihrer
Verwandtschaft werden diese Tugenden von Cicero in rhetorischem
Zusammenhang stets einzeln aufgezählt. Dass er es unterliess, sie mit Hilfe des Begriffes

humanitas zu einer Gruppe zusammenzuschliessen, muss durch dessen
spezifisch römische Vorgeschichte bedingt gewesen sein. Allgemein ethisch und
bildungsmässig ausgerichtet, zielte er nicht auf ein abstraktes System von Tu-

ture, de aequitate, de temperantia, de magnttudine animi, de omni virtutis genere clamabunt,
credo, omnia gymnasia atque omnes philosophorum scholae, sua haec esse omnia propria, nihil
ommno ad oratorem pertinere, ibid I 85 omnis partis illius prudentiae petendas esse a

philosophia de dis immortalibus, de disciplina luventutis, de iustitia, depatientia, de temperantia,

de modo rerum omnium ceteraque, sine quibus cmtates aul esse aut bene moratae esse non

possent cur de prooemus et de eptlogis et de huius modi nugis referti essent eorum (sc

rhetorum) hbri (vgl Anm 51), de civttatibus instttuendis, de scnbendis legibus, de aequitate, de

iustitia, de fide, de frangendis cupiditatibus, de confirmandis hominum monbus httera nulla in
eorum hbris inveniretur, ibid III 122 quasi non lila sint propria rhetorum, quae ab etsdem de

iustitia, de officio, de civitatibus instttuendis et regendis, de omni vivendi ratione dicuntur, II
345 explicandum in laude lustitiae, quid cum fide, quid cum aequabilttate is qui laudabitur
fecerit

72 Die sokratische Ethik neigte dazu, die Grenze zwischen den beiden Gruppen dadurch aufzu¬

heben, dass sie auch die der Gemeinschaft individualethisch verstehen lehrte Es wirkt historisch

glaubhaft, wenn Piaton seinen Sokrates sich in ethischen Entscheidungen irgendwelcher
Art von der Sorge um das Wohl der eigenen Seele leiten lässt (Apol 29 d, vgl Prot 312 b,
313 a) Ganz sachbezogen bheben dagegen die Tugenden jener Pohstradition, welche, von der
philosophischen Spekulation unberührt, durch Popularethik und Rhetorenschule zu den
Romern gelangte Eine Unterscheidung, deren Herkunft zu untersuchen bleibt, macht
zwischen den genannten zwei Gruppen von Tugenden Cicero De or II 343 (virtutes) in ingenu
ahquafacullate aut animi magnitudine ac robore (sc positae) und (virtutes) non tarn ipsis qui eas

habent quam generi hominum fructuosae (namhch dementia, iustitia, benigmtas, fides, ferner
fortitudo in pericuhs communtbus)

73 Es sei erinnert an Protagoras IIoXixikti xe/vri (Anm 31), Thrasymachos (Ilepi itoXixsiai;)
(VS 85 B 1), Hippias Troikos Dialogos (VS 86 A 2), Prodikos Hören (VS 84 B 1) und Antiphon
Pohtikos (VS 87 B 72-77)



Studien zu Cicero De oratore 97

genden, sondern auf eine Grundhaltung der sittlich hochstehenden Persönlichkeit,

welche dieselben jedoch alle hervorbrachte. Die kleine terminologische
Unstimmigkeit lässt die Widerstände erkennen, welche bei der Integration
eines rhetorischen Ausbildungsprogramms in Ciceros Modell des römischen
Staatsmannes zu überwinden waren. In etwas anderer Form machten sie sich

gegenüber Ciceros ethologischer Behandlung der Lehre von den Stilformen
geltend (oben S. 86 und Anm. 36).

Besonders deutlich zeigen sich solche Schwierigkeiten in den Abschnitten
von De oratore, welche die vom Redner geforderten Sachkenntnisse festlegen.
Die dort von beiden Gesprächsführern vertretenen Anschauungen bilden einen
Gegensatz, welcher offensichtlich schon in der rhetorischen Theorie der Griechen

angelegt war. Was Antonius vorträgt, die Kunst der Rede sei als solche
rein formeller Natur, so dass die nötige Sachinformation nötigenfalls auch

jeweils von den zuständigen Spezialisten eingeholt werden könnte, bildete wie
die Leichtfertigkeit in ethischen Fragen seit Piaton das Ärgernis der Philosophen

(s. oben S. 89); beides gehörte schon bei jenem zusammen74. Nach der
These des Crassus dagegen, welcher wie stets im Namen des Verfassers spricht,
ist wahre Beredsamkeit ohne Sachkenntnisse unmöglich. Wenn Antonius sie

dahin auslegt, der ideale orator verfüge über ein schlechthin vollständiges Wissen

auf allen nur denkbaren Gebieten75, so hat er allerdings nicht beachtet, mit
wievielen Vorbehalten und Widersprüchen Crassus für seine Sache eintritt.
Prinzipiell bekennt er sich zwar zu einem so weitausgreifenden Lehrprogramm,
und er begründet es damit, ein Redner müsse fähig sein, auch unerwarteten
Anforderungen an sein Wissen spontan zu genügen. Unmittelbar darauferklärt
er sich aber zu einer Herabsetzung seiner Anforderungen bereit, deren Ausmass
ihren Sinn faktisch in Frage stellen würde76. Man gewinnt beinahe den Ein-

74 Plat. Gorg. 449 d über die Rhetorik als fcittaTppii itept koyoix;; ibid. 456 b über den Redner
und Arzt am Krankenbett oder in der Volksversammlung. Cic. De or. I 213 oratorem eum

puto esse, qui et verbis ad audiendum iucundis et sententiis adprobandum accomodatis uti possit
in causis forensibus atque communibus', ibid. I 256 reliqua vero, etsi adiuvant, historiam dico et

prudentiam iuris publici et «antiquitatis Her» et exemplorum copiam, si quando opus erit, a viro

optimo et istis rebus instructissimo mutuabor. - In ihrer radikalen Formulierung wird die
These des Antonius durch die Form kontradiktorischer Gesprächsfiihrung bestimmt, und
durch die Interpretation in De or. I 215 verliert sie faktisch alle Tragweite. Persönlich soll
Antonius auch bildungsmässig als einigermassen ebenbürtiger Partner des Crassus erscheinen.

75 De or. I 213 Crassus qui mihi visus est omnem omnium rerum atque artium scientiam compre-
hendere uno oratoris officio ac nomine.

76 In De or. I 64 erklärt Crassus, ein vollkommener Redner sei, wer quaecumque res incident,

quae sit dictione explicanda, prudenter et composite et ornate et memoriter dicet. Wer solchen

Ansprüchen jedoch nicht glaube genügen zu können, solle die Möglichkeit haben, sich bei
Vertretern der ihm fremden artes und studio belehren zu lassen; er werde auch dann viel
besser sprechen als die jeweiligen Sachkenner. Mit der letzten Erklärung schwenkt er ganz auf
die Linie des Antonius, ja des platonischen Gorgias ein (Anm. 74). In De or. I 20ff. stellt

7 Museum Helveticum



98 Fritz Wehrli

druck, Cicero wolle einer älteren Theorie wenigstens gedenken, obwohl sie in
der überlieferten Form ihn selbst nicht verpflichtete.

Vorbereitet war ein solches Stoffprogramm der rhetorischen Erziehung
durch den enzyklopädischen Bildungsgedanken der Sophistik. Die über Gor-
gias (Plat. Gorg. 447 c; Meno 70 c) und Hippias (Plat. Hipp. min. 363 c) berichtete

Gewohnheit, über beliebige Themen Vorträge zu improvisieren, sollte eine
durch Allwissenheit erworbene Schlagfertigkeit demonstrieren, um die es in
anderer Form noch im ciceronischen Bericht geht. Ein Sachwissen von
allerdings bescheidenerem Umfang vermittelten auch die propädeutischen Fächer,
mit deren Studium noch Isokrates rechnete. Es lässt sich denken, dass von
diesem aus das enzyklopädische Programm, von welchem Cicero berichtet,
entwickelt wurde. Ob es je auch nur versuchsweise zur Verwirklichung gelangte,
ist eine offene Frage. Seine Propagierung war wohl ein Teil jener Bemühungen
um eine Reform des Rhetorikunterrichts, welche vom Kreise des Hermagoras
ausgingen. Als solchen wird Cicero es kennengelernt haben.

Ausdrücklich hat dieser das Postulat universaler Sachkenntnisse zwar
nicht zurückgewiesen. Einer Ablehnung kommt aber die Darstellung von Cras-
sus' Bildungsgang gleich, in welchem theoretische Studien von geringer Bedeutung

waren (Anm. 25). Und wenn Cicero wiederholt zu verstehen gibt, dass er
dem herkömmlichen Jugendunterricht in den artes wenig Gewicht beimesse

(Anm. 25. 77, vgl. oben S. 88f.), so ist sein Urteil über eine Ausbildung gefällt,
welche jenen an enzyklopädischen Ansprüchen überbieten sollte. Entscheidend
ist vollends die programmatische Erklärung, er wolle sich für De oratore an die
erzieherischen Forderungen halten, von welchen er gehört habe, sie seien einst
in den Disputationen der nach Beredsamkeit und Ansehen ersten Römer
gestellt worden77. Dies ist ein Bekenntnis zu heimischer Tradition als der
vornehmsten Lehrmeisterin eines zukünftigen Staatsmannes. Im politischen Alltag
konnte dieser mit den Institutionen seines Staates und gleichzeitig mit der sie

tragenden Gesinnung vertraut werden, so dass jede Unterscheidung zwischen
praktischem Nutzen und allgemeinem Bildungswert dahinfiel. Die Fülle politischer

Erfahrungen, welche eine solche Ausbildung gewährte, wird in De oratore
stillschweigend, dem Autor vielleicht nur halb bewusst, anstelle des enzyklopädischen

Ausbildungsprogramms jener rhetorischen Theorie gesetzt. Dabei
erhält der Gesamtplan einer römischem Herkommen derart entsprechenden
Erziehung das Lob, er führe die Redekunst aus dürftiger Stellung zur einstigen
Grösse unter ihren Begründern zurück, von welchen Hippias, Prodikos, Thrasy-

Cicero in eigenem Namen die gleichen Ansprüche an das Können des Redners wie Crassus
ibid. I 64, worauf er bemerkt, seinen vielbeschäftigten Römern sei mit diesen zuviel zugemutet.

77 De or. 123 repelam... non ab incunabulis noslrae veterispuerilisque doctrinae quendam ordinem

praeceptorum, sed ea. quae quondam accept in nostrorum hominum eloquentissimorum et omni
dignilate principum disputatione esse versata.



Studien zu Cicero De oratore 99

machos, Protagoras und Gorgias genannt werden78. Diesen Worten liegt das

Theorem von der ursprünglichen Einheit von Weisheit und Redekunst
zugrunde, welches der Selbstinterpretation des Kreises um Hermagoras diente.
Die hier gewählte Variante desselben mit Rhetoren als Vertretern der gepriesenen

Frühzeit, deren einzelne für ihre enzyklopädische Bildung bekannt waren,
entspricht dem Zusammenhang der zitierten Äusserung. Im Ganzen gesehen,
dient das Crassus erteilte Lob dazu, sein römisches Erziehungsideal trotz seiner
historischen Bedingtheit als Erfüllung rhetorischer Doktrin erscheinen zu
lassen, ähnlich wie Cicero Rom in seinem staatsrechtlichen Aufbau politischen
Utopien zur Seite gestellt hat.

Wie er vor dem Untergang der senatorischen Herrschaft Roms das Idealbild

ihres repräsentativen Vertreters schuf, ist eine bewunderungswürdige
Leistung. Als Versuch, römische Eigenart mit Hilfe griechischen Gedankengutes
zu verstehen, hat sie exemplarischen Wert, wenn auch der Einbau rhetorischer
Lehrprogramme in die Kodifikation einer heimischen Wertordnung nicht ohne
sichtbare Fugen zu hinterlassen gelungen ist.

78 De or. III 126 quantam rerum varietatem, quantam vim, quantam copiam, Crosse, complexus es

quantisque ex angustiis oratorem educere ausus es et in maiorum suorum regno collocare.

namque illos veteres doctores auctoresque dicendi nullum genus disputationis a se alienum

putasse accepimus semperque esse in omni orationis ratione versatos.

1* Museum Helveticum


	Studien zu Cicero De oratore

