
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 35 (1978)

Heft: 1

Artikel: Dialogform und Esoterik : zur Deutung des platonischen Dialogs
"Phaidros"

Autor: Szlezák, Thomas A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dialogform und Esoterik

Zur Deutung des platonischen Dialogs 'Phaidros'

Von Thomas A. Szlezäk, Zürich

Piatons Dialog 'Phaidros' galt von jeher als eines der schwierigsten Werke
in einem schwierigen Gesamtwerk. Die seit alters tradierten Probleme, mit
denen philologische wie philosophische Interpreten sich immer wieder zu
befassen hatten, betrafen so wesentliche Aspekte wie die Datierung und die Einheit

des Dialogs und die Vereinbarkeit der hier entfalteten metaphysischen
Psychologie mit verwandten Darlegungen in anderen Dialogen.

So wichtig und schwierig diese Fragen auch sind, nicht sie haben dem
'Phaidros' seine heutige Aktualität verschafft; seine Auslegung ist aufgerückt in
den Bereich der Aufgaben von prinzipieller Bedeutung für die Piatonforschung.

Es gibt kaum noch ein neueres Buch über Piaton, das nicht schon in der
Einleitung eine ausführliche Interpretation zum 'Phaidros' enthielte. Dieses

neue Interesse entzündet sich an der Frage, wie wir zu authentischen Anleitungen

für den Umgang mit den platonischen Dialogen gelangen könnten, und
man orientiert sich hierfür an den Ausführungen über den Wert des Schreibens,
über Schriftlichkeit und Mündlichkeit im Schlussteil des 'Phaidros'. Nur um
diesen Abschnitt geht es daher in den erwähnten, fast schon obligatorisch
gewordenen Einleitungen. Von hier aus sollen auch unsere Überlegungen
zumindest ihren Ausgang nehmen: auch das Folgende will mithin im Rahmen
von Prolegomena zur Piatonlektüre gesehen werden.

Die relativ neue Sitte, mit dem 'Phaidros' zu beginnen, hat freilich eine

Vorgeschichte. Das Vorbild bietet das Werk, das am Anfang der modernen
geisteswissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Piaton steht: Friedrich
Schleiermachers 'Einleitung' zu seiner Piatonübersetzung vom Jahr 1804. Diese
30 Seiten sind bis heute die einflussreichste Einzelabhandlung der Piatonforschung

gebüeben: ihnen verdanken wir die Entdeckung der Dialogform, d.h.
die Erkenntnis, dass die dialogische Form nicht «nur eine ziemlich unnüze
mehr verwirrende als aufklärende Umgebung der ganz gemeinen Art seine
Gedanken darzulegen» ist, dass also Form und Inhalt, wie Schleiermacher sagt,
«unzertrennlich» sind, die Form für den Inhalt «notwendig». Die Gesetze der

* Antrittsrede als Privatdozent an der Universität Zürich, gehalten am 20. 12. 1976. - Der Text
der Vorlesung wurde so gut wie unverändert gelassen; die Fussnoten beschränken sich im
Hinblick auf die in Anm. 8 und 15 genannte Studie auf ein Minimum.



Dialogform und Esoterik 19

«ächt platonischen Form» leitet Schleiermacher direkt aus dem Schlussteil des
'Phaidros' ab, er betrachtet sie als «eine natürliche Folge von Piatons Gedanken
über die philosophische Mitteilung». Seine Auslegung der Gedanken über
Schriftlichkeit und Mündüchkeit auf die Dialogform hin ermöglichte es

Schleiermacher, gegen die damals von Wilhelm Gottlieb Tennemann vertretene
Interpretation Einspruch zu erheben, derzufolge dem 'Phaidros' zu entnehmen
ist, dass der wahre Philosoph seine wichtigsten Ansichten nicht zu Papier bringen

wird, sondern nur mit philosophischen Freunden erörtern wird1.
Hierin besteht die erste Gemeinsamkeit zwischen Schleiermachers 'Einleitung'

und ihren modernen Gegenstücken: die Frontstellung gegen die
sogenannte esoterische Piatonauslegung, die ja, wie man weiss, vor etwa anderthalb
Jahrzenten wieder belebt wurde, was über die Grenzen der Piatonforschung
hinaus nicht geringes Aufsehen erregte.

In Schleiermachers Augen stellt sich der Unterschied der eigenen Auffassung

zu deijenigen Tennemanns folgendermassen dar: «Und so wäre dieses die
einzige Bedeutung, in welcher man hier von einem esoterischen und exoteri-
schen reden könnte, so nämlich, dass dieses nur eine Beschaffenheit des Lesers
anzeigte, je nachdem er sich zu einem wahren Hörer des Inneren erhebt oder
nicht»2. Der Kantianer Tennemann siedelte Esoterik im objektiven Bereich der
Historie an: er glaubte an eine willentliche Entscheidung Piatons zugunsten
bestimmter Individuen und gegen andere, die er für Philosophie nicht geeignet
hielt. Dem romantischen Denker Schleiermacher ist das gleichsam zu krude, zu
'äusserlich'. Er weiss zwar von einer «weit verbreiteten Überlieferung, die sich
aus dem Altertum erhalten hat von einem esoterischen und exoterischen in der
Philosophie»3, aber er hält sich nicht dabei auf, prüft sie nicht. Er verlagert
Esoterik in den Bereich des subjektiven Verstehensvollzugs, macht sie zu einer
«Beschaffenheit des Lesers». Was er fordert, ist sozusagen esoterisches Lesen
der Dialoge. Der Leser, der das Geheimnis der Dialogform erfasst, legitimiert
sich damit selbst als den wahren Esoteriker, als den eigentlichen Adressaten der
verhüllenden Darstellungsweise Piatons, und entlarvt zugleich diejenigen, die
ihm nicht folgen können oder wollen, als die Profanen, denen Piaton eben nur
die Fassade der Dialoge zugedacht habe.

Das Bestreben, die 'innere' Esoterik der Dialogform gegen die 'äussere' der
Überlieferung zu setzen, ist seit Schleiermacher unverändert erhalten geblieben.

Daneben fällt als zweite Gemeinsamkeit auf die Beschränkung auf den
Schlussteil des 'Phaidros'. Man könnte einwenden, das liege ganz einfach
daran, dass eben nur die letzten acht Seiten dem Problem von Schriftlichkeit
und Mündlichkeit gewidmet sind. Indes ist es gerade nach Schleiermacher eine

1 Piatons Werke von F. Schleiermacher. Ersten Theiles erster Band. Dritte Auflage Berlin 1855

(1. Aufl. 1804). Einleitung: 5-36. Zitate 10. 14. 29; Berufung auf den Phaidros 14f.; Polemik
gegen Tennemann (der nicht mit Namen genannt wird) lOff.

2 Einleitung 16f. 3 Einleitung 10.

Klassisch - philologisches

Seminar der Universität



20 Thomas A. Szlezäk

Vorbedingung der Dekodierung der verschlüsselten philosophischen Mitteilung,

dass man jeden Dialog als Ganzes betrachte4. Es ist demnach etwas
befremdlich, dass sowohl seine 'Einleitung' als auch ihre heutigen Entsprechungen

den Versuch unterlassen, ihren Haupttext für das genuin platonische
Verständnis der Dialoge aus dem Zusammenhang zu begreifen, in den er von
Piaton gestellt worden ist.

Eine zweite, komplementäre Forderung Schleiermachers lautete, dass
jeder Dialog zugleich auch aus seinem Verhältnis zu anderen Dialogen erklärt
werden müsse5. Auch mit dieser Forderung hat man keineswegs Ernst gemacht
(allenfalls vergüch man den 7. Brief). Paradoxerweise steht also die Bewährung
der von Schleiermacher inaugurierten Platonauslegung im Lichte seiner eigenen

Interpretationsprinzipien noch aus.
In der Erwartung, dass uns die in der Schriftkritik Piatons zur Frage

stehende Art von Esoterik - sei es die 'innere' oder die 'äussere' - deutlicher
entgegentreten werde, sei nunmehr die Integrierung des Schlussabschnitts in den
'Phaidros' selbst und in den Zusammenhang anderer Dialoge versucht.

An dieser Stelle wäre eine ausführliche Inhaltsanalyse des 'Phaidros' von
Nutzen. Ich muss mich damit begnügen, das Wesenthchste in, Erinnerung zu
rufen. Der erste Hauptteil besteht aus drei Reden; die erste wird von Phaidros
verlesen, als ihr Autor wird Lysias genannt. Ihr Inhalt: ein schöner Knabe sollte
seine Gunst einem Verehrer schenken, der nicht in ihn verliebt ist. Denn der
Verliebte ist unvernünftig und unberechenbar, der Nichtverliebte hingegen ist
seiner selbst Herr und versteht alles zur beiderseitigen Zufriedenheit zu regeln.
Die zweite Rede hält Sokrates aus dem Stegreif; sie hat dasselbe Thema, doch
gibt Sokrates zu Beginn eine Definition des Eros als vernunftloser Begierde,
woraus dann alles übrige folgt. In der dritten Rede revoziert Sokrates: der Eros
ist zwar Wahnsinn, aber nicht menschlicher und verderblicher, sondern göttlicher

und heilsamer Wahn. Sodann bringt er einen Beweis der Unsterblichkeit
der Seele aus dem Begriff der Selbstbewegung. Im Anschluss daran gibt er statt
einer Analyse der Gestalt (idea) der Seele den berühmten poetischen Vergleich
mit einem geflügelten Gespann (Lenker und zwei Pferde), dessen Auffahrt zum
überhimmlischen Ort, zur Ideenwelt, geschildert wird. Diesen Aufstieg zum
Geistigen hat die Seele später, wenn sie in einen Körper eingegangen ist, unter
ungünstigeren Bedingungen zu wiederholen. Die Triebkraft hierbei ist Eros, der
Vollzug des Aufstiegs ist Philosophie.

Nach dieser langen Rede, die Sokrates im Zustand des Enthusiasmos
gehalten hat, tritt eine Ernüchterung ein: man unterhält sich sehr sachlich über
Logoi im allgemeinen, über mündliche Diskussion wie über das Verfassen von
Schriften welcher Art auch immer, wobei Sokrates seine eigenen zwei Reden
allerdings als Paradigmen bezeichnet, aus denen man Wesentliches lernen

4 Einleitung 14. 5 Einleitung 14.



Dialogform und Esoterik 21

könne. Richtiges Reden und Schreiben, so zeigt sich nun im Gespräch, beruht
ausschliesslich auf Kenntnis des Wesens der Dinge, über die man reden oder
schreiben will; diese Kenntnis erwirbt man allein durch diejenige Form des

Philosophierens, die Piaton als Dialektik bezeichnet und als deren zentrales
Verfahren die Wesensbestimmung durch begriffliche Zergliederung und
Zusammenfassung angegeben wird. Der ideale Redner wird in diesem Sinne alles
dialektisch bestimmen können, so wie Perikles einst der beste Redner war, weil
er zusammen mit Anaxagoras Naturphilosophie trieb und das Wesen des Nus
ergründen wollte; und so wie Hippokrates sagt, der Arzt könne den Körper nur
heilen, wenn er über das All Bescheid weiss, so wird auch der Dialektiker
philosophische Erkenntnis der Seele mit umfassender dialektischer Einsicht zu
verbinden haben.

Im Schlussabschnitt wird im Einzelnen folgendes ausgeführt: wird eine
gesprochene oder geschriebene Darlegung einer fragenden Prüfung unterzogen
oder angegriffen, so muss man ihr zu Hilfe kommen (ßoriSetv tcü A.öycp). Dieses
Helfen muss notwendig mündlich erfolgen, die Schrift ist unfähig, sich zu
helfen, sie sagt stets nur dasselbe, und zwar zu allen, sie versteht nicht zu schweigen,

wenn es nötig ist. Das Helfen bedient sich der Dialektik, und nur hier tritt
Dialektik vollgültig in Erscheinung, im philosophischen Wechselgespräch.
Durch das Helfen wird das Geschriebene geringfügig oder minderwertig
((paöÄ.a) erscheinen. Helfen kann, wer Höherwertiges besitzt als das, was er
verfasste (ö ex®v TipuBxepa <mv auveSriKev). Nur wer in diesem Sinne helfen
kann, ist ein (piA.6oo(po<;.

So weit die Hauptlinien des Dialogs. Die Schwierigkeiten des letzten Teils
beginnen, sobald man die Frage stellt, was denn jenes Höherwertige inhaltlich
sei, oder anders gewendet, wie das 'Helfen' im Einzelnen vorzustellen ist, oder
in welchem Verhältnis die Gedankengänge, die im Verlaufdes 'Helfens' formuliert

werden, sich zu den ursprünglichen verhalten, denen sie helfen sollen.
Die heute herrschende Interpretation, die ganz aufder von Schleiermacher

herkommenden Linie liegt, lautet: das Höherwertige ist, inhaltlich betrachtet,
nichts anderes als das ursprünglich Dargelegte. Sonst käme man zu der Absurdität,

dass der Philosoph zwei Komplexe von Philosophemen hätte, einen für
den geschriebenen Logos, einen anderen für die mündliche Darlegung, und
dass er beim 'Helfen' die Gesprächsgegenstände wechseln müsste. Aber man
braucht nicht zu anderen, etwa gar erhabeneren, Themen zu greifen. Höherwertig

ist die 'Hilfe' dadurch, dass sie in lebendiger Wechselrede erfolgt, denn
das philosophische Sich-Unterreden ist nun einmal eine lohnendere, wertvollere

Betätigung als das Verfassen von Büchern. Die fragende Überprüfung, der
Elenchos, muss sich durchaus im Bereich der zu prüfenden Schrift halten, sonst
würde er sinnlos. Wie G. Vlastos an prominenter Stelle6 formulierte: «if a man

6 Gnomon 35 (1963) 653.



22 Thomas A. Szlezäk

had been writing about politics, he would be expected to go into an elenchus

concerning politics». ßor|9eiv heisst dann im Einzelnen: «to vindicate one's
statements against stupid or malicious misunderstanding, to refute sophistical
objections to them, to reinforce them by showing how they follow from strong
premises or have illuminating implications».

Das ist überzeugend und klar gedacht, sollte man meinen. Es bleibt nur
eine kleine Schwierigkeit: wer seinem Logos so zu Hilfe kommt, wird schwerlich
«das Geschriebene als gering (oder schwach) erweisen» (xä ysypanpEva (paüX.a

a7io8ei£,ai 278 c 6-7) - im Gegenteil, die skizzierte Verteidigung würde, wenn
erfolgreich, die Vorzüglichkeit des Geschriebenen beweisen (griechisch etwa:
xct yeypappeva tcataoc; auyKsipeva änoSet^ai). Ferner: es ist schwer einzusehen,
warum diese Art von Hilfe nicht von jedem einigermassen intelligenten Autor
soll geleistet werden können. Piaton aber führt das ßoT|3eiv ein als
Unterscheidungsmerkmal des (piLooocpog, das ihn von allen anderen Typen von Autoren
trennt. Und schliesslich: wer als Philosoph gut schreibt, im Umgang mit Sophisten

und Eristikern aber nicht schlagfertig genug ist, seine Gedanken zur
Geltung zu bringen, soll deswegen des Namens Philosophos verlustig gehen? Kann
Piaton das gemeint haben?

Fragwürdig ist übrigens auch die Auffassung der «wertvolleren Dinge»,
der xipubxepa, denn nach dieser Deutung würde eine Tätigkeit, das philosophische

Sich-unterreden, verglichen mit dem Geschriebenen, also dem Ergebnis
einer anderen Tätigkeit (so als wollte man etwa sagen: «die Tätigkeit des

Klavierspielens ist von höherem Wert als die Sonaten Beethovens»); und zweitens
ist der Plural xtpubxepa nicht erklärt, so lange man ihn auf die Tätigkeit des
Erörterns bezieht: man würde erwarten xipicbxepöv xi.

Vielleicht besteht doch Anlass, die Sache neu zu überdenken. Das
Eigentümliche der soeben referierten Deutung war, dass das eigene Verständnis des

Interpreten vom Vorgang der Verteidigung eines Werkes, seine eigene Einsicht
und Erfahrung, zum Massstab der Interpretation gemacht wurden. Demgegenüber

wird es der Philologe vorziehen, sich zunächst unwissend zu stellen
hinsichtlich jener «wertvolleren Dinge» und jener «Hilfe für den Logos» und
Umschau zu halten, wo er darüber aus Piaton selbst weitere Auskunft erhalten
könnte - gemäss dem alten Grundsatz der Philologie, Homer gelte es aus
Homer zu verdeutlichen: "Opripov et, 'Opf|pou aa(pt]vi^eiv, so auch hier: nLöt-
xtova ek nA.axcovo<;.

Im 10. Buch der 'Nomoi' formuliert Piaton das Asebiegesetz. Der Fall ist
relevant für unsere Frage; denn dass Gesetzeswerke zu den Logoi gehören, die
der philosophischen Hilfe bedürfen, wird im 'Phaidros' eigens hervorgehoben.
Es verwundert daher nicht, wenn wir lesen, dass es nunmehr gelte, dem Nomos
zu Hilfe zu kommen, xö> vöpco EitiKoupov yiyvEoOai, und dieser Ausdruck
überdies noch verdeutlicht wird durch ßor|9£tv xoüxoic; xoit; Xö-yoic; (890 d/891
a). Dieses 'Helfen' geschieht, indem nicht mehr von Frömmigkeit gesprochen



Dialogform und Esoterik 23

wird, sondern von Begriff und Formen der Bewegung, von der Seele als Prinzip
der Bewegung, von der Vorherrschaft des Guten oder des Bösen im Kosmos,
kurzum, von rundheraus metaphysischen Fragen. Es ist, wie Piaton selbst sagt,
ein Heraustreten aus dem ursprünglichen Geschäft der Gesetzgebung (vopo-
Secriac; ektcx; ßaiveiv 891 d)7, wobei das Problem festgehalten, die unmittelbaren

Gesprächsgegenstände jedoch durch andere ersetzt werden. Und diese

neuen Inhalte fuhren auf die ersten Ursachen, xö 7tpröxa rtttvxcov bzw. xö 7ipö>-

xov (xixiov ct7tdvxcov (891 e 5, vgl. c 2).
Dieses Beispiel würde im Grunde schon genügen, doch greifen wir zur

Verdeutlichung und Bestätigung aus einer grossen Zahl weiterer Fälle8 ein
zweites heraus, nämlich Piatons Hauptwerk der mittleren Periode, die 'Politeia'.
Im ersten Buch erörtert Sokrates mit Thrasymachos die Frage, ob die Gerechtigkeit

nur den Herrschenden diene zum Schaden der Beherrschten oder
vielmehr in erster Linie im Interesse der Beherrschten sei - eine eminent politische
Frage also. Sokrates kann seinen Gegner schliesslich widerlegen, und das Buch
endet mit der Rechtfertigung der Gerechtigkeit in scheinbar zufriedenstellender

Weise. Das zweite Buch beginnt jedoch mit der Eröffnung des Glaukon und
Adeimantos, das bisherige Ergebnis sei ihnen nicht genug. Sie erneuern den
Angriff des Thrasymachos auf die Gerechtigkeit, formulieren die gegnerische
Position mit neuer begrifflicher Schärfe. Es ist die typisch platonische Situation:
ein Logos ist in Bedrängnis geraten. Für Sokrates gilt es, «der Gerechtigkeit zu
helfen», wie es mehrfach heisst (362 d 9, 368 bc, 427 e, 433 bc).

Nun wird man vielleicht einwenden: der Gerechtigkeit helfen, das heisst
doch die an sich existierende Idee der Gerechtigkeit vor falschen Deutungen
schützen. Eine Beziehung aufdie frühere Darlegung sei damit nicht verbunden.
Dies zu behaupten, hiesse allerdings den Zusammenhang des Dialogs verkennen.

Der zweite Angriff auf die Gerechtigkeit gibt sich ausdrücklich als Erneue-
7 Mit Piatons £ktö^ ßaiveiv vergleiche man Vlastos' Formulierung, die Hilfe im Elenchos

müsse bei Politik bleiben, wenn ursprünglich von Politik die Rede war (I.e. 653, zitiert oben
S. 21f.). Mit der Formulierung «... to reinforce them by showing how they follow from strong
premises» ist Vlastos hingegen auf der richtigen Spur - offenbar ohne zu sehen, dass dieser

Gedanke, konsequent weiterverfolgt und vor allem an den Dialogen verifiziert, seine eigene

Auffassung von ßoT|Üeiv widerlegt.
8 Das Motiv der 'Hilfe für den Logos' ist ein zentrales Strukturmoment des platonischen

Dialogs, wie ich in einer demnächst erscheinenden Studie zeigen möchte. Es entspricht der

Bedeutung dieses Motivs, dass Piaton es in den prinzipiellen Ausführungen zum Wert schriftlicher

Darlegungen in den Mittelpunkt stellt. - Ein Fall von 'Hilfe' für einen Logos, der heute
wohl den meisten Platonlesern geläufig sein dürfte, findet sich im Theaitetos. Die ergebnislose
'Hilfe' für die unrichtige These des Sophisten Protagoras bestätigt im Negativen alles, was wir
im Positiven aus anderen Stellen über die erfolgreiche 'Hilfe' für echt platonische Uberzeugungen

erfahren. Es ist allerdings entscheidend zu sehen - und wird meistens übersehen -,
dass Protagoras, der für uns Heutige zweifellos ein ernstzunehmender Philosoph ist, im
Theaitetos nicht etwa den tpikbootpoi; Dialektiker) aus dem Phaidros repräsentiert,
sondern den Typ des Sophisten, den Piaton im zeitlich wie sachlich nahestehenden Dialog
Sophistes zu definieren sucht.



24 Thomas A. Szlezäk

rung des ersten, das erste Buch erweist sich als Vorspiel (npooipiov) zu den
folgenden Büchern. Obschon Thrasymachos nicht mehr mitredet, wird auf
seine Präsenz mehrfach angespielt. Und dort, wo Sokrates die Aufgabe der
Verteidigung der Gerechtigkeit programmatisch auf sich nimmt, verweist er
ausdrücklich zurück auf das, was er Thrasymachos gegenüber ausgeführt hatte;
mit Blick darauf sagt er, er müsse «helfen und den Logos nicht aufgeben» (368
bc). Die Hilfe für die Gerechtigkeit und die Hilfe für den ersten Logos über die
Gerechtigkeit lässt sich der Sache nach nicht trennen: indem Sokrates in dem
mehrteiligen Gespräch die Gerechtigkeit selbst verteidigt, verteidigt er auch
seine von Anfang an bezogene Position, und umgekehrt. Meine These ist also:
der Gesamtaufbau des Dialogs 'Politeia' zeigt uns einen grossangelegten Fall
von 'Hilfe für den Logos'. Hieran müssen wir uns orientieren, wenn wir den
'Phaidros' verstehen wollen.

Wie erfolgt nun diese Hilfe? Handelt es sich wirklich um begütigendes und
glättendes Beheben von Missverständnissen auf demselben Gesprächsniveau?
Verharrt man wirklich im Rahmen des Gegebenen, werden wirklich nur dieselben

Gesprächsgegenstände weiter hin und her gewendet? Genau das Gegenteil
ist der Fall. Das Generalthema der Gerechtigkeit wird natürlich nie aus den
Augen verloren, im Einzelnen aber bringt der Vollzug der 'Hilfe' genau das, was
die herrschende Auffassung für unmöglich, ja philosophiewidrig erklärt hat:
einen vollständigen Wechsel der Denkmittel und der Gesprächsgegenstände.
Man hört von Dingen, die gänzlich ausserhalb des Gesichtskreises jenes ersten,
in sich geschlossenen Logos zugunsten der Gerechtigkeit lagen: von Erziehung,
Musik und Gymnastik, von Mythologie und vom Gutsein der Götter, von
Dichtung und Mimesis, von Psychologie und Logik (Satz vom Widerspruch),
von Mathematik und Erkenntnistheorie, von der Ideenlehre und der Idee des
Guten als dem letzten Ursprung. Bei aller Bewunderung für die Meisterschaft
des kleinen Dialogs 'Thrasymachos' können wir sagen: die auf ihn folgenden
Erörterungen sind wahrhaft Ti|xicbiepa, Theorien und Argumente von höherem
philosophischem Rang. Mit ihnen lässt sich der ursprünglichen Position des
Sokrates gut helfen. Die 'Hilfe' erweist sich wieder als eine wohlausgebaute
Theorie, die schrittweise auf immer grundlegendere Probleme führt.

Nach dieser kurzen Analyse zweier Beispiele halten wir als Zwischenergebnis

fest: platonisch «dem Logos zu Hilfe kommen» heisst, einen oder mehrere

zusätzliche Schritte zurücklegen auf dem Weg zur Erkenntnis der Prinzipien.

Aber dürfen wir die Ergebnisse aus der 'Politeia' auf den 'Phaidros'
übertragen? Könnte es sich nicht trotz allem um heterogene Dinge handeln? Zum
Glück stellt der 'Phaidros' die Beziehung zur 'Politeia' selbst her, und zwar in
mehrfacher Hinsicht. So bezeichnet Piaton die schriftstellerische Tätigkeit dessen,

«der die Wissenschaft vom Gerechten, Schönen und Guten hat», als ein
«mythenhaftes Sprechen über Gerechtigkeit» (pu9oX.oyeIv 5iKaioaüvr|<; rcept



Dialogform und Esoterik 25

276 e). Es gibt in der philosophischen Literatur mit Sicherheit nur ein Buch, das
diese zwei Forderungen erfüllt: erstens von einem Autor zu stammen, der die

platonische Dialektik (oder 'Wissenschaft') 'hat', und zweitens ein 'puBo^oyeTv'
über Gerechtigkeit darzustellen. Dieses Buch ist die 'Politeia', die sich selbst das

Prädikat 'pudoLoyelv' zulegt (376 d, 501 e)9. Statt die eigenen Dialoge auszu-
schliessen, weist Piatons Schriftkritik ganz spezifisch auf den bedeutendsten
unter ihnen hin. Dies war von W. Luther bereits in einem Aufsatz von 1961

erkannt worden10. Man beachtete den Hinweis jedoch nicht", sondern
versuchte die Beziehung der Schriftkritik auf das Dialogwerk zu vermeiden, indem
man sich folgendes zurechtlegte. Wenn Piaton im 'Phaidros' von Schriften,
CFUYYpäppaTa, spricht und im 7. Brief vollends sagt, es gebe kein ouYYpappa
von ihm über das, womit ihm ernst sei (341 c), so kann er damit nur eine
bestimmte Art von Schriften, nämlich systematische Lehrschriften etwa nach Art
rhetorischer Handbücher (re/vai) gemeint haben. Dieses Argument erfreut
sich bis heute ausserordentlicher Beliebtheit. Stellvertretend für viele zitiere ich
die in Cambridge erscheinende repräsentative «History of Greek Philosophy»
von W. K. C. Guthrie (IV p. 65): «Plato spoke the plain truth when he said that
there was not, and would never be, any treatise (syngramma or techne) of his on
the things which he took seriously. What he has left us is something much better,
the mimesis ofdialectical discussion itself». Es ist evident, dass diese Sätze dann
und nur dann eine sinnvolle Aussage darstellen, wenn aüyYpappa eine
Darstellungsform bezeichnet, die den Dialog eindeutig ausschliesst. Versucht man dies
anhand der Belege nachzuprüfen, so muss man allerdings feststellen, dass die
Griechen einschliesslich Piatons das Wort ganz einfach nicht in der hier
verlangten Bedeutung verwendet haben. Es fehlt nicht nur die Einengung auf
systematische Lehrschriften, sondern insbesondere auch die Opposition zu
5icita>YO<;12. Der Gegensatz ist vielmehr itoiripa, metrisch gebundene Dichtung,

9 Der Gorgias enthält zwar ausser dem Schlussmythos (523 a ff.) auch den Mythos von den

Wasserträgern im Hades, dessen Einfahrung und Auslegung im Sinne einer Parabel als

puSoLoyeiv (493 d 3) bezeichnet wird; doch wird diese Bezeichnung nicht auf die
Auseinandersetzung mit Kallikles insgesamt ausgedehnt.

10 W. Luther, Die Schwäche des geschriebenen Logos, Gymnasium 68 (1961) 536f.
11 Mit Ausnahme von H. J. Krämer, Mus. Helv. 21 (1964) 148.

12 Beweiskräftig im Sinne der heutigen communis opinio wäre nur die Aussage eines Autors des

4. Jh. v.Chr., dass ein Dialog kein auyypappa ist (bzw. eine entsprechende Aussage eines

späteren Autors über den Sprachgebrauch des 4. Jh.). Hingegen nützt es nichts, aufstellen zu
verweisen, an denen systematische Schriften als ouyypäppata bezeichnet werden, so lange
nicht dabeisteht, dass die systematische Darlegung nicht in Dialogform gegeben werden kann.
So sagt z. B. der pseudoplatonische Minos 316 c-317 a, medizinische auyypappaTa stellen die

vöpoi oder Grundregeln der Medizin dar, landwirtschaftliche auyypappaTa die Grundregeln
der Landwirtschaft usw.; aber es ist weder gesagt, dass alles, was auyypappa heisst, die

analoge Funktion der Darstellung von Grundregeln haben muss - eine solche Behauptung
stünde ohnehin in Konflikt mit den Stellen, die die weite Bedeutung des Wortes als '(Pro-
sa-)Schrift' belegen (Lysis 204 d. 205 a, Nomoi 810 b. 858 c, Phdr. 258 d; Isokr. 2,7.42) - noch
wird gar in Abrede gestellt, dass etwa auch der platonische Dialog Nomoi die vöpoi oder



26 Thomas A. Szlezäk

aÜYYpanna ist die gänzlich unspezifische Sammelbezeichnung für alle nicht-
poietischen schriftlichen Aufzeichungen, die selbstverständlich auch den Prosadialog

einschliesst13. Es ist also nichts mit dem Syngramma-Argument. Die
willkürliche Festsetzung einer Wortbedeutung kann die philologische Interpretation

nun einmal nicht ersetzen.
Zweierlei ist indes bemerkenswert an diesem Argument: einmal, dass man

blind auf die Aussagekraft eines ungeprüften Textverständnisses vertraute, und
zweitens, dass man überhaupt in dieser Richtung suchen zu müssen glaubte.
Macht doch Piaton in der ganzen zweiten Hälfte des 'Phaidros' bis zum Über-
druss klar, dass er über alle Arten von Logoi zu sprechen gedenke, dass die
gerügten Mängel der Schrift schlechthin (der Ypcupfi) anhaften und dass nur
eine Art von Logoi philosophischer Ernsthaftigkeit genügt, nämlich die gesprochene

Wechselrede. Indes verstösst jenes Argument nicht nur gegen eine Anzahl
von Einzelstellen, sondern läuft vor allem der Gedankenbewegung des gesamten

Dialogs zuwider: so wie Sokrates in seiner ersten Rede besser über den Eros
reden kann als Lysias, weil er ihn in die Gesamtheit der vernunftlosen Begierden

einzuordnen vermag, und in der zweiten wiederum besser als in der ersten,
weil er zu noch umfassenderer Begriffsbildung fortschreitet und die Begierden
in der Gesamtheit der Manien sieht, so kann er auch im zweiten Teil über
partikuläre Erscheinungen wie die zeitgenössische Rhetorik nur deswegen so sicher
urteilen, weil er zu generellen Aussagen über alle Logoi vorgestossen ist;
insbesondere hat der wertende Schlussabschnitt die Gesamtheit alles Geschriebenen

Grundregeln des menschlichen Zusammenlebens festhält und somit als tioXitiköv csvy-

Ypappa (317a) einzustufen wäre - die kaiserzeitliche Tetralogienordnung, die den Minos vor
die Nomoi stellt, betrachtete das platonische Gesetzeswerk offenbar als ein solches noXmicöv
crÖYYpapua (vgl. auch Anm. 13). - Die einzige Stelle, die LSJ für die Bedeutung «systematic
work» anfuhren, ist Galen 16, 532 Kühn; der Gegensatz ist hier üiropvripa, 'Kommentar'.
Auch bei Galen steht nichts davon, dass ein Dialog nicht unter den Begriff aÜYYpappa fallen
könnte; dass ein Dialog kein urtöpvTipa (im Sinne von Kommentar) ist, versteht sich wohl von
selbst. (uitopvripaTU Phdr. 276 d 3 hat noch nicht die spätere terminologische Bedeutung; in
Tht. 143 a 1-5 sind (mopvfipara, 'Aufzeichnungen', die Vorstufe des ausgearbeiteten literarischen

Dialogs.) - Zwei Beispiele der Verwendung des Syngramma-Argumentes in neueren
Piaton-Arbeiten: R. Thurnher, Der siebte Piatonbrief. Versuch einer umfassenden philosophischen

Interpretation (1975) 94 (aÜYYpappa Kompendium); N. P. White, Plato on Knowledge

and Reality (1976) 207f. (Gegensatz «dialogue - treatise»).
13 Gelehrte wie Werner Jaeger (Studien zur Entstehungsgeschichte der aristotelischen Metaphysik.

1912,146 A. 3) ijnd H. J. Krämer (Mus. Helv. 21, 1964, 144) kannten natürlich die wirkliche

Bedeutung von aoYYpappa. Auch Julius Stenzel stellte bereits 1916 fest, dass die Ausführungen

des Politikos (295 b ff.) über die Abänderung eigener schriftlicher Bestimmungen
durch den wahren Staatsmann sinngemäss auch auf Piatons Politeia anzuwenden wären, d. h.

aber, dass er den Dialog durchaus als ein politisches oÜYYpoppa wertete (Literarische Form
und philosophischer Gehalt des platonischen Dialoges [1916], jetzt in: Kleine Schriften zur
griechischen Philosophie, 1956, 46). Stenzel hätte noch hinzufügen können, dass die Politeia
die Skizze des besten Staates immer wieder als vopoüeaia (bzw. verbal als vopoäsTeiv)
bezeichnet: auch was im Phaidros über die Schriftstellerei der Gesetzgeber gesagt ist, bezieht
Piatons Hauptwerk mit ein.



Dialogform und Esoterik 27

im Blick14. Die Aussagekraft des klaren Aufbaus ginge verloren, wollte man
willkürlich eine bestimmte Art von geschriebenem Logos (etwa den Dialog)
ausnehmen. Mit dem Syngramma-Argument und mit allen verwandten Versuchen,

die Dialoge der Schriftkritik auf die eine oder andere Art zu entziehen,
ignoriert man also die dem 'Phaidros' eigentümliche Aufwärtsbewegung, die
uns in der grossen mythischen Rede des Sokrates in ihren ethisch-metaphysischen

Bezügen entgegentritt, im zweiten Teil des Dialogs in ihren logischen
Aspekten, wonach die Kenntnis des Partikulären von der Einsicht in das Allgemeine

abhängig gemacht wird.
Ein zweiter möglicher Einwand muss noch erwähnt werden. Es wurde

oben festgehalten, dass nach der übereinstimmenden Ansicht aller Interpreten
die 'Hilfe' für das Geschriebene nur mündlich gegeben werden kann. Wir aber
versuchten, sie in dem Buch 'Politeia' nachzuweisen. Ist das nicht ein
Widerspruch? Gewiss erfolgt die letzlich entscheidende philosophische Hilfe nur im
dialektischen Gespräch. Aber der 'Phaidros' sagt auch, dass die lebendige
philosophische Wechselrede ein Abbild (eXScoÄov) hat im geschriebenen Logos
(276 a 1-b 1). (Bei 'Abbild' ist selbstverständlich nicht an protokollarisch exakte
Wiedergabe zu denken, vielmehr an das Ranggefälle, das bei Piaton das
Verhältnis zwischen Urbild und Abbild stets kennzeichnet.) Wenn das Helfen zum
Wesen des wahrhaft philosophischen Gesprächs gehört, so wird der geschriebene

Dialog auch ein Abbild vom Vorgang des Helfens geben können, das seine
Wesenszüge noch erkennen lässt. Ein Widerspruch liegt so lange nicht vor, als
auch dieses schriftliche Abbild seinerseits einer entsprechenden Ergänzung
bedarf, die das Gesagte erst letztlich gültig machen würde. Und auf solche

Ergänzungen verweist gerade die 'Politeia' an mehreren wohlbekannten, freilich

nur zu oft bagatellisierten Stellen15.
Nunmehr ist der Weg frei, uns zum 'Phaidros' zurückzuwenden und zu

fragen, ob über die an der 'Politeia' und den 'Nomoi' beobachtete ßoriöeia-
Struktur nicht auch aus ihm Aufschlüsse zu gewinnen sind. Da ist einmal das

Beispiel des Perikles, des überragenden Redners, der Anaxagoras seinen
Freund nannte. Vor dem Volk hat Perikles gewiss nicht von anaxagoreischer
Naturphilosophie gesprochen, doch bestimmte diese, gleichsam aus dem Hin-

14 Das geht schon daraus hervor, dass der Schlussabschnitt die Einlösung der Forderung von
258 d 7-11 ist, den Wert des Schreibens zu prüfen mit Blick auf Lysias Kai äkkov öoxk;
ranttors it ysypaipsv f| ypctysi, eue itoXmKÖv auyypapua eIte iSiamKov, ev psipcp &<; JtoirixrK
f| ÖVEU pEtpoo <&; iSuottK-

15 Die Bagatellisierung der Aussparungsstellen in den Dialogen Piatons kann nur so lange
überzeugend wirken, als man diese Stellen jeweils isoliert betrachtet und sie selbst dann noch
unvollständig übersetzt und interpretiert. Die oben Anm. 8 genannte Studie wird sie in ihrem
Kontext im jeweiligen Dialog wie auch in ihrem Zusammenhang untereinander erörtern. Vgl.
vorläufig Verf., Unsterblichkeit und Trichotomie der Seele im zehnten Buch der Politeia, Phro-
nesis 21 (1976) 31-58.



28 Thomas A. Szlezäk

tergrund, seine öffentliche Beredsamkeit. Heisst es doch wörtlich, Perikles habe
aus der Nuslehre «das fur seine Redekunst Dienliche gezogen» (270 a). Dass
Perikles und sein Hintergrundwissen als historische Präfiguration des wahren
Redners oder Dialektikers und seiner gewöhnlich im Hintergrund verbleibenden,

nur mündlichen ßoriBeta gemeint ist, wird im Kontext unmissverständlich
angedeutet.

Was Perikles von Anaxagoras bezog, war «Geschwätz und Meteorologia»
(270 a 1). Das ist ein Ausdruck, den Piaton öfters ironisch von seiner eigenen
Dialektik verwendet16. G. Vlastos hatte formuliert17, der Vollzug der 'Hilfe'
werde uns doch gewiss nicht überwechseln lassen zu «a more exalted topic, like
metaphysics». Das wurde wohlgemerkt ohne Berücksichtigung der Perikles-
Stelle gesagt18, rückübersetzt würde es aber gleichwohl just auf ctöokeoxia Kai
pexEcopokoyia führen - so jedenfalls könnte man überspannte Spekulation,
'metaphysics', im Griechisch der Perikles-Zeit umschreiben. Man sieht: die
sarkastische Wendung des modernen Kritikers ist durch Piatons überlegene
Ironie vorweggenommen und im vorhinein entkräftet worden.

Nun weiter: Zu Beginn des Dialogs hatte Piaton eine Rede des Lysias und
eine des Sokrates zum gleichen Thema vorgeführt. Für die des Sokrates hatte
Phaidros die Forderung gestellt, sie müsse, um überlegen zu sein, mehr enthalten,

und zwar anderes, Dinge von höherem Wert: erepa toutcov pri^co Kai Ttkei©
und aXka Tttauo Kai Ttteiovog aE,ia (234 e-235 b)19. Es dürfte klar sein: jtAxlovoc;
a£ia hier heisst soviel wie iipicbxEpa am Ende des Dialogs. Wir wissen also
bereits seit den ersten Seiten, dass die Überlegenheit einer Darlegung über die
andere, um die es im 'Phaidros' schliesslich überall geht20, auf einem inhaltlichen

Plus beruhen muss. Dies vorzuführen, ist die schriftstellerische Absicht der
ersten beiden Reden sowie des Perikles-Exempels.

Nach dem Aufweis dieser vorbereitenden Hinweise Piatons müssen wir
nunmehr die wichtigste Frage stellen: wenn alles Geschriebene der rechtfertigenden

Ergänzung durch Besseres bedarf- welche weiterreichende philosophische

Theorie ergänzt dann den 'Phaidros'? Zum Glück ist unser Dialog in dieser
Hinsicht überaus deutlich. Sokrates stellt fest, dass die Erkenntnis der Seele

Aufgabe des Dialektikers ist, der hierbei folgende Fragen wird beantworten

16 Vgl. Politeia 488 e 4, Tht. 195 bc, Krat. 401 b 7, Politikos 299 b 7, Parm. 135 d 5.

17 I.e. 653.
18 Vlastos erörtert Phdr. 274 b-278 e, macht aber nirgends einen Versuch, die früheren Teile des

Dialogs einzubeziehen.
19 Natürlich ziert sich Sokrates (wie vorher Phaidros: 228 a) und versichert, er könne nichts über

die Weisheit des Lysias Hinausgehendes sagen (236 b 7); nur hat er zuvor schon (235 b 6-9)
die Ansicht des Phaidros zurückgewiesen, die Rede des Lysias könne inhaltlich nicht übertroffen

werden. Sokrates' erste Rede zeigt deutlich genug, welche der beiden Stellen zum Nennwert

zu nehmen ist.
20 Hierin sehe ich die Einheit des Dialogs, die man meistenteils in Analogien zwischen Erotik

und Rhetorik suchte. Solche Analogien gibt es zwar, sie sind jedoch sekundär.



Dialogform und Esoterik 29

müssen: 1. ob die Seele einfach ist oder in sich vielfältig, 2. wenn vielfältig, wie
viele Komponenten sie aufweist, 3. was ihre Suvapu; (ihr Vermögen) ist, oder
was die Vermögen der Komponenten je separat betrachtet sind (270 d, 271 d).
Der Anweisung Piatons folgend, der ja die Reden des Sokrates als Paradigmen
bezeichnet, aus denen etwas zu lernen sei, fragen wir, ob die grosse Rede über
den Eros und die Seele dieses Drei-Punkte-Programm verwirklicht. Hierauf
gibt es nur eine Antwort: sie tut es nicht, und sie sagt ausdrücklich, dass sie es

nicht tut (246 a). Statt die wirkliche Gestalt der Seele begründend darzulegen,
gibt uns Piaton das poetische Bild eines Gespannes mit Wagenlenker und zwei
ungleichen Pferden, ohne die Zahl der Komponenten zum Problem zu machen
oder auch nur zu fragen, ob die geschilderten Verhaltensweisen nicht doch
Manifestationen eines einheitlichen Wesens sein könnten.

Indes ist das Programm der im 'Phaidros' fehlenden Erörterungen weder
etwas vage für die Zukunft Projektiertes, das in privaten Gesprächen in der
Akademie je nach Situation und Laune einmal verwirklicht werden könnte
oder auch nicht, noch weist es auf jenes nicht übertragbare Etwas, das genuin
philosophische Verständnis, das nach den Theoretikern der Dialogform den
berufenen Leser befähigt, die im übrigen vollständig mitgeteilten Inhalte aus
toten Buchstaben in lebendiges Denken zu überführen. Es ist auch nicht das

'Unsagbare' Ludwig Wittgensteins, auf das sich neuere Interpreten in ähnlichem

Zusammenhang berufen21. Es ist nichts anderes als das Programm der
Psychologie des Dialogs 'Politeia'. Dort wird die Frage gestellt, ob die Seele
verschiedene Komponenten aufweist oder nicht; dort wird die Zahl der
Komponenten auf drei festgelegt: und dort wird drittens je separat für die drei See-

len-'Teile' nach ihren Vermögen gefragt (4, 435ff. und 9, 580fL, vgl. 10, 611 b-
612 a).

Der Verweis des Fragenkatalogs des 'Phaidros' auf die Psychologie der
'Politeia' ist so offen und eindeutig, wie es nur möglich ist, solange man das
direkte Buchzitat vermeiden will. Im Falle des 'Phaidros' lässt es sich mithin
nachprüfen, was das Fehlende, willentlich Ausgesparte ist: eine ausgebaute, in
sich vielfältige, zu Ende gedachte Theorie (was selbstverständlich nicht aus-
schliesst, dass Piaton sie modifizieren konnte, wenn es ihm gut schien). Die
Seelenlehre der 'Politeia' mag dem Seelenmythos im 'Phaidros' an poetischer
Imagination nachstehen - an Erkenntnisleistung sind ihre präzisen Argumentationen

unzweifelhaft überlegen, «wertvoller» (Tipitbrepa).
Und in eben diesem Dialog, in dem uns Piaton deutlich genug zu erkennen

gibt, welcher Art die explizit ausgeklammerten (246 a) Erörterungen sind, die
das primär Gebotene philosophisch wohlbegründet und gültig erscheinen las-

21 So W. Wieland, Piaton und der Nutzen der Idee. Zur Funktion der Idee des Guten, Allg.
Zeitschr. f. Philos. 1 (1976) 19-33, bes. 31-33, wo Denkmodelle Wittgensteins (der nicht
genannt wird) gegen platonische Hinweise (die nicht zitiert werden) auf weiterführende
Erörterungen über das Gute ausgespielt werden.



30 Thomas A. Szlezäk

sen würden, eben hier sagt er uns allgemein, dass alles Schrifttum auf mündliche

Begründung durch Gewichtigeres angelegt sein muss, wenn der Autor den
Namen Philosophos verdienen soll. Die Botschaft des 'Phaidros' ist mithin
entweder, dass Piaton den Namen Philosophos nicht verdient, oder dass hinter
seinen Dialogen wohldurchdachte, ausformulierte Theorien stehen.

Doch zurück zu Schleiermacher. Seine richtige Intuition, dass die Dialogform

nicht einer Unfähigkeit zu grösserer Klarheit entspringt, sondern kunstvoll

und philosophisch bedeutsam die indirekte Mitteilung an die Stelle direkter

Belehrung setzen kann, gerät ihm - und mehr noch seinen heutigen
Nachfolgern - unter der Hand zu dem unausgesprochenen Axiom, dass ein Autor,
der die Vorzüge dieser verhüllenden Darstellungsform erkannt hat, damit auch
schon darauf festgelegt ist, alles, was ihm wesentlich erscheint, auch wirklich
mittels ihrer zur Darstellung zu bringen. Aus der Möglichkeit zum Verhüllen
und Andeuten wird der Zwang zur vollständigen Präsentation des zuvor
Verhüllten: nur in dieser logisch unzulässigen Umformulierung liesse sich aus der
Dialogform ein Argument gegen die Annahme einer mündlichen Philosophie
gewinnen. Indes besteht durchaus kein Widerspruch zwischen dem Entschluss
eines Autors, sich über manche Dinge mittels der Dialogform schriftlich zu
äussern, und der gleichzeitigen Entscheidung, über anderes - etwa die weitere
Begründung der publizierten Werke - überhaupt nicht zu schreiben. Zudem
scheint die Annahme vorzuliegen, dass Piaton, indem er die Mängel der Schrift
entdeckte, eo ipso das Bedürfnis hatte, diese Mängel wiederum durch die
Schrift zu beheben. Das wäre einleuchtend, wenn es um die Sprache ginge: die
Grenzen der Sprache können nur durch den Gebrauch der Sprache (in einem
gewissen Sinn und in einem bestimmten Ausmass) überwunden werden. Für
das dagegen, was die Schrift nicht zu leisten vermag, bietet sich nach dem
eindeutigen Zeugnis des 'Phaidros' nicht eine besondere Art von Schriftgebrauch

an, sondern allein das mündliche Gespräch22.
Im übrigen hoffte Schleiermacher, mit seiner Entdeckung der Dialogform

drei Aufgaben zumal zu lösen: die Chronologie der Dialoge zu etablieren, die
strittigen Echtheitsfragen zu entscheiden und drittens die 'esoterische'
Piatonauslegung Tennemanns zu widerlegen23. Niemand bestreitet heute, dass ihm
hinsichtlich der ersten beiden Ansprüche kein Erfolg beschieden war. Die
Chronologie wurde gesichert - so weit sie überhaupt gesichert ist - durch die
Sprachstatistik. Wie wenig verlässüch andererseits die aus der Beobachtung der
Dialogform gewonnenen Kriterien für Echtheitsfragen sind, braucht nicht

22 Ein dritter, gleichfalls bis heute fortwirkender Vorgriff Schleiermachers, nämlich die Gleich¬

setzung der «echt platonischen Form» mit der Form der aporetischen Tugenddialoge, würde
eine längere Analyse erfordern und kann für den gegenwärtigen Zusammenhang auch ausser
Betracht bleiben.

23 Chronologie und Echtheit: Einleitung 29; Dialogform als Argument gegen Tennemanns

Auffassung: Einleitung lOff.



Dialogform und Esoterik 31

eigens dargelegt zu werden (es genügt etwa an Paul Friedländers Verteidigung
des 'Grossen Alkibiades' zu erinnern). Nur den dritten Anspruch war man
allseits geneigt anzuerkennen. Wir versuchten dem Problem näher zu kommen,
indem wir fragten, welche Seite sich denn zu Recht auf den 'Phaidros' berufe.
Und insofern beide Seiten - wohlgemerkt auch die Befürworter einer
ungeschriebenen Prinzipientheorie - die Schlusspartie dieses Dialogs isoliert zu
betrachten pflegten, konnten wir mit dem Versuch einer Integration dieses Teils in
den ganzen Dialog und der Verfolgung seiner Beziehungen zu anderen Dialogen24

einen neutralen Ausgangspunkt finden. Das Ziel war, die mittlerweile
emotional stark belastete Auseinandersetzung in den Bereich ruhiger Beobachtung

zurückzuführen.
Ist es also nichts mit der Dialogform, wenn sie keinen ihrer drei ursprünglichen

Ansprüche zu erfüllen vermag? Nun, es ging Schleiermacher ein wenig
wie Johann Friedrich Böttger, der für den König von Sachsen Gold machen
wollte. Was er suchte, fand er nicht, wohl aber das Porzellan, was seinem
Auftraggeber grossen Gewinn brachte. In diesem Sinn sei der Gewinn der Schleier-
macherschen Entdeckung für ein besseres Verständnis der platonischen Kunstform

nicht bestritten. Nur das erhoffte Wundermittel für Chronologie,
Echtheitsprobleme und die Wegzauberung der auch anderweitig bezeugten platonischen

Prinzipientheorie war sie nicht.
Noch ein Wort zur sogenannten Esoterik. Schleiermacher vermutete darin

Obskurantismus, er sprach polemisch vom «schwierigsten und geheimnisvollsten
der Weisheit». Aber niemand, der die Aussparungsstellen in Piatons Dialogen

aufmerksam üest, wird auf den Gedanken kommen, das Ausgesparte sei

dunkel und geheimnisvoll. Im Gegenteil, wodurch es sich nach der wiederholten

Versicherung Piatons auszeichnet, ist grössere oatpriveia, Klarheit, und
grössere Genauigkeit, aKpißeia. Dies zur platonischen Charakterisierung des

Inhalts.
Was die menschliche Triebfeder betrifft, so ist gleichfalls mit «Geheimnissucht»

von vorneherein nicht zu rechnen. Wohl aber lassen Piatons Äusserungen

ein aussergewöhnüches Gefühl der Verantwortung erkennen. Unter den
heutigen Bedingungen der geistigen Produktion sind drei Dinge notwendig
getrennt: für den Inhalt ist der Autor verantwortlich, darüber hinaus aber für
nichts; die Verantwortung für die Verbreitung trägt der Verleger, und der
verkauft, wie Piaton sagen würde, xotc; eraxioucnv, S'auxox; oii; oüöev 7tpoaf|Kei,
«denen, die etwas von der Sache verstehen, ebenso auch denen, die sie nichts

24 Unter einem anderen Gesichtspunkt hatte jedoch schon H. J. Krämer die isolierende Behandlung

von Phdr. IIA b-278 e hinter sich gelassen, indem er die Beziehung zu den Aussparungsstellen,

die in den wichtigsten Dialogen aller Schaffensperioden Piatons begegnen, herausstellte

und die funktionale und zum Teil auch sprachliche Gleichartigkeit dieser Stellen
nachwies (Arete bei Piaton und Aristoteles, 1959, 389ff., vgl. 24, 316f. 484-486; Mus. Helv. 21,

1964, 152-156; AGPh 51, 1969,23 Anm. 67).



32 Thomas A. Szlezäk: Dialogform und Esoterik

angeht» (vgl. Phdr. 275 e 2), denn ein berufener Käufer ist, wer bar bezahlt; was
aber der Leser anfangt mit dem Inhalt, wie er ihn bewahrt oder entstellt, dafür
trägt er allein die Verantwortung. Piaton lebte in einer Zeit, da die Erinnerung
an eine vergleichsweise buchlose Epoche noch lebendig war, in der die drei
Verantwortlichkeiten noch in einer Hand vereint sein konnten. Ein Denker
verfasste ein Werk, machte es selbst seinen Freunden bekannt und konnte so
die lebendige Resonanz beobachten und vor allem durch persönliches Eingreifen

beeinflussen. In Piatons 'Parmenides' schildert Zenon der Eleat den Augenblick,

wo ihm diese Einheit entglitt. Piaton hielt dieses Entgleiten der Aufzeichnung

wert.
Aber konnte man wirklich im vierten Jahrhundert noch die Einheit jener

drei Verantwortlichkeiten herbeisehnen? War das nicht anachronistisch? Nun,
es war so anachronistisch und so utopistisch, wie der Idealstaatsentwurf der
'Politeia' anachronistisch und utopistisch zugleich ist.


	Dialogform und Esoterik : zur Deutung des platonischen Dialogs "Phaidros"

