Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 35 (1978)

Heft: 1

Artikel: Dialogform und Esoterik : zur Deutung des platonischen Dialogs
"Phaidros"

Autor: Szlezak, Thomas A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-27770

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-27770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dialogform und Esoterik

Zur Deutung des platonischen Dialogs ‘Phaidros’

Von Thomas A. Szlezadk, Ziirich

Platons Dialog ‘Phaidros’ galt von jeher als eines der schwierigsten Werke
in einem schwierigen Gesamtwerk. Die seit alters tradierten Probleme, mit
denen philologische wie philosophische Interpreten sich immer wieder zu be-
fassen hatten, betrafen so wesentliche Aspekte wie die Datierung und die Ein-
heit des Dialogs und die Vereinbarkeit der hier entfalteten metaphysischen
Psychologie mit verwandten Darlegungen in anderen Dialogen.

So wichtig und schwierig diese Fragen auch sind, nicht sie haben dem
‘Phaidros’ seine heutige Aktualitdt verschafft; seine Auslegung ist aufgeriickt in
den Bereich der Aufgaben von prinzipieller Bedeutung fiir die Platonfor-
schung. Es gibt kaum noch ein neueres Buch {iber Platon, das nicht schon in der
Einleitung eine ausfithrliche Interpretation zum ‘Phaidros’ enthielte. Dieses
neue Interesse entziindet sich an der Frage, wie wir zu authentischen Anleitun-
gen fiir den Umgang mit den platonischen Dialogen gelangen konnten, und
man orientiert sich hierfiir an den Ausfithrungen iiber den Wert des Schreibens,
iiber Schriftlichkeit und Miindlichkeit im Schlussteil des ‘Phaidros’. Nur um
diesen Abschnitt geht es daher in den erwidhnten, fast schon obligatorisch
gewordenen Einleitungen. Von hier aus sollen auch unsere Uberlegungen zu-
mindest ihren Ausgang nehmen: auch das Folgende will mithin im Rahmen
von Prolegomena zur Platonlektiire gesehen werden.

Die relativ neue Sitte, mit dem ‘Phaidros’ zu beginnen, hat freilich eine
Vorgeschichte. Das Vorbild bietet das Werk, das am Anfang der modernen
geisteswissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Platon steht: Friedrich
Schleiermachers ‘Einleitung’ zu seiner Platoniibersetzung vom Jahr 1804. Diese
30 Seiten sind bis heute die einflussreichste Einzelabhandlung der Platonfor-
schung geblieben: ihnen verdanken wir die Entdeckung der Dialogform, d.h.
die Erkenntnis, dass die dialogische Form nicht «nur eine ziemlich unniize
mehr verwirrende als aufklirende Umgebung der ganz gemeinen Art seine
Gedanken darzulegen» ist, dass also Form und Inhalt, wie Schleiermacher sagt,
«unzertrennlichy» sind, die Form fiir den Inhalt «notwendigy. Die Gesetze der

* Antrittsrede als Privatdozent an der Universitit Ziirich, gehalten am 20. 12. 1976. — Der Text
der Vorlesung wurde so gut wie unverindert gelassen; die Fussnoten beschrinken sich im
Hinblick auf die in Anm. 8 und 15 genannte Studie auf ein Minimum.




Dialogform und Esoterik 19

«acht platonischen Formy leitet Schleiermacher direkt aus dem Schlussteil des
‘Phaidros’ ab, er betrachtet sie als «eine natiirliche Folge von Platons Gedanken
iiber die philosophische Mitteilung». Seine Auslegung der Gedanken iiber
Schriftlichkeit und Miindlichkeit auf die Dialogform hin ermdoglichte es Schlei-
ermacher, gegen die damals von Wilhelm Gottlieb Tennemann vertretene In-
terpretation Einspruch zu erheben, derzufolge dem ‘Phaidros’ zu entnehmen
ist, dass der wahre Philosoph seine wichtigsten Ansichten nicht zu Papier brin-
gen wird, sondern nur mit philosophischen Freunden erértern wird!.

Hierin besteht die erste Gemeinsamkeit zwischen Schleiermachers ‘Einlei-
tung’ und ihren modernen Gegenstiicken: die Frontstellung gegen die soge-
nannte esoterische Platonauslegung, die ja, wie man weiss, vor etwa anderthalb
Jahrzenten wieder belebt wurde, was iiber die Grenzen der Platonforschung
hinaus nicht geringes Aufsehen erregte.

In Schleiermachers Augen stellt sich der Unterschied der eigenen Auffas-
sung zu derjenigen Tennemanns folgendermassen dar: «Und so wire dieses die
einzige Bedeutung, in welcher man hier von einem esoterischen und exoteri-
schen reden konnte, so nimlich, dass dieses nur eine Beschaffenheit des Lesers
anzeigte, je nachdem er sich zu einem wahren Horer des Inneren erhebt oder
nicht»2. Der Kantianer Tennemann siedelte Esoterik im objektiven Bereich der
Historie an: er glaubte an eine willentliche Entscheidung Platons zugunsten
bestimmter Individuen und gegen andere, die er fiir Philosophie nicht geeignet
hielt. Dem romantischen Denker Schleiermacher ist das gleichsam zu krude, zu
“dusserlich’. Er weiss zwar von einer «weit verbreiteten Uberlieferung, die sich
aus dem Altertum erhalten hat von einem esoterischen und exoterischen in der
Philosophien?, aber er hilt sich nicht dabei auf, priift sie nicht. Er verlagert
Esoterik in den Bereich des subjektiven Verstehensvollzugs, macht sie zu einer
«Beschaffenheit des Lesersy. Was er fordert, ist sozusagen esoterisches Lesen
der Dialoge. Der Leser, der das Geheimnis der Dialogform erfasst, legitimiert
sich damit selbst als den wahren Esoteriker, als den eigentlichen Adressaten der
verhiillenden Darstellungsweise Platons, und entlarvt zugleich diejenigen, die
ihm nicht folgen koénnen oder wollen, als die Profanen, denen Platon eben nur
die Fassade der Dialoge zugedacht habe. :

Das Bestreben, die ‘innere’ Esoterik der Dialogform gegen die ‘4ussere’ der
Uberlieferung zu setzen, ist seit Schleiermacher unverindert erhalten geblie-
ben. Daneben fillt als zweite Gemeinsamkeit auf die Beschriankung auf den
Schlussteil des ‘Phaidros’. Man konnte einwenden, das liege ganz einfach
daran, dass eben nur die letzten acht Seiten dem Problem von Schriftlichkeit
und Miindlichkeit gewidmet sind. Indes ist es gerade nach Schleiermacher eine

1 Platons Werke von F. Schleiermacher. Ersten Theiles erster Band. Dritte Auflage Berlin 1855
(1. Aufl. 1804). Einleitung: 5-36. Zitate 10. 14. 29; Berufung auf den Phaidros 14f.; Polemik
gegen Tennemann (der nicht mit Namen genannt wird) 10ff.

2 Einleitung 16f. 3 Einleitung 10.

Klassisch - philologisches
Seminar der Universitét




20 Thomas A. Szlezak

Vorbedingung der Dekodierung der verschliisselten philosophischen Mittei-
lung, dass man jeden Dialog als Ganzes betrachte*. Es ist demnach etwas be-
fremdlich, dass sowohl seine ‘Einleitung’ als auch ihre heutigen Entsprechun-
gen den Versuch unterlassen, ihren Haupttext fiir das genuin platonische Ver-
stindnis der Dialoge aus dem Zusammenhang zu begreifen, in den er von
Platon gestellt worden ist.

Eine zweite, komplementire Forderung Schleiermachers lautete, dass je-
der Dialog zugleich auch aus seinem Verhiltnis zu anderen Dialogen erklirt
werden miisse’. Auch mit dieser Forderung hat man keineswegs Ernst gemacht
(allenfalls verglich man den 7. Brief). Paradoxerweise steht also die Bewdhrung
der von Schleiermacher inaugurierten Platonauslegung im Lichte seiner eige-
nen Interpretationsprinzipien noch aus.

In der Erwartung, dass uns die in der Schriftkritik Platons zur Frage ste-
hende Art von Esoterik — sei es die ‘innere’ oder die ‘dussere’ — deutlicher entge-
gentreten werde, sei nunmehr die Integrierung des Schlussabschnitts in den
‘Phaidros’ selbst und in den Zusammenhang anderer Dialoge versucht.

An dieser Stelle wire eine ausfiihrliche Inhaltsanalyse des ‘Phaidros’ von
Nutzen. Ich muss mich damit begniigen, das Wesentlichste in, Erinnerung zu
rufen. Der erste Hauptteil besteht aus drei Reden; die erste wird von Phaidros
verlesen, als ihr Autor wird Lysias genannt. Ihr Inhalt: ein schoner Knabe sollte
seine Gunst einem Verehrer schenken, der nicht in ihn verliebt ist. Denn der
Verliebte ist unverniinftig und unberechenbar, der Nichtverliebte hingegen ist
seiner selbst Herr und versteht alles zur beiderseitigen Zufriedenheit zu regeln.
Die zweite Rede hilt Sokrates aus dem Stegreif; sie hat dasselbe Thema, doch
gibt Sokrates zu Beginn eine Definition des Eros als vernunftloser Begierde,
woraus dann alles iibrige folgt. In der dritten Rede revoziert Sokrates: der Eros
ist zwar Wahnsinn, aber nicht menschlicher und verderblicher, sondern goéttli-
cher und heilsamer Wahn. Sodann bringt er einen Beweis der Unsterblichkeit
der Seele aus dem Begriff der Selbstbewegung. Im Anschluss daran gibt er statt
einer Analyse der Gestalt (idea) der Seele den berithmten poetischen Vergleich
mit einem gefliigelten Gespann (Lenker und zwei Pferde), dessen Auffahrt zum
iiberhimmlischen Ort, zur Ideenwelt, geschildert wird. Diesen Aufstieg zum
Geistigen hat die Seele spiter, wenn sie in einen Koérper eingegangen ist, unter
ungiinstigeren Bedingungen zu wiederholen. Die Triebkraft hierbeiist Eros, der
Vollzug des Aufstiegs ist Philosophie.

Nach dieser langen Rede, die Sokrates im Zustand des Enthusiasmos ge-
halten hat, tritt eine Erniichterung ein: man unterhilt sich sehr sachlich iiber
Logoi im allgemeinen, iiber miindliche Diskussion wie iiber das Verfassen von
Schriften welcher Art auch immer, wobei Sokrates seine eigenen zwei Reden
allerdings als Paradigmen bezeichnet, aus denen man Wesentliches lernen

4 Einleitung 14. 5 Einleitung 14.




Dialogform und Esoterik 21

konne. Richtiges Reden und Schreiben, so zeigt sich nun im Gesprich, beruht
ausschliesslich auf Kenntnis des Wesens der Dinge, iiber die man reden oder
schreiben will; diese Kenntnis erwirbt man allein durch diejenige Form des
Philosophierens, die Platon als Dialektik bezeichnet und als deren zentrales
Verfahren die Wesensbestimmung durch begriffliche Zergliederung und Zu-
sammenfassung angegeben wird. Der ideale Redner wird in diesem Sinne alles
dialektisch bestimmen kénnen, so wie Perikles einst der beste Redner war, weil
er zusammen mit Anaxagoras Naturphilosophie trieb und das Wesen des Nus
ergriinden wollte; und so wie Hippokrates sagt, der Arzt kénne den Korper nur
heilen, wenn er iiber das All Bescheid weiss, so wird auch der Dialektiker philo-
sophische Erkenntnis der Seele mit umfassender dialektischer Einsicht zu ver-
binden haben.

Im Schlussabschnitt wird im Einzelnen folgendes ausgefithrt: wird eine
gesprochene oder geschriebene Darlegung einer fragenden Priifung unterzogen
oder angegriffen, so muss man ihr zu Hilfe kommen (Bon3&iv 1 AOy®). Dieses
Helfen muss notwendig miindlich erfolgen, die Schrift ist unfihig, sich zu
helfen, sie sagt stets nur dasselbe, und zwar zu allen, sie versteht nicht zu schwei-
gen, wenn es notig ist. Das Helfen bedient sich der Dialektik, und nur hier tritt
Dialektik vollgiiltig in Erscheinung, im philosophischen Wechselgesprich.
Durch das Helfen wird das Geschriebene geringfiigig oder minderwertig
(padAa) erscheinen. Helfen kann, wer Hoherwertiges besitzt als das, was er
verfasste (6 Exov TydTeEpo OV cvvEdnkev). Nur wer in diesem Sinne helfen
kann, ist ein giAocoQoC.

So weit die Hauptlinien des Dialogs. Die Schwierigkeiten des letzten Teils
beginnen, sobald man die Frage stellt, was denn jenes Héherwertige inhaltlich
sei, oder anders gewendet, wie das ‘Helfen’ im Einzelnen vorzustellen ist, oder
in welchem Verhiltnis die Gedankenginge, die im Verlauf des ‘Helfens’ formu-
liert werden, sich zu den urspriinglichen verhalten, denen sie helfen sollen.

Die heute herrschende Interpretation, die ganz auf der von Schleiermacher
herkommenden Linie liegt, lautet: das Hoherwertige ist, inhaltlich betrachtet,
nichts anderes als das urspriinglich Dargelegte. Sonst kime man zu der Absur-
ditit, dass der Philosoph zwei Komplexe von Philosophemen hitte, einen fiir
den geschriebenen Logos, einen anderen fiir die miindliche Darlegung, und
dass er beim ‘Helfen’ die Gesprichsgegenstinde wechseln miisste. Aber man
braucht nicht zu anderen, etwa gar erhabeneren, Themen zu greifen. Héher-
wertig ist die ‘Hilfe’ dadurch, dass sie in lebendiger Wechselrede erfolgt, denn
das philosophische Sich-Unterreden ist nun einmal eine lohnendere, wertvol-
lere Betitigung als das Verfassen von Biichern. Die fragende Uberpriifung, der
Elenchos, muss sich durchaus im Bereich der zu priifenden Schrift halten, sonst
wiirde er sinnlos. Wie G. Vlastos an prominenter Stelle® formulierte: «if a man

6 Gnomon 35 (1963) 653.




n Thomas A. Szlezik

had been writing about politics, he would be expected to go into an elenchus
concerning politicsy. Bondeiv heisst dann im Einzelnen: «to vindicate one’s
statements against stupid or malicious misunderstanding, to refute sophistical
objections to them, to reinforce them by showing how they follow from strong
premises or have illuminating implicationsy.

Das ist iiberzeugend und klar gedacht, sollte man meinen. Es bleibt nur
eine kleine Schwierigkeit: wer seinem Logos so zu Hilfe kommt, wird schwerlich
«das Geschriebene als gering (oder schwach) erweisen» (ta yeypoppévo godra
dnodeiEan 278 ¢ 6-7) — im Gegenteil, die skizzierte Verteidigung wiirde, wenn
erfolgreich, die Vorziiglichkeit des Geschriebenen beweisen (griechisch etwa:
T0 YEYPOUUPEVO KAADC ovykelpeva anodeifat). Ferner: es ist schwer einzusehen,
warum diese Art von Hilfe nicht von jedem einigermassen intelligenten Autor
soll geleistet werden konnen. Platon aber fithrt das fon3¢€iv ein als Unterschei-
dungsmerkmal des giA6co@og, das ihn von allen anderen Typen von Autoren
trennt. Und schliesslich: wer als Philosoph gut schreibt, im Umgang mit Sophi-
sten und Eristikern aber nicht schlagfertig genug ist, seine Gedanken zur Gel-
tung zu bringen, soll deswegen des Namens Philosophos verlustig gehen? Kann
Platon das gemeint haben?

Fragwiirdig ist iibrigens auch die Auffassung der «wertvolleren Dinge»,
der i tepa, denn nach dieser Deutung wiirde eine Tatigkeit, das philosophi-
sche Sich-unterreden, verglichen mit dem Geschriebenen, also dem Ergebnis
einer anderen Tatigkeit (so als wollte man etwa sagen: «die Tatigkeit des Kla-
vierspielens ist von hoherem Wert als die Sonaten Beethovensy»); und zweitens
ist der Plural tyndtepa nicht erklirt, so lange man ihn auf die Tatigkeit des
Erorterns bezieht: man wiirde erwarten i tEpOV TL.

Vielleicht besteht doch Anlass, die Sache neu zu iiberdenken. Das Eigen-
timliche der soeben referierten Deutung war, dass das eigene Verstindnis des
Interpreten vom Vorgang der Verteidigung eines Werkes, seine eigene Einsicht
und Erfahrung, zum Massstab der Interpretation gemacht wurden. Demgegen-
iiber wird es der Philologe vorziehen, sich zunichst unwissend zu stellen hin-
sichtlich jener «wertvolleren Dinge» und jener «Hilfe fiir den Logos» und
Umschau zu halten, wo er dariiber aus Platon selbst weitere Auskunft erhalten
konnte — gemiss dem alten Grundsatz der Philologie, Homer gelte es aus Ho-
mer zu verdeutlichen: "Ounpov ¢ ‘Opnpov capnvilewv, so auch hier: TTAd-
tova £k [TAatovoc.

Im 10. Buch der ‘Nomoi’ formuliert Platon das Asebiegesetz. Der Fall ist
relevant fiir unsere Frage; denn dass Gesetzeswerke zu den Logoi gehoren, die
der philosophischen Hilfe bediirfen, wird im ‘Phaidros’ eigens hervorgehoben.
Es verwundert daher nicht, wenn wir lesen, dass es nunmehr gelte, dem Nomos
zu Hilfe zu kommen, 1® vop® &nikovpov yiyvesdm, und dieser Ausdruck
iberdies noch verdeutlicht wird durch Bon3¢€iv tovtoig toig Adyorg (890 d/891
a). Dieses ‘Helfen’ geschieht, indem nicht mehr von Frommigkeit gesprochen




Dialogform und Esoterik 23

wird, sondern von Begriff und Formen der Bewegung, von der Seele als Prinzip
der Bewegung, von der Vorherrschaft des Guten oder des Bosen im Kosmos,
kurzum, von rundheraus metaphysischen Fragen. Es ist, wie Platon selbst sagt,
ein Heraustreten aus dem urspriinglichen Geschift der Gesetzgebung (vopo-
deciac Extoc Paivery 891 d)’, wobei das Problem festgehalten, die unmittelba-
ren Gesprichsgegenstinde jedoch durch andere ersetzt werden. Und diese
neuen Inhalte fithren auf die ersten Ursachen, td tpdta naviov bzw. 10 npd-
Tov aitiov anavtov (891 e 5, vgl. ¢ 2).

Dieses Beispiel wiirde im Grunde schon geniigen, doch greifen wir zur
Verdeutlichung und Bestitigung aus einer grossen Zahl weiterer Fille® ein
zweites heraus, namlich Platons Hauptwerk der mittleren Periode, die ‘Politeia’.
Im ersten Buch erortert Sokrates mit Thrasymachos die Frage, ob die Gerech-
tigkeit nur den Herrschenden diene zum Schaden der Beherrschten oder viel-
mehr in erster Linie im Interesse der Beherrschten sei — eine eminent politische
Frage also. Sokrates kann seinen Gegner schliesslich widerlegen, und das Buch
endet mit der Rechtfertigung der Gerechtigkeit in scheinbar zufriedenstellen-
der Weise. Das zweite Buch beginnt jedoch mit der Er6ffnung des Glaukon und
Adeimantos, das bisherige Ergebnis sei ihnen nicht genug. Sie erneuern den
Angriff des Thrasymachos auf die Gerechtigkeit, formulieren die gegnerische
Position mit neuer begrifflicher Schirfe. Es ist die typisch platonische Situation:
ein Logos ist in Bedringnis geraten. Fiir Sokrates gilt es, «der Gerechtigkeit zu
helfen», wie es mehrfach heisst (362 d 9, 368 bc, 427 e, 433 bc).

Nun wird man vielleicht einwenden: der Gerechtigkeit helfen, das heisst
doch die an sich existierende Idee der Gerechtigkeit vor falschen Deutungen
schiitzen. Eine Beziehung auf die frithere Darlegung sei damit nicht verbunden.
Dies zu behaupten, hiesse allerdings den Zusammenhang des Dialogs verken-
nen. Der zweite Angriff auf die Gerechtigkeit gibt sich ausdriicklich als Erneue-

7 Mit Platons éxt0¢ Paivewv vergleiche man Vlastos’ Formulierung, die Hilfe im Elenchos
miisse bei Politik bleiben, wenn urspriinglich von Politik die Rede war (l.c. 653, zitiert oben
S. 21f.). Mit der Formulierung «... to reinforce them by showing how they follow from strong
premisesy ist Vlastos hingegen auf der richtigen Spur — offenbar ohne zu sehen, dass dieser
Gedanke, konsequent weiterverfolgt und vor allem an den Dialogen verifiziert, seine eigene
Auffassung von Bondeiv widerlegt.

8 Das Motiv der ‘Hilfe fiur den Logos’ ist ein zentrales Strukturmoment des platonischen
Dialogs, wie ich in einer demnéchst erscheinenden Studie zeigen mochte. Es entspricht der
Bedeutung dieses Motivs, dass Platon es in den prinzipiellen Ausfihrungen zum Wert schrift-
licher Darlegungen in den Mittelpunkt stellt. — Ein Fall von ‘Hilfe’ fiir einen Logos, der heute
wohl den meisten Platonlesern geldufig sein diirfte, findet sich im Theaitetos. Die ergebnislose
‘Hilfe’ fiir die unrichtige These des Sophisten Protagoras bestitigt im Negativen alles, was wir
im Positiven aus anderen Stellen iiber die erfolgreiche ‘Hilfe’ fiir echt platonische Uberzeu-
gungen erfahren. Es ist allerdings entscheidend zu sehen — und wird meistens iibersehen —,
dass Protagoras, der fiir uns Heutige zweifellos ein ernstzunehmender Philosoph ist, im
Theaitetos nicht etwa den gilocogoc (= Dialektiker) aus dem Phaidros reprisentiert, son-
dern den Typ des Sophisten, den Platon im zeitlich wie sachlich nahestehenden Dialog
Sophistes zu definieren sucht.




24 Thomas A. Szlezak

rung des ersten, das erste Buch erweist sich als Vorspiel (npooipiov) zu den
folgenden Biichern. Obschon Thrasymachos nicht mehr mitredet, wird auf
seine Priasenz mehrfach angespielt. Und dort, wo Sokrates die Aufgabe der
Verteidigung der Gerechtigkeit programmatisch auf sich nimmt, verweist er
ausdriicklich zuriick auf das, was er Thrasymachos gegeniiber ausgefiihrt hatte;
mit Blick darauf sagt er, er miisse «helfen und den Logos nicht aufgeben» (368
be). Die Hilfe fiir die Gerechtigkeit und die Hilfe fiir den ersten Logos iiber die
Gerechtigkeit l4sst sich der Sache nach nicht trennen: indem Sokrates in dem
mehrteiligen Gesprich die Gerechtigkeit selbst verteidigt, verteidigt er auch
seine von Anfang an bezogene Position, und umgekehrt. Meine These ist also:
der Gesamtaufbau des Dialogs ‘Politeia’ zeigt uns einen grossangelegten Fall
von ‘Hilfe fiir den Logos’. Hieran miissen wir uns orientieren, wenn wir den
‘Phaidros’ verstehen wollen.

Wie erfolgt nun diese Hilfe? Handelt es sich wirklich um begiitigendes und
glattendes Beheben von Missverstindnissen auf demselben Gesprichsniveau?
Verharrt man wirklich im Rahmen des Gegebenen, werden wirklich nur diesel-
ben Gesprichsgegenstinde weiter hin und her gewendet? Genau das Gegenteil
ist der Fall. Das Generalthema der Gerechtigkeit wird natiirlich nie aus den
Augen verloren, im Einzelnen aber bringt der Vollzug der ‘Hilfe’ genau das, was
die herrschende Auffassung fiir unmdoglich, ja philosophiewidrig erklirt hat:
einen vollstindigen Wechsel der Denkmittel und der Gesprichsgegenstinde.
Man hort von Dingen, die génzlich ausserhalb des Gesichtskreises jenes ersten,
in sich geschlossenen Logos zugunsten der Gerechtigkeit lagen: von Erziehung,
Musik und Gymnastik, von Mythologie und vom Gutsein der Gotter, von
Dichtung und Mimesis, von Psychologie und Logik (Satz vom Widerspruch),
von Mathematik und Erkenntnistheorie, von der Ideenlehre und der Idee des
Guten als dem letzten Ursprung. Bei aller Bewunderung fiir die Meisterschaft
des kleinen Dialogs ‘Thrasymachos’ konnen wir sagen: die auf ihn folgenden
Erorterungen sind wahrhaft tyuotepa, Theorien und Argumente von hoherem
philosophischem Rang. Mit ihnen lidsst sich der urspriinglichen Position des
Sokrates gut helfen. Die ‘Hilfe’ erweist sich wieder als eine wohlausgebaute
Theorie, die schrittweise auf immer grundlegendere Probleme fiihrt.

Nach dieser kurzen Analyse zweier Beispiele halten wir als Zwischener-
gebnis fest: platonisch «dem Logos zu Hilfe kommen» heisst, einen oder meh-
rere zusitzliche Schritte zuriicklegen auf dem Weg zur Erkenntnis der Prinzi-
pien.

Aber diirfen wir die Ergebnisse aus der ‘Politeia’ auf den ‘Phaidros’ iiber-
tragen? Konnte es sich nicht trotz allem um heterogene Dinge handeln? Zum
Gliick stellt der ‘Phaidros’ die Beziechung zur ‘Politeia’ selbst her, und zwar in
mehrfacher Hinsicht. So bezeichnet Platon die schriftstellerische Titigkeit des-
sen, «der die Wissenschaft vom Gerechten, Schonen und Guten haty, als ein
«mythenhaftes Sprechen iiber Gerechtigkeity (pv3oloysiv dixalocdvng népt




Dialogform und Esoterik 25

276 e). Es gibt in der philosophischen Literatur mit Sicherheit nur ein Buch, das
diese zwei Forderungen erfiillt: erstens von einem Autor zu stammen, der die
platonische Dialektik (oder “Wissenschaft’) ‘hat’, und zweitens ein ‘po3oloyeiv’
iiber Gerechtigkeit darzustellen. Dieses Buch ist die ‘Politeia’, die sich selbst das
Pradikat ‘pvdoroyeiv’ zulegt (376 d, 501 e)®. Statt die eigenen Dialoge auszu-
schliessen, weist Platons Schriftkritik ganz spezifisch auf den bedeutendsten
unter ihnen hin. Dies war von W. Luther bereits in einem Aufsatz von 1961
erkannt worden'?. Man beachtete den Hinweis jedoch nicht!!, sondern ver-
suchte die Beziechung der Schriftkritik auf das Dialogwerk zu vermeiden, indem
man sich folgendes zurechtlegte. Wenn Platon im ‘Phaidros’ von Schriften,
ovyypappata, spricht und im 7. Brief vollends sagt, es gebe kein cUyypappa
von ihm iiber das, womit ihm ernst sei (341 c), so kann er damit nur eine be-
stimmte Art von Schriften, nimlich systematische Lehrschriften etwa nach Art
rhetorischer Handbiicher (t&yvai) gemeint haben. Dieses Argument erfreut
sich bis heute ausserordentlicher Beliebtheit. Stellvertretend fiir viele zitiere ich
die in Cambridge erscheinende reprisentative «History of Greek Philosophy»
von W. K. C. Guthrie (IV p. 65): «Plato spoke the plain truth when he said that
there was not, and would never be, any treatise (syngramma or techne) of his on
the things which he took seriously. What he has left us is something much better,
the mimesis of dialectical discussion itself). Es ist evident, dass diese Sdtze dann
und nur dann eine sinnvolle Aussage darstellen, wenn cOyypappa eine Darstel-
lungsform bezeichnet, die den Dialog eindeutig ausschliesst. Versucht man dies
anhand der Belege nachzupriifen, so muss man allerdings feststellen, dass die
Griechen einschliesslich Platons das Wort ganz einfach nicht in der hier ver-
langten Bedeutung verwendet haben. Es fehlt nicht nur die Einengung auf
systematische Lehrschriften, sondern insbesondere auch die Opposition zu
dwaroyoc!?. Der Gegensatz ist vielmehr moinpa, metrisch gebundene Dichtung,

9 Der Gorgias enthilt zwar ausser dem Schlussmythos (523 a ff.) auch den Mythos von den
Wassertrigern im Hades, dessen Einfithrung und Auslegung im Sinne einer Parabel als
nudoroyeiv (493 d 3) bezeichnet wird; doch wird diese Bezeichnung nicht auf die Auseinan-
dersetzung mit Kallikles insgesamt ausgedehnt.

10 W. Luther, Die Schwdche des geschriebenen Logos, Gymnasium 68 (1961) 536f.

11 Mit Ausnahme von H. J. Krimer, Mus. Helv. 21 (1964) 148.

12 Beweiskriftig im Sinne der heutigen communis opinio wire nur die Aussage eines Autors des
4. Jh. v.Chr., dass ein Dialog kein cuyypappa ist (bzw. eine entsprechende Aussage eines
spiteren Autors iiber den Sprachgebrauch des 4. Jh.). Hingegen niitzt es nichts, auf Stellen zu
verweisen, an denen systematische Schriften als cuyypappata bezeichnet werden, so lange
nicht dabeisteht, dass die systematische Darlegung nicht in Dialogform gegeben werden kann.
So sagt z. B. der pseudoplatonische Minos 316 c-317 a, medizinische cvyypappata stellen die
vopor oder Grundregeln der Medizin dar, landwirtschaftliche cuyypappata die Grundregeln
der Landwirtschaft usw.; aber es ist weder gesagt, dass alles, was cOyypappa heisst, die
analoge Funktion der Darstellung von Grundregeln haben muss — eine solche Behauptung
stiinde ohnehin in Konflikt mit den Stellen, die die weite Bedeutung des Wortes als ‘(Pro-
sa-)Schrift’ belegen (Lysis 204 d. 205 a, Nomoi 810 b. 858 c, Phdr. 258 d; Isokr. 2, 7. 42) — noch
wird gar in Abrede gestellt, dass etwa auch der platonische Dialog Nomoi die vopor oder




26 Thomas A. Szlezak

cLYypappa ist die ganzlich unspezifische Sammelbezeichnung fiir alle nicht-
poietischen schriftlichen Aufzeichungen, die selbstverstindlich auch den Prosa-
dialog einschliesst!?. Es ist also nichts mit dem Syngramma-Argument. Die
willkiirliche Festsetzung einer Wortbedeutung kann die philologische Interpre-
tation nun einmal nicht ersetzen.

Zweierlei ist indes bemerkenswert an diesem Argument: einmal, dass man
blind auf die Aussagekraft eines ungepriiften Textverstindnisses vertraute, und
zweitens, dass man iiberhaupt in dieser Richtung suchen zu miissen glaubte.
Macht doch Platon in der ganzen zweiten Hilfte des ‘Phaidros’ bis zum Uber-
druss klar, dass er iiber alle Arten von Logoi zu sprechen gedenke, dass die
geriigten Mingel der Schrift schlechthin (der ypagmn) anhaften und dass nur
eine Art von Logoi philosophischer Ernsthaftigkeit geniigt, nimlich die gespro-
chene Wechselrede. Indes verstosst jenes Argument nicht nur gegen eine Anzahl
von Einzelstellen, sondern lduft vor allem der Gedankenbewegung des gesam-
ten Dialogs zuwider: so wie Sokrates in seiner ersten Rede besser iiber den Eros
reden kann als Lysias, weil er ihn in die Gesamtheit der vernunftlosen Begier-
den einzuordnen vermag, und in der zweiten wiederum besser als in der ersten,
weil er zu noch umfassenderer Begriffsbildung fortschreitet und die Begierden
in der Gesamtheit der Manien sieht, so kann er auch im zweiten Teil iiber parti-
kulidre Erscheinungen wie die zeitgendssische Rhetorik nur deswegen so sicher
urteilen, weil er zu generellen Aussagen iiber alle Logoi vorgestossen ist; insbe-
sondere hat der wertende Schlussabschnitt die Gesamtheit alles Geschriebenen

Grundregeln des menschlichen Zusammenlebens festhilt und somit als moAitikov ovy-
ypappa (317a) einzustufen wire — die kaiserzeitliche Tetralogienordnung, die den Minos vor
die Nomoi stellt, betrachtete das platonische Gesetzeswerk offenbar als ein solches moAitikov
oUyypappa (vgl. auch Anm. 13). — Die einzige Stelle, die LSJ fiir die Bedeutung «systematic
work» anfiihren, ist Galen 16, 532 Kiihn; der Gegensatz ist hier dbnopvnua, ‘Kommentar’.
Auch bei Galen steht nichts davon, dass ein Dialog nicht unter den Begriff cOyypappa fallen
konnte; dass ein Dialog kein Onopvnpa (im Sinne von Kommentar) ist, versteht sich wohl von
selbst. (Omopvipata Phdr. 276 d 3 hat noch nicht die spitere terminologische Bedeutung; in
Tht. 143 a 1-5 sind vropviparta, ‘Aufzeichnungen’, die Vorstufe des ausgearbeiteten literari-
schen Dialogs.) — Zwei Beispiele der Verwendung des Syngramma-Argumentes in neueren
Platon-Arbeiten: R. Thurnher, Der siebte Platonbrief. Versuch einer umfassenden philosophi-
schen Interpretation (1975) 94 (cOyypoppa = Kompendium); N. P. White, Plato on Knowi-
edge and Reality (1976) 207f. (Gegensatz «dialogue — treatise»).

13 Gelehrte wie Werner Jaeger (Studien zur Entstehungsgeschichte der aristotelischen Metaphy-
sik, 1912, 146 A. 3) ynd H. J. Kramer (Mus. Helv. 21, 1964, 144) kannten natiirlich die wirkli-
che Bedeutung von cOyypappa. Auch Julius Stenzel stellte bereits 1916 fest, dass die Ausfiih-
rungen des Politikos (295 b ff.) iiber die Abinderung eigener schriftlicher Bestimmungen
durch den wahren Staatsmann sinngemiss auch auf Platons Politeia anzuwenden wiren, d. h.
aber, dass er den Dialog durchaus als ein politisches cUyypappa wertete (Literarische Form
und philosophischer Gehalt des platonischen Dialoges [1916], jetzt in: Kleine Schriften zur
griechischen Philosophie, 1956, 46). Stenzel hitte noch hinzufiigen konnen, dass die Politeia
die Skizze des besten Staates immer wieder als vopodscia (bzw. verbal als vopoSeteiv)
bezeichnet: auch was im Phaidros iber die Schriftstellerei der Gesetzgeber gesagt ist, bezieht
Platons Hauptwerk mit ein.




Dialogform und Esoterik 27

im Blick'4. Die Aussagekraft des klaren Aufbaus ginge verloren, wollte man
willkiirlich eine bestimmte Art von geschriebenem Logos (etwa den Dialog)
ausnehmen. Mit dem Syngramma-Argument und mit allen verwandten Versu-
chen, die Dialoge der Schriftkritik auf die eine oder andere Art zu entziehen,
ignoriert man also die dem ‘Phaidros’ eigentiimliche Aufwirtsbewegung, die
uns in der grossen mythischen Rede des Sokrates in ihren ethisch-metaphysi-
schen Beziigen entgegentritt, im zweiten Teil des Dialogs in ihren logischen
Aspekten, wonach die Kenntnis des Partikuldren von der Einsicht in das Allge-
meine abhéngig gemacht wird.

Ein zweiter moglicher Einwand muss noch erwihnt werden. Es wurde
oben festgehalten, dass nach der iibereinstimmenden Ansicht aller Interpreten
die ‘Hilfe’ fur das Geschriebene nur miindlich gegeben werden kann. Wir aber
versuchten, sie in dem Buch ‘Politeia’ nachzuweisen. Ist das nicht ein Wider-
spruch? Gewiss erfolgt die letzlich entscheidende philosophische Hilfe nur im
dialektischen Gespriach. Aber der ‘Phaidros’ sagt auch, dass die lebendige phi-
losophische Wechselrede ein Abbild (gi8wAov) hat im geschriebenen Logos
(276 a 1-b 1). (Bei ‘Abbild’ ist selbstverstindlich nicht an protokollarisch exakte
Wiedergabe zu denken, vielmehr an das Ranggefille, das bei Platon das Ver-
hiltnis zwischen Urbild und Abbild stets kennzeichnet.) Wenn das Helfen zum
Wesen des wahrhaft philosophischen Gesprichs gehort, so wird der geschrie-
bene Dialog auch ein Abbild vom Vorgang des Helfens geben konnen, das seine
Wesensziige noch erkennen lidsst. Ein Widerspruch liegt so lange nicht vor, als
auch dieses schriftliche Abbild seinerseits einer entsprechenden Erginzung
bedarf, die das Gesagte erst letztlich giiltig machen wiirde. Und auf solche
Erginzungen verweist gerade die ‘Politeia’ an mehreren wohlbekannten, frei-
lich nur zu oft bagatellisierten Stellen!s. .

Nunmehr ist der Weg frei, uns zum ‘Phaidros’ zuriickzuwenden und zu
fragen, ob iiber die an der ‘Politeia’ und den ‘Nomoi’ beobachtete Bondecia-
Struktur nicht auch aus ihm Aufschliisse zu gewinnen sind. Da ist einmal das
Beispiel des Perikles, des iiberragenden Redners, der Anaxagoras seinen
Freund nannte. Vor dem Volk hat Perikles gewiss nicht von anaxagoreischer
Naturphilosophie gesprochen, doch bestimmte diese, gleichsam aus dem Hin-

14 Das geht schon daraus hervor, dass der Schlussabschnitt die Einlosung der Forderung von
258 d 7-11 ist, den Wert des Schreibens zu priifen mit Blick auf Lysias xai &AAov do1iC
TORNOTE TL YEYPAPEV T YPAWEL, E1TE TOMTIKOV GUYYpOUMX EITE IB1OTIKOV, &V HETP® OC TONTIC
fj dvev petpov d¢ idubtne.

15 Die Bagatellisierung der Aussparungsstellen in den Dialogen Platons kann nur so lange
iberzeugend wirken, als man diese Stellen jeweils isoliert betrachtet und sie selbst dann noch
unvollstindig iibersetzt und interpretiert. Die oben Anm. 8 genannte Studie wird sie in ihrem
Kontext im jeweiligen Dialog wie auch in ihrem Zusammenhang untereinander erortern. Vgl.
vorliufig Verf., Unsterblichkeit und Trichotomie der Seele im zehnten Buch der Politeia, Phro-
nesis 21 (1976) 31-58.




28 Thomas A. Szlezak

tergrund, seine offentliche Beredsamkeit. Heisst es doch wortlich, Perikles habe
aus der Nuslehre «das fiir seine Redekunst Dienliche gezogen» (270 a). Dass
Perikles und sein Hintergrundwissen als historische Prifiguration des wahren
Redners oder Dialektikers und seiner gewohnlich im Hintergrund verbleiben-
den, nur miindlichen Bond¢ia gemeint ist, wird im Kontext unmissverstindlich
angedeutet.

Was Perikles von Anaxagoras bezog, war «Geschwitz und Meteorologia»
(270 a 1). Das ist ein Ausdruck, den Platon 6fters ironisch von seiner eigenen
Dialektik verwendet!¢. G. Vlastos hatte formuliert!’, der Vollzug der ‘Hilfe’
werde uns doch gewiss nicht iiberwechseln lassen zu «a more exalted topic, like
metaphysicsy. Das wurde wohlgemerkt ohne Beriicksichtigung der Perikles-
Stelle gesagt!®, riickiibersetzt wiirde es aber gleichwohl just auf édoAeoyio kai
petempolroyia fithren — so jedenfalls konnte man iiberspannte Spekulation,
‘metaphysics’, im Griechisch der Perikles-Zeit umschreiben. Man sieht: die
sarkastische Wendung des modernen Kritikers ist durch Platons iiberlegene
Ironie vorweggenommen und im vorhinein entkriftet worden.

Nun weiter: Zu Beginn des Dialogs hatte Platon eine Rede des Lysias und
eine des Sokrates zum gleichen Thema vorgefiihrt. Fiir die des Sokrates hatte
Phaidros die Forderung gestellt, sie miisse, um iiberlegen zu sein, mehr enthal-
ten, und zwar anderes, Dinge von hoherem Wert: €tepa To0tv peilm koi TAELD
und GAAa tAelm Kol tAglovog GEa (234 e-235 b)'°. Es diirfte klar sein: nAgiovoc
a&w hier heisst soviel wie Tyuiodtepo am Ende des Dialogs. Wir wissen also
bereits seit den ersten Seiten, dass die Uberlegenheit einer Darlegung iiber die
andere, um die es im ‘Phaidros’ schliesslich iiberall geht?°, auf einem inhaltli-
chen Plus beruhen muss. Dies vorzufiihren, ist die schriftstellerische Absicht der
ersten beiden Reden sowie des Perikles-Exempels.

Nach dem Aufweis dieser vorbereitenden Hinweise Platons miissen wir
nunmehr die wichtigste Frage stellen: wenn alles Geschriebene der rechtferti-
genden Ergdanzung durch Besseres bedarf — welche weiterreichende philosophi-
sche Theorie erginzt dann den ‘Phaidros’? Zum Gliick ist unser Dialog in dieser
Hinsicht iiberaus deutlich. Sokrates stellt fest, dass die Erkenntnis der Seele
Aufgabe des Dialektikers ist, der hierbei folgende Fragen wird beantworten

16 Vgl. Politeia 488 e 4, Tht. 195 be, Krat. 401 b 7, Politikos 299 b 7, Parm. 135d 5.

17 l.c. 653.

18 Vlastos erdrtert Phdr. 274 b-278 e, macht aber nirgends einen Versuch, die fritheren Teile des
Dialogs einzubeziehen.

19 Natiirlich ziert sich Sokrates (wie vorher Phaidros: 228 a) und versichert, er kénne nichts iiber
die Weisheit des Lysias Hinausgehendes sagen (236 b 7); nur hat er zuvor schon (235 b 6-9)
die Ansicht des Phaidros zuriickgewiesen, die Rede des Lysias kénne inhaltlich nicht iibertrof-
fen werden. Sokrates’ erste Rede zeigt deutlich genug, welche der beiden Stellen zum Nenn-
wert zu nehmen ist.

20 Hierin sehe ich die Einheit des Dialogs, die man meistenteils in Analogien zwischen Erotik
und Rhetorik suchte. Solche Analogien gibt es zwar, sie sind jedoch sekundir.




Dialogform und Esoterik 29

miissen: 1. ob die Seele einfach ist oder in sich vielfiltig, 2. wenn vielfiltig, wie
viele Komponenten sie aufweist, 3. was ihre duvapic (ihr Vermogen) ist, oder
was die Vermogen der Komponenten je separat betrachtet sind (270 d, 271 d).
Der Anweisung Platons folgend, der ja die Reden des Sokrates als Paradigmen
bezeichnet, aus denen etwas zu lernen sei, fragen wir, ob die grosse Rede iiber
den Eros und die Seele dieses Drei-Punkte-Programm verwirklicht. Hierauf
gibt es nur eine Antwort: sie tut es nicht, und sie sagt ausdriicklich, dass sie es
nicht tut (246 a). Statt die wirkliche Gestalt der Seele begriindend darzulegen,
gibt uns Platon das poetische Bild eines Gespannes mit Wagenlenker und zwei
ungleichen Pferden, ohne die Zahl der Komponenten zum Problem zu machen
oder auch nur zu fragen, ob die geschilderten Verhaltensweisen nicht doch
Manifestationen eines einheitlichen Wesens sein kénnten.

Indes ist das Programm der im ‘Phaidros’ fehlenden Erdrterungen weder
etwas vage fir die Zukunft Projektiertes, das in privaten Gesprichen in der
Akademie je nach Situation und Laune einmal verwirklicht werden konnte
oder auch nicht, noch weist es auf jenes nicht iibertragbare Etwas, das genuin
philosophische Verstindnis, das nach den Theoretikern der Dialogform den
berufenen Leser befihigt, die im iibrigen vollstindig mitgeteilten Inhalte aus
toten Buchstaben in lebendiges Denken zu iiberfiithren. Es ist auch nicht das
‘Unsagbare’ Ludwig Wittgensteins, auf das sich neuere Interpreten in dhnli-
chem Zusammenhang berufen?!. Es ist nichts anderes als das Programm der
Psychologie des Dialogs ‘Politeia’. Dort wird die Frage gestellt, ob die Seele
verschiedene Komponenten aufweist oder nicht; dort wird die Zahl der Kom-
ponenten auf drei festgelegt: und dort wird drittens je separat fiir die drei See-
len-‘Teile’ nach ihren Vermogen gefragt (4, 435ff. und 9, 580fF., vgl. 10, 611 b—
612 a).

Der Verweis des Fragenkatalogs des ‘Phaidros’ auf die Psychologie der
‘Politeia’ ist so offen und eindeutig, wie es nur mdoglich ist, solange man das
direkte Buchzitat vermeiden will. Im Falle des ‘Phaidros’ lisst es sich mithin
nachpriifen, was das Fehlende, willentlich Ausgesparte ist: eine ausgebaute, in
sich vielfiltige, zu Ende gedachte Theorie (was selbstverstindlich nicht aus-
schliesst, dass Platon sie modifizieren konnte, wenn es ihm gut schien). Die
Seelenlehre der ‘Politeia’ mag dem Seelenmythos im ‘Phaidros’ an poetischer
Imagination nachstehen — an Erkenntnisleistung sind ihre prizisen Argumenta-
tionen unzweifelhaft iiberlegen, «wertvoller» (tipiotepa).

Und in eben diesem Dialog, in dem uns Platon deutlich genug zu erkennen
gibt, welcher Art die explizit ausgeklammerten (246 a) Erorterungen sind, die
das primir Gebotene philosophisch wohlbegriindet und giiltig erscheinen las-

21 So W, Wieland, Platon und der Nutzen der Idee. Zur Funktion der ldee des Guten, Allg.
Zeitschr. f. Philos. 1 (1976) 19-33, bes. 31-33, wo Denkmodelle Wittgensteins (der nicht
genannt wird) gegen platonische Hinweise (die nicht zitiert werden) auf weiterfithrende
Erorterungen iiber das Gute ausgespielt werden.




30 Thomas A. Szlezak

sen wiirden, eben hier sagt er uns allgemein, dass alles Schrifttum auf miindli-
che Begriindung durch Gewichtigeres angelegt sein muss, wenn der Autor den
Namen Philosophos verdienen soll. Die Botschaft des ‘Phaidros’ ist mithin
entweder, dass Platon den Namen Philosophos nicht verdient, oder dass hinter
seinen Dialogen wohldurchdachte, ausformulierte Theorien stehen.

Doch zuriick zu Schleiermacher. Seine richtige Intuition, dass die Dialog-
form nicht einer Unfihigkeit zu grosserer Klarheit entspringt, sondern kunst-
voll und philosophisch bedeutsam die indirekte Mitteilung an die Stelle direk-
ter Belehrung setzen kann, gerit ihm — und mehr noch seinen heutigen Nach-
folgern — unter der Hand zu dem unausgesprochenen Axiom, dass ein Autor,
der die Vorziige dieser verhiillenden Darstellungsform erkannt hat, damit auch
schon darauf festgelegt ist, alles, was ihm wesentlich erscheint, auch wirklich
mittels ihrer zur Darstellung zu bringen. Aus der Méglichkeit zum Verhiillen
und Andeuten wird der Zwang zur vollstindigen Pridsentation des zuvor Ver-
hiillten: nur in dieser logisch unzulédssigen Umformulierung liesse sich aus der
Dialogform ein Argument gegen die Annahme einer miindlichen Philosophie
gewinnen. Indes besteht durchaus kein Widerspruch zwischen dem Entschluss
eines Autors, sich iiber manche Dinge mittels der Dialogform schriftlich zu
dussern, und der gleichzeitigen Entscheidung, iiber anderes — etwa die weitere
Begriindung der publizierten Werke — iiberhaupt nicht zu schreiben. Zudem
scheint die Annahme vorzuliegen, dass Platon, indem er die Miéngel der Schrift
entdeckte, eo ipso das Bediirfnis hatte, diese Mingel wiederum durch die
Schrift zu beheben. Das wire einleuchtend, wenn es um die Sprache ginge: die
Grenzen der Sprache kénnen nur durch den Gebrauch der Sprache (in einem
gewissen Sinn und in einem bestimmten Ausmass) itberwunden werden. Fiir
das dagegen, was die Schrift nicht zu leisten vermag, bietet sich nach dem
eindeutigen Zeugnis des ‘Phaidros’ nicht eine besondere Art von Schriftge-
brauch an, sondern allein das miindliche Gespréach?2,

Im iibrigen hoffte Schleiermacher, mit seiner Entdeckung der Dialogform
drei Aufgaben zumal zu l6sen: die Chronologie der Dialoge zu etablieren, die
strittigen Echtheitsfragen zu entscheiden und drittens die ‘esoterische’ Platon-
auslegung Tennemanns zu widerlegen?3. Niemand bestreitet heute, dass ihm
hinsichtlich der ersten beiden Anspriiche kein Erfolg beschieden war. Die
Chronologie wurde gesichert — so weit sie itberhaupt gesichert ist — durch die
Sprachstatistik. Wie wenig verlisslich andererseits die aus der Beobachtung der
Dialogform gewonnenen Kriterien fiir Echtheitsfragen sind, braucht nicht

22 Ein dritter, gleichfalls bis heute fortwirkender Vorgriff Schleiermachers, ndmlich die Gleich-
setzung der «echt platonischen Form» mit der Form der aporetischen Tugenddialoge, wiirde
eine lingere Analyse erfordern und kann fiir den gegenwirtigen Zusammenhang auch ausser
Betracht bleiben.

23 Chronologie und Echtheit: Einleitung 29; Dialogform als Argument gegen Tennemanns
Auffassung: Einleitung 10ff.




Dialogform und Esoterik 31

eigens dargelegt zu werden (es geniigt etwa an Paul Friedlinders Verteidigung
des ‘Grossen Alkibiades’ zu erinnern). Nur den dritten Anspruch war man
allseits geneigt anzuerkennen. Wir versuchten dem Problem néher zu kommen,
indem wir fragten, welche Seite sich denn zu Recht auf den ‘Phaidros’ berufe.
Und insofern beide Seiten — wohlgemerkt auch die Befiirworter einer unge-
schriebenen Prinzipientheorie — die Schlusspartie dieses Dialogs isoliert zu be-
trachten pflegten, konnten wir mit dem Versuch einer Integration dieses Teils in
den ganzen Dialog und der Verfolgung seiner Beziehungen zu anderen Dialo-
gen?* einen neutralen Ausgangspunkt finden. Das Ziel war, die mittlerweile
emotional stark belastete Auseinandersetzung in den Bereich ruhiger Beobach-
tung zuriickzufiihren.

Ist es also nichts mit der Dialogform, wenn sie keinen ihrer drei urspriingli-
chen Anspriiche zu erfiillen vermag? Nun, es ging Schleiermacher ein wenig
wie Johann Friedrich Bottger, der fiir den Konig von Sachsen Gold machen
wollte. Was er suchte, fand er nicht, wohl aber das Porzellan, was seinem Auf-
traggeber grossen Gewinn brachte. In diesem Sinn sei der Gewinn der Schleier-
macherschen Entdeckung fiir ein besseres Verstandnis der platonischen Kunst-
form nicht bestritten. Nur das erhoffte Wundermittel fiir Chronologie, Echt-
heitsprobleme und die Wegzauberung der auch anderweitig bezeugten platoni-
schen Prinzipientheorie war sie nicht.

Noch ein Wort zur sogenannten Esoterik. Schleiermacher vermutete darin
Obskurantismus, er sprach polemisch vom «schwierigsten und geheimnisvoll-
sten der Weisheit». Aber niemand, der die Aussparungsstellen in Platons Dialo-
gen aufmerksam liest, wird auf den Gedanken kommen, das Ausgesparte sei
dunkel und geheimnisvoll. Im Gegenteil, wodurch es sich nach der wiederhol-
ten Versicherung Platons auszeichnet, ist grossere cagnveiwa, Klarheit, und
grossere Genauigkeit, dxpipeia. Dies zur platonischen Charakterisierung des
Inhalts.

Was die menschliche Triebfeder betrifft, so ist gleichfalls mit «Geheimnis-
suchty von vorneherein nicht zu rechnen. Wohl aber lassen Platons Ausserun-
gen ein aussergewohnliches Gefiihl der Verantwortung erkennen. Unter den
heutigen Bedingungen der geistigen Produktion sind drei Dinge notwendig
getrennt: fiir den Inhalt ist der Autor verantwortlich, dariiber hinaus aber fir
nichts; die Verantwortung fiir die Verbreitung trigt der Verleger, und der ver-
kauft, wie Platon sagen wiirde, toic énaiovoy, G¢ &adtwg ol 00dEV TpooTKEL,
«denen, die etwas von der Sache verstehen, ebenso auch denen, die sie nichts

24 Unter einem anderen Gesichtspunkt hatte jedoch schon H. J. Krimer die isolierende Behand-
lung von Phdr. 274 b-278 e hinter sich gelassen, indem er die Beziehung zu den Aussparungs-
stellen, die in den wichtigsten Dialogen aller Schaffensperioden Platons begegnen, heraus-
stellte und die funktionale und zum Teil auch sprachliche Gleichartigkeit dieser Stellen
nachwies (Arete bei Platon und Aristoteles, 1959, 389fF., vgl. 24, 316f. 484-486; Mus. Helv. 21,
1964, 152-156; AGPh 51, 1969, 23 Anm. 67).




32 Thomas A. Szlezik: Dialogform und Esoterik

angehty (vgl. Phdr. 275 e 2), denn ein berufener Kéufer ist, wer bar bezahlt; was
aber der Leser anfingt mit dem Inhalt, wie er ihn bewahrt oder entstellt, dafiir
trigt er allein die Verantwortung. Platon lebte in einer Zeit, da die Erinnerung
an eine vergleichsweise buchlose Epoche noch lebendig war, in der die drei
Verantwortlichkeiten noch in einer Hand vereint sein konnten. Ein Denker
verfasste ein Werk, machte es selbst seinen Freunden bekannt und konnte so
die lebendige Resonanz beobachten und vor allem durch personliches Eingrei-
fen beeinflussen. In Platons ‘Parmenides’ schildert Zenon der Eleat den Augen-
blick, wo ihm diese Einheit entglitt. Platon hielt dieses Entgleiten der Aufzeich-
nung wert.

Aber konnte man wirklich im vierten Jahrhundert noch die Einheit jener
drei Verantwortlichkeiten herbeisehnen? War das nicht anachronistisch? Nun,
es war so anachronistisch und so utopistisch, wie der Idealstaatsentwurf der
‘Politeia’ anachronistisch und utopistisch zugleich ist.




	Dialogform und Esoterik : zur Deutung des platonischen Dialogs "Phaidros"

