Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 35 (1978)

Heft: 1

Artikel: A propos de I'hymne homérique a Déméter
Autor: Rudhardt, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-27769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-27769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 35 1978 Fasc.1

A propos de ’hymne homérique a Déméter

La répartition des Tipai, articulation centrale des syst¢émes mythiques grecs
Le rapt de Perséphone considéré comme un épisode de cette répartition

Par Jean Rudhardt, Genéve

A

1. La phrase «il était une fois un roi et une reine» peut étre le début d’un
conte; elle ne peut pas constituer celui d’'un mythe. Qu’ils soient ou non dési-
gnés par un nom propre, les personnages du conte n’ont pas de ferme identité et
leurs aventures se déroulent dans un temps mal défini. Les contes se donnent
chacun pour un récit achevé qui trouve en lui-méme ses prémisses et sa conclu-
sion; ils sont donc indépendants les uns des autres.

Au contraire, les personnages du mythe ont une personnalité; chaque récit
mentionne leurs parents; la tradition les situe dans une lignée. Les mémes
personnages interviennent dans plusieurs récits; les membres de chaque lignée
sont les sujets de plusieurs mythes. Il en résulte que les récits mythiques ne sont
pas autonomes; chacun d’eux renvoie a une pluralité d’autres dans lesquels il
trouve des antécédents ou des conséquents. Cette pluralité confére leur pleine
valeur aux noms propres qui désignent les personnages du mythe et définit
I'identité de chacun d’eux. Il en résulte aussi que les événements racontés par un
récit mythique ne se déroulent pas dans un temps quelconque que ’on puisse
évoquer en disant simplement: «il était une fois...». Suivant ou précédant d’au-
tres événements connus, ils s’intégrent 4 leur place exacte dans une structure
temporelle.

En affirmant que les événements mythiques se déroulent «in illo temporey,
Mircea Eliade a raison partiellement. Il a raison d’opposer le temps mythique,
«illud tempus», a celui dans lequel nous vivons, mais il est imprécis. Cet «illud
tempus» comprend plusieurs moments successifs, parfaitement distincts, et les
événements mythiques ne se situent pas tous au méme moment dans cette série.

2. Essentielles, de pareilles relations entre les personnages et entre les
événements révélent une disposition profonde de la pensée mythique. Elle tend
a associer tous les récits les uns aux autres dans un systéme cohérent. Cette

* Texte d’une legon donnée au Collége de France, dans le séminaire de M. J. P. Vernant, le 13
décembre 1976.

1 Museum Helveticum




2 Jean Rudhardt

tendance ne se manifeste pas partout de pareille fagon; elle s’arréte parfois a
’élaboration de systémes partiels ou produit des systémes différents selon les
auteurs et les lieux. Les systémes les plus achevés en révelent pourtant la visée:
c’est la totalité accessible a 'expérience humaine. Quelle qu’en soit la variété,
on observe en outre que les syst¢tmes dominants en Gréce sont construits selon
des schémas constants; ils se développent selon les mémes lignes générales et
comprennent de mémes articulations.

3. IIs tendent a rattacher tous les récits a la cosmogonie et donnent a la
cosmogonie elle-méme des déroulements apparentés. Elle raconte un processus
de différenciations successives qui conduit de I'unité confuse d’une substance
primordiale, symbolisée par une ou quelques entités a la fois précosmiques et
divines, a la multiplicité distincte, ou des entités mieux individualisées, les unes
plus cosmiques bien qu’elles conservent une qualité divine immanente, les
autres plus divines et transcendantes bien qu’elles conservent une activité cos-
mique, paraissent et se situent dans un univers, dans un espace et dans un temps
désormais structurés.

L’image de ’émanation (Gaia tire d’elle-méme Ouranos et Pontos) et celle
de la génération (elle enfante les Titans) symbolisent ce processus. Ces images
signalent une parenté profonde entre ’ascendant et les descendants, mais elles
indiquent du méme coup une différence essentielle qui les distingue. Celui qui
se meut dans les hauteurs, Hypérion, et ses enfants, le Soleil, la Lune et ’Au-
rore, participent d’'une méme nature, mais des traits caractéristiques les oppo-
sent entre eux. L’ascendant est plus vaste, plus énigmatique, plus lointain que
ses descendants; ceux-ci sont mieux définis, mieux visibles et plus concrets.
Dans la descendance, on voit que la génération explicite et spécifie les qualités
implicites de I'ascendant. Ainsi la spécification intensifie la présence, mais elle
amenuise du méme coup. Il vient un moment ou les descendants sont si bien
spécifiés que, limités dans ’espace et dans le temps, ils n’ont plus qu’une exi-
stence de fait. La facticité, la mortalité sont un aboutissement de la spécifica-
tion. Les mortels, les hommes apparaissent ici et 14 dans le monde, issus en des
lieux précis d’une terre différenciée, pourvue d’une configuration géographique
et qui n’est plus la Gaia ancestrale, ou bien nés au terme de longues lignées de
, dieux, liés au primordial et au divin par cette origine, séparés de lui par leur
facticité!.

1 La mythologie grecque, ou nous ne trouvons point de grands récits de la création de ’'homme,
raconte incidemment la naissance, en des lieux divers, de plusieurs premiers hommes qui
pourront étre chacun les ancétres de certains peuples. Ce sont par exemple, nés du sol, en
Arcadie: Pelasgos (Hes. fr. 160 Merkelbach-West); en Laconie, Lelex (Paus. III 1, 1; Apollod.
111 10, 2); en Attique, Cécrops puis Erichthonios (Apollod. III 14, 6). Nés de ’'union de deux
divinités, ce sont Arcas, fils de Zeus et de la nymphe Callisto (Apollod. I1I 8, 2); Phoronée, fils
d’Inachos et de Mélia (Apollod. II 1, 1); Lacedaimon, fils de Zeus et de Taygété, fille d’Atlas

(Apollod. III 10, 3); Deucalion, fils de Prométhée et d’'une Océanide (Apollod. I 7, 2), etc.
Apres le déluge, Deucalion et Pyrrha ramassent des pierres sur le sol et les jettent derriére eux;




A propos de ’hymne homérique 4 Déméter 3

Mais les cosmogonies grecques n’exposent pas seulement ce déploiement
de la pluralité. Elles racontent comment, & chaque stade, le pouvoir s’exerce sur
le groupe d’entités qui le caractérisent et comment il change de stade en stade,
lorsque la multiplicité grandit parmi des entités mieux différenciées; au dernier
stade, il attribue a chacune d’entre elles la place et la fonction qui conviennent &
sa nature propre désormais bien déterminée, soumettant ainsi I'univers a un
ordre ou I’'un et le multiple tendent & se concilier. Le mythe symbolise le passage
d’un stade et d’un ordre hiérarchique au suivant par 'image de conflits qui
opposent entre elles les entités successives et par celle d’un renversement du
dieu souverain par un fils qui lui succéde. A la génération de Zeus, parmi des
étres suffisamment diversifiés, ’exercice de la souveraineté consistera bient6t en
une seule chose: faire en sorte que chacun d’eux remplisse ses fonctions spécifi-
ques dans un univers ordonné?.

Le mythe symbolise I'instauration de cette ordonnance par I'image de la
répartition des tipai, des honneurs et des charges, entre les étres. La pensée
grecque rattache a cette répartition tous les grands mythes divins ainsi que la
plupart des mythes héroiques, serait-ce seulement par le jeu de généalogies
dont le détail peut varier mais dont ’aboutissement reste constant. Un tel ratta-
chement contribue & préciser le sens des mythes relatifs aux ancétres immédiats
de 'humanité: ils définissent la place de chacun, le style de vie qui lui est propre,
en éclairant soit la situation commune des hommes, soit celle de chaque société
a I’égard du monde et des dieux.

Les mythes de la Gréce classique — ou 'anthropogonie n’est jamais cen-
trale — nous enseignent en effet que le monde n’est pas 1a pour ’homme et ne
trouve pas en lui sa raison d’étre, mais que ’homme trouve au contraire sa
raison d’étre et sa fin dans I’ordre universel, pour autant qu’il y occupe sa juste
place et y remplit son véritable role3.

4. L’acte de la répartition des Tipoi constitue donc une articulation essen-
tielle de la pensée mythique grecque.

En invoquant les Muses, ’auteur de la Theogome hésiodique définit son
projet dans les termes suivants:

«Enfants de Zeus, salut! Donnez-moi un chant séducteur. Célébrez la race
sacrée des immortels toujours présents, ceux qui naquirent de la Terre et du Ciel
€toilé ou de la Nuit obscure et ceux que nourrit Pontos aux ondes salées. Dites
comment, en premier lieu, vinrent au monde des dieux, la terre, les fleuves, le

il en nait des hommes et des femmes (Pind. O/. 9, 41s.); c’est une variante du mythe d’auto-

chthonie. Il faut noter en outre que Deucalion et Pyrrha ont eux-mémes des enfants, épo-

nymes de grandes races helléniques (Apollod. I 7, 2-3).

2 Lachose n’est pas immédiate. Au début de son régne, Zeus s'impose encore avec violence; il
doit résister a plusieurs menaces; il participe a plusieurs conflits 4 travers lesquels 'ordre sacré
des choses se parachéve.

3 L’homme y trouve aussi la norme de ses conduites. La mantique est I’art de déchiffrer, dans le
monde visible, les signes de cette ordonnance sacrée.




4 Jean Rudhardt

flot infini de la mer aux vagues impétueuses, les astres brillants et le vaste ciel
tout en haut, puis les dieux dispensateurs de bienfaits, issus de ces premiers
étres. Dites comment ils se partagérent les biens, se répartirent honneurs et
charges (¢ Tyag di€Aovto) et comment ils occupérent ’Olympe vallonné, pour
la premi¢re fois»*. En énoncant ainsi le plan de son ouvrage, le poéte présente la
répartition des Tipai comme I'aboutissement des événements qui ont produit,
I'une aprés I’autre, les différentes entités divines. Dans son préambule, il dit
ailleurs, en parlant de Zeus: «lui qui régne dans le ciel, détenteur du tonnerre et
de la foudre brilante, depuis qu’il a triomphé de Cronos, son pére; il a réparti
toutes choses de maniére égale entre les immortels, défini leurs honneurs et
leurs charges (Eneppade Tipac)»3. Il semble donc que la répartition des Tipai
doive s’accomplir aprés la victoire des Cronides, dans la société¢ olympienne
soumise a ’autorité de Zeus.

Les choses sont en réalité¢ plus complexes. La répartition s’opére d’une
maniére progressive; elle comprend plusieurs épisodes, solidaires des -événe-
ments qui accompagnent la naissance des entités divines, leurs luttes et leurs
conflits.

Aphrodite, par exemple, regoit ses attributions dés le moment de sa nais-
sance: tavtnyv &’eE apyfic Tunyv £xel o€ Aehoyye / poipavs. Certains des apa-
nages divins se trouvent donc déja définis avant ’'avénement des Olympiens,
mais il appartiendra & Zeus de les confirmer. Au début du combat entre les
Cronides et les Titans, il convoque les dieux; a ceux qui prendront son parti, il
promet de les laisser jouir de leurs tipati, s’ils en possédent déja, ou de leur en
donner comme il est juste, s’ils n’en ont pas encore’. Nous le verrons en effet
confirmer pour Hécate la ipf) qu’elle avait reque parmi les Titans®, donner leurs
Tipai & Styx et aux Moires®. Sans employer & chaque coup le mot de Tun, la
Théogonie évoque de nombreuses attributions semblables!?. Si donc la distri-
bution des tipai commence trés tot dans la cosmogonie, si la Titanomachie elle-
méme y contribue, elle se parachéve et devient définitive sous I'autorité de Zeus.
Le préambule du poéme nous I’avait annoncé; les vers qui concluent la Titano-
machie le confirment: «Quand les dieux bienheureux furent parvenus au terme
de leur pénible effort et qu’ils eurent avec les Titans résolu par la force leur
conflit de compétences (tipdwv), alors, inspirés par la sagesse de Gaia, ils incité-
rent Zeus, 'Olympien doué d’une ample voix, & prendre le pouvoir pour régner
sur les Immortels et celui-ci répartit entre eux les honneurs et les charges»!1.

L’image de la répartition des Tipai n’est pas une invention hésiodique.

4 Hes. Th. 104ss.

5 Hes. Th. 71-74. Je ne me prononce pas sur le texte problématique du vers 74; en ce qui
concerne la définition des tipuai, son sens n’est pas douteux (discussion du texte chez West,
p. 180). 6 Hes. Th. 203-204. 7 Hes. Th. 390-396. 8 Hes. Th. 412ss.

9 Styx: Hes. Th. 399; Moires: Hes. Th. 903-906. 10 e.g. Hes. Th. 346-348. 926. 929. 939,

11 Hes. Th. 881-885.




A propos de ’hymne homérique 2 Déméter 5

Familiére a la pensée grecque, elle lui sert dés Homére 4 signifier I'instauration
d’un ordre dans le monde et parmi les dieux. On connait les propos que Poséi-
don tient dans I'Iliade: «Nous sommes trois fréres, fils de Cronos et nés de Rhéa,
Zeus, moi-méme et Hadés en troisiéme lieu, le roi des morts. L’univers fut
partagé en trois et chacun a recu son fief (sa tpf)). Quant & moi, le sort m’a
donné d’habiter la mer blanche d’écume, Hadés a requ 'ombre brumeuse et
Zeus, le vaste ciel dans I’éther et les nuages. La terre cependant restait com-
mune, ainsi que le haut Olympe»!2. En affirmant ainsi sa qualité de Cronide et
la 1égitimité du pouvoir qu’il exerce dans son domaine particulier, Poséidon
veut justifier la résistance qu’il oppose a la volonté de Zeus. Le contexte nous
montre pourtant que son récit est incomplet et demeure imprécis; nous y voyons
sans doute la terre généralement accessible aux dieux, mais ils y remplissent des
fonctions différentes et, s’ils participent a I’assemblée olympienne, Zeus la pré-
side; il régne sur eux, il leur donne des ordres et Poséidon lui-méme finit par lui
obéir. L’Iliade n’ignore donc pas la prééminence de la tiun dévolue a Zeus.
Evidente chez Hésiode, cette prééminence est affirmée dans I'un des hymnes
homériques les plus anciens, ’hymne & Aphrodite. Il désigne en Zeus celuiqui a
obtenu en partage la plus grande tipf!3.

On comprend que leur défaite exclue les Titans de la répartition finale des
Tipal, que Zeus préside a leur distribution parmi les dieux les plus jeunes, mais
leur partage entre les Cronides pouvait soulever un probléme. D’apres I'lIliade,
il sopére par tirage au sort; dans la Théogonie hésiodique, nous avons vu que
Zeus y procede, lorsque les dieux lui ont donné le pouvoir. D’aprés ’hymne
homérique a Poséidon, les dieux I’accomplissent directement; ce sont eux, y
lisons-nous, qui ont attribué a Poséidon une double tun: le privilége de domp-
ter les chevaux et celui de sauver les navires'4. De telles variations attestent la
liberté dont la pensée mythique grecque jouit, mais elles montrent aussi la
convergence des emplois qu’elle en fait. De fagons diverses sans doute, les
auteurs utilisent une pareille image pour rendre compte de 'ordonnance divine
du monde; ils sont unanimes a reconnaitre la prééminence finale de Zeus, ils
admettent en outre que la répartition des tipai n’est pas le produit de sa seule
initiative et ne s’accomplit pas d’un seul coup. Dans la Théogonie hésiodique
elle-méme ou Zeus prend le pouvoir aprés la défaite des Titans, les Cyclopes lui
ont donné la foudre, instrument et symbole de sa souveraineté, dés le début de
la Titanomachie!s.

La Titanomachie a constitué une crise dont I'issue devait déterminer la
répartition des compétences, des tipai, entre les dieux!é. Le conflit ou la crise
sont le principal mode de cette répartition, lors de chaque circonstance nou-
velle. C’est & travers des crises encore qu’elle se poursuivra sous le régne de

12 Hom. Il 15, 187-193. 13 Hom. Hymn. V Aphr. 37. 14 Hom. Hymn. XXII
Poseid. 4-5.

15 Hes. Th. 141. 16 Hes. Th. 882.




6 Jean Rudhardt

Zeus. D’apres le témoignage d’Apollodore, le conflit d’Athéna et de Poséidon
pour la possession de ’Acropole a pour objet une répartition de Tipai!’. D’aprés
’hymne homérique 4 Hermés, la dispute entre Apollon et le fils de Maia aboutit
a un enrichissement des compétences du Létoide et 4 la définition par Zeus de la
Tyun d’Hermes!8.

Mais la répartition des tipai ne définit pas seulement les priviléges des
dieux. D’aprés la Théogonie hésiodique, le conflit de Zeus et de Prométhée s’est
déroulé «lorsque les dieux et les hommes ont pris pour eux-mémes une décision
a Méconé»'?. Le verbe employé 67 éxpivovto est celui méme qui désigne la
décision produite par la Titanomachie quant a la possession des tipai: £nei ...
Tnaov kpivavto?l. Le conflit de Zeus et de Prométhée est donc une crise de
méme nature que la Titanomachie; les scholiastes le confirment en spécifiant
qu’elle eut la répartition des Tipai pour objet et 'un d’eux précise qu’elle con-
cernait ’humanité. Les dieux, dit-il, y décidérent ce qu’est un dieu et ce qu’est
un homme: £kpivovto 1 3£0¢ kai ti dvIpwnog.

On sait que les hommes existaient avant I'intervention de Prométhée; la
mortalité les distinguait des dieux, mais ils n’en étaient pas clairement séparés
et n’avaient pas de statut, pas de style de vie qui leur fiit propre. En frappant les
arbres de la foudre, Zeus leur donnait du feu et leur procurait ainsi un moyen de
subsister qu’ils recevaient passivement. La tromperie de Prométhée irrite Zeus
qui n’allume plus les arbres a I'intention des mortels?!. Elle a donc pour premier
effet de séparer les hommes des dieux. Prométhée vole ensuite du feu pour leur
en apporter, mais c’est un acte unique; ils doivent apprendre a le garder dans la
férule22: la survie dépend maintenant pour eux de leur savoir et de leur activité.
Le pessimisme hésiodique insiste sur P’aspect négatif de cette transformation;
cependant, comme toutes les crises cosmogoniques, la crise de Méconé avait un
aspect positif, souligné par le scholiaste. Elle définit ce que ’homme sera désor-
mais. Les témoignages ultérieurs sur le mythe de Prométhée le confirment. Le
fils de Japet met les hommes dans I’obligation mais leur fournit le moyen de
travailler et leur apporte du méme coup la possibilité de se donner une civilisa-
tion2?. Ainsi, séparés des dieux et devenus capables de vivre dans cet éloigne-
ment, les hommes regoivent ce qui va constituer leur mode d’existence et leur
dignité spécifiques: la crise produite par Prométhée a défini leur tipn). Des
versions du mythe plus tardives pourront dire qu’il a créé ’humanité.

Le feu qu’il leur a donné sera d’autre part I'instrument du sacrifice. In-
stauré ultérieurement par son fils Deucalion, le sacrifice reproduit dans la vic-
time les parts inégales constituées jadis par Prométhée pour tromper Zeus, et,
rappelant ainsi le geste qui déclencha le processus de séparation entre les hom-

17 Apollod. IIT 14, 1. 18 Hom. Hymn. IV Herm. 471. 516. 573. 19 Hes. Th. 535.
20 Hes. Th. 882. 21 Hes. Th. 561ss.; Op. 47-50.

22 Hes. Th. 565ss.; Op. 50-52.

23 Voir notamment Aeschyl. Prom. 106-113. 436-506.




A propos de I’hymne homérique 3 Déméter 7

mes et les dieux, il rétablit entre eux une communication nécessaire pour les uns
et pour les autres, au-dela d’une distance qu’il ne prétend pas abolir?4,
Dans la condition ainsi définie, commune a tous les mortels, d’autres épiso-
des de la répartition des tipai précisent la situation particuliére de certaines
 communautés. Le conflit d’Athéna et de Poséidon pour la possession de I’Acro-
pole ne modifie pas seulement les prérogatives de ces deux divinités. Décisif, le
témoignage ou le jugement émis par Cécrops en faveur d’Athéna, définit du
méme coup la vocation religieuse de la cité; elle s’appelle Athénes a partir de cet
instant?>. D’une fagon plus immédiate, dans d’autres cas, Zeus attribue un
privilége particulier A certaines races. C’est ainsi que, d’aprés Pindare, il donne
la royauté d’Iolcos pour Tyun & Eole et & sa descendance?s.

B

1. Les événements racontés par I’hymne homérique & Déméter doivent étre
situés dans ce contexte, vaste sans doute et mal délimité mais cohérent.

Quand Déméter, retirée dans le temple d’Eleusis, cesse d’assurer la crois-
sance des végétaux, Zeus, pour la convaincre de reprendre son activité lui pro-
met qu’elle aura parmi les immortels les priviléges et les charges, les Tipaide son
choix?’. Quand elle a obtenu satisfaction, aprés la libération de Perséphone, il
confirme cette promesse pour qu’elle revienne sur ’Olympe et recommence a
faire pousser les plantes. En son nom, Rhéa dit en effet 4 la déesse révoltée mais
déja sur le point d’obéir: «il a promis de te donner les tipoi que tu voudras
choisir parmi les dieux immortels»28. D’une maniére implicite, les derniers vers
du poéme qui chantent la gloire de Déméter et de Perséphone, revenues sur
I’Olympe aprés I'institution des mystéres, nous apprennent 'accomplissent de
cette promesse.

De pareille fagcon, Zeus octroie une épouse a son fréere Aidéneus dont la
part n’était pas encore compléte?®. Au moment ou il laisse Perséphone quitter le
monde des morts, Hadés lui déclare, certain de la voir revenir un jour aupreés de
lui: «tu régneras sur le domaine infernal, tu auras de trés grandes tipoi parmi
les immortels»3°,

Les hommes enfin regoivent aussi leur lot. Bien qu’elle échoue dans son
projet d’immortaliser Démophon, Déméter annonce qu’un rite sera célébré en
son honneur et qu’il jouira dans ’avenir «d’une impérissable Tiun»3'. Comme
elle fait alors aux princes d’Eleusis la promesse d’instituer les mystéres3?,ily a
lieu de penser que ceux-ci procédent du méme type de distribution.

24 J. Rudhardt, Les mythes grecs relatifs a linstauration du sacrifice: les réles corrélatifs de

Prométhée et de son fils Deucalion, Mus. Helv. 27 (1970) 1-15. 25 Apollod. I1T 14, 1.
26 Pind. Pyth. 4, 106ss. (189ss.). 27 Hom. Hymn. II Dem. 326-328. 28 443444,
29 3. 78-80. 30 365s. 31 263. 32 273-274.




8 Jean Rudhardt

Pour comprendre le sens de ’hymne & Déméter, il convient par conséquent
de chercher en quoi consistent les nouvelles tTipai que la crise dont il est le récit
confere finalement a ces trois dieux et peut-étre aux hommes.

2. Voici la situation initiale. Le drame éclate & un moment précis du temps
mythique. Zeus régne parmi les Olympiens; les trois Cronides ont regu leur
lot?3, La distribution des tipoi n’est pas loin de son achévement. Mais voyons
les choses de plus pres.

Clairement distinctes, les grandes régions du monde, le ciel, la terre, 1a mer
ont regu leur place. En haut, les dieux régnent sur I’'Olympe?* mais n’y sont
point cantonnés; ils peuvent en descendre et se déplacer sur toute la terre*’ — qui
reste pour eux un domaine commun, ainsi que les propos prétés par I'lliade a
Poséidon nous I'ont appris. En bas, s’étend I’Erébe obscur et brumeux, occupé
par les morts3S, Une frontiére le sépare du monde supérieur. Toute la tradition
grecque nous apprend que les hommes la traversent une fois, lorsqu’ils meu-
rent, mais qu’ils ne peuvent ensuite plus jamais la franchir. Cette régle parait
instaurée avant le rapt de Perséphone. En insistant sur les pouvoirs d’Hadeés,
maitre d’un peuple innombrable’’, et sur celui de sa future épouse a I'autorité
de laquelle tous les vivants doivent étre soumis*8, ’hymne nous apprend claire-
ment que les morts ne sortiront jamais de leur empire. S’il s’accorde donc sur ce
point avec I’enseignement commun, il nous révéle une autre chose qui est moins
immédiatement évidente mais capitale: & une exception pres, la frontiére infer-
nale est infranchissable aux dieux.

Le mythe de Déméter, d’Hadés et de Perséphone est inintelligible, si nous
n’admettons pas cette imperméabilité. Dans toute la mythologie grecque,
aucun mariage ne provoque un tel drame que celui d’Hadés et de Perséphone;
aucun ne déchire a tel point une jeune épouse et sa mére. C’est que les mariages
divins habituels ne les séparent pas définitivement. Dans le monde supérieur,
les dieux sont accessibles les uns aux autres, en quelque lieu qu’ils résident, dans
toute la mesure de leur désir commun. Si Déméter, si Perséphone pouvaient fran-
chir la limite du monde infernal, le mariage d’Hadés, ressemblant aux autres
mariages divins, n’engendrerait pas la crise racontée dans ’hymne éleusinien.

Lorsqu’Hadés I'emporte sur son char, la timide Perséphone est épouvan-
tée mais elle garde confiance tant que I’attelage circule au-dessus des terres et
des mers. Ravie par un dieu qui la terrifie, elle espére encore revoir sa mére et
les autres dieux?. Or cet espoir 'abandonne 2 I'instant précis ou elle pénétre
dans le monde infernal; elle pousse alors le cri déchirant qui alarme Déméter*®.

33 Zeus: 3. 78. 313ss. 321ss. 348ss. Hadeés: 17s. 79ss. Il n’est pas question de Poseidon, mais
I’hymne se référe explicitement au partage du monde en trois lots: 85-87.

34 91-92. 484-485.

35 Zeus peut quitter 'Olympe: 27-29. Déméter parcourt toute la terre; les dieux se rendront
aupres d’elle tour a tour quand elle se sera retirée a Eleusis: 324-326. 36 80. 335ss. 349.

37 9. 17. 31. 84ss. 38 365. 39 35-36. 40 38-39.




A propos de ’hymne homérique a2 Déméter 9

De pareille fagon effrayée par ce cri, Déméter comprend qu’un malheur a
frappé sa fille; I'inquiétude et le chagrin la tourmentent, mais elle conserve
I’espoir de la retrouver puisqu’elle la cherche; au contraire, lorsqu’elle apprend
enfin qu’'Hadés a emmené Perséphone sous la terre pour en faire son épouse et
la reine du royaume infernal, cette nouvelle flatteuse achéve de ’'abattre*!. Fait
plus significatif encore, elle cesse alors de rechercher sa fille, sachant qu’il lui est
impossible de la rejoindre.

L’hymne nous fournit un autre indice de cette impossibilité pour les dieux
de franchir normalement la frontiére infernale. Au plus fort de la crise, Zeus
envoie des messagers & Déméter et 4 Hadés pour tenter de fléchir leurs volontés
antagonistes. Auprés de Déméter, il charge successivement Iris puis tous les
dieux d’une telle mission; enfermée dans un temple, elle réside cependant a
Iintérieur d’'un monde qui leur est accessible*2. En revanche, pour atteindre
Hadgés, il doit recourir a celui seul qui posséde le pouvoir de franchir la frontiére
infernale: le dieu Hermés*. On sait en effet que celui-ci, dieu des passages, a
pour fonction spécifique d’accompagner les morts, lors de leur descente dans le
monde souterrain.

En plus des trois Cronides, nous constatons ainsi que plusieurs dieux ont
recu leurs tipai. Iris, Hermes exercent déja la fonction de messagers qu’ils
conserveront.

De son c6té Déméter posséde des tipai, dés le début du drame. I1otvia et
avacca*4, nous ’entendons déclarer: «Je suis Déméter, détentrice de tipain4s.
Ses épithétes désignent en elle la dispensatrice des récoltes; elle assure la crois-
sance de la végétation*s, Telle est sa fonction spécifique avant le mariage de
Perséphone, puisqu’elle va précisément cesser de la remplir pour tenter de le
défaire?’. L’hymne nous apprend plusieurs choses importantes sur la fagon
dont elle accomplit cette fonction; j’en signale une seule. Son action sur la
végétation résulte de la participation de Déméter a la société divine, de la seule
communication qu’elle conserve avec les autres dieux. Il suffit qu’elle se retire
de cette société, qu’elle rompe cette communication en s’enfermant dans un
temple, pour que les plantes cessent de pousser?®. Pour mettre fin a la stérilité
des champs, les dieux lui demanderont simplement de revenir parmi eux*°.

Perséphone joue parmi d’autres jeunes filles; toutefois, tendrement atta-
chée a sa mére, elle a besoin de la savoir a sa portée. C’est une vierge nubile mais
encore proche de I’enfance, qui restera passive dans tout le drame ol son destin
va se décider. Quand il commence, elle n’a point de Tiun particuliére.

Nous connaissons déja la tipn) d’Hadés. Il régne sur le peuple innombrable
des morts. Cependant, célibataire au-dela d’une frontiére infranchissable a ses

41 90 v & ayoc aivotepov kai kdviepov iketo Jupov. 42 314ss. 325ss. 43 333ss.
44 motvia (47. 54), notva (118), dvacoa (75). 45 eipi 8¢ Anuntnp Tipdoyog (268).
46 aylaokapmog(4), ayladdwpog (54, 192), voir aussi 269. 47 305ss. 48 302. 305ss.

49 321-322. 460-469; cf. 354-355.




10 Jean Rudhardt

pairs, il est seul, séparé des dieux. Tout au plus voit-il parfois Hermés lui appor-
ter un message de Zeus. Il ne sort pas de son royaume; il faudra un véritable
miracle pour lui permettre de surgir dans le monde supérieur3°,

Quant aux hommes, ils utilisent le feu, travaillent et vivent dans des cités
policées; ils ont une civilisation3!. La crise prométhéenne a donc déja eu lieu.
Relevons en passant qu’ils connaissent I'agriculture et cultivent des céréales,
I'orge tout au moins32. Notons enfin que le sacrifice a déja été institué. En effet,
la menace de voir les dieux privés de la tiun du sacrifice va déterminer la con-
duite de Zeus*3.

3. On sait que la crise se déroule en plusieurs épisodes.

a) Elle est déclenchée par une décision de Zeus: donner Perséphone pour
épouse a Pluton et faire d’elle la souveraine des morts®4; mais sa conduite pré-
sente deux traits remarquables. Il laisse Déméter et Perséphone dans I'igno-
rance de son dessein dont il entoure la réalisation d’un profond secret®>. Une
telle précaution nous indique qu’il prévoit la résistance que Déméter et sa fille y
opposeront. Prévenues, elle refuseraient d’étre séparées par la frontiére infer-
nale, mais, si Perséphone se trouve entrainée a la franchir une fois, la chose sera
irréversible et les deux déesses ne devraient alors plus pouvoir faire obstacle a
son projet. D’autre part, avec I'aide de Gaia, il crée le miracle que j’ai déja
signalé: il fait croitre une fleur exceptionnelle dans la plaine de Nysasé. C’est un
pi¢ge destiné & produire deux effets complémentaires. Il doit en premier lieu
séduire Perséphone et I'inciter a faire le geste qui la livrera au pouvoir d’Hadés;
il faut en effet qu’elle participe & I’acte qui déterminera son destin, comme il
faudra plus tard qu’elle mange le pépin de grenade pour étre liée au monde
infernal. Dans la frontiére qui sépare les deux mondes, il doit en second lieu
ouvrir une bréche ou Hadés puisse passer.

Le piége fonctionne. Quand, a deux mains, Perséphone arrache la tige de
la fleur miraculeuse, la terre s’entrouvre; par la fente qui s’est ainsi formée,
Hadés surgit des profondeurs et enléve la jeune fille3’. Alertée par le cri qu’elle
pousse, Déméter la cherche sur toute la terre jusqu’a ce qu’Hélios lui apprenne
enfin le sort qu’elle a subi*®. La déesse interrompt alors sa quéte.

A la fin de ce premier épisode, il semble que le dessein de Zeus soit accom-
pli. Hadés recoit une femme; a ses cotés, Perséphone va régner sur les morts.
Toutefois, si le dieu infernal trouve une compagne, Déméter a perdu sa fille.
Son désespoir va déclencher le second épisode.

b) Pleine de colére et de tristesse, elle quitte ’'Olympe. Blen que Persé-
phone soit immortelle, son mariage avec Hadés I’arrache & Déméter comme la
mort arrache une fille & sa mére ici-bas. La souffrance qui frappe ainsi la déesse

50 Voir plus bas la fleur miraculeuse et sa fonction. 51 93ss. 96ss. 151ss., etc.
52 305-309. 53 310ss.; cf. 353-354. 54 3. 77ss.
55 Lesecret s’étend a I'univers entier; cf. 44-46. 56 8ss. 428ss. 57 15ss. 429-430.

58 75ss.




A propos de ’hymne homérique 3 Déméter 11

la rapproche de ’humanité. Elle se rend parmi les hommes, sous les traits d’une
vieille femme; elle parvient & Eleusis, ou les hommes I’accueillent avec chaleur.
Sans reconnaitre son identité, les Eleusiniens donnent un enfant a élever a la
meére divine qui vient de perdre le sien. Elle lui voue tous ses soins et, paraissant
trouver en lui un substitut de Perséphone, elle entreprend de I'immortaliserS.

Pour compenser le malheur qui résulte pour elle de 'ordre établi dans le
monde — ou la frontiére infernale est infranchissable —, Déméter semble mécon-
naitre alors ou remettre en cause 'une des distinctions constitutives de cet
ordre: celle qui sépare le mortel de 'immortel. Déesse humanisée, elle tente de
diviniser Démophon.

c) La chose est impossible. La maladresse inévitable des mortels la fait
échouer; cela déclenche le troisiéme épisode de la crise®®. Reprenant sa forme
divine, Déméter se conduit de nouveau comme une déesse. Elle ordonne aux
hommes de lui construire un temple et leur annonce l'institution future des
mystéres®!. Du méme coup ayant perdu chez eux Démophon, elle entreprend
de lutter contre les dieux pour reconquérir Perséphone.

Enfermée dans le temple construit par les Eleusiniens et se coupant ainsi
des dieux, elle cesse de faire croitre la végétation®2, Cette gréve prive les hom-
mes de nourriture et menace de les exterminer; détruisant a la fois la matiére de
I'offrande et ceux qui la consacrent, elle va rendre impossible I’accomplissement
des sacrifices®?. Effrayé, Zeus lui enjoint de réintégrer la société divine pour
exercer la fonction qui lui est propre; elle refuse d’obéir, avant que Perséphone
lui soit rendue®4,

Ainsi, apres avoir tenté d’abolir la distance qui sépare les hommes des
dieux, elle menace maintenant de rompre la relation indispensable qu’au-dela
de cette distance, le sacrifice établit entre eux.

d) Une telle pression conduit au dernier épisode de la crise. Zeus ordonne &
son frére de rendre Perséphone. Celui-ci lui obéit, mais avant que Perséphone le
quitte, il lui présente le grain de grenade qui, la liant au monde des morts, doit
la contraindre a revenir aupreés de lui; une fois parvenue dans le monde supé-
rieur, elle resterait au-dela de la frontiére infernale, toujours infranchissable, s’il
ne prenait pas cette précaution. Perséphone mange ce qui lui est offert, incons-
ciente comme elle I’avait été lorsqu’elle cueillit 1a fleur miraculeuse, puis Her-
més, le passeur, la reconduit auprés de sa mére, conformément a l'ordre de
ZeusSs,

Dés lors son destin est réglé. Elle retrouve Déméter qui sait déja le piége
tendu par Hadés et a déja prévu le compromis qui devrait satisfaire son désir et
celui du roi des morts®é. Elle y consent d’avance et Perséphone 'admet immé-
diatement, puisque la perspective de son retour périodique dans le monde

59 88-242. 60 243ss. 61 250ss. 270-272. 273-274. 62 301-309 63 310ss.

64 329-333 («avant de voir sa fille trés belle, de ses propres yeux»). 65 334-383.
66 393—404. La premiére question qu’elle pose a Perséphone porte sur ce sujet.




12 Jean Rudhardt

infernal n’altére point la joie commune de la mére et de la fille¢’. Ce n’est donc
pas le mariage avec Hadés qui les tourmentait; elles souffraient seulement a
I'idée d’une séparation définitive.

Zeus leur fait bientdt annoncer par Rhéa ce qu’elles savent déja. Que
Déméter reprenne son activité, elle recevra de nouvelles tipai; Perséphone
passera désormais le tiers de ’'année auprés d’Hadés dans le monde infernal et
les deux tiers parmi les autres dieux®®. Satisfaite, Déméter obéit. Elle institue
pour les hommes les mystéres qu’elle leur avait promis et, remplissant & nou-
veau sa fonction, elle remonte sur ’Olympe®®,

4. Au terme de la crise, quelles sont donc les transformations qui se sont
opérées chez ceux qui en furent les protagonistes? quelles sont les nouvelles
Tiat qu’ils ont obtenues?

a) Les choses sont claires pour Perséphone et Pluton. Conformément au
premier dessein de Zeus, Hadeés n’est plus seul; la jeune fille divine est devenue
son épouse et régne avec lui sur les morts, mais elle n’est pas enfermée dans son
royaume. Chaque année, elle remonte sur ’Olympe parmi les autres dieux ou
elle retrouve sa mére. Elle franchit donc périodiquement la fronti¢re du monde
infernal, passant alternativement de I’Erébe i I'Olympe. Souveraine du
royaume des morts, elle siége dans I'assemblée ouranienne’®; elle établit ainsi
une relation réguliére entre les membres de cette assemblée et Pluton, abolis-
sant la cassure qui existait auparavant dans la société divine. Telle est sa Tiun
fondamentale.

b) Plusieurs auteurs modernes voient en Perséphone le symbole ou la
personnification des céréales. Pour les premiers d’entre eux, son séjour sous la
terre correspondrait a celui de 1a graine dans le sol ou elle est enfouie, son retour
sur I’Olympe, a la croissance des pousses dans les champs. Pour Nilsson, elle
symboliserait au contraire, lorsqu’elle est sous la terre, le grain conservé dans les
nido et, lors de son retour, ce méme grain ressorti pour les nouvelles semailles.
Si quelques textes fournissent peut-étre un appui a de telles interprétations, ce
n’est pas le cas de 'hymne homérique. Associant clairement le retour de Persé-
phone aux floraisons printaniéres, il exclut celle de Nilsson, mais il infirme aussi
la thése de ses devanciers. En effet, il n’établit point de vraie coincidence entre
la présence ou I’absence de Perséphone sur la terre et la vie ou la mort de la
végétation. Lorsque Perséphone enlevée par Hadés a disparu dans le monde
infernal, la végétation continue de prospérer. Elle cessera de le faire et les
champs seront frappés de stérilité beaucoup plus tard seulement quand, aprés
avoir cherché sa fille, aprés avoir appris son mariage, aprés avoir erré parmi les
hommes, apreés étre parvenue a Eleusis, avoir nourri Démophon et tenté de
I'immortaliser, Déméter enfermée dans son temple aura cessé de remplir sa
fonction divine’!. De pareille fagon, lorsque Perséphone sortie du monde infer-

67 434-437. 68 445-447. 463-465. 69 470—484. 70 484,
71 Disparition de Perséphone: 38ss. Gréve de Déméter et stérilité des champs: 301ss.




A propos de ’hymne homérique 4 Déméter 13

nal est revenue a la surface de la terre, la végétation ne recommence pas a pous-
ser. Déméter retrouve sa fille, I'interroge et, longuement, les deux déesses s’a-
donnent & la joie de leurs retrouvailles, mais les champs ne verdoient point. Il
faut I'intervention de Zeus, I’ordre et toutes les promesses qu’il lui fait transmet-
tre par Rhéa, pour que Déméter consente & reprendre son activité. Alors seule-
ment le grain léve, la terre se couvre de feuilles et de fleurs’2. Ainsi la vie de la
végétation, la pousse des céréales dépendent exclusivement de Déméter.

Au terme de la crise, si une correspondance chronologique est pourtant
établie entre le retour de Perséphone et I’essor printanier des plantes, c’est que
Pactivité de Déméter est désormais soumise 4 un rythme et que ce rythme est lié
au destin de Perséphone. Pour comprendre cette relation, il faut écouter I’en-
seignement du mythe.

La révolte de Déméter a provoqué I’arrét de la végétation. Il semble bien
que ce soit le premier arrét et que, la déesse n’ayant auparavant jamais inter-
rompu son activité, les plantes aient crii et fructifié sans cesse, dans une année
ou les saisons n’étaient point différenciées. En décrivant ’'année de sécheresse
provoquée par la gréve divine, ’hymne ne mentionne ni printemps, ni été, ni
hiver; «la terren, dit-il, «ne faisait point lever le grainy, sans évoquer le moment
ou il eQit été normal qu’il poussit’. Pendant tout ce temps, les hommes labou-
rent et sément, comme s’ils n’avaient aucun souci du calendrier’®. Lorsque la
déesse satisfaite, reprend enfin son activité, les champs se parent «d’une cheve-
lure d’épis effilés, dans un printemps grandissant»’s, ce fut probablement le
premier printemps.

Quoiqu’il en soit, le retour annuel de Perséphone est le produit d’un mar-
ché. Zeus y consent dans la mesure ou Déméter reprendra son activité, ce
qu’elle accepte. Mais les choses ne sont plus ce qu’elles étaient. Perséphone la
quitte chaque année pour rejoindre son époux; elle pourrait ne pas revenir. Si
Déméter ralentit son activité quelques mois, cette pause évoque désormais le
souvenir de sa gréve; la déesse rappelle ainsi leur pacte aux dieux, mais elle
reprend bientdt toutes ses fonctions, pour signaler qu’elle le respecte scrupuleu-
sement. Les plantes poussent et c’est le printemps. Perséphone revient alors,
conformément & I'accord conclu, manifestement observé par Déméter. Le texte
de ’hymne est parfaitement clair sur ce point; le retour de Perséphone ne pré-
ceéde pas le printemps; il ne fait pas croitre les plantes; la déesse revient lorsque
les fleurs s’épanouissent’s. Si la crise n’a pas créé le premier hiver et le premier
printemps, elle a du moins donné une signification et une gravité nouvelles au
rythme annuel de la végétation. Déméter mérite ainsi pleinement I'épithéte

72 Retour de Perséphone: 384. Reprise de I'activité de Déméter et nouvel essor de la végétation:
470ss. 73 305-307. 74 308-309.

75 Anticipation: 453-455; réalisation: 471.

76 401-403: «Quand la terre se couvrira des mille fleurs odorantes du printemps, alors tu remon-
teras du fond des ténébres brumeuses ...»




14 Jean Rudhardt

@pneopoc que ’hymne lui donne avec insistance’’; elle est vraiment 1’auteur
des saisons.

¢) Mais ’hymne est avant tout un récit de la fondation des mystéres. Le
culte éleusinien constitue 'une des Tyai conquises par les deux déesses; il
compléte en outre la part des hommes. L’hymne nous enseigne que les mystéres
procurent aux initiés des avantages ici-bas et dans I'au-dela’s.

Ici-bas les deux déesses offrent la prospérité a leurs protégés’®. La prospé-
rité résulte du succes des récoltes qu’une déesse de la végétation peut naturelle-
ment assurer. Mais une crise a eu lieu. Puisqu’elle s’est une fois résolue a ne plus
faire pousser la végétation, Déméter pourrait y renoncer une autre fois. Or les
hommes furent partiellement responsables de sa terrible gréve, puisqu’ils I’a-
vaient irritée en 'empéchant d’immortaliser Démophon. En altérant son hu-
meur, ils pourraient encore influencer la mani¢re dont elle remplit sa fonction.
Les mystéres leur donnent un moyen de ’apaiser, de lui plaire®® et de prévenir
ainsi un nouvel éloignement de sa part. Mais au-deld du bénéfice immédiat
procuré par de bonnes récoltes, la pratique des mystéres produit un autre effet.
Perséphone doit revenir dans le monde supérieur, lors des floraisons printanié-
res qui manifestent le respect de Déméter pour le contrat divin. Si elle y faillis-
sait, Perséphone ne reviendrait pas. En se rendant agréables a la déesse par la
célébration des rites éleusiniens et en favorisant ainsi la régularité de son inter-
vention dans le rythme des saisons, les hommes contribuent au retour de Persé-
phone. Ils se trouvent associés par le culte au fonctionnement de I’économi
divine, comme ils le furent par le mythe a I’établissement de ses lois.

Respectueux du secret des mystéres, ’hymne nous laisse ignorer le bénéfice
que les initiés peuvent en attendre au-dela du trépas. Il nous apprend pourtant
deux choses a ce propos. .

Déméter promet aux hommes d’instituer les mystéres au moment culmi-
nant de la crise, quand elle s’appréte a faire gréve?!; or elle les crée effective-
ment beaucoup plus tard, lorsque Perséphone a recu la faculté de franchir la
frontiére infernale®?. Si elle attend aussi longtemps pour tenir sa promesse, c’est

77 54.192. 492.

78 480-482: «Parmi les hommes de la terre, bienheureux celui qui a vu les mystéres; celui quin’a
pas été initié a leurs rites, celui qui n’y a point pris part ne posséde pas un lot de pareils avan-
tages, en tout cas pas aprés sa mort, dans les ténébres humides.» La derniére partie de la
phrase ne me parait pas restrictive; il ne faut pas en conclure que les mystéres font seulement
sentir leur effet au-dela du trépas. On doit, me semble-t-il, comprendre que leurs rites sont
efficaces ici-bas, méme si des non-initiés peuvent aussi y jouir de la prospérité, mais que, dans
le monde des morts, seuls les initiés possédent certains priviléges. Voir note suivante.

79 486-489. Les deux déesses donnent la prospérité a ceux qu’elles aiment. C’est une proposition
générale; elle concerne les initiés, puisque le général implique le particulier. Le parallélisme
des expressions «Bienheureux celui qui ...» aux vers 480 et 486 me semble méme indiquer
qu’elle les concerne en premier lieu.

80 274: dg &uodv voov ilaokorode.

81 273-274. 82 473-479.




A propos de ’hymne homérique & Déméter 15

donc que le pouvoir acquis alors par Perséphone est nécessaire au fonctionne-
ment du rite.

Au-dela de la distance que les événements mythiques auxquels Prométhée
fut mélé a créée entre eux, le sacrifice permet aux hommes de s’adresser aux
dieux. Ils peuvent influencer ainsi les conditions de leur existence présente sur
la terre. Il reste pourtant un dieu, Hadés, avec lequel cet instrument ne leur
permet pas de communiquer, car il ne réside point sur 'Olympe. Il habite au-
dela d’une frontiére qui le sépare des autres dieux, inaccessible aux sacrifices
ordinaires, de telle sorte que les hommes ne peuvent pas influencer, en s’adres-
sant 4 lui, les conditions de leur existence future a I'intérieur de son royaume.
En fait Hadés n’a presque aucun culte en Gréce, lorsqu’il n’est pas lié 4 Persé-
phone. Le privilége que la révolte de Déméter confére a celle-ci va changer les
choses. Associée aux dieux ouraniens pendant une période de ’année, elle est
alors accessible au culte comme ils le sont tous; partageant le pouvoir de son
époux pendant une autre période, elle peut satisfaire dans le monde infernal les
voeux qu’elle a regus des hommes. Par son intermédiaire, ils ont ainsi I'espé-
rance d’améliorer leur sort au-dela du trépas. Sur ce point, c’est elle qui donne
aux rites €éleusiniens leur efficacité.

L’hymne nous apprend une autre chose encore. A l'instant ou Démeéter
annonce la création des mysteres, des relations affectives d’un type nouveau se
sont tissées entre elle et 'humanité. Le rapt de Perséphone 1’avait blessée dans
son amour maternel; c’est une meére souffrante, humanisée par la souffrance,
qui est venue parmi les hommes. Regue par eux avec confiance et sympathie,
elle a nourri un de leurs enfants, qu’elle adoptait au point de vouloir I'immorta-
liser. Certes, leur conduite a fait échouer son projet mais, en éloignant Déméter,
cet échec n’a pas aboli sa compréhension de 'inquiétude humaine; il I’a au
contraire approfondie. Elle sait que la frontiére infernale les tourmente comme
elle la fait personnellement souffrir. Dans les limites d’une situation nouvelle
qu’elle imposera bientdt & Zeus, elle veut leur rendre cette frontiére perméable,
en leur donnant le seul type d’instrument par lequel les hommes peuvent exer-
cer une action au-deld des distances définissant I'ordre sacré des choses: un
instrument rituel.

Par la faculté qui lui sera donnée de franchir périodiquement la frontiére
infernale, Perséphone est indispensable & son fonctionnement; lorsqu’elle 1’ac-
quiert, les mystéres sont créés. Mais il faut encore qu’elle partage les sentiments
de sa mére. On sait qu’elle a souffert comme elle de leur séparation; ’hymne dit
son attachement filial; les dispositions des deux déesses se répondent. En fait,
les mysteéres s’adressent a elles deux; leur affection commune est bénéfique aux
hommes: «Parmi les mortels de la terre, bienheureux celui vers lequel leur
amour se porte»®3,

83 486—487.




16 Jean Rudhardt

Or I'amour est électif. Parmi les hommes, ce sont les Eleusiniens qui regu-
rent Déméter; I’amour des deux Déesses se porte vers les initiés.

Ainsi 'amour de la meére divine a été le moteur de tout le drame dont les
mystéres sont issus; il en a inspiré la création; il ne peut pas étre indifférent a
leur accomplissement ni étranger aux effets qui en résultent. Si nous considé-
rons I'importance de ces sentiments dans toute la crise mythique et I'aspect
émouvant des rites qui 'évoquent, nous serons enclins a penser que la certitude
de cet amour est le plus précieux des bienfaits que les mystéres procurent aux
initiés. Ils leur donnent I’assurance de bonnes récoltes, mais un tel avantage
matériel est un effet de 'amour que les deux déesses ont pour eux; ’hymne n’est
pas moins explicite sur ce point®4. Nous ignorons quels avantages concrets ils
espérent posséder dans 'autre monde, mais la relation affective qu’ils ont la
conviction d’avoir nouée avec Déméter et Perséphone est sans doute assez forte
pour qu’ils soient assurés de sa permanence. Les déesses ne cesseront pas de les
aimer quand ils seront morts; d’une maniére ou d’une autre, grace 4 Perséphone
qui franchit la limite du monde infernal, cet amour constant fera sentir pour eux
ses effets dans ’au-dela.

5. En bref, la crise éleusinienne définit la Tiun nouvelle de Pluton qui
posséde désormais une épouse et se trouve par elle en contact avec les dieux
olympiens; celle de Perséphone qui devient souveraine des morts mais siége
périodiquement sur 'Olympe, assurant une communication réguli¢re entre le
monde des vivants et celui des morts, entre Zeus et Pluton; celle de Déméter
dont I'activité rythmée produit dans les saisons un signe visible de I’économie
divine du monde. Sans abolir la frontiére infernale, la crise éleusinienne permet
que cette frontiére ne crée point de cassure 4 I'intérieur de la société divine. Elle
modifie enfin la relation de ’homme au dieu et, sans le tirer de sa condition
mortellé, lui donne I'espoir d’améliorer son sort au-dela du trépas.

La crise prométhéenne avait créé entre les hommes et les dieux la distance
qui convient a la différence de leur nature. Au-dela de cette distance, I'instaura-
tion du sacrifice avait rétabli entre eux une communication nécessaire a la
cohérence du monde. En accomplissant chacun sa fonction a 'intérieur de cet
ordre, tous les dieux et Zeus, en le garantissant, protégeaient les mortels dans la
mesure ou ceux-ci remplissent leur juste role. Mais, tout efficace qu’elle fit,
cette protection restait lointaine. La crise éleusinienne la revét d’une chaleur
nouvelle. Dans le divin qu’elle montre d’ailleurs terrifiant, elle révéle une capa-
cité de souffrance et de tendresse; pour les privilégiés d’Eleusis, ces sentiments
colorent désormais la relation cultuelle.

Toutes ces transformations sont solidaires. Elles sont le produit d’une in-
itiative de Zeus, mais, comme 'ordre ancien lui oppose de la résistance, elles
s’accomplissent, ainsi que toutes les redistributions de Tipai, au cours d’une

84 486-489.




A propos de 'lhymne homérique & Déméter 17

crise ou tous les étres concernés jouent un réle. Pourtant ’aboutissement de
cette crise est agréé par Zeus qui garantira ’ordre finalement instauré. Dans
leur conviction d’étre aimés par les deux déesses, dans leur espérance quant a
I’au-dela, les initiés savent qu’ils n’outrepassent point les limites de leur condi-
tion et ne heurtent point la volonté de Zeus®s.

85 Par ces bréves réflexions, je n’ai pas épuisé I’enseignement de ’hymne homérique. Il nous
apprend évidemment beaucoup d’autres choses, quant aux mystéres notamment; elles ont
déja été signalées. Je voulais seulement suggérer ici ce que nous pouvons encore y découvrir, si
nous situons les événements mythiques qu’il raconte dans le contexte de la répartition des
Tiai et, par conséquent, dans leur relation avec les événements du cycle prométhéen. J’ajou-
terai qu’il conviendrait aussi de lire '’hymne & Déméter comme le récit d’un mariage. Plusieurs
documents nous donnent d’autres informations sur les mystéres et sur les dieux qui s’y
trouvent associés. Je me suis limité i 'étude de 'hymne homérique et ne prétends pas étre
complet.

2 Museum Helveticum




	A propos de l'hymne homérique à Déméter

