
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 35 (1978)

Heft: 1

Artikel: A propos de l'hymne homérique à Déméter

Autor: Rudhardt, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 35 1978 Fase. 1

A propos de l'hymne homerique ä Demeter

La repartition des xtpai, articulation centrale des systemes mythiques grecs

Le rapt de Persephone considere comme un episode de cette repartition

Par Jean Rudhardt, Geneve

A

1. La phrase «il etait une fois un roi et une reine» peut etre le debut d'un
conte; elle ne peut pas constituer celui d'un mythe. Qu'ils soient ou non designs

par un nom propre, les personnages du conte n'ont pas de ferme identite et
leurs aventures se deroulent dans un temps mal defini. Les contes se donnent
chacun pour un recit acheve qui trouve en lui-meme ses premisses et sa conclusion;

ils sont done independants les uns des autres.
Au contraire, les personnages du mythe ont une personnalite; chaque recit

mentionne leurs parents; la tradition les situe dans une lignee. Les memes
personnages interviennent dans plusieurs recits; les membres de chaque lignee
sont les sujets de plusieurs mythes. II en resulte que les recits mythiques ne sont
pas autonomes; chacun d'eux renvoie ä une pluralite d'autres dans lesquels il
trouve des antecedents ou des consequents. Cette pluralite confere leur pleine
valeur aux noms propres qui designent les personnages du mythe et definit
l'identite de chacun d'eux. II en resulte aussi que les evenements racontes par un
recit mythique ne se deroulent pas dans un temps quelconque que l'on puisse
evoquer en disant simplement: «il etait une fois...». Suivant ou precedant d'autres

evenements connus, ils s'integrent ä leur place exacte dans une structure
temporelle.

En affirmant que les evenements mythiques se deroulent «in illo tempore»,
Mircea Eliade a raison partiellement. II a raison d'opposer le temps mythique,
«illud tempus», ä celui dans lequel nous vivons, mais il est imprecis. Cet «illud
tempus» comprend plusieurs moments successifs, parfaitement distincts, et les
evenements mythiques ne se situent pas tous au meme moment dans cette serie.

2. Essentielles, de pareilles relations entre les personnages et entre les
evenements revelent une disposition profonde de la pensee mythique. Elle tend
ä associer tous les recits les uns aux autres dans un Systeme coherent. Cette

* Texte d'une le^on donnee au College de France, dans le seminaire de M. J. P. Vernant, le 13

decembre 1976.

1 Museum Helveticum



2 Jean Rudhardt

tendance ne se manifeste pas partout de pareille fatjon; eile s'arrete parfois ä

l'elaboration de systemes partiels ou produit des syst6mes differents selon les

auteurs et les lieux. Les systemes les plus acheves en revelent pourtant la visee:
c'est la totality accessible ä l'experience humaine. Quelle qu'en soit la variete,
on observe en outre que les systemes dominants en Grdce sont construits selon
des Schemas constants; ils se developpent selon les memes lignes generates et
comprennent de memes articulations.

3. Iis tendent ä rattacher tous les recits ä la cosmogonie et donnent ä la
cosmogonie elle-meme des deroulements apparentes. Elle raconte un processus
de differentiations successives qui conduit de l'unite confuse d'une substance
primordiale, symbolisee par une ou quelques entites ä la fois precosmiques et
divines, ä la multiplicite distincte, oü des entites mieux individualisees, les unes
plus cosmiques bien qu'elles conservent une qualite divine immanente, les
autres plus divines et transcendantes bien qu'elles conservent une activite cos-
mique, paraissent et se situent dans un univers, dans un espace et dans un temps
desormais structures.

L'image de l'emanation (Gaia tire d'elle-meme Ouranos et Pontos) et celle
de la generation (elle enfante les Titans) symbolisent ce processus. Ces images
signalent une parente profonde entre l'ascendant et les descendants, mais elles

indiquent du meme coup une difference essentielle qui les distingue. Celui qui
se meut dans les hauteurs, Hyperion, et ses enfants, le Soleil, la Lüne et l'Au-
rore, participent d'une meme nature, mais des traits caracteristiques les oppo-
sent entre eux. L'ascendant est plus vaste, plus enigmatique, plus lointain que
ses descendants; ceux-ci sont mieux definis, mieux visibles et plus concrets.
Dans la descendance, on voit que la generation explicite et specifie les qualites
implicites de l'ascendant. Ainsi la specification intensifie la presence, mais elle
amenuise du meme coup. II vient un moment oü les descendants sont si bien
specifies que, limites dans l'espace et dans le temps, ils n'ont plus qu'une
existence de fait. La facticite, la mortalite sont un aboutissement de la specification.

Les mortels, les hommes apparaissent ici et lä dans le monde, issus en des
lieux precis d'une terre differenciee, pourvue d'une configuration geographique
et qui n'est plus la Gaia ancestrale, ou bien nüs au terme de longues lignees de
dieux, lies au primordial et au divin par cette origine, separes de lui par leur
facticite1.

1 La mythologie grecque, oü nous ne trouvons point de grands röcits de la creation de l'homme,
raconte incidemment la naissance, en des lieux divers, de plusieurs premiers hommes qui
pourront etre chacun les ancgtres de certains peuples. Ce sont par exemple, nes du sol, en
Arcadie: Pelasgos (Hes. fr. 160 Merkelbach-West); en Laconie, Lelex (Paus. III 1,1; Apollod.
III 10, 2); en Attique, Cecrops puis Erichthonios (Apollod. Ill 14, 6). Nes de l'union de deux
divinit6s, ce sont Areas, fils de Zeus et de la nymphe Callisto (Apollod. Ill 8,2); Phoronee, fils
d'Inachos et de M61ia (Apollod. II 1, 1); Lacedaimon, Iiis de Zeus et de Taygdte, fille d'Atlas
(Apollod. Ill 10, 3); Deucalion, fils de Prom6th6e et d'une Oclanide (Apollod. I 7, 2), etc.

Aprds le d&uge, Deucalion et Pyrrha ramassent des pierres sur le sol et les jettent derriüre eux;



A propos de l'hymne homerique ä Dimeter 3

Mais les cosmogonies grecques n'exposent pas seulement ce deploiement
de la pluralite. Elles racontent comment, ä chaque stade, le pouvoir s'exerce sur
le groupe d'entites qui le caracterisent et comment il change de stade en stade,
lorsque la multiplicity grandit parmi des entites mieux differenciees; au dernier
stade, il attribue ä chacune d'entre elles la place et la fonction qui conviennent ä

sa nature propre desormais bien determinee, soumettant ainsi l'univers ä un
ordre oü Tun et le multiple tendent ä se concilier. Le mythe symbolise le passage
d'un stade et d'un ordre hierarchique au suivant par l'image de conflits qui
opposent entre elles les entitös successives et par celle d'un renversement du
dieu souverain par un fils qui lui succede. A la generation de Zeus, parmi des

etres suffisamment diversifi6s, l'exercice de la souverainete consistera bientot en
une seule chose: faire en sorte que chacun d'eux remplisse ses fonctions specifi-
ques dans un univers ordonne2.

Le mythe symbolise l'instauration de cette ordonnance par l'image de la
repartition des npai, des honneurs et des charges, entre les etres. La pensee
grecque rattache ä cette repartition tous les grands mythes divins ainsi que la
plupart des mythes heroi'ques, serait-ce seulement par le jeu de genealogies
dont le detail peut varier mais dont l'aboutissement reste constant. Un tel ratta-
chement contribue ä preciser le sens des mythes relatifs aux ancetres immediats
de l'humanite: ils definissent la place de chacun, le style de vie qui lui est propre,
en eclairant soit la situation commune des hommes, soit celle de chaque societe
ä l'egard du monde et des dieux.

Les mythes de la Gröce classique - oü l'anthropogonie n'est jamais
centrale - nous enseignent en effet que le monde n'est pas lä pour l'homme et ne
trouve pas en lui sa raison d'etre, mais que l'homme trouve au contraire sa
raison d'etre et sa fin dans l'ordre universel, pour autant qu'il y occupe sa juste
place et y remplit son veritable role3.

4. L'acte de la repartition des rvpai constitue done une articulation essentielle

de la pensde mythique grecque.
En invoquant les Muses, l'auteur de la Theogonie hesiodique definit son

projet dans les termes suivants:
«Enfants de Zeus, salut! Donnez-moi un chant seducteur. Celebrez la race

sacree des immortels toujours presents, ceux qui naquirent de la Terre et du Ciel
etoiie ou de la Nuit obscure et ceux que nourrit Pontos aux ondes salees. Dites
comment, en premier lieu, vinrent au monde des dieux, la terre, les fleuves, le

il en nait des hommes et des femmes (Pind. Ol. 9, 41s.); e'est une Variante du mythe d'auto-
chthonie. II faut noter en outre que Deucalion et Pyrrha ont eux-memes des enfants, epo-
nymes de grandes races helldniques (Apollod. I 7, 2-3).

2 La chose n'est pas immediate. Au debut de son regne, Zeus s'impose encore avec violence; il
doit rdsister ä plusieurs menaces; il participe ä plusieurs conflits ä travers lesquels l'ordre sacr6
des choses se paracheve.

3 L'homme y trouve aussi la norme de ses conduites. La mantique est l'art de dechiffrer, dans le
monde visible, les signes de cette ordonnance sacr£e.



4 Jean Rudhardt

flot infini de la mer aux vagues impetueuses, les astres brillants et le vaste ciel
tout en haut, puis les dieux dispensateurs de bienfaits, issus de ces premiers
etres. Dites comment ils se partagerent les biens, se repartirent honneurs et
charges (dbg xipag SieXovio) et comment ils occuperent l'Olympe vallonne, pour
la premiere fois»4. En enongant ainsi le plan de son ouvrage, le poäte presente la
repartition des xipai comme l'aboutissement des evenements qui ont produit,
l'une apres l'autre, les differentes entites divines. Dans son preambule, il dit
ailleurs, en parlant de Zeus: «lui qui rdgne dans le ciel, detenteur du tonnerre et
de la foudre brülante, depuis qu'il a triomphe de Cronos, son pere; il a reparti
toutes choses de maniere egale entre les immortels, defini leurs honneurs et
leurs charges (ertstppahe xqxäg)»5. II semble done que la repartition des xtpcti
doive s'accomplir apräs la victoire des Cronides, dans la societe olympienne
soumise ä l'autorite de Zeus.

Les choses sont en realite plus complexes. La repartition s'opere d'une
maniere progressive; eile comprend plusieurs episodes, solidaires des evenements

qui accompagnent la naissance des entites divines, leurs luttes et leurs
conflits.

Aphrodite, par exemple, regoit ses attributions des le moment de sa
naissance: xauxqv 5'si; apxh? tipqv sysi qSe XkXoyx^ / poipav6. Certains des

apanages divins se trouvent done dejä definis avant l'avenement des Olympiens,
mais il appartiendra ä Zeus de les confirmer. Au debut du combat entre les

Cronides et les Titans, il convoque les dieux; ä ceux qui prendront son parti, il
promet de les laisser jouir de leurs xipui, s'ils en possedent dejä, ou de leur en
donner comme il est juste, s'ils n'en ont pas encore7. Nous le verrons en effet
confirmer pour Hecate la xipri qu'elle avait regue parmi les Titans8, donner leurs

xipat ä Styx et aux Moires9. Sans employer ä chaque coup le mot de xipq, la
Theogonie evoque de nombreuses attributions semblables10. Si done la
distribution des xipai commence tres tot dans la cosmogonie, si la Titanomachie elle-
meme y contribue, eile se paracheve et devient definitive sous l'autorite de Zeus.
Le preambule du poeme nous l'avait annonce; les vers qui concluent la Titanomachie

le confirment: «Quand les dieux bienheureux furent parvenus au terme
de leur penible effort et qu'ils eurent avec les Titans resolu par la force leur
conflit de competences (xipacov), alors, inspires par la sagesse de Gaia, ils incite-
rent Zeus, l'Olympien doue d'une ample voix, ä prendre le pouvoir pour regner
sur les Immortels et celui-ci repartit entre eux les honneurs et les charges»11.

L'image de la repartition des xipai n'est pas une invention hdsiodique.

4 Hes. Th. 104ss.

5 Hes. Th. 71-74. Je ne me prononce pas sur le texte problematique du vers 74; en ce qui
concerne la definition des npai, son sens n'est pas douteux (discussion du texte chez West,

p. 180). 6 Hes. Th. 203-204. 7 Hes. Th. 390-396. 8 Hes. Th. 412ss.

9 Styx: Hes. Th. 399; Moires: Hes. Th. 903-906. 10 e.g. Hes. Th. 346-348. 926. 929.939.
11 Hes. Th. 881-885.



A propos de l'hymne homdrique ä Demeter 5

Familiäre ä la pensee grecque, eile lui sert des Homere ä signifier l'instauration
d'un ordre dans le monde et parmi les dieux. On connait les propos que Pos6i-
don tient dans l'Iliade: «Nous sommes trois fibres, Als de Cronos et nös de Rhea,
Zeus, moi-meme et Hades en troisieme lieu, le roi des morts. L'univers fut
partage en trois et chacun ä re(ju son fief (sa ripti). Quant ä moi, le sort m'a
donne d'habiter la mer blanche d'ecume, Hades a re$u l'ombre brumeuse et
Zeus, le vaste ciel dans l'6ther et les nuages. La terre cependant restait
commune, ainsi que le haut Olympe»12. En affirmant ainsi sa qualite de Cronide et
la legitimite du pouvoir qu'il exerce dans son domaine particulier, Poseidon
veut justifier la resistance qu'il oppose ä la volonte de Zeus. Le contexte nous
montre pourtant que son recit est incomplet et demeure impr£cis; nous y voyons
sans doute la terre generalement accessible aux dieux, mais ils y remplissent des
fonctions differentes et, s'ils participent ä l'assemblee olympienne, Zeus la
preside; il regne sur eux, il leur donne des ordres et Poseidon lui-meme finit par lui
obeir. L'Iliade n'ignore done pas la preeminence de la Tipq devolue ä Zeus.
Evidente chez Hesiode, cette preeminence est affirmee dans l'un des hymnes
homeriques les plus anciens, l'hymne ä Aphrodite. II designe en Zeus celui qui a
obtenu en partage la plus grande rinq13.

On comprend que leur defaite exclue les Titans de la repartition finale des

xipai, que Zeus preside ä leur distribution parmi les dieux les plus jeunes, mais
leur partage entre les Cronides pouvait soulever un probieme. D'apres l'Iliade,
il s'opere par tirage au sort; dans la Theogonie hesiodique, nous avons vu que
Zeus y proedde, lorsque les dieux lui ont donne le pouvoir. D'apres l'hymne
homerique ä Poseidon, les dieux l'accomplissent directement; ce sont eux, y
lisons-nous, qui ont attribue ä Poseidon une double xipq: le privilege de domp-
ter les chevaux et celui de sauver les navires14. De telles variations attestent la
liberte dont la pensee mythique grecque jouit, mais elles montrent aussi la
convergence des emplois qu'elle en fait. De fa$ons diverses sans doute, les

auteurs utilisent une pareille image pour rendre compte de l'ordonnance divine
du monde; ils sont unanimes ä reconnaitre la preeminence finale de Zeus, ils
admettent en outre que la repartition des xipai n'est pas le produit de sa seule
initiative et ne s'accomplit pas d'un seul coup. Dans la Theogonie hesiodique
elle-meme oü Zeus prend le pouvoir apres la defaite des Titans, les Cyclopes lui
ont donne la foudre, instrument et Symbole de sa souverainete, des le debut de
la Titanomachie15.

La Titanomachie a constitue une crise dont l'issue devait determiner la
repartition des competences, des ripav, entre les dieux16. Le conflit ou la crise
sont le principal mode de cette repartition, lors de chaque circonstance nou-
velle. C'est ä travers des crises encore qu'elle se poursuivra sous le rdgne de

12 Horn. //. 15, 187-193. 13 Horn. Hymn. V Aphr. 37. 14 Horn. Hymn. XXII
Poseid. 4-5.

15 Hes. Th. 141. 16 Hes. Th. 882.



6 Jean Rudhardt

Zeus. D'apres le temoignage d'Apollodore, le conflit d'Athtna et de Poseidon

pour la possession de l'Acropole a pour objet une repartition de xipai17. D'aprts
l'hymne homerique ä Hermts, la dispute entre Apollon et le fils de Maia aboutit
ä un enrichissement des competences du Letoide et ä la definition par Zeus de la

Tipp d'Hermes18.
Mais la repartition des xipai ne dtfinit pas seulement les privileges des

dieux. D'aprts la Theogonie hesiodique, le conflit de Zeus et de Promethee s'est

deroule «lorsque les dieux et les hommes ont pris pour eux-memes une decision
ä Mecone»19. Le verbe employe or' eKpivovxo est celui meme qui designe la
decision produite par la Titanomachie quant ä la possession des xipai: enei...
xipacov Kpivavxo20. Le conflit de Zeus et de Promethee est done une crise de

meme nature que la Titanomachie; les scholiastes le confirment en specifiant
qu'elle eut la repartition des Tipai pour objet et l'un d'eux precise qu'elle con-
cernait l'humanite. Les dieux, dit-il, y deciddrent ce qu'est un dieu et ce qu'est
un homme: EKpivovxo xi 9sot; Kai xi avflpconot;.

On sait que les hommes existaient avant l'intervention de Promethee; la
mortalite les distinguait des dieux, mais ils n'en etaient pas clairement separes
et n'avaient pas de Statut, pas de style de vie qui leur füt propre. En frappant les

arbres de la foudre, Zeus leur donnait du feu et leur procurait ainsi un moyen de
subsister qu'ils recevaient passivement. La tromperie de Promethde irrite Zeus

qui n'allume plus les arbres ä l'intention des mortels21. Elle a done pour premier
effet de separer les hommes des dieux. Promethee vole ensuite du feu pour leur
en apporter, mais e'est un acte unique; ils doivent apprendre ä le garder dans la
ferule22: la survie depend maintenant pour eux de leur savoir et de leur activite.
Le pessimisme hesiodique insiste sur l'aspect negatif de cette transformation;
cependant, comme toutes les crises cosmogoniques, la crise de Mecone avait un
aspect positif, souligne par le scholiaste. Elle definit ce que l'homme sera desor-
mais. Les temoignages ulterieurs sur le mythe de Promethee le confirment. Le
fils de Japet met les hommes dans l'obligation mais leur fournit le moyen de

travailler et leur apporte du meme coup la possibility de se donner une civilisation23.

Ainsi, separes des dieux et devenus capables de vivre dans cet tloigne-
ment, les hommes re§oivent ce qui va constituer leur mode d'existence et leur
dignite specifiques: la crise produite par Promethee a defini leur xipq. Des
versions du mythe plus tardives pourront dire qu'il a ct66 l'humanit6.

Le feu qu'il leur a donne sera d'autre part l'instrument du sacrifice. In-
staure ulterieurement par son fils Deucalion, le sacrifice reproduit dans la
victime les parts inegales constitutes jadis par Promethte pour tromper Zeus, et,

rappelant ainsi le geste qui declencha le processus de separation entre les hom-

17 Apollod. Ill 14, 1. 18 Horn. Hymn. IVHerrn. 471. 516. 573. 19 Hes. Th. 535.

20 Hes. Th. 882. 21 Hes. Th. 561ss.; Op. 47-50.
22 Hes. Th. 565ss.; Op. 50-52.
23 Voir notamment Aeschyl. Prom. 106-113.436-506.



A propos de Fhymne hom£rique ä Dimeter 7

mes et les dieux, il retablit entre eux une communication necessaire pour les uns
et pour les autres, au-delä d'une distance qu'il ne pretend pas abolir24.

Dans la condition ainsi döfinie, commune ä tous les mortels, d'autres episodes

de la repartition des xipai precisent la situation particuliöre de certaines
communautes. Le conflit d'Athena et de Posöidon pour la possession de l'Acro-
pole ne modifie pas seulement les prerogatives de ces deux divinites. Decisif, le

tömoignage ou le jugement emis par Cecrops en faveur d'Athena, definit du
meme coup la vocation religieuse de la cite; eile s'appelle Athenes ä partir de cet
instant25. D'une faijon plus immediate, dans d'autres cas, Zeus attribue un
privilege particulier ä certaines races. C'est ainsi que, d'apres Pindare, il donne
la royaute d'lolcos pour Tipq ä Eole et ä sa descendance26.

B

1. Les övenements racontes par l'hymne homerique ä Demeter doivent etre
situös dans ce contexte, vaste sans doute et mal delimite mais coherent.

Quand Dömöter, retiree dans le temple d'Eleusis, cesse d'assurer la crois-
sance des vögötaux, Zeus, pour la convaincre de reprendre son activitö lui pro-
met qu'elle aura parmi les immortels les privileges et les charges, les xipai de son
choix27. Quand eile a obtenu satisfaction, aprös la liberation de Persephone, il
confirme cette promesse pour qu'elle revienne sur l'Olympe et recommence ä

faire pousser les plantes. En son nom, Rhea dit en effet ä la deesse revoltee mais
döjä sur le point d'obeir: «il a promis de te donner les xipai que tu voudras
choisir parmi les dieux immortels»28. D'une maniöre implicite, les derniers vers
du poeme qui chantent la gloire de Demeter et de Persephone, revenues sur
l'Olympe apr£s l'institution des mysteres, nous apprennent l'accomplissent de

cette promesse.
De pareille fa9on, Zeus octroie une epouse ä son fröre Aidöneus dont la

part n'dtait pas encore complete29. Au moment ou il laisse Persephone quitter le
monde des morts, Hades lui declare, certain de la voir revenir un jour aupres de
lui: «tu rögneras sur le domaine infernal, tu auras de tres grandes xipai parmi
les immortels»30.

Les hommes enfin refjoivent aussi leur lot. Bien qu'elle echoue dans son
projet d'immortaliser Demophon, Demeter annonce qu'un rite sera celebre en
son honneur et qu'il jouira dans l'avenir «d'une imperissable xipri»31. Comme
elle fait alors aux princes d'Eleusis la promesse d'instituer les mystöres32, il y a
lieu de penser que ceux-ci procödent du meme type de distribution.

24 J. Rudhardt, Les mylhes grecs relatifs ä l'instauration du sacrifice: les roles correlatifs de

Promethee et de son fits Deucalion, Mus. Helv. 27 (1970) 1-15. 25 Apollod. Ill 14, 1.

26 Pind. Pyth. 4, 106ss. (189ss.). 27 Horn. Hymn. II Dem. 326-328. 28 443^144.
29 3. 78-80. 30 365s. 31 263. 32 273-274.



8 Jean Rudhardt

Pour comprendre le sens de l'hymne ä Demeter, il convient par consequent
de chercher en quoi consistent les nouvelles tipcd que la crise dont il est le recit
confere finalement ä ces trois dieux et peut-6tre aux hommes.

2. Void la situation initiale. Le drame eclate ä un moment precis du temps
mythique. Zeus regne parmi les Olympiens; les trois Cronides ont re$u leur
lot33. La distribution des xipcd n'est pas loin de son achevement. Mais voyons
les choses de plus pr£s.

Clairement distinctes, les grandes regions du monde, le ciel, la terre, la mer
ont re5u leur place. En haut, les dieux regnent sur l'Olympe34 mais n'y sont
point cantonnes; ils peuvent en descendre et se deplacer sur toute la terre35 - qui
reste pour eux un domaine commun, ainsi que les propos pretes par l'Iliade ä

Poseidon nous l'ont appris. En bas, s'etend l'Erebe obscur et brumeux, occupe
par les morts36. Une frontiere le separe du monde superieur. Toute la tradition
grecque nous apprend que les hommes la traversent une fois, lorsqu'ils meu-
rent, mais qu'ils ne peuvent ensuite plus jamais la franchir. Cette r£gle parait
instauree avant le rapt de Persephone. En insistant sur les pouvoirs d'Hades,
maitre d'un peuple innombrable37, et sur celui de sa future epouse ä l'autorite
de laquelle tous les vivants doivent etre soumis38, l'hymne nous apprend clairement

que les morts ne sortiront jamais de leur empire. S'il s'accorde done sur ce

point avec l'enseignement commun, il nous revele une autre chose qui est moins
immediatement evidente mais capitale: ä une exception pres, la frontiere infernale

est infranchissable aux dieux.
Le mythe de Demeter, d'Hades et de Persephone est inintelligible, si nous

n'admettons pas cette impermeabilite. Dans toute la mythologie grecque,
aucun mariage ne provoque un tel drame que celui d'Hades et de Persephone;
aucun ne dechire ä tel point une jeune epouse et sa m£re. C'est que les mariages
divins habituels ne les separent pas definitivement. Dans le monde superieur,
les dieux sont accessibles les uns aux autres, en quelque lieu qu'ils resident, dans

toute la mesure de leur desir commun. Si Demeter, si Persephone pouvaient franchir

la limite du monde infernal, le mariage d'Hades, ressemblant aux autres
mariages divins, n'engendrerait pas la crise racontee dans l'hymne eleusinien.

Lorsqu'Hades l'emporte sur son char, la timide Persephone est epouvan-
tee mais elle garde confiance tant que l'attelage circule au-dessus des terres et
des mers. Ravie par un dieu qui la terrifie, elle espere encore revoir sa mere et
les autres dieux39. Or cet espoir l'abandonne ä l'instant precis ou elle penetre
dans le monde infernal; elle pousse alors le cri dechirant qui alarme Demeter40.

33 Zeus: 3. 78. 313ss. 321ss. 348ss. Hades: 17s. 79ss. II n'est pas question de Poseidon, mais

l'hymne se rdföre explicitement au partage du monde en trois lots: 85-87.
34 91-92.484-485.
35 Zeus peut quitter l'Olympe: 27-29. D6m6ter parcourt toute la terre; les dieux se rendront

aupres d'elle tour ä tour quand elle se sera retiree ä Eleusis: 324-326. 36 80. 335ss. 349.

37 9. 17. 31. 84ss. 38 365. 39 35-36. 40 38-39.



A propos de Phymne homerique ä Demeter 9

De pareille fa§on effrayee par ce cri, Demeter comprend qu'un malheur a

frappe sa fille; l'inquietude et le chagrin la tourmentent, mais elle conserve
l'espoir de la retrouver puisqu'elle la cherche; au contraire, lorsqu'elle apprend
enfin qu'Hades a emmene Persephone sous la terre pour en faire son epouse et
la reine du royaume infernal, cette nouvelle flatteuse acheve de l'abattre41. Fait
plus significatif encore, eile cesse alors de rechercher sa fille, sachant qu'il lui est

impossible de la rejoindre.
L'hymne nous fournit un autre indice de cette impossibility pour les dieux

de franchir normalement la frontiere infernale. Au plus fort de la crise, Zeus
envoie des messagers ä Demeter et ä Hades pour tenter de flechir leurs volontes
antagonistes. Aupres de Demeter, il charge successivement Iris puis tous les
dieux d'une telle mission; enfermee dans un temple, eile reside cependant ä

l'interieur d'un monde qui leur est accessible42. En revanche, pour atteindre
Hades, il doit recourir ä celui seul qui possöde le pouvoir de franchir la frontiere
infernale: le dieu Hermes43. On sait en effet que celui-ci, dieu des passages, a

pour fonction specifique d'accompagner les morts, lors de leur descente dans le
monde souterrain.

En plus des trois Cronides, nous constatons ainsi que plusieurs dieux ont
requ leurs xipai. Iris, Hermös exercent dejä la fonction de messagers qu'ils
conserveront.

De son cote Demeter possede des ripcu, des le debut du drame. Ilöxvia et
avaoaa44, nous l'entendons declarer: «Je suis Demeter, detentrice de xiqai»45.
Ses epithetes designent en elle la dispensatrice des recoltes; elle assure la crois-
sance de la vegetation46. Telle est sa fonction specifique avant le mariage de

Persephone, puisqu'elle va precisement cesser de la remplir pour tenter de le
defaire47. L'hymne nous apprend plusieurs choses importantes sur la faqon
dont elle accomplit cette fonction; j'en signale une seule. Son action sur la
vögetation resulte de la participation de Demeter ä la societe divine, de la seule
communication qu'elle conserve avec les autres dieux. II suffit qu'elle se retire
de cette societe, qu'elle rompe cette communication en s'enfermant dans un
temple, pour que les plantes cessent de pousser48. Pour mettre fin ä la sterilite
des champs, les dieux lui demanderont simplement de revenir parmi eux49.

Persephone joue parmi d'autres jeunes lilies; toutefois, tendrement atta-
chee ä sa mere, elle a besoin de la savoir ä sa portee. C'est une vierge nubile mais
encore proche de l'enfance, qui restera passive dans tout le drame oü son destin
va se ddcider. Quand il commence, elle n'a point de xipq particuliere.

Nous connaissons dejä la xipq d'Hades. II regne sur le peuple innombrable
des morts. Cependant, celibataire au-delä d'une frontiere infranchissable ä ses

41 90 Tqv 8'axo? aivötepov Kai Kuvxepov iketo dunov. 42 314ss. 325ss. 43 333ss.
44 itÖTvia (47. 54), jtoxva (118), avaoaa (75). 45 sipi 8e ArinriTrip Tipao"/o<; (268).
46 axXaoKapjioi; (4), äyXaöStopoi; (54,192), voir aussi 269. 47 305ss. 48 302.305ss.
49 321-322.460-469; cf. 354-355.



10 Jean Rudhardt

pairs, il est seul, separe des dieux. Tout au plus voit-il parfois Hermäs lui appor-
ter un message de Zeus. II ne sort pas de son royaume; il faudra un veritable
miracle pour lui permettre de surgir dans le monde superieur30.

Quant aux hommes, ils utilisent le feu, travaillent et vivent dans des cites
policees; ils ont une civilisation31. La crise prometheenne a done dejä eu lieu.
Relevons en passant qu'ils connaissent l'agriculture et cultivent des cereales,
l'orge tout au moins32. Notons enfin que le sacrifice a dejä ete institue. En effet,
la menace de voir les dieux prives de la -cipq du sacrifice va determiner la con-
duite de Zeus33.

3. On sait que la crise se deroule en plusieurs episodes.
a) Elle est declenchee par une decision de Zeus: donner Persephone pour

epouse ä Pluton et faire d'elle la souveraine des morts34; mais sa conduite pre-
sente deux traits remarquables. II laisse Demeter et Persephone dans l'igno-
rance de son dessein dont il entoure la realisation d'un profond secret33. Une
telle precaution nous indique qu'il prävoit la resistance que Demeter et sa fille y
opposeront. Prevenues, elle refuseraient d'etre separees par la frontiere infernale,

mais, si Persephone se trouve entrahme ä la franchir une fois, la chose sera
irreversible et les deux deesses ne devraient alors plus pouvoir faire obstacle ä

son projet. D'autre part, avec l'aide de Gaia, il cree le miracle que j'ai dejä
signaie: il fait croitre une fleur exceptionnelle dans la plaine de Nysa36. C'est un
piege destine ä produire deux effets compiementaires. II doit en premier lieu
seduire Persephone et l'inciter ä faire le geste qui la livrera au pouvoir d'Hades;
il faut en effet qu'elle participe ä l'acte qui determinera son destin, comme il
faudra plus tard qu'elle mange le pepin de grenade pour etre liee au monde
infernal. Dans la frontiere qui separe les deux mondes, il doit en second lieu
ouvrir une bräche oü Hadäs puisse passer.

Le piege fonctionne. Quand, ä deux mains, Persephone arrache la tige de
la fleur miraculeuse, la terre s'entrouvre; par la fente qui s'est ainsi formee,
Hadäs surgit des profondeurs et enleve la jeune fille37. Alertee par le cri qu'elle
pousse, Ddmeter la cherche sur toute la terre jusqu'ä ce qu'Hälios lui apprenne
enfin le sort qu'elle a subi38. La deesse interrompt alors sa quete.

A la fin de ce premier episode, il semble que le dessein de Zeus soit accompli.

Hades retjoit une femme; ä ses cötäs, Persephone va rdgner sur les morts.
Toutefois, si le dieu infernal trouve une compagne, Demeter a perdu sa fille.
Son desespoir va declencher le second episode.

b) Pleine de colere et de tristesse, eile quitte l'Olympe. Bien que
Persephone soit immortelle, son manage avec Hades l'arrache ä Demeter comme la
mort arrache une fille ä sa mere ici-bas. La souffrance qui frappe ainsi la deesse

50 Voir plus bas la fleur miraculeuse et sa fonetion. 51 93ss. 96ss. 151ss., etc.
52 305-309. 53 310ss.; cf. 353-354. 54 3. 77ss.

55 Le secret s'ätend ä l'univers entier; cf. 44-46. 56 8ss. 428ss. 57 15ss. 429-430.
58 75ss.



A propos de l'hymne homerique ä Dimeter 11

la rapproche de l'humanite. Elle se rend parmi les hommes, sous les traits d'une
vieille femme; eile parvient ä Eleusis, oü les hommes l'accueillent avec chaleur.
Sans reconnaitre son identity, les Eleusiniens donnent un enfant ä elever ä la
märe divine qui vient de perdre le sien. Elle lui voue tous ses soins et, paraissant
trouver en lui un Substitut de Persephone, eile entreprend de l'immortaliser59.

Pour compenser le malheur qui resulte pour eile de l'ordre etabli dans le
monde - oü la frontiüre infernale est infranchissable -, Demeter semble mecon-
naitre alors ou remettre en cause l'une des distinctions constitutives de cet
ordre: celle qui separe le mortel de l'immortel. Deesse humanisee, eile tente de

diviniser Demophon.
c) La chose est impossible. La maladresse inevitable des mortels la fait

echouer; cela declenche le troisieme episode de la crise60. Reprenant sa forme
divine, Demeter se conduit de nouveau comme une deesse. Elle ordonne aux
hommes de lui construire un temple et leur annonce l'institution future des

mystüres61. Du meme coup ayant perdu chez eux Demophon, eile entreprend
de lutter contre les dieux pour reconquerir Persephone.

Enfermee dans le temple construit par les Eleusiniens et se coupant ainsi
des dieux, eile cesse de faire croitre la vegetation62. Cette greve prive les hommes

de nourriture et menace de les exterminer; detruisant ä la fois la matiere de
l'offrande et ceux qui la consacrent, elle va rendre impossible l'accomplissement
des sacrifices63. Effraye, Zeus lui enjoint de reintegrer la societe divine pour
exercer la fonction qui lui est propre; eile refuse d'obeir, avant que Persephone
lui soit rendue64.

Ainsi, apres avoir tente d'abolir la distance qui separe les hommes des

dieux, elle menace maintenant de rompre la relation indispensable qu'au-delä
de cette distance, le sacrifice etablit entre eux.

d) Une telle pression conduit au dernier episode de la crise. Zeus ordonne ä

son frere de rendre Persephone. Celui-ci lui obeit, mais avant que Persephone le
quitte, il lui presente le grain de grenade qui, la liant au monde des morts, doit
la contraindre ä revenir auprüs de lui; une fois parvenue dans le monde supe-
rieur, eile resterait au-delä de la frontidre infernale, toujours infranchissable, s'il
ne prenait pas cette precaution. Persephone mange ce qui lui est offert, incons-
ciente comme elle l'avait ete lorsqu'elle cueillit la fleur miraculeuse, puis Hermes,

le passeur, la reconduit aupres de sa mere, conformement ä l'ordre de
Zeus65.

Des lors son destin est regie. Elle retrouve Demeter qui sait dejä le piege
tendu par Hades et a dejä prevu le compromis qui devrait satisfaire son desir et
celui du roi des morts66. Elle y consent d'avance et Persephone l'admet imme-
diatement, puisque la perspective de son retour periodique dans le monde

59 88-242. 60 243ss. 61 250ss. 270-272.273-274. 62 301-309 63 310ss.

64 329-333 («avant de voir sa fille trtis belle, de ses propres yeux»). 65 334-383.
66 393-404. La premiere question qu'elle pose ä Persephone porte sur ce sujet.



12 Jean Rudhardt

infernal n'altdre point la joie commune de la mere et de la fille67. Ce n'est done

pas le mariage avec Hadds qui les tourmentait; elles souffraient seulement ä

l'idee d'une separation definitive.
Zeus leur fait bientöt annoncer par Rhea ce qu'elles savent dejä. Que

Demeter reprenne son activity, eile recevra de nouvelles itpai; Persephone
passera desormais le tiers de l'annee aupres d'Hadds dans le monde infernal et
les deux tiers parmi les autres dieux68. Satisfaite, Demeter obeit. Elle institue
pour les hommes les mysteres qu'elle leur avait promis et, remplissant ä nou-
veau sa fonction, elle remonte sur l'Olympe69.

4. Au terme de la crise, quelles sont done les transformations qui se sont
operees chez ceux qui en furent les protagonistes? quelles sont les nouvelles
•cipat qu'ils ont obtenues?

a) Les choses sont claires pour Persephone et Pluton. Conformement au
premier dessein de Zeus, Hades n'est plus seul; la jeune fille divine est devenue
son epouse et regne avec lui sur les morts, mais elle n'est pas enfermee dans son

royaume. Chaque annee, elle remonte sur l'Olympe parmi les autres dieux oü
elle retrouve sa mdre. Elle franchit done periodiquement la frontidre du monde
infernal, passant alternativement de l'Erebe ä l'Olympe. Souveraine du

royaume des morts, elle sidge dans l'assemblee ouranienne70; elle etablit ainsi
une relation reguliere entre les membres de cette assemblee et Pluton, abolis-
sant la cassure qui existait auparavant dans la socidte divine. Telle est sa xipf]
fondamentale.

b) Plusieurs auteurs modernes voient en Persephone le symbole ou la
personnification des cereales. Pour les premiers d'entre eux, son sdjour sous la
terre correspondrait ä celui de la graine dans le sol oü elle est enfouie, son retour
sur l'Olympe, ä la croissance des pousses dans les champs. Pour Nilsson, elle
symboliserait au contraire, lorsqu'elle est sous la terre, le grain conserve dans les
7tv9oi et, lors de son retour, ce meme grain ressorti pour les nouvelles semailles.
Si quelques textes fournissent peut-etre un appui ä de telles interpretations, ce
n'est pas le cas de l'hymne homerique. Associant clairement le retour de Persd-

phone aux floraisons printanieres, il exclut celle de Nilsson, mais il infirme aussi
la these de ses devanciers. En effet, il n'etablit point de vraie coincidence entre
la presence ou l'absence de Persephone sur la terre et la vie ou la mort de la
vegetation. Lorsque Persephone enlevde par Hades a disparu dans le monde
infernal, la vegetation continue de prosperer. Elle cessera de le faire et les

champs seront frappes de sterilite beaueoup plus tard seulement quand, apres
avoir cherchd sa fille, aprds avoir appris son mariage, aprds avoir erre parmi les

hommes, apres etre parvenue ä Eleusis, avoir nourri Demophon et tente de
l'immortaliser, Demeter enfermee dans son temple aura cesse de remplir sa
fonction divine71. De pareille fa9on, lorsque Persephone sortie du monde infer-

67 434-437. 68 445-447. 463-465. 69 470-484. 70 484.
71 Disparition de Persephone: 38ss. Greve de D6m6ter et sterility des champs: 301ss.



A propos de l'hymne homerique ä Demeter 13

nal est revenue k la surface de la terre, la vegetation ne recommence pas ä pous-
ser. Demeter retrouve sa Alle, l'interroge et, longuement, les deux deesses s'a-
donnent k la joie de leurs retrouvailles, mais les champs ne verdoient point. II
faut l'intervention de Zeus, l'ordre et toutes les promesses qu'il lui fait transmet-
tre par Rhea, pour que Demeter consente ä reprendre son activite. Alors seule-
ment le grain leve, la terre se couvre de feuilles et de fleurs72. Ainsi la vie de la
vegetation, la pousse des cereales dependent exclusivement de Demeter.

Au terme de la crise, si une correspondance chronologique est pourtant
etablie entre le retour de Persephone et l'essor printanier des plantes, c'est que
l'activite de Demeter est desormais soumise ä un rythme et que ce rythme est lie
au destin de Persephone. Pour comprendre cette relation, il faut ecouter l'en-
seignement du mythe.

La revolte de Demeter a provoque l'arr6t de la vegetation. II semble bien
que ce soit le premier arret et que, la deesse n'ayant auparavant jamais inter-
rompu son activite, les plantes aient crü et fructifle sans cesse, dans une annee
oü les saisons n'etaient point differenciees. En decrivant l'annee de secheresse

provoquee par la greve divine, l'hymne ne mentionne ni printemps, ni ete, ni
hiver; «la terre», dit-il, «ne faisait point lever le grain», sans evoquer le moment
oil il eüt ete normal qu'il poussät73. Pendant tout ce temps, les hommes labou-
rent et sement, comme s'ils n'avaient aucun souci du calendrier74. Lorsque la
deesse satisfaite, reprend enfin son activite, les champs se parent «d'une cheve-
lure d'epis effiies, dans un printemps grandissant»75, ce fut probablement le

premier printemps.
Quoiqu'il en soit, le retour annuel de Persephone est le produit d'un mar-

che. Zeus y consent dans la mesure oü Demeter reprendra son activite, ce
qu'elle accepte. Mais les choses ne sont plus ce qu'elles etaient. Persephone la
quitte chaque annee pour rejoindre son epoux; eile pourrait ne pas revenir. Si
Demeter ralentit son activite quelques mois, cette pause evoque desormais le
souvenir de sa greve; la deesse rappelle ainsi leur pacte aux dieux, mais elle
reprend bientöt toutes ses fonctions, pour signaler qu'elle le respecte scrupuleu-
sement. Les plantes poussent et c'est le printemps. Persephone revient alors,
conformement k l'accord conclu, manifestement observe par Demeter. Le texte
de l'hymne est parfaitement clair sur ce point; le retour de Persephone ne
precede pas le printemps; il ne fait pas croitre les plantes; la deesse revient lorsque
les fleurs s'epanouissent76. Si la crise n'a pas cre6 le premier hiver et le premier
printemps, elle a du moins donne une signification et une gravite nouvelles au
rythme annuel de la vegetation. Demeter merite ainsi pleinement l'epithete

72 Retour de Persephone: 384. Reprise de l'activite de Demeter et nouvel essor de la vegetation:
470ss. 73 305-307. 74 308-309.

75 Anticipation: 453-455; realisation: 471.
76 401-403: «Quand la terre se couvrira des mille fleurs odorantes du printemps, alors tu remon-

teras du fond des tenebres brumeuses ...»



14 Jean Rudhardt

cbpr|(p6po<; que l'hymne lui donne avec insistance77; elle est vraiment l'auteur
des saisons.

c) Mais l'hymne est avant tout un recit de la fondation des mysteres. Le
culte eleusinien constitue l'une des xipai eonquises par les deux deesses; il
complete en outre la part des hommes. L'hymne nous enseigne que les mysteres
procurent aux inities des avantages ici-bas et dans l'au-delä78.

Ici-bas les deux deesses offrent la prosperite ä leurs proteges79. La prosperity
resulte du succes des recoltes qu'une deesse de la vegetation peut naturelle-

ment assurer. Mais une crise a eu lieu. Puisqu'elle s'est une fois resolue ä ne plus
faire pousser la Vegetation, Demeter pourrait y renoncer une autre fois. Or les
hommes furent partiellement responsables de sa terrible greve, puisqu'ils l'a-
vaient irritee en l'empechant d'immortaliser Demophon. En alterant son hu-
meur, ils pourraient encore influencer la maniere dont elle remplit sa fonction.
Les mysteres leur donnent un moyen de l'apaiser, de lui plaire80 et de prevenir
ainsi un nouvel eioignement de sa part. Mais au-delä du benefice immediat
procure par de bonnes recoltes, la pratique des mysteres produit un autre effet.
Persephone doit revenir dans le monde superieur, lors des floraisons printanie-
res qui manifestent le respect de Demeter pour le contrat divin. Si elle y faillis-
sait, Persephone ne reviendrait pas. En se rendant agreables ä la deesse par la
celebration des rites eieusiniens et en favorisant ainsi la regularity de son
intervention dans le rythme des saisons, les hommes contribuent au retour de
Persephone. Iis se trouvent associes par le culte au fonctionnement de l'economie
divine, comme ils le furent par le mythe ä l'etablissement de ses lois.

Respectueux du secret des mysteres, l'hymne nous laisse ignorer le benefice

que les inities peuvent en attendre au-delä du trepas. II nous apprend pourtant
deux choses ä ce propos.

Demeter promet aux hommes d'instituer les mysteres au moment culminant

de la crise, quand eile s'apprete ä faire gräve81; or elle les cree effective-
ment beaucoup plus tard, lorsque Persephone a re$u la faculty de franchir la
frontiere infernale82. Si elle attend aussi longtemps pour tenir sa promesse, c'est

77 54. 192.492.
78 480-482: «Parmi les hommes de la terre, bienheureux celui qui a vu les mysteres; celui qui n'a

pas 6te initie ä leurs rites, celui qui n'y a point pris part ne possdde pas un lot de pareils
avantages, en tout cas pas apräs sa mort, dans les tendbres humides.» La derniere partie de la

phrase ne me parait pas restrictive; il ne faut pas en conclure que les mystäres font seulement
sentir leur effet au-delä du trdpas. On doit, me semble-t-il, comprendre que leurs rites sont
efficaces ici-bas, meme si des non-initiäs peuvent aussi y jouir de la prosperite, mais que, dans
le monde des morts, seuls les inities possisdent certains privileges. Voir note suivante.

79 486-489. Les deux deesses donnent la prosperite ä ceux qu'elles aiment. C'est une proposition
generale; elle concerne les inities, puisque le general implique le particulier. Le paralieiisme
des expressions «Bienheureux celui qui ...» aux vers 480 et 486 me semble meme indiquer
qu'elle les concerne en premier lieu.

80 274: ox; ipöv vöov iXdaKotoSc.
81 273-274. 82 473-479.



A propos de l'hymne homerique ä Demeter 15

done que le pouvoir acquis alors par Persephone est necessaire au fonctionne-
ment du rite.

Au-delä de la distance que les evenements mythiques auxquels Promethee
fut mele a creee entre eux, le sacrifice permet aux hommes de s'adresser aux
dieux. lis peuvent influencer ainsi les conditions de leur existence prdsente sur
la terre. II reste pourtant un dieu, Hades, avec lequel cet instrument ne leur
permet pas de communiquer, car il ne reside point sur l'Olympe. II habite au-
delä d'une frontiere qui le separe des autres dieux, inaccessible aux sacrifices
ordinaires, de telle sorte que les hommes ne peuvent pas influencer, en s'adres-
sant ä lui, les conditions de leur existence fiiture ä l'interieur de son royaume.
En fait Hades n'a presque aucun culte en Gräce, lorsqu'il n'est pas lie ä
Persephone. Le privilege que la revoke de Demeter confäre ä celle-ci va changer les
choses. Associde aux dieux ouraniens pendant une periode de l'annee, eile est
alors accessible au culte comme ils le sont tous; partageant le pouvoir de son
dpoux pendant une autre periode, eile peut satisfaire dans le monde infernal les

voeux qu'elle a retjus des hommes. Par son intermediate, ils ont ainsi l'espe-
rance d'ameliorer leur sort au-delä du trepas. Sur ce point, c'est eile qui donne
aux rites dleusiniens leur efficacite.

L'hymne nous apprend une autre chose encore. A l'instant oü Demeter
annonce la creation des mysteres, des relations affectives d'un type nouveau se

sont tissues entre eile et l'humanite. Le rapt de Persephone l'avait blessde dans
son amour maternel; c'est une märe souffrante, humanisee par la souffrance,
qui est venue parmi les hommes. Reque par eux avec confiance et Sympathie,
eile a nourri un de leurs enfants, qu'elle adoptait au point de vouloir l'immorta-
liser. Certes, leur conduite a fait echouer son projet mais, en eloignant Demeter,
cet echec n'a pas aboli sa comprehension de l'inquietude humaine; il l'a au
contraire approfondie. Elle sait que la frontiäre infernale les tourmente comme
elle la fait personnellement souffrir. Dans les limites d'une situation nouvelle
qu'elle imposera bientot ä Zeus, elle veut leur rendre cette frontiere permeable,
en leur donnant le seul type d'instrument par lequel les hommes peuvent exer-
cer une action au-delä des distances definissant l'ordre sacre des choses: un
instrument rituel.

Par la faculte qui lui sera donnee de franchir periodiquement la frontiere
infernale, Persephone est indispensable ä son fonctionnement; lorsqu'elle l'ac-
quiert, les mysteres sont crees. Mais il faut encore qu'elle partage les sentiments
de sa mere. On sait qu'elle a souffert comme eile de leur separation; l'hymne dit
son attachement filial; les dispositions des deux deesses se repondent. En fait,
les mysteres s'adressent ä elles deux; leur affection commune est benefique aux
hommes: «Parmi les mortels de la terre, bienheureux celui vers lequel leur
amour se porte»83.

83 486-487.



16 Jean Rudhardt

Or l'amour est electif. Parmi les hommes, ce sont les Eleusiniens qui requ-
rent Demeter; l'amour des deux Deesses se porte vers les inities.

Ainsi l'amour de la mere divine a ete le moteur de tout le drame dont les

mysteres sont issus; il en a inspire la creation; il ne peut pas etre indifferent ä

leur accomplissement ni Stranger aux effets qui en resultent. Si nous conside-
rons l'importance de ces sentiments dans toute la crise mythique et l'aspect
emouvant des rites qui l'evoquent, nous serons enclins ä penser que la certitude
de cet amour est le plus precieux des bienfaits que les mysteres procurent aux
inities. lis leur donnent l'assurance de bonnes recoltes, mais un tel avantage
materiel est un effet de l'amour que les deux deesses ont pour eux; l'hymne n'est
pas moins explicite sur ce point84. Nous ignorons quels avantages concrets ils
esperent posseder dans l'autre monde, mais la relation affective qu'ils ont la
conviction d'avoir nou6e avec Demeter et Persephone est sans doute assez forte
pour qu'ils soient assures de sa permanence. Les deesses ne cesseront pas de les
aimer quand ils seront morts; d'une maniere ou d'une autre, gräce ä Persephone
qui franchit la limite du monde infernal, cet amour constant fera sentir pour eux
ses effets dans l'au-delä.

5. En bref, la crise eleusinienne definit la iipf| nouvelle de Pluton qui
possede desormais une epouse et se trouve par elle en contact avec les dieux
olympiens; celle de Persephone qui devient souveraine des morts mais siege
periodiquement sur l'Olympe, assurant une communication reguliere entre le
monde des vivants et celui des morts, entre Zeus et Pluton; celle de Demeter
dont l'activite rythmee produit dans les saisons un signe visible de l'economie
divine du monde. Sans abolir la frontiere infernale, la crise eleusinienne permet
que cette frontiere ne cree point de cassure ä l'interieur de la societe divine. Elle
modifie enfin la relation de l'homme au dieu et, sans le tirer de sa condition
mortelle, lui donne l'espoir d'ameliorer son sort au-delä du trepas.

La crise prometheenne avait cree entre les hommes et les dieux la distance

qui convient ä la difference de leur nature. Au-delä de cette distance, l'instaura-
tion du sacrifice avait retabli entre eux une communication necessaire ä la
coherence du monde. En accomplissant chacun sa fonction ä l'interieur de cet
ordre, tous les dieux et Zeus, en le garantissant, protegeaient les mortels dans la
mesure oil ceux-ci remplissent leur juste role. Mais, tout efficace qu'elle fut,
cette protection restait lointaine. La crise eleusinienne la revet d'une chaleur
nouvelle. Dans le divin qu'elle montre d'ailleurs terrifiant, elle revele une capacity

de souffrance et de tendresse; pour les privilegies d'Eleusis, ces sentiments
colorent desormais la relation cultuelle.

Toutes ces transformations sont solidaires. Elles sont le produit d'une
initiative de Zeus, mais, comme l'ordre ancien lui oppose de la resistance, elles
s'accomplissent, ainsi que toutes les redistributions de npai, au cours d'une

84 486-489.



A propos de l'hymne homerique ä Demeter 17

crise oü tous les etres concernes jouent un role. Pourtant l'aboutissement de
cette crise est agree par Zeus qui garantira l'ordre finalement instaure. Dans
leur conviction d'etre aimes par les deux deesses, dans leur esperance quant ä

l'au-delä, les initios savent qu'ils n'outrepassent point les limites de leur condition

et ne heurtent point la volonte de Zeus85.

85 Par ces braves reflexions, je n'ai pas 6puis£ l'enseignement de l'hymne homerique. II nous
apprend evidemment beaucoup d'autres choses, quant aux mystdres notamment; elles ont
ddjä ete signages. Je voulais seulement suggerer ici ce que nous pouvons encore y decouvrir, si

nous situons les evenements mythiques qu'il raconte dans le contexte de la repartition des

ripai et, par consequent, dans leur relation avec les evenements du cycle prometheen. J'ajou-
terai qu'il conviendrait aussi de lire l'hymne ä Demeter comme le recit d'un manage. Plusieurs
documents nous donnent d'autres informations sur les mysteres et sur les dieux qui s'y
trouvent associes. Je me suis limite ä l'etude de l'hymne homerique et ne pretends pas etre
complet.

2 Museum Helveticum


	A propos de l'hymne homérique à Déméter

