
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 34 (1977)

Heft: 4

Artikel: Homerum ex Homero

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Homerum ex Homero

Von Christoph Schäublin, Basel

Knappe, einen Sachverhalt in wenigen Begriffen umreissende Formeln
sind einprägsam und oft bequem zu gebrauchen. Anderseits droht ihnen die
Gefahr, dass sie ungeprüft weiter- und weitergereicht werden und sich am Ende
fast verselbständigen. So pflegte bis vor kurzem, wer immer Aristarchs Methode
der Homererklärung zu charakterisieren hatte, ohne weiteres auf 'seine'
Maxime "Opr|pov fei; '0|if|pou oa<pr|vi^eiv zu verweisen. Dass es sich dabei tatsächlich

um ein durchaus im eigenen Namen geäussertes Wort des Porphyrios
handelt, wurde kaum je erwähnt (Qu. Horn. p. 297, 16 Sehr.: zu Z 201)': a^icöv
8fe feytb "Opripov fei; 'Opqpou oatprivi^Eiv auxöv feqrp/oupsvov feauxöv ÜTteSci-

kvuov, Tiorfe pfev TiupuKEipfevw;, U/./.OT8 8' fev a/,/,oi;. Also blieb auch die Frage
auf sich beruhen, ob Aristarch denn zu Recht allenthalben als Urheber ausgegeben

wird - und dies, obwohl der Quellenbefund einen solchen Anspruch
keineswegs eindeutig, ja im Grunde überhaupt nicht zu stützen scheint.

R. Pfeiffer erst hat im magistralen, Grosses und Kleines gleichermassen
klärenden ersten Band seiner «History of Classical Scholarship» die Dinge
beim Namen genannt2: Ohne Zweifel treffe das 'Homerum ex Homero' auf
Aristarchs interpretatorische Praxis zu; doch sei es höchst unwahrscheinlich,
dass der grosse Philologe seinen methodischen Grundsatz selbst auch formuliert

habe. Denn nichts an der fraglichen Stelle bei Porphyrios weise auf
Aristarch; überdies brauchten die Grammatiker oa(pr|vi;Eiv nie technisch im Sinn
von 'erklären, interpretieren', und schliesslich stehe es eher einem Philosophen
zu als einem Philologen, allgemeine Prinzipien auszusprechen. Demnach werde
der Neuplatoniker die Formel geprägt haben. Generell sei eben Vorsicht geboten

bei der Zuweisung von «winged words» an bestimmte Autoren.
Hier freilich wird man stutzig: Prägung des Porphyrios oder herrenloses

Gut? Wie auch immer Pfeiffer seine Bemerkung über 'geflügelte Worte'
gemeint haben mag: ein gewisses Unbehagen lässt sich schwer unterdrücken beim
Gedanken, dass Porphyrios als erster und einziger einen so wichtigen und in der
Praxis längst erprobten methodischen Grundsatz in Worte gefasst haben soll.
Gewiss, niemand wird in Zukunft mehr behaupten dürfen, Porphyrios 'zitiere'
einfach Aristarch. Um so nötiger ist es, einmal die Vorgeschichte von "Opr|pov

1 Vgl. auch Porphyrios' Widmungsbrief an Anatolios, p. 281, 2f. Sehr
2 R. Pfeiffer, History ofClassical Scholarship From the Beginnings to the End of the Hellenistic

/Ige (Oxford 1968) 225ff. (deutsch' Geschichte der klassischen Philologie. Von den Anfangen bis

zum Ende des Hellenismus, rowohlts deutsche enzyklopädie 344-346, Reinbek b Hamburg
1970, 276ff.).



222 Christoph Schäublin

sä; 'Opfipou cra<pr|vi£eiv aufzuhellen, zu fragen, in welchem Boden die Formel
wohl ihre Wurzeln hat. Ob es dabei gelingen wird, jemals einen Ttpöxoc; eüpexr|i;
namhaft zu machen, sei unsere geringste Sorge.

Einen ersten Versuch, die Formel aus ihrer Isolierung zu lösen, unternahm
N. G. Wilson3. Er zog die bei Aelian (Var. hist. 14, 13) überlieferte Geschichte
heran, wonach der Dichter Agathon auf die Kritik eines Freundes, dass seine
Werke zuviele Antithesen enthielten, erwidert haben soll: «Wenn du die
Antithesen entfernst, Xe>.T|9a<; aeamöv töv 'Ayädtova ek toü 'AyäOövoc; äcpavi-
£a>v.»4 Natürlich ist hier ek anders verwendet als bei Porphyrios, und acpavi^eiv
entspricht seinem aatprivi^Eiv in keiner Weise. Trotzdem, meint Wilson, sei der
Anklang unüberhörbar. Der Ausspruch Agathons könne durchaus authentisch
sein; dann habe man ihn in «Hellenistic literary circles» wohl gekannt, und
Aristarch habe bei der Formulierung seines methodischen Grundsatzes
vielleicht darauf anspielen wollen - zumindest biete die Assonanz eine gewisse
Erklärung für den Gebrauch von oa<pr)vi£siv.

Wilsons Vermutung ist leider ganz unbeweisbar: jedenfalls zwingt nichts
zu der Annahme, dass ausser Aristarch niemand imstande gewesen wäre,
Agathons Dictum - dessen Echtheit einmal vorausgesetzt - abzuwandeln. Oder soll
man in der Tat ihm allein die zugrundeliegende methodische Einsicht
zutrauen? Überdies dürfte es sich nur hinderlich auswirken, wenn beim Versuch,
die fragliche Formel in einen weiteren Zusammenhang zu stellen, allzuviel
Wert auf den genauen Wortlaut (aacprivi^eiv!) gelegt wird, in dem Porphyrios
sie vermittelt.

Galt es doch schon bei früherer Gelegenheit, darauf hinzuweisen, dass
neben Porphyrios noch andere kaiserzeitliche 'Exegeten' die Forderung erhoben

haben, ein Autor sei 'aus sich selbst' zu interpretieren5. Ob sie ihr auch
nachgekommen sind, tut hier nichts zur Sache. So will Proklos Rätselhaftes bei
Piaton erklären oök e£, äM-oipicov u7io9eoe(ov, äX)C ek tcov yv-paicoTctTOJV toü
üMtcovoc; auyypapiiciTajv (Theol. Plat. 1, 2 p. 10, 2 Saffrey/Westerink). Der
philologisch vorzüglich geschulte Galen hatte - im Blick auf Hippokrates - den
gleichen Gedanken folgendermassen ausgedrückt (De com. sec. Hipp. 1, 5

CMG V 9, 2, 182, 23ff.): Expf|v yäp e£, TttnoKpaTOuc; aÜTOÖ ttjv e£,tiyti01v
rcoiEtadai tt|<; XeE,e(o<;, Iva pf) pövov ötv ju9avö<; evpriTai Aiyeiv Eycopev, aXk'
öti Kai Kara tt)v ekeivou yvöpr|v5a. Galen aber ist ja älter als Porphyrios. Folg-

3 N. G. Wilson, CR 21 (1971) 172. Im Anschluss an Wilson liesssichzu einer ebenso kühnen wie
unhaltbaren Spekulation verleiten G. Lee, Proc. Cambr. Phil. Soc. N.S. 21 (1975) 63f. Vgl.
auch Wilsons Antwort in derselben Zeitschrift 22 (1976) 123.

4 Die von Wilson erwähnte verwandte «story about Ovid» steht beim ältern Seneca, Contr. 2,2,
12 (nicht II 10).

5 Vgl. Chr. Schäublin, Untersuchungen zu Methode und Herkunft der Antiochenischen Exegese,

Theophaneia 23 (Köln/Bonn 1974) 159.

5a Nachträglich weist mich Prof. Heinimann darauf hin, dass gewisse Vertreter der Empiriker¬
schule - nach Galens Zeugnis (In Hipp. Epid. III CMG V 10, 2, 1, 16, 11-17, 7; 21,28-22, 2) -



Homerum ex Homero 223

lich muss dieser wohl endgültig auf den Ruhm verzichten, als erster einen
wichtigen philologischen Grundsatz formuliert zu haben; Pfeiffers Annahme,
dazu habe es eines Philosophen bedurft, will ohnehin nicht recht überzeugen.

Natürlich wird auch niemand - Galens wegen - nun das ärztliche 'Metho-
denbewusstsein' anrufen. Hingegen haben wir zu fragen, welcher Art die Texte
denn gewesen sein müssen, die ihre Interpreten zuerst zu der Einsicht nötigten,
dass eine Deutung im einzelnen jeweils vom näheren und weiteren 'Kontext',
schliesslich vom 'Gesamtwerk' des betreffenden 'Autors' auszugehen habe. Da
mag uns Aristoteles auf die Spur helfen: Ath. pol. 9, lf. bekämpft er die Ansicht,
dass Solon absichtlich seine Gesetze 'unklar' gefasst habe, um die
unbeschränkte Macht des 8f|po<; zu sichern6; schuld an der dodtpeia sei vielmehr tö
pi) 5üvaa9ai xaSoAou 7tepiX.aßeiv xö ße^xiaxov. Wer darin ein Mittel Solons zu
politischen Zwecken sehe, beziehe sich auf die Zustände und Auswüchse der
eigenen Zeit (9, 2): oü yap Sixaiov ex xcöv vüv yiyvopevoov aXX' ex xf|<; cWJay;
7ioÄixeia<; Secopeiv xtjv exeivou ßo6Ä,T)cnv7. Zwar geht es Aristoteles hier nicht
um 'Textauslegung' im eigentlichen Sinn, sondern eben um das Verständnis der
ungenügenden Prägung mancher Gesetze. Trotzdem: vom Satz, Solons Absichten

müssten aus dem Gesamten seiner 'Verfassung' erschlossen werden, führt
ein kleiner Schritt zu der Erkenntnis, dass die Gesamtheit der Gesetze
berücksichtigen müsse, wer ein einzelnes Gesetz nach dem 'Willen des Gesetzgebers'
befrage. Oder liegt eine solche Fassung des Gedankens gar der aristotelischen
Formulierung bereits zugrunde? Sie lässt sich, scheint es, weder vor noch neben
noch bei Aristoteles nachweisen, obgleich die Notwendigkeit, vor Gericht auf

bereits ein weitgehendes 'Hippoeratem ex Hippocrate' (die Formel begegnet so oder ähnlich
nicht) geübt haben K. Deichgräber, Die griechische Empirikerschule (Berlin 1930 Neudruck
1965)fr.309 Deichgräber (a O 318) hebt naturlich «die Verwandtschaft mit den exegetischen
Grundsätzen des Aristarch» hervor und rechnet ihretwegen damit, dass schon «die frühesten
empirischen Hippokrateserklärer» so gearbeitet hätten, namentlich erwähnt er Apollonios
den Älteren. Vgl. unten Anm. 21a - Fraglich erscheint, ob Deichgräber (a.O 318) den
schönen Schauspielervergleich - der Exeget übernimmt die 'Rolle' des zu interpretierenden
Autors und identifiziert sich ganz mit ihm - zu Recht den Empirikern gutschreibt (vgl auch
Medicus graltosus, Abh Ak. Mainz 1970, 3, 15). er konnte sehr wohl Galen gehören Diesen
vernehmen wir jedenfalls in der zusammenfassenden Forderung (p 17,5ff). 6 Xeysiv etcixei-
piöv öxioüv eu; 'lnitOKpaxeiov cruyypappa ttjv skeivou yvoipijv öpOäx; av itoioixo ckojiov rij?
Et;Tiyr|<T£(D<;.

6 Zur Sache vgl. E. Ruschenbusch, Histona 6 (1957) 257fF., jetzt in Zur griechischen Rechtsgeschichte,

hg von E Berneker, WdF 45 (Darmstadt 1968) 350ff.
7 Zur Frage, wieweit Aristoteles selbst in der Ath pol diesem Grundsatz folgt, vgl. R. W

Macan, JHS 12 (1891) 38ff. Dem 'Philosophiehistonker' Anstoteles hat man ja immer wieder
seine mangelhafte 'historische Methode' vorgerechnet Demgegenüber versucht W K. C

Guthrie zu zeigen, dass er vorsätzlich, bewusst und mit gutem Recht von seinen eigenen
Fragestellungen ausgegangen sei Aristotle as a Historian of Philosophy: Some Preliminaries,
JHS 77 (1957) 35ff., deutsch m: Aristoteles in der neueren Forschung, hg von P Moraux, WdF
61 (Darmstadt 1968) 212ff



224 Christoph Schaubhn

Gesetze und schriftliche Dokumente aller Art (z. B. Testamente) abzustellen8,
gewiss dazu drängte, die Methoden der 'Exegese' zu überdenken.

Vor und neben Aristoteles: wenn irgendjemand, so müssten sich die
attischen Redner zum Problem der Gesetzesinterpretation geäussert haben9.
Indessen spielte die Rechtsauslegung m Athen - vor Laienrichtern - im ganzen
eine bescheidene Rolle10. Entsprechend dürftig wirken die methodischen
Erwägungen, die sie von Fall zu Fall begleiten. Meistens wird betont, dass es auf den

genauen Wortlaut eines Gesetzes ankomme". Darum ist auch die Verlesung
vor Gericht so wichtig. Allfällige Versuche einer 'zweckdienlichen' Interpretation

verdächtigt man natürlich im vornherein als Gesetzesverdrehung (toü<;
vöpou? SiaoTpecpeiv, avaipEtv, peranoieiv)12. Immerhin widmet Lysias einen
guten Teil seiner 10. Rede dem Nachweis, dass die Richter auf den Sinn der
Gesetze, nicht ihre övöpara zu achten hätten13; an ein paar Beispielen wird
etwa gezeigt, wie solonische vopoi, die altertümliche Ausdrücke enthalten, sich
m sinn- und zeitgemässes Attisch übertragen lassen14. Darüber geht Isaios noch
hinaus, wenn er für eine seiner Gesetzesauslegungen tatsächlich in Anspruch
mmmt, sie gebe 'den Sinn, den Willen des Gesetzgebers' wieder (11, 3): xr|v
pEvtoi öuxvoiav rov ßou^Exai tuuttj Seikvuctiv [sc. o vopo9ett|<;]15. Schliesslich

8 Vgl. J H Lipsius, Das Attische Recht und Rechtsverfahren 3 (Leipzig 1915) 866ff
9 Die Gesetzes- und Urkundeninterpretation der Redner scheint noch nicht systematisch untersucht

zu sein Hinweise bei E Wolf, Griechisches Rechtsdenken 3, 2 Die Umformung des

Rechtsgedankens durch Histonk und Rhetorik (Frankfurt 1956) 10 Wolf a O 167f
11 Vgl Aeschin 3,16 xpq yap to aöxö (p9£yy£a3ai töv pqxopa Kai töv vopov, ötav 8s EXEpav

Pev qxovTiv ä<pif| 6 vopoi;, cxspav 5e ö px|xa>p, xä> xoü vopou SiKaito xpü 8i8övat xxiv vf|<pov, oO

t?) toö Xeyovto; avaiaxuvxi9 Wolf a O 167 316f und passim
12 Is 11,4, Aeschm 3, 16, Demosth 18,121 Gesetze wie die übrigen (schriftlichen und mündlichen)

'Zeugnisse' gehören zu den ütexvoi Kakoupevai huttei; (Aristot Rhet 1, 2, 1355 b

35ff, 1,15, 1375 a 22ff) sie sollen also fur sich sprechen, und wer versucht EnupEpsiv xsxva;
xoi; vopou; (Aeschin. 3,35), ist suspekt. Mindestens sagt man so Dass tatsachlich niemand an
der Notwendigkeit emer gewissen texvt| zweifelt, erweisen gerade die gegenseitigen Vorwürfe
und Verdächtigungen - und die Behandlung der öxexvoi maxEi; durch Aristoteles Überdies
halt Cicero, De inv 2, 47 ausdrücklich fest quare nobis ei videntur errare qui hoc genus
suspicionum [sc ex quaestione, ex testimonio, ex rumore ductarum] artificu non putant indi-

gere Dazu vgl F Solmsen, Aristotelian Tradition in Ancient Rhetoric, AJPh 62 (1941) 186f,

jetzt in Rhetorika Schriften zur aristotel und hellenist Rhetorik, hg von R. Stark/P Steinmetz

(Hildesheim 1968) 345f
13 Vgl Lys 10, 7 Eyra 8e oipai (8elv) Opa;, e> ävSpe; Sixaaxai, oü 7i£pi xöiv övopaxiov SunpspE-

a9ui, äXkä xf); xouxtov Siavoia; Ähnlich, über die Stavoia des Testators, Is 1, 35 43 Vgl
ferner Plat Leg 1, 634 e 7-635 a 2, Demosth 9,43

14 Lys 10, 15fT, vgl Wolf a O 183

15 Vgl [Andoc ] 4, 35 vopt^to 8e Kai xöv öevxa xov vopov xauxrjv xqv Siavotav exeiv Gerade im
Zusammenhang mit Ath pol 9, 2, von welcher Stelle wir ausgegangen sind, hatte P Von der
Muhll daran ennnert, dass «etwa auch die attischen Redner den Smn, den der Gesetzgeber
vor Augen hatte, festzustellen» suchten (Klio 17, 1942,98 Ausg KI Sehr, Basel 1976, 339)
Der Fall tritt freilich nur selten ein, vgl auch U E Paoh, in Zur griechischen Rechtsgeschichte

(oben Anm 6) 50



Homerum ex Homero 225

Aristoteles selbst: er fuhrt unter andern aufdas etueike«; zielenden Erwägungen
an (Rhet. 1, 13, 1374 b 1 Iff.): xö pf| rcpöc; xöv vö|iov aXXä 7ipö<; xöv vopo9exr|v,
Kai pf) rcpöc; xöv Xöyov äKka tipöc; xpv Sidvoiav xoö vopoÖExou OKOTtetv'6. Auf
welchem Weg freilich die Siavoia des Gesetzgebers zu ergründen sei, explizieren

weder Isaios noch Aristoteles - trotz der erwähnten Bemerkung über Solons
ßoöÄr|cn<;; auch die paar Hinweise zur Gesetzesinterpretation in Rhet. 1, 15

(bes. 1375 b 8ff.) helfen kaum weiter17. Hier also musste die hellenistische
rhetorische Theorie einhaken und das Begonnene ausbauen.

Sie hat es getan im Rahmen der Stasislehre. Dabei wurden die controver-
siae ex scripti interpretatione - diese waren es ja, die eine systematische Lehre
der Auslegung erforderten - entweder als modi des status qualitatis aufgefasst18
oder in den Rang von vier eigenen status, der sogenannten legales - gegenüber
den vier rationales -, erhoben (ppxöv Kai Siavoia, avxivopia, apcpißoAAa, auA.-

Aoyiapöc;): so scheint Hermagoras verfahren zu sein19. Ihm ist wohl auch die
reiche Behandlung der unter den status legales entwickelten Interpretationsregeln

in Ciceros Jugendschrift De inventione verpflichtet (2, 116ff.)20. In unserm
Zusammenhang wichtig ist da insbesondere, was Hermagoras/Cicero über die
apcpißoAAa, das ambiguum, zu sagen haben (Cic. Inv. 2,117): deinde ex superiore
et ex inferiore scriptura docendum id quod quaeratur fieri perspicuum. quare si
ipsa separatim ex se verba considerentur, omnia aut pleraque ambigua visum iri;
quae autem ex omni considerata scriptura perspicua fiant, haec ambigua non
oportere existimare. deinde qua in sententia scriptorfuerit, ex ceteris eius scriptis
et exfactis, dictis, animo atque vita eius sumi oportebit, et earn ipsam scripturam,
in qua inerit illud ambiguum de quo quaeretur, totam omnibus ex partibus per-
temptare, si quid aut ad id appositum sit quod nos interpretemur, aut ei quod
adversarius intellegat, adversetur. nam facile, quid veri simile sit eum voluisse qui
scripsit, ex omni scriptura et ex persona scriptoris atque eis rebus quae personis
attributae sunt considerabitur. Die Rhetoren empfehlen also, bei der Erklärung

16 Über Rechtsauslegung und Rhetorik immer noch grundlegend: J. Stroux, Rom. Rechtswissenschaft

und Rhetorik (Potsdam 1949) 9ff. (Summum ius summa iniuriaf, Aristoteles ist erwähnt
27 Anm. 31 (mit falscher Stellenangabe). Ähnlich wie Aristoteles äussert sich Anaximenes,
Rhet. 36,24f. (1443 a 29ff.) jispi 8e xöv äpipißoÄtöv [sc. vöptov] feav ouxax; ÜJtoX.a|tßavcoaiv, mc;

aoi au|i(f>Epei, 8ei xaüxa unoSetKvüeiv, äv 8' 6? 6 evavxioi; keyct, xpü SiSäaKEiv, &t; 6 vopo-
oü toüto Sievoeüo, (äkk') o au Xeyev;, Kai öti aupipcpEi aüxoü; oüxco Xeyeiv xöv vöpov.

eav 8e pri Suvaxö«; f|? etti xö ivavxtov psSiaxavai, Seikvue, &<; oü8ev äXXo Xkyeiv [6 evavxio«;]
8uvaxat (ö) vöpo<; f| ö au. Text nach der Ausgabe von M. Fuhrmann (Leipzig 1966).

17 Wohl aber haben sie weitergewirkt: jedenfalls scheint ein Zusammenhang zu bestehen zwi¬

schen Rhet. 1, 15 und den vopucai axaaeu; des Hermagoras (über sie gleich im folgenden):
vgl. Solmsen a.O. (oben Anm. 12) 187 346.

18 «Von Peripatetikern und Akademikern», vgl. K. Barwick, Das rednerische Bildungsideal Cice¬

ros, Abh. Sächs. Ak. 54, 3 (Berlin 1963) 53ff.
19 Vgl. D. Matthes, Lustrum 3 (1958) 182ff.
20 Vgl. Stroux a.O. 31ff.; Matthes a.O. 186; Matthes hat den Abschnitt als Nr. 20c in seine

Hermagorae... Fragmenta aufgenommen (Leipzig 1962).

15 Museum Helveticum



226 Christoph Schäublin

einer strittigen Stelle den unmittelbaren Kontext, die ganze Schrift, ferner das
'Gesamtwerk' des jeweiligen 'Autors' zu berücksichtigen: eben dies aber fordert
auch der methodische Glaubenssatz des Porphyrios21. Diefacta und dicta
allerdings, den animus, die allgemeinen Umstände des Lebens erwähnt der Neu-
platoniker nicht. Darin wirkt sich wohl der Unterschied zwischen literarischer
und forensischer Interpretation aus. Denn solche Kenntnisse, seien sie echt oder
vorgetäuscht, dienen vorab dem Redner; mit ihrer Hilfe vermag er im Prozess
seine eigene Auffassung eines Textes zu stützen oder die der andern Partei zu
schwächen. Die Arbeit des Philologen dagegen gilt ausschliesslich dem 'Werk' -
abgesehen davon, dass man über die alten Dichter wenig genug wusste. -
Anderseits sind die ambigua, deren Auflösung Ciceros Ratschläge ermöglichen
sollen, durchaus grammatischer Natur: er nennt Beispiele, in denen der Streit
sich etwa um die Frage dreht, worin das Subjekt eines Relativsatzes zu sehen
(Inv. 2,116) oder zu welchem Substantiv ein Adjektiv zu ziehen ist (Inv. 2, 118).

Eine ähnliche Argumentation kommt (neben andern) für die quaestio nach
scriptum et sententia (ppxdv Kai Siavoia) in Betracht; wer am ppxov festhalten
will, kann nämlich sagen (Cic. Inv. 2,128): nam multo propius accedere adscrip-
toris voluntatem eum qui ex ipsius earn litteris interpretetur quam ilium qui senten-
tiam scriptoris non ex ipsius scripto spectet, quod ille suae voluntatis quasi imagi-
nem reliquerit, sed domesticis suspicionibus perscrutetur. Angesichts dieser so
klar und überzeugend entwickelten Regeln, die folgerichtig und mit Notwendigkeit

fortsetzen, was bei den attischen Rednern und bei Aristoteles zumindest
angelegt ist, wird man zuversichtlich behaupten dürfen: Zum fertigen methodischen

Grundsatz ausgereift ist die Forderung, ein Autor sei 'aus sich selbst' zu
deuten, in der Lehre von der Gesetzes- und allgemein der Textauslegung, wie
sie die rhetorische Theorie in hellenistischer Zeit erarbeitet und systematisiert
hat.

Die ypappaxiKoi dürften die Bedeutung des Prinzips bald erkannt
haben21". Wahrscheinlich kommen ihnen sogar durchaus eigene Verdienste um
seine Ausbildung zu: bei freilich anderer Zielsetzung waren ja auch sie bestrebt,
Texten - sei es poetischen oder prosaischen - ihre öiävoia zu entnehmen. Pan-
aitios hat Aristarch einen 'Seher' genannt 5iä tö paStax; KaiapavicueaSai tt|c;
xtöv Tioippaxcov Siavoiac;22. Diese 'Mantik' aber scheint, wie schon gesagt, das
'Homerum ex Homero' verwirklicht zu haben. Überdies war der 'Seher' annähernd

ein Zeitgenosse des Hermagoras. Sollen wir also raten und - auf gut
21 Vgl. oben S. 221: napaiceipevtoi; und tv äXXou;.

21a Und mit ihnen - oder wohl eher: in ihrem Gefolge - dann eben auch die empirischen Ärzte
(wie Apollonios d.Ä.), falls Deichgräbers Annahme zutrifft (oben Anm. 5a).

22 Athen. 14,634c Panaet. fr. 93 Van Straaten (vgl. Plat. Leg. 1,634 e 7-635 a 2). Nebeneinan-
der fragt man nach der äidvoia ttöv 7totr|pdTcov und roü jioititoü (Belege bei Schäublin a.O.
[oben Anm. 5] 143 Anm. 240): so wie Rhetoren und Juristen keinen grundsätzlichen Unterschied

zwischen der sententia legislatoris und der sententia legis machen (Stroux a.O. 27

Anm. 31).



Homerum ex Homero 227

Glück - Aristarch doch wieder in seine Rechte als 'Erfinder' der Formel "Opr)-
pov e£, 'Opr|poo aatppvii^eiv einsetzen, ermutigt durch Wilsons Erwägungen?
Entscheidender ist wohl, dass eine fur die Philologie so wichtige Einsicht,
zumindest was ihre Formulierung anbelangt, eng mit anerkannten «Grundsätzen
forensischer Rhetorik» zusammenhängt: man hat ja schon - vielleicht doch
etwas überspitzt - gesagt, diese lägen «aller nennenswerten antiken Literaturkritik»

zugrunde23. Wie dem auch sei: eine wissenschaftliche Exegese konnte
und kann des 'poetam ex poeta' nicht mehr entraten24, wie sehr gerade in jüngster

Zeit das Nachdenken über «Wahrheit und Methode» die einstige Zuversicht,

das Vertrauen der Interpreten in ihre Möglichkeiten gedämpft hat.

23 K. Thraede, JbAC 17(1974) 153: Besprechung von R. D. Sider, Ancient Rhetoric and the Art of
Tertullian (Oxford 1971); Sider behandelt übrigens 85ff. die praktische Anwendung der quae-
stiones legales durch Tertullian.

24 Vgl. zuletzt R. Leimbach, Zur Logik philologischer Interpretation, in: Dialogos. Für H. Patzer
zum 65. Geburtstag (Wiesbaden 1975) 2731T., bes. 278ff. Von den S. 278 genannten zwei
Möglichkeiten, die Mehrdeutigkeit eines Wortes einzuschränken, entspricht die erste dem

jiapaKeipevtoi; des Porphyrios, die zweite dem ev äXXoi«; (s. oben S. 221).


	Homerum ex Homero

