
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 34 (1977)

Heft: 4

Artikel: Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile

Autor: Bohnenkamp, Klaus E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile

Von Klaus E. Bohnenkamp, Tübingen

Fur Ernst Zinn

I

Als einer der umstrittensten Teile des Lucanischen Epos gilt das ins Pro-
oemium eingebettete Nero-Elogium (1, 33-66)', welches sich seit dem Berner
Schoüasten gleichsam als Scheidepunkt der unterschiedlichen Richtungen des
Lucan-Verständnisses erweist. In den letzten Jahren gewinnt in der Forschung
immer weiter die Tendenz an Boden, das Elogium nicht als Ausdruck jener
beissend-bitteren Ironie zu begreifen, die ihm der Scholiast2 - und in seiner
Nachfolge heute noch eine Reihe von Forschern3 - zuschreiben wollte, sondern
ihm vielmehr einen Ernst zuzubilligen4, dessen Ausmass allerdings wiederum
vom Gesamtbild abhängt, das man sich von Lucan gemacht hat. Entgegen der
Ansicht, das Werk enthalte hinter den - nach Ausweis der Vita5 wahrscheinlich
von Lucan selbst herausgegebenen - ersten drei Büchern einen Bruch, als

1 Vgl W Rutz, Lustrum 9 (1964) 296, ders, Gnomon 37 (1965) 60, M Fuhrmann, Kl Paulylll
(1968) sv Lucanus 747, O Schrempp, Die 'laudes Neronis' und das Lob des Pompeius bei

Lucan, in Festschrift H Haffter (Zürich 1970) 83

2 Annaei Lucam CommentaBernensia,ed.H Usener (Leipzig 1869) 15ff s ferner Adnotationes

super Lucanum, ed. loh Endt (Leipzig 1909) 8f
3 B M Marti, AJPh 66 (1945) 352-376, bes 375 (ubersetzt im Sammelband Lucan, WdF Bd

235, hg von W Rutz, Darmstadt 1970, 103-132), E Griset, RSC 2 (1954) 185-190 (ubersetzt
im genannten Band WdF 235, 309-317), ders., RSC 3 (1955) 134-138 (ubersetzt in WdF 235,
318-325), O Schönberger, Hermes 86 (1958) 230-239 (abgedruckt in WdF 235,486-497), O
St. Due, ClMed 22 (1962) 68-132, bes 93-102 Bereits R. J Getty meinte in seinem Kommentar

zum ersten Buch (Cambridge 1955) 32 (1 Aull ebd 1940) « unless Lucan is sarcastic
his panegyric of Nero must seem absurd and grotesque to modern taste», womit wieder
einmal mehr das für die Beurteilung so verderbliche Kriterium des modernen Geschmacks an
ein antikes Kunstwerk herangetragen wird, em Knteuum, das meist geradezu zu falschen
Schlüssen führen muss.

4 Vgl. schon H Diels, Abh Berlin 1885, 5, s auch die Zusammenfassung der neueren For-
schungsmeinungen bei W Rutz, Lustrum 9 (1964) 298, der die ironische Auffassung als
«höchst problematische» bezeichnet Vgl. ferner M A Levi, RFC, NS 27 (1949) 71ff (ubersetzt

m WdF 235,288-295), P. Grunal, REL 38 (1960) 296ff (ubersetzt in WdF 235,326-338),
P Wuilleumier/H. Le Bonmec, die im Kommentar zum ersten Buch (Paris 1962) 22 betonen,
«que le poöte est sincere» J. Brisset, Les ideespobtiques de Lucain (Pans 1964) passim, H Le
Bonmec nr Lucain, Entretiens Fond Hardt 15 (1968) 162, P Gnmal, ebd 117, s auch G
Pfhggersdorffer, Hermes 87 (1959) 368ff, Schrempp a.O lasst die Frage m der Schwebe,
wenn er auf S 86 «hintergründige Ironie», auf S 89 «Aufnchtigkeit» für möglich hält Vgl
ähnlich O A W Dilke in seinem Kommentar zum siebten Buch (Cambridge 1960) 5 Anm 3

5 Ediderat tres libros, quales videmus (Endt p. 2, 18), s auch unten Anm 33



236 Klaus E. Bohnenkamp

Anzeichen des gestörten Verhältnisses zum Kaiser6, dringt man in der neueren
Forschung zu einer 'unitarischen' Auffassung vor, die von der Annahme
ausgeht, das Gesamtwerk sei vom Anfang auf den Schluss hin ohne jeglichen
gedanklichen Bruch konzipiert und die innere Haltung des Dichters sei als

nerofeindliche, pessimistische Weltsicht stets in allen Büchern die gleiche
gebheben7. In diesem Sinne hat man das Elogium in den zweifellos bedeutsamen
Zusammenhang mit Formen gängiger Herrscherpanegyrik gestellt8 und daraus
den Schluss gezogen, die Verse seien entweder als rein topische, literarhistorische

Geste9 oder als Merkmal eines 'Tarnungsvokabulars'10 zu verstehen, hinter

dem der Dichter seine wahren Ansichten verborgen halte, das aber gleichwohl

als schmeichlerische Verbeugung vor dem Kaiser11 unumgänglich gewesen

sei, um die Herausgabe des Werkes überhaupt zu ermöglichen.

6 Vgl. allgemein H. Dahlmann, Seneca und Rom, in: Das neue Bild der Antike, Bd. 2 (Leipzig
1942) 296-309; N. F. Deratani, UZM 32 (1946) 1-15 (übersetzt in WdF 235,133-148) Iff.; A.
Puntoni, RAL, Ser. 8, 2 (1947) 101-126; W. Wünsch, Das Bild des Cato von Utica in der
Literatur der neronischen Zeit (Diss. Marburg 1949); K. Büchner, Lat. Lit. u. Sprache in der

Forschung seit 1937 (Bern 1951) 150 Anm. 4; ders., Rom. Literatur-Geschichte (Stuttgart 1957)
414—419; M. Pavan, AIV 113 (1954/55) 209-222 (übersetzt in WdF 235, 407-422); R. Helm,
Lustrum 1 (1956) 218-228; R. Castresana Udaeta, Historia y politico en la Farsalia de M. A.

Lucano (Madrid 1956) (zit. nach Rutz, Lustrum 9,1964,299); s. ferner G. de Plinval, Latomus
15 (1956) 512-520; G. K. Gresseth, ClPh 52 (1957) 24-27; H. Le Bonniec in: Lucain, Entre-
tiens Fond. Hardt 15 (1968) 162; P. Wuilleumier/H. Le Bonniec im Kommentar zum ersten
Buch (Paris 1962) 2; R. J. Getty im Kommentar zum ersten Buch (Cambridge 1955) 27 Anm. 2

und 3; Dilke im Kommentar zum siebten Buch (Cambridge 1960) 6; s. allgemein auch schon
G. Boissier, L'opposition sous les Cesars (Paris 1875).

7 Vgl. W. Rutz, Studien zur Kompositionskunst und zur epischen Technik Lucans (Diss. Kiel
1950); H. Flume, Die Einheit der künstlerischen Persönlichkeit Lucans (Diss. Bonn 1950); W.
Menz, Caesar und Pompeius im Epos Lucans (Diss. Berlin 1952); O. Schönberger, Hermes 85

(1957) 251-254 (abgedruckt in WdF 235, 277-282); ders., Hermes 86 (1958) 230-239; s. ferner
Deratani (oben Anm. 6) WdF 235, bes. 138ff.; vgl. den Forschungsüberblick bei W. Rutz,
Lustrum 9 (1964) 271-283. 296-302.

8 Vgl. L. Paul, Fleckeis. Jb. 40 (1894) 409-420; J. Hubaux, Les themes bucoliques dans la poesie
latine (Brüssel 1930); W. Schmid, BJb 153(1953)63-96, bes. 63 Anm. 4; Pfliggersdorffer (oben
Anm. 4); Due (oben Anm. 3) 99.

9 H. P. Syndikus, Lucans Gedicht vom Bürgerkrieg (Diss. München 1958) 105; Fuhrmann, Kl.
Pauly III 747; s. auch Levi (oben Anm. 4) 76.

10 Deratani (oben Anm. 6) WdF 235, 135; H. Flume (oben Anm. 7) 82ff. (abgedruckt in WdF
235, 296-298); vgl. auch die modifizierte Ansicht von Pfliggersdorffer, a. O. 367-372, der im
Elogium die in der Lucan-Vita erwähnten laudes Neronis erkennen möchte, die zur Zeit ihrer
Abfassung ein aufrichtiger Ausdruck der Hoffnung gewesen seien, dann aber eben durch die

zur Tarnung dienende Übernahme «in das von tiefer Abneigung gegen das Regime
bestimmte Werk» zum «Dokument der Enttäuschung» geworden seien, das jeder Kenner
Lucans als solches habe verstehen können. Gegen die Gleichsetzung der laudes mit dem Elogium
hatte zuvor freiüch schon A. Momigliano, C1Q 38 (1944) 97 Stellung genommen.

11 Vgl. E. Fraenkel, Kleine Beiträge zur klass. Philologie 2, 241 (WdF 235, 23); vgl. auch A. D.
Nock, C1R 40 (1926) 18f.; E. Griset, RSC 3 (1955) 134ff.; Getty in seinem Kommentar z. St.;
F. Blatt, ClMed 20 (1959) 48; Due (oben Anm. 3) 102 hebt die «absurdity» des Prooemiums
hervor.



Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 237

Ob diese Beurteilung Lucans Persönlichkeit gerecht wird, bleibe mit Zweifel

dahingestellt; hinsichtlich des Elogiums jedoch ist damit gewiss kein
abschliessendes Ergebnis erbracht worden12.

Man sollte nämlich nicht vergessen, dass der junge Nero anfänglich eine
von allen Seiten gleichermassen wohlwollend begrüsste, hoffnungsvolle
Herrschaft unter dem Einfluss von Seneca und Burrus ausübte13 und dass überdies
die parallelen laudes Neronis, wie wir sie aus Senecas Apocolocyntosis
kennen14, durchaus nicht den unabdingbaren Eindruck unlauterer höfischer
Schmeicheleien erwecken15, die unter ihrem topischen Mantel Sarkasmus und
anklagende Ironie hervorschauen liessen16. Gerade dadurch, dass sie auch in
den Bildern nicht über die Augustus-Apotheosen Vergils und Horazens
hinausgehen17, sondern im Rahmen der bestehenden Formen der Enkomiastik bleiben

und der allgemeinen Hoffnung auf den Herrscher einer neuen aurea aetas
Ausdruck verleihen, fügen sie sich in die 'messianischen' Erwartungen ein, die
im Rom der Zeit lebendig waren und die besonders dann, wenn ein Regent das

Szepter ergriff, diesem Wunschdenken neue Nahrung schenkten18. In Nero
glaubte man, nachdem so manche Hoffnung schnell zerronnen war, die
Wiederkunft dieses Ideals nach Augustus19 sehen zu dürfen: so wie einst nach
Sorgen und Verzweiflung der junge Octavian als Retter begrüsst wurde, so
begrüssen diese Dichter jetzt ihn20.

12 Vgl auch Rutz, Lustrum 9 (1964) 296, Fuhrmann, Kl. Pauly III 747.

13 Vgl. das vielzitierte Wort Trajans, demzufolge das quinquennium Neronis allen anderen
Regierungen uberlegen gewesen sei (Aur. Vict. Caes 5,2, Epit 5, 2). Siehe auch die Darstellungen

bei Tac. Ann 13, Iff.; Sen. Clem. 2, Iff., Suet. Nero 9-10, Cass. Dio 61, 4, 1.

14 Sen Apocol. 4, Iff.; ausserdem Sen Cons, adPolyb. 12; Calp. Eel 1, 33ff 42ff, 4, 5ff 82ff,
Anth. 726, Buc Eins 1 und 2 sowie Pap. Oxy. 1021 (Mitteis-Wilcken I 2 n. 113, S. 143f), s

allgemein O. Weinreich, Senecas Apocolocyntosis (Berlin 1923) 37ff.; E Hohl, RE Suppl 3

(1918) 357f. 392
15 Vgl. Weinreich a.O. 48, Schmid, BJb 153 (1953) 63
16 Es sei denn, man griffe zu der absurden Hypothese von Spätansatzen als letzter Rettung für

den Ironiegedanken oder man wollte gar sämtliche Äusserungen solcher Art, auch die der
Augusteer, als unter dem Druck der politischen Verhaltnisse erpresste Zugeständnisse an die
Forderungen des verhassten Regimes verstehen (so F Sforza, C1R 49,1935,97-108) -Zu den
Buc Eins. vgl. W. Theiler, Stlt 27/28 (1956) 565-577, D Korzeniewski, Hirtengedichte aus
neronischer Zeit, hg. und ubersetzt (Darmstadt 1971) 4f.

17 Syndikus (oben Anm. 9) 105 Anm 4 (S. 171).
18 Vgl. Tac. Ann 12, 68, nach dessen Angaben die Chaldäer ein tempus prosperum geweissagt

hatten, s. auch W Tarn, JRS 22 (1932) 135-160 - Nero selbst wurde noch während seiner
Regierungszeit vorausgesagt, dass er in Rom zwar entmachtet, aber im Orient ein neues Reich
mit messiamsch gedachten Zügen aufbauen werde; vgl Sueton, Nero 40; Tac. Ann 15, 36

19 Dass Nero bewusst an das Herrscherideal des Augustus anknüpft, bezeugen u a Cass.Dioöl,
20, 5; 63, 20, 3. 5; Suet Nero 6, 10, 1; 12,4, vgl auch L. Thompson, ClPh 59 (1964) 15lf mit
Anm. 22.

20 Vgl. Dahlmann (oben Anm. 6) 298. Als Neros Wandel schliesslich offenbar wurde, da hat
dieser Glaube wieder neue Worte gefunden, indem der Dichter der Octavta (394ff) abermals
auf den Herrscher der neuen Gerechtigkeit, der neuen aurea aetas hoffte.



238 Klaus E. Bohnenkamp

Dieser Zusammenhang wird zur Genüge durch die längst erkannte Tatsache

verdeutlicht, dass Lucan bei der Gestaltung des Elogiums ganz bewusst auf
das Georgica-Prooemium Vergils zurückgegriffen hat21. Wollte man trotz dieser

Erkenntnis an der Hypothese einer ironischen Konzeption des Elogiums
festhalten, so wäre man gezwungen, gleichzeitig auch eine parodisch-ironische
Benutzung des Vergilischen Vorbildes zu postulieren, ein Gedanke, der sich
selbst ad absurdum fuhrt angesichts des grossen Ernstes und eifernden
Verehrens, mit welchem Lucan der Dichtung Vergils begegnet, einer Dichtung, die
er stets und bewusst als Folie der eigenen Aussage nutzt und von der er das

eigene Werk übersteigernd abzuheben gedenkt22.
Die absolute und relative Chronologie23 Lucans kann keineswegs als

gesichert gelten24. Gewiss scheint nur, dass die Berufung in Neros cohors amicorum
im Jahr 59 25 sowie die Nero zu verdankende vorzeitige Bekleidung der Quä-
stur26 nach der Teilnahme an den Neronia des Jahres 60 ein gutes Verhältnis
zum Kaiser voraussetzt. Dieses muss sich dann aber im Laufe der Zeit
verschlechtert haben, bis sich Lucan - wohl im Jahre 64 - der 65 aufgedeckten
pisonischen Verschwörung anschloss27.

Hinsichtlich der gegenseitigen Beziehungen während der Jahre 60 bis
64/65 bleiben uns nur die spärlichen Hinweise aus den Viten: Nero verlässt
demonstrativ eine öffentliche Rezitation des Lucan28. Im Zusammenhang
damit - sei es aufgrund von Neros literarischem Neid29, sei es aufgrund von
Lucans gekränkter Eitelkeit30 - erfolgt der Bruch31, der zum Rezitations- und

21 Siehe dazu unten S. 246ff. 22 Vgl. Sueton-Vita p. 50, 7 Reifferscheid.
23 Vgl. G. K. Gresseth, ClPh 52 (1957) 24-27; O. Schönberger, Altertum 10 (1964) 26-40 (abge¬

druckt in WdF 235, 525-545, dort bes. 531ff.).
24 Für sehr späte Datierungen tritt ein K. F. C. Rose, TAPhA 97 (1966) 377-396 (Buch 1-3 noch

65 publiziert), ähnlich J. Schmidt, RE 17 (1937) 1799.

25 Tac. Ann. 14, 16; Sueton-Vita p. 51, 1.

26 Zur Quästur vgl. die Vacca- Vita p. 2, 7 Fndt, die dieses Amt, gewiss zu Unrecht, vor die
Neronia des Jahres 60 (vgl. Tac. Ann. 14, 20. 21; Suet. Nero 12, 3f.; s. auch W. Hartke, RE 17

[ 1936] 42-48, bes. 44) setzt; sie dürfte vielmehr eine Folge der geglückten Rezitation der laudes
Neronis anlässlich dieses Festes (vgl. Stat. Silv. 2, 7, 58f.; Vacca-Vita p. 2, 16f.; Sueton-Vita
p. 51,3) gewesen sein; anders Schönberger, Altertum 10(1964) 30. - Dass Lucan auch Augur
war, weiss nur Vacca (p. 2,9f. Endt; vgl. Schönberger, Altertum 10,1964,30, der diese Würde
unter Vorbehalt auf das Jahr 61 datiert; s. auch F. Marx, RE 1, 2227).

27 Tac. Ann. 15, 49. 28 Sueton-Vita p. 51, 4; vgl. Schönberger, Altertum 10 (1964) 34f.
29 Vgl. Marx a.O. 2229; Hohl (oben Anm. 14) 385; Burck, LAW 1775; Due (oben Anm. 3) 89.

30 Für persönliche Gründe als vorrangigen Anlass sprechen die antiken Zeugnisse: vgl. die
Vacca- und die Sueton- Vita des Dichters mit ihren Angaben zum Bruch mit Nero, die jeweils
einen der beiden Gründe als bestimmend hervorheben. Tac. Ann. 15,49,3 redet von propriae
causae und rückt den literarischen Konkurrenzneid in den Vordergrund; vgl. auch Cass. Dio
62,29,4; s. ferner Gresseth (oben Anm. 6) 25. Anders, die antiken Quellen mit der von ihnen
aufgezeigten Entwicklung als «unmöglich» beurteilend, Schönberger, Altertum 10 (1964)
351T.; zuvor schon Hermes 86 (1958) 23 lf. Er sieht vornehmlich politische Motive als massgebend

an.
31 Gresseth a.O. 25ff. leugnet überhaupt den Bruch von Neros Seite her und bemerkt (S. 26):



Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 239

Berufsverbot fur den Dichter führt32. Drei Bände seines Epos liegen zu diesem

Zeitpunkt bereits vor33. Zu beachten ist ferner, dass erst das Jahr 62 - nach
Senecas Verabschiedung - den eigentlichen Wendepunkt in Neros Regierung
bringt34.

Wenn sich, wie die neuere Forschung gezeigt hat35, mit objektiven
Massstäben kein wirklicher Wandel der poütischen und weltanschaulichen
Grundhaltung des Dichters innerhalb des gesamten Epos ablesen lässt, so ist damit
eine wichtige Feststellung getroffen. Fasst man hingegen, wie es in der Literatur
immer wieder geschieht, um diesem Ergebnis Rechnung zu tragen, die auch
bereits in den ersten drei Büchern deutlichen Elemente des Tyrannenhasses
und des Pessimismus36 ausschliesslich als Zeichen eines persönlichen Nero-

«The whole story ofa rupture of relations between Nero and Lucan is a reasonable interpretation

by a later generation», und zwar aufgrund der Tatsache, dass Lucan der berühmteste
Dichter unter einem Kaiser mit poetischen Ambitionen war und schliesslich an einer
Verschwörung teilnahm, die ihn das Leben kostete

32 Vgl. die Vacca-Vita Interdictum est ei poetica, Tac Ann 15, 49, Cass. Dio 62, 29, 4 Dass
Lucan noch den Brand Roms behandelt hat (Stat. Silv 2, 7, 60f, vgl auch Vaccas Titel im
Lucanischen Werkverzeichnis De incendio urbis), kann nicht ohne weiteres auf einen zeitlichen

Ansatz des Rezitationsverbotes auf das Jahr 64 oder danach bezogen werden (so Marx
a 0.2229, Gresseth a. O 25; Schönberger, Altertum 10,1964,36 halt 64 ohnedies für zu spät),
da es sich durchaus um «Untergrundliteratur» (Schönberger) gehandelt haben mag

33 Zur Frage, um welche Bucher es sich gehandelt habe, vgl die Diskussion bei Schanz-Hosius,
RLG 2,496 und bei Due a O 92f mit Angaben zur Literatur Allerdings hat die Annahme der
Herausgabe der ersten drei Bücher bei weitem die grösste Wahrscheinlichkeit für sich,
insbesondere das erste Buch wird darunter gewesen sein, vgl u a Schönberger, Hermes 86 (1958)
23l.ders,Altertum 10(1964)30Anm 9und34, Gnmal,REL38(1960)296ff„ Duea O 89f,
Fuhrmann, Kl. Pauly III 745, Burck, LAW 1775. -Zur Frage, wann Lucan die Arbeit am Epos
begonnen habe und wann die ersten drei Bucher veröffentlicht wurden, vgl den kurzen
Literatur-Überblick bei Schönberger, Altertum 10 (1964) 30 Anm 9, Schönberger selbst halt
den Arbeitsbeginn im Jahre 62 fur wahrscheinlich, da «das Jahr 61 keinen Anlass (gibt), an
einen Bruch Lucans mit Nero zu denken», eine Begründung, die allein auf seiner Meinung
fusst, Lucan habe sein Werk von vornherein gegen Nero gerichtet Folgt man dieser Meinung
nicht, so bleibt für die Abfassung der drei Bucher der gesamte Zeitraum bis zum Veroffenth-
chungsverbot durch Nero

34 Vgl Hohl (oben Anm. 14)375, H Dessau, Gesch der röm Kaiserzeit 2 (Berlin 1930) 271, s

auch Tac Ann 14, 52, 1 - Aber auch m den späteren Jahren seiner Regierung erfreute sich
Nero - besonders beim einfachen Volk - einer erstaunlichen Beliebtheit (Tac Ann 15, 36),
und selbst nach seinem Tode gab es Kräfte, die ihm weiterhin ergeben blieben Noch lange
wurde sein Grab mit Blumen geschmückt, Bilder von ihm auf die Rednertribüne gelegt, und
30-40 Jahre spater wünschten alle, er lebte noch (Dion Chrysostomos 21, 10), und der
Glaube, dass er wirklich noch lebe und rächend zurückkehren würde, um ein neues Reich zu
gründen, war weit verbreitet Vgl Suet. Nero 57; Tac Hist. 2,8, Commodian, Carm deduobus
popuhs 827(820)ff

35 Vgl. allgemein Rutz, Lustrum 9 (1964) 273ff, s. auch oben Anm. 7.

36 Der Bürgerkrieg ist nefas und scelus (1, 6, 2, 4. 147. 171 286. 507; 3, 322. 333, 4, 172, 5, 262

u ö in semer Folge ist die bbertas bedroht, unterdruckt (3, 108ff 145ff, 7,433. 580, 9, 205),
ist die pietas dem Untergang geweiht (2, 63), gilt Caesar alles (3, 108), ist er der grausame,
wahnwitzige Schlachter, der skrupellose Räuber und Plünderer (1,376-386, 2,439ff, 3, 112-



240 Klaus E. Bohnenkamp

Hasses37 auf, so verstellt man sich damit den Zugang zum richtigen Verständnis
des Elogiums. Es muss dann zwangsläufig als in unerklärlichem Kontrast zum
übrigen Werk stehend erscheinen, und zu seiner Deutung müssen die alte
Hilfskonstruktion der Ironie oder andere schwankende Hypothesen herhalten38.

Man übersieht dabei, dass gerade der anfängliche Führungsstil des jungen

Nero, geprägt von Senecas Lehre und Einfluss, dem politischen Idealdenken

Lucans nahegekommen sein mag. Und auch die erwähnten Beweise von
Freundschaft und Gunst, die dem Dichter in den Jahren 59 bis 61 zuteil wurden,

geben keinerlei triftigen Grund für die Annahme, Lucan habe von Anbeginn

an Nero bekämpft. Im Gegenteil. Indem das Elogium - formal anstelle des
Musenanrufes im alten Epos - sich an diesen Kaiser wendet, rückt es nämlich
die Gegenwart in einen deutlichen Bezug zur historischen Gesamtschau: Das
Lob gewinnt unterschwellig eine Dimension des Zukünftigen, die einen pro-
grammatisch-protreptischen Aspekt eröffnet. Es gemahnt fordernd an die
hohen Erwartungen, die an die Person des Kaisers geknüpft sind, so dass die im
Epos durchgehaltene negativ-pessimistische Schilderung der Vergangenheit
zum düsteren Hintergrund wird, vor dem sich die erhofften Zustände des neuen
Reiches abheben sollen. Damit ordnet sich das Elogium in den Bau des
epischen Planes ein: es wird Ausdruck einer als erfüllt vorweggenommenen
Hoffnung39.

Die Grundhaltung Lucans ändert sich dabei nicht. Was sich ändert, das ist
sein Verhältnis zum Kaiser und zur poütischen Realität. Und daher mag man
insofern - aber nur insofern - von einer Entwicklung und einem Wandel
Lucans sprechen, als die Verbalisierung seiner ursprünglich im Allgemeinen
wurzelnden Grundideale, die mit ihren allgemeinen Angriffen auf Tyrannei und

168), ist er Tyrann, wie Marius es war, wie Sulla oder Alexander (2, 98ff.; 1, 324ff.; 2, 139ff.;
10, 20-52). Die Schilderungen tyrannischer Exzesse und deren Folgen unterscheiden sich im
Grundton in den früheren Büchern nicht von denen des restlichen Werkes: scelus, furor, nefas
und die Anklage gegen entartetes Caesarentum sind und bleiben die allbestimmenden Schlüs-
selbegriffe des Ganzen.

37 Vgl. dazu Rutz, Lustrum 9 (1964) 298; s. ferner Schrempp (oben Anm. 1) 84fT.; P. McCloskey/
E. Phinney jr., Hermes 96 (1968) 80-87; Schönberger, Hermes 86 (1958) 230 betont, Lucans
Werk sei von vornherein auf Kritik und Anfeindung gestimmt gewesen, ja, die Herausgabe
der ersten drei Bücher sei eben als Ausdruck dieses Verhaltens zu begreifen. Due (oben
Anm. 3) 94 meint: «obviously it was natural(!) to extend the condemnation of Caesar to his
heirs, too.»

38 Due a.O. 93 behauptet ohne nähere Begründung, «... some circumstances (welche, bleibt
offen) point to a rupture before the publication»; dadurch werde «the change in Lucan's
view of Caesar and the Principate» begründet. Ähnlich auch schon Schönberger, Hermes 86

(1958) 230f. und Altertum 10 (1964) 36 Anm. 8; s. ferner die Hypothesen Pfliggersdorffers,
Hermes 87 (1959) 370ff. (s. oben Anm. 10).

39 Ob dieses Preislied schon so etwas «wie verhaltene Ahnung vom Bösen» durchzittert, wie

Pfliggersdorffer a. O. 370 annimmt (mit dem Hinweis auf die Verwandtschaft zur Phaethon-
Schilderung bei Ovid), lässt sich nicht bestimmen, wenn man nicht zu einem Schluss ex

eventu greifen will.



Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 241

Despotismus zugleich Ausdruck der in Nero gesetzten gegenteiligen Erwartungen

war, später, nach dem Bruch, implizit gerade gegen dessen Tyrannei und
Despotismus gerichtet ist40.

II

Unabhängig von der grundsätzlichen Beurteilung des Elogiums ergeben
sich einzelne Sachfragen, zu deren Klärung die Forschung manches beigetragen

hat, ohne sie letztlich lösen zu können: so auch, im Zusammenhang der
Katasterismos-Partie, welche in den Bereich allgemeiner Heroen-Apotheosen
gehört41, die Verse 45 bis 59.

In ihnen ist von der Apotheose Neros die Rede. Er soll, heisst es, nach
seinem Erdenleben weder in arctoo orbe noch im entgegengesetzten Süden
seinen Platz suchen, sondern mit dem Gewicht seiner kaiserlich-göttlichen
Persönlichkeit42 librati pondera caeli orbe medio halten43. Die Kommentatoren
haben, besonders unter der Voraussetzung einer ironischen Konzeption des

Löbpreises, zuweilen abenteuerliche Wege der Erklärung eingeschlagen: Gla-
rean, auf den sich Oudendorp beruft, dachte hier an die Gegend («terra»), «in
cuius medio inferi perhibentur qui locus immanissimi tyranni meritis jure debe-
tur»44. Dagegen hat C. F. Weber Einspruch erhoben und - an sich vollkommen
korrekt - angemerkt, dass orbis von der Kreisbahn oder dem Umlauf eines
jeden Gestirnes gesagt werden könne. Bei seiner Paraphrase «obtine mediam
circuli (nam hic est orbis) partem» unterlässt er es allerdings, seinen 'circulus'
näher zu bestimmen, will aber - anscheinend aufgrund der von ihm zitierten
Ovidstellen Met. 1, 592 und 9, 353 - doch die Ekliptik gemeint wissen45. C. M.
Francken hingegen versteht medius orbis als den römischen Meridian: «Si... erit

in medio semicirculo, qui polos iungit (meridiano Romano), erit fere supra
urbem eamque recta spectat, non erit sidus obliquum»46. Haskins erklärt die

40 Das Werk ist unvollendet. Ob Lucan die veröffentlichten Bücher bei einer endgültigen Edi¬
tion des Gesamtepos erneut überarbeitet (so Gresseth [oben Anm. 6] 26) und dabei das

Elogium getilgt hätte (so Schrempp a.O. 89f.; vgl. auch die Diskussion bei L. Herrmann,
Latomus 6, 1949, 91-94; Levi, RFC, NS 27, 1949, 71-78; E. Malcovati, Athenaeum NS 29,
1951, 100-108; G. B. Conte, Maia, NS 18, 1966,42-53 - die drei letztgenannten Aufsätze sind
übersetzt in WdF 235, 288-295; 299-308; 339-353), ist angesichts des plötzlich erzwungenen
Todes des Dichters eine müssige Frage.

41 Vgl. Paul, Fleckeis. Jb. 40 (1894) 409-420. 42 Vgl. Ovid, Met. 2, 161; 15, 693f.
43 Due a. O. 92 hält diese Worte, wie schon der Berner Scholiast, für eine bewusste Anspielung

auf Neros Körperfülle; dagegen Grimal, REL 38 (1960) 296-305; vgl. auch den Kommentar
von Getty ad loc.

44 F. Oudendorp in seinem Kommentar (Leiden 1728) ad loc.
45 So in der mit adnotationes variorum versehenen Leipziger Ausgabe von 1828 ad loc.; in der

Ausgabe von 1821 hatte er auf die Erläuterung Bentleys zurückgegriffen, der medius orbis als
Zodiacus verstanden wissen wollte; vgl. auch Burman (Leiden 1740) ad loc.

46 C. M. Francken (Leiden 1896) ad loc.

16 Museum Helveticum



242 Klaus E. Bohnenkamp

Stelle als «on the sphere's midmost point, i.e. on the surface of the outer sphere
formed by the sky at a point vertically above Rome and equidistant from the
horizon in every direction»47. Anders spricht A. Bourgery in seiner Übersetzung
allgemein von «milieu de l'univers»48, und F. H. Bothe verdeutscht: «... so halt

in des Weltalls Mitte den Himmel im Gleichgewicht»49. Hölderlin hatte nahe
am Text den Wortlaut mit «so halte du des Himmels Gewichte wägend mitten
im Kreis»50 wiederzugeben versucht, während J. D. Duff - etwas dunkel -
meint, Nero möge «the equipoise of heaven» erhalten, indem er «at the centre
of the system» bleibe51. G. Pfliggersdorffer denkt demgegenüber an den
richtigen Platz aufder Weltkugel52. Noch weiter von den Möglichkeiten, die der
lateinischen Sprache mit dem Ausdruck medius orbis gegeben sind, entfernt sich
M. A. Levi53, wenn er die Verse aus dem astronomischen Zusammenhang54
herauslöst, sie in ein eigenes Konzept presst und aus ihnen die deutliche Aufforderung

herausliest, Nero solle nicht von der Mittelstellung innerhalb der Oiku-
mene weichen, die Rom behaupte. Zwar kann medius orbis durchaus einmal die
Mitte der Oikumene bezeichnen55, aber doch nicht da, wo, wie hier, astronomische

Belange angesprochen sind. Diese wiederum werden im anderen Extrem
von L'Orange überinterpretiert. Er hatte zunächst auf den wahrscheinlichen
Zusammenhang der Lucanverse mit Vorstellungen von der Weltherrschaft des

Kaisers aufmerksam gemacht, wie sie bei der kosmischen Ausgestaltung von
Neros Thronsaal in der Domus aurea sichtbaren Ausdruck fanden56. In einer
späteren Arbeit aber erklärt er die Partie so: «maintain the equilibrium of the
firmament in the middle circle of the universe»57, wobei für ihn dieser mittlere
Kreis, in Verkennung der sprachlichen und im astronomischen Zusammenhang
auch sachlichen Möglichkeiten, an dieser Stelle «the cosmic region of the sun»
bedeutet, die «in the middle of the planetary system the space between the
fixed stars and the orbit of the moon» einnehme58.

47 C. E. Haskins, Lucan's Pharsalia, ed. with English Notes (London 1887; Nachdruck Olms,
Hildesheim 1971) ad loc. (p. 5).

48 A. Bourgery (Paris 1926) 4. 49 F. H. Bothe (Stuttgart 1856) 15.

50 Hölderlin, Kleine Stuttgarter Ausgabe 5,321.
51 J. D. Duff (Cambridge 1928; Nachdruck 1969) 7.

52 Pfliggersdorffer a.O. 370.
53 M. A. Levi, RFC, NS 27 (1949) 77.
54 Vgl. die Ausdrücke regia caeli, polus, sidere, pondera caeli, aetheris, axis, nubes, astra u. a., die

sich im Zusammenhang der Verse 45-49 häufen.
55 Vgl. dazu unten Anm. 79.
56 H. P. L'Orange, Serta Eitremiana, SO Suppl. 11 (1942) 91; vgl. auch F. L. Bastet, Lucain,

Entretiens Fond. Hardt 15 (1968) 122.

57 Studies in the Iconography ofcosmic Kingship in the Ancient World (Oslo 1953) 31.
58 In Anlehnung an Cic. Rep. 6,17 mediamfere regionem (sc. der Sphärenkreise) Sol obtinet. Eine

Stelle, wo dieser Bereich medius orbis genannt wäre, gibt es nicht. Ebensogut könnte man
Cicero im selben Zusammenhang bemühen, wenn er die Erde die 'mittlere Region' nennt,
insofern sie von allen anderen Sphären umschlossen wird.



Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 243

Demgegenüber setzt der lucanische Wortlaut den medius orbis ganz konkret

in Kontrast zu einem nördlichen und einem südlichen orbis59. Und da es

unzweideutig um 'himmlische' Bereiche geht, muss mit medius orbis ein mittlerer,

bestimmter Himmelskreis gemeint sein, nicht aber bloss eine beliebige
«region du ciel»60.

R. J. Getty61 erkennt in diesem bestimmten Himmelskreis den Zodiakus.
Er beruft sich auf A. E. Housman62, der zu 9, 532 erklärt hatte, der Zodiakus
heisse medius orbis, weil er, obwohl nicht, wie der Äquator, «equidistant from
the two poles throughout all its length», dennoch «no nearer to the one of them
than to the other» komme. Housman vertritt diese Begründung allerdings nur
bei solchen Beispielen, wo medius orbis durch signorum oder ähnliche Zusätze
präzisiert wird63, berücksichtigt dagegen mit Recht unsere Stelle nicht; denn
medius orbis, ohne eine genauere Bezeichnung, heisst nicht Zodiakus64. Darauf
haben schon Wuilleumier/Le Bonniec65 aufmerksam gemacht und deshalb an
Gettys Interpretation begründeten Anstoss genommen, ohne daraus jedoch
einen anderen Schluss zu ziehen als den, dass orbis hier einfach Himmel
bedeute, und die Paraphrase zu bieten: «Neron est invito ä occuper le milieu de la
voüte celeste.» Diese Paraphrase ergänzen sie insoweit, als sie der Deutung
Grimals66 zustimmen, der aufgrund astrologischer Parallelen, vor allem solcher
des Manilius, die Milchstrasse als eben diese Region begreift und Nero an den
bestimmten Punkt versetzt, wo die Milchstrasse im Zeichen der Zwillinge von
der Ekliptik geschnitten wird67. Doch ebenso wie Gettys Aulfassung vom
Zodiakus an der blossen Tatsache scheiterte, dass medius orbis, absolut gesetzt, an
keiner uns kenntlichen Stelle68 Zodiakus bedeutet, wird auch Grimals These
nicht gerade durch den Umstand gestützt, dass sich für absolutes medius orbis

59 Als arctous orbis wird der Polarkreis bezeichnet, vgl. Hyg. Aslr. 3, 17 p. 88, 23; 4, 3 p. 102, 26.

p. 103, 8; 4, 6 p. 104, 29; ihm entgegengesetzt ist bei Hyg. Astr. 3, 37 p. 96, 21 der antarcticus
orbis, bei Lucan 1,252 der eous orbis\ bei Manilius heisst der Polarkreis (1,574) aquilonis orbis.

60 So Reinach, Rev. Celt. 22 (1901) 451; dagegen Grimal (oben Anm. 43) 305.
61 Getty a.O. 36.
62 A. E. Housman (Oxford 1926) 330.

63 Als Erklärung wird signorum gesetzt bei Cic. Aral. 226; Lucr. 5,712; Manil. 2,273; signifer bei
Cic. Aral. 317f. 340.363; Div. 2, 89; Lucr. 5,691; Germ. 526; Sen. Nat. 7,11,1; Plin. Nat. 2,177
u. ö.; vgl. auch Lucan 8, 172. Aus dem Kontext ist die Bedeutung eindeutig zu erschliessen bei
Cic. Arat. 327. 334; ebenso Tusc. 1, 68. Manil. 1, 308 spricht von medium orbem, quo sidera

septem per bis sena volant. Ähnlich auch Manil. 1, 555. 675; in 3, 225 wird der Zodiakus - wie
auch sonst nicht selten - obliquus orbis genannt, vgl. dazu Lucan 1, 78.

64 Auch die von Getty herangezogenen Stellen Lucan 1, 540 medio Olympo und 9, 543 medio
caelo können nicht als echte Stütze dienen, ebensowenig wie etwa Verg. Aen. 10, 216 oder
Manil. 3, 255. Zu den Lucan-Stellen vgl. vor allem Housman a.O.

65 Wuilleumier/Le Bonniec (Paris 1962) 25.
66 Grimal (oben Anm. 43) 303.

67 Grimal a.O. 304 mit Verweis auf Manil. 1,700 695).
68 Wir stützen uns auf das Material des Thesaurus linguae Latinae in München.

16* Museum Helveticum



244 Klaus £. Bohnenkamp

nirgendwo der Sinn 'Milchstrasse' finden lässt. Die Milchstrasse wird lacteus
orbis genannt oder erfährt andere Attribute, die den Zusammenhang eindeutig
und unmissverständlich erhellen69.

Wollte man Lucan trotzdem einen Sondergebrauch zubilligen, so ergäben
sich neue Probleme, an denen Grimal vorübergegangen ist. Er stützt seine
Interpretation auf die Versgruppe Manil. 1, 763-809 758-805), wo die
Milchstrasse als Ort der ausgewählten Seelen, der fortes animae, fungiert, was
seine Entsprechung in Ciceros Somnium Scipionis hat70. Nach der Trennung
vom irdischen Leib verlassen die Seelen die Erdatmosphäre (1, 760) und finden
auf der Milchstrasse das 'Elysium'71. In den Versen 762-776 ist von den Grossen

Griechenlands, in den folgenden dann - in Anlehnung an Vergils Heldenschau

- von den Grossen Roms die Rede. Es schliesst sich eine neue Gruppe
von Römern an, die aus Mitgliedern der gens Iulia72 besteht. Und gerade diese
Gruppe wird nicht mehr auf die Milchstrasse versetzt, sondern, vom Himmel
selbst gekommen, steigt sie wieder zu ihm empor, der als Sitz der Götter über
der Milchstrasse liegt73. Und um Götter, um Vergöttlichte, handelt es sich in der
Tat: um Quirinus, um Caesar, um Augustus74. Diese Überhöhung des julischen
Herrscherhauses zum Göttlichen hin hat Grimal nicht beachtet. Sie allein hätte
ihn veranlassen müssen, seine Milchstrassen-Theorie neu zu überdenken. Denn
ebenso wie Manilius in diesem Zusammenhang von dei spricht, ist auch für
Lucan Nero eine Gottheit75, für die der überirdische Aufenthaltsort - gemäss
Maniüus - eben nicht die Milchstrasse sein dürfte.

Einen weiteren Missgriff tut Grimal bei seinem Versuch, die Stelle, wo
Lucan vom Aufstieg der Seele des Pompeius redet (9, 5ff.), in sein Konzept
einzubeziehen76. Den durch seine Milchstrassen-Hypothese hervorgerufenen
Widerspruch zum Prooemium, der darin besteht, dass in 9, 5-9 gar nicht die
Milchstrasse, sondern in gut stoischer Manier die sublunare Sphäre zwischen
Erde und Mond als Seelenwohnört bezeichnet wird, vermag er nicht mit dem
unbegründet vorgetragenen Hinweis aus der Welt zu räumen, hier referiere
Lucan stoische Lehren, dort im Prooemium aber folge er der offiziellen
Konzeption im Sinne der Augustus-Apotheose bei Maniüus. Denn in diesem Fall

69 Vgl. dazu W. Gundel, De stellarum appellatione et religione Romana, RGW 3, 2 (Glessen
1907) 149fF.; ders., RE 7 (1912) 560-571. lacteus orbis bei Cic. Arat. 286; Rep. 6, 16; Manil. 1,

753; Germ. 458; Firm. Math. 1 prooem. 5 u.ö.
70 Vgl. zum Gesamtkomplex R. Blum, Manilius' Quellen im ersten Buch der Astronomica (Diss.

Berlin 1934) 19-30; s. auch A. Kraemer, De Manilii qui fertur astronomicis (Diss. Marburg
1890)33ff.

71 Ohne dass Manilius eine Klassifizierung bzw. eine Seelenwanderung annähme.
72 Vgl. auch Vergil, Georg. 1, 28.
73 Vgl. Ovid, Met. 1, 170; zur stoischen Lehre der Rückkehr der Seelen vgl. bei Manilius 4, 886-

910; s. ferner 2, 105-125.
74 Vgl. dazu Bayet, REL 17 (1939) 167ff.
75 Für ihn ist Nero numen (v. 63); vgl. dazu v. 50 tibi numine ab omni cedetur, s. auch unten Anm.

86. 76 Grimal a.O. 303 Anm. 2.



Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 245

übersieht Grimal, dass es hier nur um semidei manes (9,7) geht, nicht jedoch um
einen deus selbst, dem der 'Himmel' als natürlicher Sitz gebührt77.

Aufgrund dieser Beobachtungen, dass in beiden Fällen, bei Manilius
ebenso wie bei Lucan, die Milchstrasse bzw. die sublunare Sphäre als Sitz der
Heroen und Halbgötter auf der einen und der darüberliegende Himmel78 als
Sitz der Götter auf der anderen Seite voneinander abgehoben werden, muss
Grimals weiterer Theorienüberbau zusammenfallen. Für diesen ist aus dem
Text kein stichhaltiges Argument zu entnehmen, so dass weder sprachlich noch
sachlich ein echter Anhaltspunkt bestünde, an dieser Stelle in medius orbis die
Milchstrasse zu begreifen oder gar ein System der Apotheosen-Astrologie zu
entwickeln, wie es Grimal vorschwebt.

Mustert man die Stellen, an denen medius orbis vorkommt, ist zunächst zu
unterscheiden, ob medius als partitive Bestimmung zu orbis aufzufassen ist oder
nicht. Im ersten Fall bezeichnet es die Mitte einer Sache, eines Ortes, einer
Region, die Mitte der Oikumene; im Himmelsbereich dann sowohl die Mitte
des Sonnen- oder Mondkörpers, die Mitte der Sonnenbahn als Sonnenzenith
oder auch die Mitte des Alls79. Im zweiten Fall kann die Bestimmung medius
den Zodiakus oder auch die Milchstrasse - freilich immer mit entsprechenden
Attributen versehen - anzeigen80. Der Ausdruck bleibt schillernd und muss erst
aus dem Kontext eindeutig geklärt werden. Wenn der Kontext aber, wie hier im
Nero-Elogium, ausdrücklich vom nördlichen und südlichen Himmelskreis
spricht, dann kann mit absolut gebrauchtem medius orbis in der Relation eben

nur der mittlere Himmelskreis zwischen diesen beiden anderen Kreisen
gemeint sein. Und dieser mittlere Himmelskreis ist der Himmelsäquator81.

Nero soll also nach seinem Erdenleben in die Mitte der beiden Teile des
aetheris immensi zurückkehren, ein Stern auf dem Himmelsäquator82, und von
dort in kosmokratischer Gebärde das Firmament im Gleichgewicht halten.

77 Zu den Versen vgl. die widersprüchlichen Interpretationsversuche von Le Bonniec, Lucain,
Entretiens Fond. Hardt 15 (1968) 193; Schrempp a.O. 85; Brisset (oben Anm. 4) 18; Bayet
a.O. 169. 78 Vgl. Manil. 1, 803; Bayet a.O. 169.

79 Mitte einer Sache: Moret. 57; eines Ortes: z.B. Gratt. 241; der Erde: Plin. Nat. 2, 248. Prud.
Ham. 866; der Oikumene: Ov. Met. 10,167; Sil. 3,654; Porph. Hör. Carm. 3,24,38 u.ö.; Mitte
des Sonnenkörpers: Verg. Georg. 1, 442; Lucan 5, 544; Avien. Arat. 1569; des Mondkörpers:
Manil. 1,469; Lucan 5, 547; Avien. Arat. 1333; der Sonnenbahn: Verg. Georg. 1, 209; 4,426;
Ov. Met. 1,592; 11,353; 14,53 u.ö.; des Himmels: Verg. Aen. 8,97; des mundus: Ov. Met. 12,

39; Lucan 6,482; Mar. Victorin. Verb, script. 1 p. 1010b.

80 Zodiakus oder Ekliptik: Manil. 1,308; Lucan. 9, 532; s. oben Anm. 63; s. auch Cic. Arat. 226;
Lucr. 5, 712; Manil. 2, 273; 3, 167. Zum nicht partitiven Gebrauch von medius s. Thes. ling.
Lat. VIII, 582f.

81 Ebenso Manil. 3,370; Germ. 496; bei Germ. 501 ist von aequo orbe die Rede. -W. Ehlers, dem
ich meine Argumente mündlich vortragen konnte, ist ihnen in seiner Übersetzung gefolgt:
Lucan, Der Bürgerkrieg, Tusculum Bücherei (München 1973) 11.

82 Vgl. Cass. Dio. 63, 6, 2; vor allem auch Stat. Theb. 1, 24-33 ist bedeutsam, hier wird Lucan
zum Vorbild genommen.



246 Klaus E. Bohnenkamp

III
Einen genaueren Punkt auf dem Äquator aus den Lucanischen Versen zu

erschliessen83 schiene verwegen, hätte man nicht mit dem deutlichen Rückgriff
auf das literarische Vorbild Vergil zu rechnen, das seit langem als solches
erkannt wurde84. Lucan, so scheint uns, hat die Verse derart konzipiert, dass er
das Georgica-Prooemium als bekannten Hintergrund voraussetzte, damit seine
Übersteigerung um so klarer hervorträte und um so besser zu würdigen sei85.

Unbestimmt ist für Vergil, als welcher Gott Augustus nach seiner
Apotheose wirken werde, ob als ein Gott der Erde (v. 231F.), des Meeres (v. 29ff.)
oder des Himmels (v. 33ff.) - denn der vierte Bereich, die Unterwelt, darf nicht
auf ihn hoffen (v. 36ff.). Die Vorstellung der erst zukünftigen Apotheose bleibt
dabei völüg gewahrt, wenn sie auch, gerade indem der Dichter sie ausspricht,
gegenwärtig zu werden vermag.

Trotz aller Ähnlichkeit ist das im Einzelnen bei Lucan anders: Zwar steht
dem Kaiser auch hier gleichermassen die Wahl offen, welcher Gott er sein

wolle, wenn er in den Himmel aufgestiegen sei; aber er ist für Lucan schon jetzt,
schon hier auf Erden ein Gott86. Bei ihm steht daher auch das Moment der
freien Entscheidung87 viel stärker im Vordergrund als bei Augustus. Er wird
nicht eine jetzt noch unbestimmte Gottheit werden wie jener, sondern er wird
Phoebus88 oder Jupiter sein und - darin dem Augustus des Manilius ähnlich,
aber auch diesen übertrumpfend89 - sein regnum mundi errichten, ohne des

socius tonans zu bedürfen. Welche Wahl Nero auch treffen mag, eine jede
Gottheit wird ihm den Vortritt lassen90. Davon war bei Vergil nicht die Rede.
Dort sollte Augustus als ein neuer Gott dem alten Götterkanon zugesellt wer-

83 Wenn Ehlers a.O. von der «Mitte des Himmelsäquators» spricht, fasst er allerdings u.E.
medius zu Unrecht als partitive Bestimmung auf; medius bezeichnet die Relation: den mittleren

Kreis zwischen nördlichem und südlichem Polarkreis.
84 Auf die darüber hinausgehende Anlehnung an Sen. Here. Oet. 1564-75. 1581 weist richtig L.

Thompson, ClPh 59 (1964) 147-153 hin. Lucan stellt-mit dieser Partie im Hintergrund - die
Parallele 'Nero-Hercules' neben die Parallele 'Nero-Augustus'. Vgl. dazu Suet. Nero 6,53 und
Cass. Dio 63, 9,4; 20, 5. - Auch das Zwischenglied Manilius muss bei all dem berücksichtigt
werden.

85 Vgl. L. Thompson/R. T. Bruöre, ClPh 63 (1968) 1-29, bes. 1-5.
86 Vgl. Manil. 1, 799, Horaz, Carm. 1, 2, 45; anders Vergil, Ecl. 1,6.- Zum Begriff numen und

seiner Deutung in augusteischer Zeit vgl. F. Pfister, RE 17,1274-1291, bes. 1283. Für Lucanist
Nero schon jetzt ein numen, er ist der Gott, der an die Stelle von Phoebus und Bacchus als

Quelle der dichterischen Inspiration tritt. Vergils im Thema gleiche Formulierungen am Ende
des Georgica-Prooemiums sind im Verhältnis dazu viel zurückhaltender und bescheidener.

87 Vgl. besonders v. 52; s. auch v. 46 und v. 50.

88 Dass Nero sich als Apoll verstanden wissen will, muss auch vor dem Hintergrund des Apollo-
Kultes unter Augustus gesehen werden (vgl. dazu Cass. Dio 61, 20, 5; 63, 20, 5; Suet. Nero 6,

53; Tac. Ann. 14, 14). Der persönliche dichterische Anspruch des Kaisers tritt ausserdem
hinzu.

89 Manil. 1, 800.

90 1, 50f. tibi numine ab omni cedetur.



Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 247

den. Ihm hatte nur der Skorpion Platz zu machen und seine Scheren einzuziehen,

damit er Raum fände im Kreise der signa, im so freigewordenen Zeichen
der Waage.

Hält man sich diese vergilische Aussage vor Augen, kann man vielleicht,
mit aller gebotenen Vorsicht, eine genauere Bestimmung der Verse 57 und 58

bei Lucan erzielen.
Der Himmelsäquator, auf welchem Nero sich niederlassen wird, wird vom

Zodiakus im Zeichen der Waage - neben dem des in astrologischen Belangen
immer seltsam unterbewerteten Widders - geschnitten. Auf die Waage nun
mag gerade die Wendung librati pondera caeli anspielen. So wie vom Zeichen
der Libra bisweilen auf das Verbum librare zurückgeschlossen werden soll91,

wäre hier der umgekehrte Vorgang zu beobachten92. Interpretieren wir diese

mögliche Anspielung recht, könnte mit ihr implizit der Punkt bezeichnet sein,
den Nero auf dem Himmelsäquator einnehmen soll. Die Verarbeitung des

Georgica-Prooemiums fände eine neuerliche bestätigende Nuance, insofern als

in beiden Fällen die Waage - in jeweils anderer andeutender Umschreibung -
zum Sitz des Kaiser-Gottes gewählt wäre93.

Doch gehen wir noch einen Schritt weiter. Im Rahmen der Gesamtübersteigerung

des vergilischen Prooemiums durch Lucan liegt der Gedanke nicht
ferne, gerade hier einen Gipfel dieses Ultra-Prinzips, das Lucan allenthalben
verfolgt, impliziert zu sehen. Wenn Nero sich auf dem Schnittpunkt des

Himmelsäquators mit dem Zodiakus im Zeichen der Waage niederlässt, gelangt er
dorthin, wohin Vergil den Augustus versetzt hatte. Und da dem Nero - in
Lucans Darstellung - bei seinem Aufstieg eine jede Gottheit weichen muss, wird
selbst Augustus seinen Platz zu räumen haben und Nero dessen Stelle einnehmen94.

Nero wird Augustus ersetzen93, er wird ein dauerhafteres Friedensreich
der Gerechtigkeit errichten, als es Augustus vergönnt war; er wird die pax, er
wird einen amor zwischen den Völkern schaffen96 und einen einig heiteren

91 Vgl. Manil. 3,433; Lucan 4, 58.

92 Nachträglich sehe ich, dass auch R. J. Getty, Liber et alma Ceres: Studies in Honour of G.
Norwoods (Toronto 1952) 182 Anm. 12 diese Anspielung für möglich hält.

93 Dabei wirkt die Vorstellung mit ein, dass durch die Libra als Zeichen der Tag- und Nachtglei¬
che die beiden Himmelsteile im Gleichgewicht gehalten werden. Vgl. Manil. 4, 547; Germ. fr.
4, 27; Germ. 500.

94 Damit würden auch alle Spekulationen, die die zeitgenössische Astrologie an diesen Punkt
knüpfte, von Augustus auf Nero übertragen.

95 Der Gedanke, dass das Augustusbild vor dem des jungen Nero verblasst, hat nichts
Ungewöhnliches. Worte wie die des Seneca: nemo iam divum Augustum nec prima tempora
loquitur nee, quod te imitari velit, exemplar extra te quaerit (Clem. 1,1,6), sprechen eine ebenso
deutliche Sprache wie die Aussagen Clem. 1,9, 1; 1, 11,1 (zur Datierung vgl. W. Richter, Rh.
Mus. 108, 1965, 146-170). Zur Vorstellung 'Nero als neuer Augustus' vgl. Cass. Dio 62,20, 5;

Suet. Nero 10, 1.

96 Anders Schrempp a. 0.89, der die Stelle im Zusammenhang mit 1,670 und 7,645f. betrachtet.
Vgl. aber L. Thompson, ClPh 59 (1964) 152; Thompson/Bru^re, ClPh 63 (1968) Iff.



248 Klaus E. Bohnenkamp: Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile

Himmel der aurea aetas bringen. Der Gott der neuen Zeit, der Gott Lucans, ist
Nero. Er wird zum Anti-, zum Über-Augustus, so wie sich der Dichter selbst als
Anti- und Über-Vergil versteht97.

Lucans Denken, das vom Ideal der Freiheit getragen ist, kämpft mit aller
Schärfe und mit unerbittlichem Ernst gegen Knechtschaft und Despotie, gegen
Tyrannei und entartetes Caesarentum. Diesem Kampf ist das gesamte Epos
gewidmet. Ein Wandel in der Grundhaltung des Dichters tritt nirgends zutage,
auch nach dem Bruch mit dem Kaiser nicht. Der Kampf bleibt den gleichen
Zielen verpflichtet; er wird nur härter, vehementer, verbissener. Er ist auch da,
wo er Gegenwart und aktuelle Realität, implizit anklagend und geisselnd, mit
einbezieht, noch zeitlos und über den politischen Tag erhoben. Auch das

Elogium - vor der endgültigen Abkehr von Nero auf dem Hintergrund des

vergilischen Augustus-Preises konzipiert - bildet keine Ausnahme. Es ist
Ausdruck der Hoffnung und unausgesprochenen Mahnung zugleich und hat daher
für Ironie oder Sarkasmus keinen Raum. Dass die spätere Entwicklung dieses
Hoffen enttäuschte, erlaubt einen Zweifel an seiner ursprünglichen Aufrichtigkeit

nicht.

97 Vgl. allgemein A. Thierfelder, Arch. f. Kulturgesch. 25 (1935) 14 (abgedruckt in WdF 235,63);
M. v. Albreeht, Lucain, Entretiens Fond. Hardt 15 (1968) 281.


	Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile

