Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 34 (1977)

Heft: 4

Artikel: Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile
Autor: Bohnenkamp, Klaus E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-27095

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-27095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile

Von Klaus E. Bohnenkamp, Tiibingen

Fiir Ernst Zinn

I

Als einer der umstrittensten Teile des Lucanischen Epos gilt das ins Pro-
oemium eingebettete Nero-Elogium (1, 33—-66)!, weiches sich seit dem Berner
Scholiasten gleichsam als Scheidepunkt der unterschiedlichen Richtungen des
Lucan-Verstindnisses erweist. In den letzten Jahren gewinnt in der Forschung
immer weiter die Tendenz an Boden, das Elogium nicht als Ausdruck jener
beissend-bitteren Ironie zu begreifen, die ihm der Scholiast? — und in seiner
Nachfolge heute noch eine Reihe von Forschern?® — zuschreiben wollte, sondern
ihm vielmehr einen Ernst zuzubilligen*, dessen Ausmass allerdings wiederum
vom Gesamtbild abhéngt, das man sich von Lucan gemacht hat. Entgegen der
Ansicht, das Werk enthalte hinter den — nach Ausweis der Vita® wahrscheinlich
von Lucan selbst herausgegebenen — ersten drei Biichern einen Bruch, als

1 Vgl. W. Rutz, Lustrum 9 (1964) 296; ders., Gnomon 37 (1965) 60; M. Fuhrmann, K1. Pauly III
(1968) s.v. Lucanus 747; O. Schrempp, Die ‘laudes Neronis’ und das Lob des Pompeius bei
Lucan, in: Festschrift H. Haffter (Ziirich 1970) 83.

2 Annaei Lucani Commenta Bernensia, ed. H. Usener (Leipzig 1869) 15ff.; s. ferner Adnotationes
super Lucanum, ed. Ioh. Endt (Leipzig 1909) 8f.

3 B. M. Marti, AJPh 66 (1945) 352-376, bes. 375 (iibersetzt im Sammelband Lucan, WdF Bd.
235, hg. von W. Rutz, Darmstadt 1970, 103-132); E. Griset, RSC 2 (1954) 185-190 (iibersetzt
im genannten Band WdF 235, 309-317); ders., RSC 3 (1955) 134138 (iibersetzt in WdF 235,
318-325); O. Schonberger, Hermes 86 (1958) 230-239 (abgedruckt in WdF 235, 486-497); O.
St. Due, CIMed 22 (1962) 68—132, bes. 93—102. Bereits R. J. Getty meinte in seinem Kommen-
tar zum ersten Buch (Cambridge 1955) 32 (1. Aufl. ebd. 1940): «... unless Lucan is sarcastic ...
his panegyric of Nero must seem absurd and grotesque to modern taste», womit wieder
einmal mehr das fiir die Beurteilung so verderbliche Kriterium des modernen Geschmacks an
ein antikes Kunstwerk herangetragen wird, ein Kriterium, das meist geradezu zu falschen
Schliissen fithren muss.

4 Vgl. schon H. Diels, Abh. Berlin 1885, 5; s. auch die Zusammenfassung der neueren For-
schungsmeinungen bei W. Rutz, Lustrum 9 (1964) 298, der die ironische Auffassung als
«hdchst problematische» bezeichnet. Vgl. ferner M. A. Levi, RFC, NS 27 (1949) 71f1. (iiber-
setzt in WdF 235, 288-295); P. Grimal, REL 38 (1960) 296f. (iibersetzt in WdF 235, 326-338);
P. Wuilleumier/H. Le Bonniec, die im Kommentar zum ersten Buch (Paris 1962) 22 betonen,
«que le poéte est sincéren. J. Brisset, Les idées politiques de Lucain (Paris 1964) passim; H. Le
Bonniec in: Lucain, Entretiens Fond. Hardt 15 (1968) 162; P. Grimal, ebd. 117; s. auch G.
Pfliggersdorffer, Hermes 87 (1959) 368ff.; Schrempp a.O. lisst die Frage in der Schwebe,
wenn er auf S. 86 «hintergriindige Ironie», auf S. 89 «Aufrichtigkeit» fir moglich hilt. Vgl
dhnlich O. A. W. Dilke in seinem Kommentar zum siebten Buch (Cambridge 1960) 5 Anm. 3.

5 Ediderat ... tres libros, quales videmus (Endt p. 2, 18); s. auch unten Anm. 33,




236 Klaus E. Bohnenkamp

Anzeichen des gestorten Verhiltnisses zum KaiserS, dringt man in der neueren
Forschung zu einer ‘unitarischen’ Auffassung vor, die von der Annahme aus-
geht, das Gesamtwerk sei vom Anfang auf den Schluss hin ohne jeglichen
gedanklichen Bruch konzipiert und die innere Haltung des Dichters sei als
nerofeindliche, pessimistische Weltsicht stets in allen Biichern die gleiche ge-
blieben’. In diesem Sinne hat man das Elogium in den zweifellos bedeutsamen
Zusammenhang mit Formen gidngiger Herrscherpanegyrik gestellt® und daraus
den Schluss gezogen, die Verse seien entweder als rein topische, literarhistori-
sche Geste? oder als Merkmal eines ‘Tarnungsvokabulars’!® zu verstehen, hin-
ter dem der Dichter seine wahren Ansichten verborgen halte, das aber gleich-
wohl als schmeichlerische Verbeugung vor dem Kaiser!! unumgénglich gewe-
sen sei, um die Herausgabe des Werkes iiberhaupt zu erméglichen.

6 Vgl. allgemein H. Dahlmann, Seneca und Rom, in: Das neue Bild der Antike, Bd. 2 (Leipzig
1942) 296-309; N. F. Deratani, UZM 32 (1946) 1-15 (iibersetzt in WdF 235, 133-148) Iff.; A.
Puntoni, RAL, Ser. 8, 2 (1947) 101-126; W. Wiinsch, Das Bild des Cato von Utica in der
Literatur der neronischen Zeit (Diss. Marburg 1949); K. Biichner, Lat. Lit. u. Sprache in der
Forschung seit 1937 (Bern 1951) 150 Anm. 4; ders., Rom. Literatur-Geschichte (Stuttgart 1957)
414-419; M. Pavan, AIV 113 (1954/55) 209-222 (iibersetzt in WdF 235, 407-422); R. Helm,
Lustrum 1 (1956) 218-228; R. Castresana Udaeta, Historia y politica en la Farsalia de M. A.
Lucano (Madrid 1956) (zit. nach Rutz, Lustrum 9, 1964, 299); s. ferner G. de Plinval, Latomus
15 (1956) 512-520; G. K. Gresseth, CIPh 52 (1957) 24-27; H. Le Bonniec in: Lucain, Entre-
tiens Fond. Hardt 15 (1968) 162; P. Wuilleumier/H. Le Bonniec im Kommentar zum ersten
Buch (Paris 1962) 2; R. J. Getty im Kommentar zum ersten Buch (Cambridge 1955) 27 Anm. 2
und 3; Dilke im Kommentar zum siebten Buch (Cambridge 1960) 6; s. allgemein auch schon
G. Boissier, L’opposition sous les Césars (Paris 1875).

7 Vgl. W. Rutz, Studien zur Kompositionskunst und zur epischen Technik Lucans (Diss. Kiel
1950); H. Flume, Die Einheit der kiinstlerischen Personlichkeit Lucans (Diss. Bonn 1950); W.
Menz, Caesar und Pompeius im Epos Lucans (Diss. Berlin 1952); O. Schénberger, Hermes 85
(1957) 251-254 (abgedruckt in WdF 235, 277-282); ders., Hermes 86 (1958) 230-239; s. ferner
Deratani (oben Anm. 6) WdF 235, bes. 138fT.; vgl. den Forschungsiiberblick bei W. Rutz,
Lustrum 9 (1964) 271-283. 296-302. '

8 Vgl. L. Paul, Fleckeis. Jb. 40 (1894) 409—420; J. Hubaux, Les thémes bucoliques dans la poésie
latine (Briissel 1930); W. Schmid, BJb 153 (1953) 63-96, bes. 63 Anm. 4; Pfliggersdorffer (oben
Anm. 4); Due (oben Anm. 3) 99.

9 H. P. Syndikus, Lucans Gedicht vom Biirgerkrieg (Diss. Miinchen 1958) 105; Fuhrmann, KI.
Pauly III 747; s. auch Levi (oben Anm. 4) 76.

10 Deratani (oben Anm. 6) WAF 235, 135; H. Flume (oben Anm. 7) 82ff. (abgedruckt in WdF
235, 296-298); vgl. auch die modifizierte Ansicht von Pfliggersdorffer, a. 0. 367-372, der im
Elogium die in der Lucan-Vita erwihnten laudes Neronis erkennen mochte, die zur Zeit ihrer
Abfassung ein aufrichtiger Ausdruck der Hoffnung gewesen seien, dann aber eben durch die
zur Tarnung dienende Ubernahme «in das von tiefer Abneigung gegen das Regime be-
stimmte Werk» zum «Dokument der Enttiuschung» geworden seien, das jeder Kenner Lu-
cans als solches habe verstehen konnen. Gegen die Gleichsetzung der laudes mit dem Elogium
hatte zuvor freilich schon A. Momigliano, C1Q 38 (1944) 97 Stellung genommen.

11 Vgl. E. Fraenkel, Kleine Beitrdge zur klass. Philologie 2, 241 (WdF 235, 23); vgl. auch A. D.
Nock, CIR 40 (1926) 18f.; E. Griset, RSC 3 (1955) 134ff.; Getty in seinem Kommentar z. St.;
F. Blatt, CIMed 20 (1959) 48; Due (oben Anm. 3) 102 hebt die «absurdity» des Prooemiums
hervor.




Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 237

Ob diese Beurteilung Lucans Personlichkeit gerecht wird, bleibe mit Zwei-
fel dahingestellt; hinsichtlich des Elogiums jedoch ist damit gewiss kein ab-
schliessendes Ergebnis erbracht worden!2.

Man sollte ndmlich nicht vergessen, dass der junge Nero anfinglich eine
von allen Seiten gleichermassen wohlwollend begriisste, hoffnungsvolle Herr-
schaft unter dem Einfluss von Seneca und Burrus ausiibte! und dass iiberdies
die parallelen laudes Neronis, wie wir sie aus Senecas Apocolocyntosis ken-
nen'4, durchaus nicht den unabdingbaren Eindruck unlauterer hofischer
Schmeicheleien erwecken!s, die unter ihrem topischen Mantel Sarkasmus und
anklagende Ironie hervorschauen liessen!é. Gerade dadurch, dass sie auch in
den Bildern nicht iiber die Augustus-Apotheosen Vergils und Horazens hinaus-
gehen!’, sondern im Rahmen der bestehenden Formen der Enkomiastik blei-
ben und der allgemeinen Hoffnung auf den Herrscher einer neuen aurea aetas
Ausdruck verleihen, fiigen sie sich in die ‘messianischen’ Erwartungen ein, die
im Rom der Zeit lebendig waren und die besonders dann, wenn ein Regent das
Szepter ergriff, diesem Wunschdenken neue Nahrung schenkten!8. In Nero
glaubte man, nachdem so manche Hoffnung schnell zerronnen war, die Wie-
derkunft dieses Ideals nach Augustus'® sehen zu diirfen: so wie einst nach
Sorgen und Verzweiflung der junge Octavian als Retter begriisst wurde, so
begriissen diese Dichter jetzt ihn2°,

12 Vgl. auch Rutz, Lustrum 9 (1964) 296; Fuhrmann, Kl. Pauly III 747.

13 Vgl. das vielzitierte Wort Trajans, demzufolge das quinquennium Neronis allen anderen Re-
gierungen iiberlegen gewesen sei (Aur. Vict. Caes. 5, 2; Epit. 5, 2). Siehe auch die Darstellun-

" gen bei Tac. Ann. 13, Iff.; Sen. Clem. 2, 1ff.; Suet. Nero 9-10; Cass. Dio 61, 4, 1.

14 Sen. Apocol. 4, 1ff.; ausserdem Sen. Cons. ad Polyb. 12; Calp. Ecl. 1, 33ff. 42ff.; 4, 5fF. 82ff;
Anth. 726; Buc. Eins. 1 und 2 sowie Pap. Oxy. 1021 (Mitteis-Wilcken I 2 n. 113, S, 143f.); s.
allgemein O. Weinreich, Senecas Apocolocyntosis (Berlin 1923) 37ff.; E. Hohl, RE Suppl. 3
(1918) 357f. 392.

15 Vgl. Weinreich a.O. 48; Schmid, BJb 153 (1953) 63.

16 Es sei denn, man griffe zu der absurden Hypothese von Spitansitzen als letzter Rettung fiir
den Ironiegedanken oder man wollte gar simtliche Ausserungen solcher Art, auch die der
Augusteer, als unter dem Druck der politischen Verhéltnisse erpresste Zugestindnisse an die
Forderungen des verhassten Regimes verstehen (so F. Sforza, CIR 49, 1935,97-108). — Zu den
Buc. Eins. vgl. W. Theiler, StIt 27/28 (1956) 565-577; D. Korzeniewski, Hirtengedichte aus
neronischer Zeit, hg. und iibersetzt (Darmstadt 1971) 4f.

17 Syndikus (oben Anm. 9) 105 Anm. 4 (S. 171).

18 Vgl. Tac. Ann. 12, 68, nach dessen Angaben die Chaldéer ein tempus prosperum geweissagt
hatten; s. auch W, Tarn, JRS 22 (1932) 135-160. — Nero selbst wurde noch wihrend seiner
Regierungszeit vorausgesagt, dass er in Rom zwar entmachtet, aber im Orient ein neues Reich
mit messianisch gedachten Ziigen aufbauen werde; vgl. Sueton, Nero 40; Tac. Ann. 15, 36.

19 Dass Nero bewusst an das Herrscherideal des Augustus ankniipft, bezeugen u.a. Cass. Dio 61,
20, 5; 63, 20, 3. 5; Suet. Nero 6, 10, 1; 12, 4; vgl. auch L. Thompson, CIPh 59 (1964) 151f. mit
Anm. 22,

20 Vgl. Dahlmann (oben Anm. 6) 298. Als Neros Wandel schliesslich offenbar wurde, da hat
dieser Glaube wieder neue Worte gefunden, indem der Dichter der Octavia (394ff.) abermals
auf den Herrscher der neuen Gerechtigkeit, der neuen aurea aetas hoffte,




238 Klaus E. Bohnenkamp

Dieser Zusammenhang wird zur Geniige durch die lingst erkannte Tatsa-
che verdeutlicht, dass Lucan bei der Gestaltung des Elogiums ganz bewusst auf
das Georgica-Prooemium Vergils zuriickgegriffen hat?!. Wollte man trotz die-
ser Erkenntnis an der Hypothese einer ironischen Konzeption des Elogiums
festhalten, so wire man gezwungen, gleichzeitig auch eine parodisch-ironische
Benutzung des Vergilischen Vorbildes zu postulieren, ein Gedanke, der sich
selbst ad absurdum fiihrt angesichts des grossen Ernstes und eifernden Ver-
ehrens, mit welchem Lucan der Dichtung Vergils begegnet, einer Dichtung, die
er stets und bewusst als Folie der eigenen Aussage nutzt und von der er das
eigene Werk iibersteigernd abzuheben gedenkt?2.

Die absolute und relative Chronologie?* Lucans kann keineswegs als gesi-
chert gelten?4. Gewiss scheint nur, dass die Berufung in Neros cohors amicorum
im Jahr 592° sowie die Nero zu verdankende vorzeitige Bekleidung der Qui-
stur?¢ nach der Teilnahme an den Neronia des Jahres 60 ein gutes Verhiltnis
zum Kaiser voraussetzt. Dieses muss sich dann aber im Laufe der Zeit ver-
schlechtert haben, bis sich Lucan — wohl im Jahre 64 — der 65 aufgedeckten
pisonischen Verschworung anschloss?’.

Hinsichtlich der gegenseitigen Beziehungen wihrend der Jahre 60 bis
64/65 bleiben uns nur die spirlichen Hinweise aus den Viten: Nero verlisst
demonstrativ eine offentliche Rezitation des Lucan?®. Im Zusammenhang da-
mit — sei es aufgrund von Neros literarischem Neid??, sei es aufgrund von Lu-
cans gekriankter Eitelkeit’® — erfolgt der Bruch?!, der zum Rezitations- und

21 Siehe dazu unten S. 246ff. « 22 Vgl. Sueton-Vita p. 50, 7 Reifferscheid.

23 Vgl. G. K. Gresseth, CIPh 52 (1957) 24-27; O. Schonberger, Altertum 10 (1964) 26—40 (abge-
druckt in WAF 235, 525-545, dort bes. 531fF.).

24 Fiir sehr spite Datierungen tritt ein K. F. C. Rose, TAPhA 97 (1966) 377-396 (Buch 1-3 noch
65 publiziert), ahnlich J. Schmidt, RE 17 (1937) 1799.

25 Tac. Ann. 14, 16; Sueton-Vita p. 51, 1.

26 Zur Quistur vgl. die Vacca-Vita p. 2, 7 Endt, die dieses Amt, gewiss zu Unrecht, vor die
Neronia des Jahres 60 (vgl. Tac. Ann. 14, 20. 21; Suet. Nero 12, 3f.; s. auch W. Hartke, RE 17
[1936] 42-48, bes. 44) setzt; sie diirfte vielmehr eine Folge der gegliickten Rezitation der laudes
Neronis anlisslich dieses Festes (vgl. Stat. Silv. 2, 7, 58f.; Vacca-Vita p. 2, 16f.; Sueton-Vita
p. 51, 3) gewesen sein; anders Schonberger, Altertum 10 (1964) 30. — Dass Lucan auch Augur
war, weiss nur Vacca (p. 2, 9f. Endt; vgl. Schonberger, Altertum 10, 1964, 30, der diese Wiirde
unter Vorbehalt auf das Jahr 61 datiert; s. auch F. Marx, RE 1, 2227).

27 Tac. Ann. 15, 49. 28 Sueton-Vita p. 51, 4; vgl. Schénberger, Altertum 10 (1964) 34f.

29 Vgl. Marx a. 0. 2229; Hohl (oben Anm. 14) 385; Burck, LAW 1775; Due (oben Anm. 3) 89.

30 Fiir personliche Griinde als vorrangigen Anlass sprechen die antiken Zeugnisse: vgl. die
Vacca- und die Sueton- Vita des Dichters mit ihren Angaben zum Bruch mit Nero, die jeweils
einen der beiden Griinde als bestimmend hervorheben. Tac. Ann. 15, 49, 3 redet von propriae
causae und riickt den literarischen Konkurrenzneid in den Vordergrund; vgl. auch Cass. Dio
62, 29, 4; s. ferner Gresseth (oben Anm. 6) 25. Anders, die antiken Quellen mit der von ihnen
aufgezeigten Entwicklung als «unmdglich» beurteilend, Schonberger, Altertum 10 (1964)
35f1.; zuvor schon Hermes 86 (1958) 231f. Er sieht vornehmlich politische Motive als massge-
bend an.

31 Gresseth a.O. 25fT. leugnet iiberhaupt den Bruch von Neros Seite her und bemerkt (S. 26):




Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 239

Berufsverbot fiir den Dichter fithrt32. Drei Binde seines Epos liegen zu diesem
Zeitpunkt bereits vor33. Zu beachten ist ferner, dass erst das Jahr 62 — nach
Senecas Verabschiedung — den eigentlichen Wendepunkt in Neros Regierung
bringt34.

Wenn sich, wie die neuere Forschung gezeigt hat®3, mit objektiven Mass-
stiben kein wirklicher Wandel der politischen und weltanschaulichen Grund-
haltung des Dichters innerhalb des gesamten Epos ablesen lisst, so ist damit
eine wichtige Feststellung getroffen. Fasst man hingegen, wie es in der Literatur
immer wieder geschieht, um diesem Ergebnis Rechnung zu tragen, die auch
bereits in den ersten drei Biichern deutlichen Elemente des Tyrannenhasses
und des Pessimismus?® ausschliesslich als Zeichen eines persénlichen Nero-

«The whole story of a rupture of relations between Nero and Lucan is ... a reasonable interpre-
tation by a later generation», und zwar aufgrund der Tatsache, dass Lucan der beriihmteste
Dichter unter einem Kaiser mit poetischen Ambitionen war und schliesslich an einer Ver-
schworung teilnahm, die ihn das Leben kostete.

32 Vgl. die Vacca-Vita: Interdictum est ei poetica; Tac. Ann. 15, 49; Cass. Dio 62, 29, 4. Dass
Lucan noch den Brand Roms behandelt hat (Stat. Silv. 2, 7, 60f.; vgl. auch Vaccas Titel im
Lucanischen Werkverzeichnis: De incendio urbis), kann nicht ohne weiteres auf einen zeitli-
chen Ansatz des Rezitationsverbotes auf das Jahr 64 oder danach bezogen werden (so Marx
a.0. 2229; Gresseth a. O. 25; Schonberger, Altertum 10, 1964, 36 hilt 64 ohnedies fiir zu spit),
da es sich durchaus um «Untergrundliteratur» (Schénberger) gehandelt haben mag.

33 Zur Frage, um welche Biicher es sich gehandelt habe, vgl. die Diskussion bei Schanz-Hosius,
RLG 2,496 und bei Due a. O. 92f. mit Angaben zur Literatur. Allerdings hat die Annahme der
Herausgabe der ersten drei Biicher bei weitem die grosste Wahrscheinlichkeit fiir sich, insbe-
sondere das erste Buch wird darunter gewesen sein; vgl. u.a. Schonberger, Hermes 86 (1958)
231; ders., Altertum 10 (1964) 30 Anm. 9 und 34; Grimal, REL 38 (1960) 296ff.; Due a. O. 89f.;
Fuhrmann, Kl. Pauly III 745; Burck, LAW 1775. — Zur Frage, wann Lucan die Arbeit am Epos
begonnen habe und wann die ersten drei Biicher veroffentlicht wurden, vgl. den kurzen
Literatur-Uberblick bei Schonberger, Altertum 10 (1964) 30 Anm. 9; Schonberger selbst halt
den Arbeitsbeginn im Jahre 62 fiir wahrscheinlich, da «das Jahr 61 keinen Anlass (gibt), an
einen Bruch Lucans mit Nero zu denken», eine Begriindung, die allein auf seiner Meinung
fusst, Lucan habe sein Werk von vornherein gegen Nero gerichtet. Folgt man dieser Meinung
nicht, so bleibt fiir die Abfassung der drei Biicher der gesamte Zeitraum bis zum Verdffentli-
chungsverbot durch Nero.

34 Vgl. Hohl (oben Anm. 14) 375; H. Dessau, Gesch. der rém. Kaiserzeit 2 (Berlin 1930) 271; s.
auch Tac. Ann. 14, 52, 1. — Aber auch in den spiteren Jahren seiner Regierung erfreute sich
Nero — besonders beim einfachen Volk — einer erstaunlichen Beliebtheit (Tac. Ann. 15, 36);
und selbst nach seinem Tode gab es Krifte, die ihm weiterhin ergeben blieben. Noch lange
wurde sein Grab mit Blumen geschmiickt, Bilder von ihm auf die Rednertribiine gelegt, und
30—40 Jahre spiter wiinschten alle, er lebte noch (Dion Chrysostomos 21, 10), und der
Glaube, dass er wirklich noch lebe und richend zuriickkehren wiirde, um ein neues Reich zu
griinden, war weit verbreitet. Vgl. Suet. Nero 57; Tac. Hist. 2, 8; Commodian, Carm. de duobus
populis 827(820)ff.

35 Vgl. allgemein Rutz, Lustrum 9 (1964) 273ff.; s. auch oben Anm. 7.

36 Der Biirgerkrieg ist nefas und scelus (1, 6; 2, 4. 147. 171. 286. 507; 3, 322. 333; 4, 172; 5, 262
u.d.), in seiner Folge ist die libertas bedroht, unterdriickt (3, 108ff. 145f1.; 7, 433. 580; 9, 205),
ist die pietas dem Untergang geweiht (2, 63); gilt Caesar alles (3, 108), ist er der grausame,
wahnwitzige Schlichter, der skrupellose Riuber und Pliinderer (1, 376-386; 2, 439T; 3, 112-




240 Klaus E. Bohnenkamp

Hasses?*? auf, so verstellt man sich damit den Zugang zum richtigen Verstindnis
des Elogiums. Es muss dann zwangsldufig als in unerklirlichem Kontrast zum
ibrigen Werk stehend erscheinen, und zu seiner Deutung miissen die alte
Hilfskonstruktion der Ironie oder andere schwankende Hypothesen herhal-
ten?®. Man iibersieht dabei, dass gerade der anfingliche Fithrungsstil des jun-
gen Nero, geprigt von Senecas Lehre und Einfluss, dem politischen Idealden-
ken Lucans nahegekommen sein mag. Und auch die erwihnten Beweise von
Freundschaft und Gunst, die dem Dichter in den Jahren 59 bis 61 zuteil wur-
den, geben keinerlei triftigen Grund fur die Annahme, Lucan habe von Anbe-
ginn an Nero bekdampft. Im Gegenteil. Indem das Elogium — formal anstelle des
Musenanrufes im alten Epos — sich an diesen Kaiser wendet, riickt es namlich
die Gegenwart in einen deutlichen Bezug zur historischen Gesamtschau: Das
Lob gewinnt unterschwellig eine Dimension des Zukiinftigen, die einen pro-
grammatisch-protreptischen Aspekt eroffnet. Es gemahnt fordernd an die ho-
hen Erwartungen, die an die Person des Kaisers gekniipft sind, so dass die im
Epos durchgehaltene negativ-pessimistische Schilderung der Vergangenheit
zum diisteren Hintergrund wird, vor dem sich die erhofften Zustinde des neuen
Reiches abheben sollen. Damit ordnet sich das Elogium in den Bau des epi-
schen Planes ein: es wird Ausdruck einer als erfiillt vorweggenommenen Hoff-
nung??.

Die Grundhaltung Lucans dndert sich dabei nicht. Was sich dndert, das ist
sein Verhiltnis zum Kaiser und zur politischen Realitit. Und daher mag man
insofern — aber nur insofern — von einer Entwicklung und einem Wandel Lu-
cans sprechen, als die Verbalisierung seiner urspriinglich im Allgemeinen wur-
zelnden Grundideale, die mit ihren allgemeinen Angriffen auf Tyrannei und

168), ist er Tyrann, wie Marius es war, wie Sulla oder Alexander (2, 98ff.; 1, 324ff.; 2, 139ff.;
10, 20-52). Die Schilderungen tyrannischer Exzesse und deren Folgen unterscheiden sich im
Grundton in den fritheren Biichern nicht von denen des restlichen Werkes: scelus, furor, nefas
und die Anklage gegen entartetes Caesarentum sind und bleiben die allbestimmenden Schliis-
selbegriffe des Ganzen.

37 Vgl. dazu Rutz, Lustrum 9 (1964) 298; s. ferner Schrempp (oben Anm. 1) 84ff.; P. McCloskey/
E. Phinney jr., Hermes 96 (1968) 80-87; Schonberger, Hermes 86 (1958) 230 betont, Lucans
Werk sei von vornherein auf Kritik und Anfeindung gestimmt gewesen, ja, die Herausgabe
der ersten drei Biicher sei eben als Ausdruck dieses Verhaltens zu begreifen. Due (oben
Anm. 3) 94 meint: «obviously it was natural(!) to extend the condemnation of Caesar to his
heirs, too.» :

38 Due a.0. 93 behauptet ohne nihere Begriindung, «... some circumstances (welche, bleibt
offen) point to a rupture ... before the publication»; dadurch werde «the change in Lucan’s
view of Caesar and the Principate» begriindet. Ahnlich auch schon Schénberger, Hermes 86
(1958) 230f. und Altertum 10 (1964) 36 Anm. 8; s. ferner die Hypothesen Pfliggersdorffers,
Hermes 87 (1959) 370ff. (s. oben Anm. 10).

39 Ob dieses Preislied schon so etwas «wie verhaltene Ahnung vom Bosen» durchzittert, wie
Pfliggersdorffer a. 0. 370 annimmt (mit dem Hinweis auf die Verwandtschaft zur Phaethon-
Schilderung bei Ovid), l4sst sich nicht bestimmen, wenn man nicht zu einem Schluss ex
eventu greifen will.




Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 241

Despotismus zugleich Ausdruck der in Nero gesetzten gegenteiligen Erwartun-
gen war, spiter, nach dem Bruch, implizit gerade gegen dessen Tyrannei und
Despotismus gerichtet ist4°.

II

Unabhingig von der grundsitzlichen Beurteilung des Elogiums ergeben
sich einzelne Sachfragen, zu deren Klirung die Forschung manches beigetra-
gen hat, ohne sie letztlich 16sen zu kénnen: so auch, im Zusammenhang der
Katasterismos-Partie, welche in den Bereich allgemeiner Heroen-Apotheosen
gehort*!, die Verse 45 bis 59.

In ihnen ist von der Apotheose Neros die Rede. Er soll, heisst es, nach
seinem Erdenleben weder in arctoo orbe noch im entgegengesetzten Siiden
seinen Platz suchen, sondern mit dem Gewicht seiner kaiserlich-gottlichen Per-
sonlichkeit*? librati pondera caeli orbe ... medio halten*3. Die Kommentatoren
haben, besonders unter der Voraussetzung einer ironischen Konzeption des
Lobpreises, zuweilen abenteuerliche Wege der Erklirung eingeschlagen: Gla-
rean, auf den sich Oudendorp beruft, dachte hier an die Gegend («terra»), «in
cuius medio inferi perhibentur qui locus immanissimi tyranni meritis jure debe-
tury44. Dagegen hat C. F. Weber Einspruch erhoben und — an sich vollkommen
korrekt — angemerkt, dass orbis von der Kreisbahn oder dem Umlauf eines
jeden Gestirnes gesagt werden konne. Bei seiner Paraphrase «obtine mediam
circuli (nam hic est orbis) partem» unterlésst er es allerdings, seinen ‘circulus’
ndher zu bestimmen, will aber — anscheinend aufgrund der von ihm zitierten
Ovidstellen Met. 1, 592 und 9, 353 — doch die Ekliptik gemeint wissen*®. C. M.
Francken hingegen versteht medius orbis als den rémischen Meridian: «Si ... erit
... In medio semicirculo, qui polos iungit (meridiano Romano), erit fere supra
urbem eamque recta spectat, non erit sidus obliquum»*¢. Haskins erkldrt die

40 Das Werk ist unvollendet. Ob Lucan die verdffentlichten Biicher bei einer endgiiltigen Edi-
tion des Gesamtepos erneut iiberarbeitet (so Gresseth [oben Anm. 6] 26) und dabei das
Elogium getilgt hitte (so Schrempp a.O. 89f.; vgl. auch die Diskussion bei L. Herrmann,
Latomus 6, 1949, 91-94; Levi, RFC, NS 27, 1949, 71-78; E. Malcovati, Athenaeum NS 29,
1951, 100-108; G. B. Conte, Maia, NS 18, 1966, 42-53 — die drei letztgenannten Aufsitze sind
ibersetzt in WAF 235, 288-295; 299-308; 339-353), ist angesichts des plotzlich erzwungenen
Todes des Dichters eine miissige Frage.

41 Vgl. Paul, Fleckeis. Jb. 40 (1894) 409-420. 42 Vgl. Ovid, Met. 2, 161; 15, 693f.

43 Due a.0. 92 hilt diese Worte, wie schon der Berner Scholiast, fiir eine bewusste Anspielung
auf Neros Korperfiille; dagegen Grimal, REL 38 (1960) 296-305; vgl. auch den Kommentar
von Getty ad loc.

44 F. Oudendorp in seinem Kommentar (Leiden 1728) ad loc.

45 So in der mit adnotationes variorum versehenen Leipziger Ausgabe von 1828 ad loc.; in der
Ausgabe von 1821 hatte er auf die Erlauterung Bentleys zuriickgegriffen, der medius orbis als
Zodiacus verstanden wissen wollte; vgl. auch Burman (Leiden 1740) ad loc.

46 C. M. Francken (Leiden 1896) ad loc.

16 Museum Helveticum




242 Klaus E. Bohnenkamp

Stelle als «on the sphere’s midmost point, i.e. on the surface of the outer sphere
formed by the sky at a point vertically above Rome and equidistant from the
horizon in every direction»*’. Anders spricht A. Bourgery in seiner Ubersetzung
allgemein von «milieu de 'univers»*¢, und F. H. Bothe verdeutscht: «... so halt
.. in des Weltalls Mitte den Himmel im Gleichgewicht»4°. Holderlin hatte nahe
am Text den Wortlaut mit «so halte du des Himmels Gewichte wigend mitten
im Kreis»3? wiederzugeben versucht, wihrend J. D. Duff — etwas dunkel -
meint, Nero moge «the equipoise of heaven» erhalten, indem er «at the centre
of the systemy (?) bleibe3!. G. Pfliggersdorffer denkt demgegeniiber an den
richtigen Platz auf der Weltkugel’2. Noch weiter von den Moglichkeiten, die der
lateinischen Sprache mit dem Ausdruck medius orbis gegeben sind, entfernt sich
M. A. Levi®*3, wenn er die Verse aus dem astronomischen Zusammenhang?#
herauslost, sie in ein eigenes Konzept presst und aus ihnen die deutliche Auffor-
derung herausliest, Nero solle nicht von der Mittelstellung innerhalb der Oiku-
mene weichen, die Rom behaupte. Zwar kann medius orbis durchaus einmal die
Mitte der Oikumene bezeichnen>?, aber doch nicht da, wo, wie hier, astronomi-
sche Belange angesprochen sind. Diese wiederum werden im anderen Extrem
von L’Orange iiberinterpretiert. Er hatte zunéchst auf den wahrscheinlichen
Zusammenhang der Lucanverse mit Vorstellungen von der Weltherrschaft des
Kaisers aufmerksam gemacht, wie sie bei der kosmischen Ausgestaltung von
Neros Thronsaal in der Domus aurea sichtbaren Ausdruck fanden¢. In einer
spateren Arbeit aber erklirt er die Partie so: «maintain the equilibrium of the
firmament in the middle circle of the universe»®’, wobei fiir ihn dieser mittlere
Kreis, in Verkennung der sprachlichen und im astronomischen Zusammenhang
auch sachlichen Moglichkeiten, an dieser Stelle «the cosmic region of the sun»
bedeutet, die «in the middle of the planetary system ... the space between the
fixed stars and the orbit of the moon» einnehme38.

47 C. E. Haskins, Lucan’s Pharsalia, ed. with English Notes (London 1887; Nachdruck Olms,
Hildesheim 1971) ad loc. (p. 5).

48 A. Bourgery (Paris 1926) 4. 49 F. H. Bothe (Stuttgart 1856) 15.

50 Holderlin, Kleine Stuttgarter Ausgabe 5, 321.

51 J. D. Duff (Cambridge 1928; Nachdruck 1969) 7.

52 Pfliggersdorffer a.O. 370.

53 M. A. Levi, RFC, NS 27 (1949) 77.

54 Vgl. die Ausdriicke regia caeli, polus, sidere, pondera caeli, aetheris, axis, nubes, astra u. a., die
sich im Zusammenhang der Verse 45-49 hiufen.

55 Vgl. dazu unten Anm. 79.

56 H. P. L’Orange, Serta Eitremiana, SO Suppl. 11 (1942) 91; vgl. auch F. L. Bastet, Lucain,
Entretiens Fond. Hardt 15 (1968) 122.

57 Studies in the Iconography of cosmic Kingship in the Ancient World (Oslo 1953) 31.

58 In Anlehnung an Cic. Rep. 6, 17 mediam fere regionem (sc. der Sphirenkreise) Sol obtinet. Eine
Stelle, wo dieser Bereich medius orbis genannt wire, gibt es nicht. Ebensogut kdnnte man
Cicero im selben Zusammenhang bemithen, wenn er die Erde die ‘mittlere Region’ nennt,
insofern sie von allen anderen Sphiéiren umschlossen wird.




Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 243

Demgegeniiber setzt der lucanische Wortlaut den medius orbis ganz kon-
kret in Kontrast zu einem nérdlichen und einem siidlichen orbis>®. Und da es
unzweideutig um ‘himmlische’ Bereiche geht, muss mit medius orbis ein mittle-
rer, bestimmter Himmelskreis gemeint sein, nicht aber bloss eine beliebige
«région du ciel»*°.

R. J. Getty$! erkennt in diesem bestimmten Himmelskreis den Zodiakus.
Er beruft sich auf A. E. Housman®2, der zu 9, 532 erkliart hatte, der Zodiakus
heisse medius orbis, weil er, obwohl nicht, wie der Aquator, «equidistant from
the two poles throughout all its length», dennoch «no nearer to the one of them
than to the other» komme. Housman vertritt diese Begriindung allerdings nur
bei solchen Beispielen, wo medius orbis durch signorum oder dhnliche Zusitze
prazisiert wird®3, beriicksichtigt dagegen mit Recht unsere Stelle nicht; denn
medius orbis, ohne eine genauere Bezeichnung, heisst nicht Zodiakusé4. Darauf
haben schon Wuilleumier/Le Bonniec®> aufmerksam gemacht und deshalb an
Gettys Interpretation begriindeten Anstoss genommen, ohne daraus jedoch
einen anderen Schluss zu ziehen als den, dass orbis hier einfach Himmel be-
deute, und die Paraphrase zu bieten: «Néron est invité a occuper le milieu de la
volte céleste.» Diese Paraphrase ergénzen sie insoweit, als sie der Deutung
Grimals®% zustimmen, der aufgrund astrologischer Parallelen, vor allem solcher
des Manilius, die Milchstrasse als eben diese Region begreift und Nero an den
bestimmten Punkt versetzt, wo die Milchstrasse im Zeichen der Zwillinge von
der Ekliptik geschnitten wird$’. Doch ebenso wie Gettys Auffassung vom Zo-
diakus an der blossen Tatsache scheiterte, dass medius orbis, absolut gesetzt, an
keiner uns kenntlichen Stelle$® Zodiakus bedeutet, wird auch Grimals These
nicht gerade durch den Umstand gestiitzt, dass sich fiir absolutes medius orbis

59 Als arctous orbis wird der Polarkreis bezeichnet, vgl. Hyg. Astr. 3, 17 p. 88, 23; 4, 3 p. 102, 26.
p. 103, 8; 4, 6 p. 104, 29; ihm entgegengesetzt ist bei Hyg. Astr. 3, 37 p. 96, 21 der antarcticus
orbis, bei Lucan 1, 252 der eous orbis; bei Manilius heisst der Polarkreis (1, 574) aquilonis orbis.

60 So Reinach, Rev. Celt. 22 (1901) 451; dagegen Grimal (oben Anm. 43) 305.

61 Gettya.O. 36.

62 A. E. Housman (Oxford 1926) 330.

63 Als Erklirung wird signorum gesetzt bei Cic. Arat. 226; Lucr. 5, 712; Manil. 2, 273; signifer bei
Cic. Arat. 317f. 340. 363; Div. 2, 89; Lucr. 5,691; Germ. 526; Sen. Nat. 7, 11, 1; Plin. Nat. 2, 177
u.d.; vgl. auch Lucan 8, 172. Aus dem Kontext ist die Bedeutung eindeutig zu erschliessen bei
Cic. Arat. 327. 334; ebenso Tusc. 1, 68. Manil. 1, 308 spricht von medium ... orbem, quo sidera
septem per bis sena volant. Ahnlich auch Manil. 1, 555. 675; in 3, 225 wird der Zodiakus — wie
auch sonst nicht selten — obliquus orbis genannt, vgl. dazu Lucan 1, 78.

64 Auch die von Getty herangezogenen Stellen Lucan 1, 540 medio Olympo und 9, 543 medio
caelo kénnen nicht als echte Stiitze dienen, ebensowenig wie etwa Verg. Aen. 10, 216 oder
Manil. 3, 255. Zu den Lucan-Stellen vgl. vor allem Housman a. O.

65 Whuilleumier/Le Bonniec (Paris 1962) 25.

66 Grimal (oben Anm. 43) 303.

67 Grimal a.O. 304 mit Verweis auf Manil. 1, 700 (= 695).

68 Wir stiitzen uns auf das Material des Thesaurus linguae Latinae in Miinchen.

16* Museum Helveticum




244 Klaus E. Bohnenkamp

nirgendwo der Sinn ‘Milchstrasse’ finden lisst. Die Milchstrasse wird lacreus
orbis genannt oder erfihrt andere Attribute, die den Zusammenhang eindeutig
und unmissverstindlich erhellen®®.

Wollte man Lucan trotzdem einen Sondergebrauch zubilligen, so ergiben
sich neue Probleme, an denen Grimal voriibergegangen ist. Er stiitzt seine
Interpretation auf die Versgruppe Manil. 1, 763-809 (= 758-805), wo die
Milchstrasse als Ort der ausgewidhlten Seelen, der fortes animae, fungiert, was
seine Entsprechung in Ciceros Somnium Scipionis hat’®. Nach der Trennung
vom irdischen Leib verlassen die Seelen die Erdatmosphire (1, 760) und finden
auf der Milchstrasse das ‘Elysium’’!. In den Versen 762-776 ist von den Gros-
sen Griechenlands, in den folgenden dann — in Anlehnung an Vergils Helden-
schau — von den Grossen Roms die Rede. Es schliesst sich eine neue Gruppe
von Romern an, die aus Mitgliedern der gens Iulia’? besteht. Und gerade diese
Gruppe wird nicht mehr auf die Milchstrasse versetzt, sondern, vom Himmel
selbst gekommen, steigt sie wieder zu ihm empor, der als Sitz der Gotter iiber
der Milchstrasse liegt’>. Und um Gétter, um Vergéttlichte, handelt es sich in der
Tat: um Quirinus, um Caesar, um Augustus’®. Diese Uberh6hung des julischen
Herrscherhauses zum Gottlichen hin hat Grimal nicht beachtet. Sie allein hitte
ihn veranlassen miissen, seine Milchstrassen-Theorie neu zu iiberdenken. Denn
ebenso wie Manilius in diesem Zusammenhang von dei spricht, ist auch fiir
Lucan Nero eine Gottheit’, fiir die der iiberirdische Aufenthaltsort — gemiss
Manilius — eben nicht die Milchstrasse sein diirfte.

Einen weiteren Missgriff tut Grimal bei seinem Versuch, die Stelle, wo
Lucan vom Aufstieg der Seele des Pompeius redet (9, 5ff.), in sein Konzept
einzubeziechen’®. Den durch seine Milchstrassen-Hypothese hervorgerufenen
Widerspruch zum Prooemium, der darin besteht, dass in 9, 5-9 gar nicht die
Milchstrasse, sondern in gut stoischer Manier die sublunare Sphire zwischen
Erde und Mond als Seelenwohnort bezeichnet wird, vermag er nicht mit dem
unbegriindet vorgetragenen Hinweis aus der Welt zu riumen, hier referiere
Lucan stoische Lehren, dort im Prooemium aber folge er der offiziellen Kon-
zeption im Sinne der Augustus-Apotheose bei Manilius. Denn in diesem Fall

69 Vgl. dazu W. Gundel, De stellarum appellatione et religione Romana, RGVV 3, 2 (Giessen
1907) 1491F.; ders., RE 7 (1912) 560-571. lacteus orbis bei Cic. Arat. 286; Rep. 6, 16; Manil. 1,
753; Germ. 458; Firm. Math. 1 prooem. 5 u.d.

70 Vgl. zum Gesamtkomplex R. Blum, Manilius’ Quellen im ersten Buch der Astronomica (Diss.
Berlin 1934) 19-30; s. auch A. Kraemer, De Manilii qui fertur astronomicis (Diss. Marburg
1890) 33T,

71 Ohne dass Manilius eine Klassifizierung bzw. eine Seelenwanderung annihme,

72 Vgl. auch Vergil, Georg. 1, 28.

73 Vgl. Ovid, Met. 1, 170; zur stoischen Lehre der Riickkehr der Seelen vgl. bei Manilius 4, 886—
910; s. ferner 2, 105-125.

74 Vgl. dazu Bayet, REL 17 (1939) 1671

75 Firihn ist Nero numen (v. 63); vgl. dazu v. 50 tibi numine ab omni cedetur; s. auch unten Anm.
86. 76 Grimal a.O. 303 Anm. 2.




Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 245

iibersieht Grimal, dass es hier nur um semidei manes (9, 7) geht, nicht jedoch um
einen deus selbst, dem der ‘Himmel’ als natiirlicher Sitz gebiithrt’’.

Aufgrund dieser Beobachtungen, dass in beiden Fillen, bei Manilius
ebenso wie bei Lucan, die Milchstrasse bzw. die sublunare Sphire als Sitz der
Heroen und Halbgotter auf der einen und der dariiberliegende Himmel’® als
Sitz der Gotter auf der anderen Seite voneinander abgehoben werden, muss
Grimals weiterer Theorieniiberbau zusammenfallen. Fiir diesen ist aus dem
Text kein stichhaltiges Argument zu entnehmen, so dass weder sprachlich noch
sachlich ein echter Anhaltspunkt bestiinde, an dieser Stelle in medius orbis die
Milchstrasse zu begreifen oder gar ein System der Apotheosen-Astrologie zu
entwickeln, wie es Grimal vorschwebt.

Mustert man die Stellen, an denen medius orbis vorkommt, ist zunichst zu
unterscheiden, ob medius als partitive Bestimmung zu orbis aufzufassen ist oder
nicht. Im ersten Fall bezeichnet es die Mitte einer Sache, eines Ortes, einer
Region, die Mitte der Oikumene; im Himmelsbereich dann sowohl die Mitte
des Sonnen- oder Mondkorpers, die Mitte der Sonnenbahn als Sonnenzenith
oder auch die Mitte des Alls’?. Im zweiten Fall kann die Bestimmung medius
den Zodiakus oder auch die Milchstrasse — freilich immer mit entsprechenden
Attributen versehen — anzeigen®®. Der Ausdruck bleibt schillernd und muss erst
aus dem Kontext eindeutig gekldrt werden. Wenn der Kontext aber, wie hier im
Nero-Elogium, ausdriicklich vom nérdlichen und siidlichen Himmelskreis
spricht, dann kann mit absolut gebrauchtem medius orbis in der Relation eben
nur der mittlere Himmelskreis zwischen diesen beiden anderen Kreisen ge-
meint sein. Und dieser mittlere Himmelskreis ist der Himmelsdquator®!.

Nero soll also nach seinem Erdenleben in die Mitte der beiden Teile des
aetheris immensi zuriickkehren, ein Stern auf dem Himmelsédquator82, und von
dort in kosmokratischer Gebiarde das Firmament im Gleichgewicht halten.

77 Zu den Versen vgl. die widerspriichlichen Interpretationsversuche von Le Bonniec, Lucain,
Entretiens Fond. Hardt 15 (1968) 193; Schrempp a.O. 85; Brisset (oben Anm. 4) 18; Bayet
a.0. 169. 78 Vgl. Manil. 1, 803; Bayet a.O. 169.

79 Mitte einer Sache: Moret. 57; eines Ortes: z.B. Gratt. 241; der Erde: Plin. Nat. 2, 248. Prud.
Ham. 866; der Oikumene: Ov. Met. 10, 167; Sil. 3, 654; Porph. Hor. Carm. 3,24, 38 u.6.; Mitte
des Sonnenkorpers: Verg. Georg. 1, 442; Lucan 5, 544; Avien. Arat. 1569; des Mondkorpers:
Manil. 1, 469; Lucan 5, 547; Avien. Arat. 1333; der Sonnenbahn: Verg. Georg. 1, 209; 4, 426;
Ov. Met. 1,592; 11, 353; 14, 53 u.6.; des Himmels: Verg. Aen. 8, 97; des mundus: Ov. Met. 12,
39; Lucan 6, 482; Mar. Victorin, Verb. script. 1 p. 1010°,

80 Zodiakus oder Ekliptik: Manil. 1, 308; Lucan. 9, 532; s. oben Anm, 63; s. auch Cic, Arat. 226;
Lucr. 5, 712; Manil. 2, 273; 3, 167. Zum nicht partitiven Gebrauch von medius s. Thes. ling.
Lat. VIII, 582f.

81 Ebenso Manil. 3, 370; Germ. 496; bei Germ. 501 ist von aequo orbe die Rede, — W. Ehlers, dem
ich meine Argumente miindlich vortragen konnte, ist ihnen in seiner Ubersetzung gefolgt:
Lucan, Der Biirgerkrieg, Tusculum Biicherei (Miinchen 1973) 11.

82 Vgl. Cass. Dio. 63, 6, 2; vor allem auch Stat. Theb. 1, 24-33 ist bedeutsam, hier wird Lucan
zum Vorbild genommen.




246 Klaus E. Bohnenkamp

III

Einen genaueren Punkt auf dem Aquator aus den Lucanischen Versen zu
erschliessen®? schiene verwegen, hitte man nicht mit dem deutlichen Riickgriff
auf das literarische Vorbild Vergil zu rechnen, das seit langem als solches er-
kannt wurde®4. Lucan, so scheint uns, hat die Verse derart konzipiert, dass er
das Georgica-Prooemium als bekannten Hintergrund voraussetzte, damit seine
Ubersteigerung um so klarer hervortrite und um so besser zu wiirdigen seis’.

Unbestimmt ist fiir Vergil, als welcher Gott Augustus nach seiner Apo-
theose wirken werde, ob als ein Gott der Erde (v. 23ff.), des Meeres (v. 29ff.)
oder des Himmels (v. 33ff.) — denn der vierte Bereich, die Unterwelt, darf nicht
auf ihn hoffen (v. 36ff.). Die Vorstellung der erst zukiinftigen Apotheose bleibt
dabei vollig gewahrt, wenn sie auch, gerade indem der Dichter sie ausspricht,
gegenwirtig zu werden vermag.

Trotz aller Ahnlichkeit ist das im Einzelnen bei Lucan anders: Zwar steht
dem Kaiser auch hier gleichermassen die Wahl offen, welcher Gott er sein
wolle, wenn er in den Himmel aufgestiegen sei; aber er ist fiir Lucan schon jetzt,
schon hier auf Erden ein Gott®. Bei ihm steht daher auch das Moment der
freien Entscheidung?®’ viel stirker im Vordergrund als bei Augustus. Er wird
nicht eine jetzt noch unbestimmte Gottheit werden wie jener, sondern er wird
Phoebus®® oder Jupiter sein und — darin dem Augustus des Manilius dhnlich,
aber auch diesen iibertrumpfend®® — sein regnum mundi errichten, ohne des
socius tonans zu bediirfen. Welche Wahl Nero auch treffen mag, eine jede
Gottheit wird ihm den Vortritt lassen®®, Davon war bei Vergil nicht die Rede.
Dort sollte Augustus als ein neuer Gott dem alten Gotterkanon zugesellt wer-

83 Wenn Ehlers a.0. von der «Mitte des Himmelsdquators» spricht, fasst er allerdings u.E.
medius zu Unrecht als partitive Bestimmung auf; medius bezeichnet die Relation: den mittle-
ren Kreis zwischen nérdlichem und siidlichem Polarkreis.

84 Auf die dariiber hinausgehende Anlehnung an Sen. Herc. Oet. 1564-75. 1581 weist richtig L.
Thompson, CIPh 59 (1964) 147-153 hin. Lucan stellt — mit dieser Partie im Hintergrund — die
Parallele ‘Nero-Hercules’ neben die Parallele ‘“Nero-Augustus’. Vgl. dazu Suet. Nero 6, 53 und
Cass. Dio 63, 9, 4; 20, 5. — Auch das Zwischenglied Manilius muss bei all dem beriicksichtigt
werden.

85 Vgl. L. Thompson/R. T. Bruére, CIPh 63 (1968) 1-29, bes. 1-5.

86 Vgl. Manil. 1, 799, Horaz, Carm. 1, 2, 45; anders Vergil, Ecl. 1, 6. - Zum Begriff numen und
seiner Deutung in augusteischer Zeit vgl. F. Pfister, RE 17, 1274-1291, bes. 1283. Fiir Lucan ist
Nero schon jetzt ein numen, er ist der Gott, der an die Stelle von Phoebus und Bacchus als
Quelle der dichterischen Inspiration tritt. Vergils im Thema gleiche Formulierungen am Ende
des Georgica-Prooemiums sind im Verhiltnis dazu viel zuriickhaltender und bescheidener.

87 Vgl. besonders v. 52; s. auch v. 46 und v. 50.

88 Dass Nero sich als Apoll verstanden wissen will, muss auch vor dem Hintergrund des Apollo-
Kultes unter Augustus gesehen werden (vgl. dazu Cass. Dio 61, 20, 5; 63, 20, 5; Suet. Nero 6,
53; Tac. Ann. 14, 14). Der personliche dichterische Anspruch des Kaisers tritt ausserdem
hinzu.

89 Manil. 1, 800.

90 1, 50f. tibi numine ab omni cedetur.




Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile 247

den. Ihm hatte nur der Skorpion Platz zu machen und seine Scheren einzuzie-
hen, damit er Raum finde im Kreise der signa, im so freigewordenen Zeichen
der Waage.

Hélt man sich diese vergilische Aussage vor Augen, kann man vielleicht,
mit aller gebotenen Vorsicht, eine genauere Bestimmung der Verse 57 und 58
bei Lucan erzielen.

Der Himmelsiquator, auf welchem Nero sich niederlassen wird, wird vom
Zodiakus im Zeichen der Waage — neben dem des in astrologischen Belangen
immer seltsam unterbewerteten Widders — geschnitten. Auf die Waage nun
mag gerade die Wendung librati pondera caeli anspielen. So wie vom Zeichen
der Libra bisweilen auf das Verbum /librare zuriickgeschlossen werden soll®!,
wire hier der umgekehrte Vorgang zu beobachten®2. Interpretieren wir diese
mogliche Anspielung recht, konnte mit ihr implizit der Punkt bezeichnet sein,
den Nero auf dem Himmelsiquator einnehmen soll. Die Verarbeitung des
Georgica-Prooemiums finde eine neuerliche bestédtigende Nuance, insofern als
in beiden Fillen die Waage — in jeweils anderer andeutender Umschreibung —
zum Sitz des Kaiser-Gottes gewihlt wire?’.

Doch gehen wir noch einen Schritt weiter. Im Rahmen der Gesamtiiber-
steigerung des vergilischen Prooemiums durch Lucan liegt der Gedanke nicht
ferne, gerade hier einen Gipfel dieses Ultra-Prinzips, das Lucan allenthalben
verfolgt, impliziert zu sehen. Wenn Nero sich auf dem Schnittpunkt des Him-
melsiquators mit dem Zodiakus im Zeichen der Waage niederlisst, gelangt er
dorthin, wohin Vergil den Augustus versetzt hatte. Und da dem Nero — in Lu-
cans Darstellung — bei seinem Aufstieg eine jede Gottheit weichen muss, wird
selbst Augustus seinen Platz zu riumen haben und Nero dessen Stelle einneh-
men®?4. Nero wird Augustus ersetzen®s, er wird ein dauerhafteres Friedensreich
der Gerechtigkeit errichten, als es Augustus vergénnt war; er wird die pax, er
wird einen amor zwischen den Volkern schaffen® und einen einig heiteren

91 Vgl. Manil. 3, 433; Lucan 4, 58.

92 Nachtriglich sehe ich, dass auch R. J. Getty, L:ber et alma Ceres: Studies in Honour of G.
Norwoods (Toronto 1952) 182 Anm. 12 diese Anspielung fiir moglich hilt.

93 Dabei wirkt die Vorstellung mit ein, dass durch die Libra als Zeichen der Tag- und Nachtglei-
che die beiden Himmelsteile im Gleichgewicht gehalten werden. Vgl. Manil. 4, 547; Germ. fr.
4, 27; Germ. 500.

94 Damit wiirden auch alle Spekulationen, die die zeitgenossische Astrologie an diesen Punkt
kniipfte, von Augustus auf Nero iibertragen.

95 Der Gedanke, dass das Augustusbild vor dem des jungen Nero verblasst, hat nichts Unge-
wohnliches. Worte wie die des Seneca: nemo iam divum Augustum nec ... prima tempora
loguitur nec, quod te imitari velit, exemplar extra te quaerit (Clem. 1, 1, 6), sprechen eine ebenso
deutliche Sprache wie die Aussagen Clem. 1, 9, 1; 1, 11, 1 (zur Datierung vgl. W. Richter, Rh.
Mus. 108, 1965, 146—170). Zur Vorstellung ‘Nero als neuer Augustus’ vgl. Cass. Dio 62, 20, 5;
Suet. Nero 10, 1.

96 Anders Schrempp a. O. 89, der die Stelle im Zusammenhang mit 1, 670 und 7, 645f. betrachtet.
Vgl. aber L. Thompson, C1Ph 59 (1964) 152; Thompson/Bruére, CIPh 63 (1968) 1ff.




248 Klaus E. Bohnenkamp: Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile

Himmel der aurea aetas bringen. Der Gott der neuen Zeit, der Gott Lucans, ist
Nero. Er wird zum Anti-, zum Uber-Augustus, so wie sich der Dichter selbst als
Anti- und Uber-Vergil versteht?’.

Lucans Denken, das vom Ideal der Freiheit getragen ist, kimpft mit aller
Schirfe und mit unerbittlichem Ernst gegen Knechtschaft und Despotie, gegen
Tyrannei und entartetes Caesarentum. Diesem Kampf ist das gesamte Epos
gewidmet. Ein Wandel in der Grundhaltung des Dichters tritt nirgends zutage,
auch nach dem Bruch mit dem Kaiser nicht. Der Kampf bleibt den gleichen
Zielen verpflichtet; er wird nur hirter, vehementer, verbissener. Er ist auch da,
wo er Gegenwart und aktuelle Realitit, implizit anklagend und geisselnd, mit
einbezieht, noch zeitlos und iiber den politischen Tag erhoben. Auch das
Elogium — vor der endgiiltigen Abkehr von Nero auf dem Hintergrund des
vergilischen Augustus-Preises konzipiert — bildet keine Ausnahme. Es ist Aus-
druck der Hoffnung und unausgesprochenen Mahnung zugleich und hat daher
fur Ironie oder Sarkasmus keinen Raum. Dass die spédtere Entwicklung dieses
Hoffen enttduschte, erlaubt einen Zweifel an seiner urspriinglichen Aufrichtig-
keit nicht.

97 Vgl. allgemein A. Thierfelder, Arch. f. Kulturgesch. 25 (1935) 14 (abgedruckt in WdF 235, 63);
M. v. Albrecht, Lucain, Entretiens Fond. Hardt 15 (1968) 281.




	Zum Nero-Elogium in Lucans Bellum Civile

