Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 34 (1977)

Heft: 3

Artikel: Parmenides tUber Sagen und Denken
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-27089

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-27089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol.34 1977 Fasc.3

Parmenides iiber Sagen und Denken

Von Andreas Graeser, Bern

Olof Gigon zum 28. 1. 1977

Mit dem Namen Parmenides verbindet sich vielfach die Vorstellung eines
Denkens, dem es gelang, das ins Auge zu fassen, was heute in Vergessenheit
geraten sei: das Sein. Die nachfolgenden Erorterungen! einiger Aussagen des
parmenideischen Lehrgedichtes setzen sich die Aufgabe, eine Reihe von unaus-
gesprochenen Annahmen dieses Denkens als solche kenntlich zu machen, um
somit zu einem besseren Verstindnis dessen zu gelangen, was hier womdaglich
ins Auge gefasst wurde. Insbesondere geht es dabei also auch um den Versuch
einer Klirung jener (fiir moderne Begriffe) impliziten Annahmen, die Parmeni-
des in der Uberlegung bestirkten, das Seiende verfiige iiber die Eigenschaft von
Ungewordenheit, Unverginglichkeit, Homogenitit usw. Die These, fiir die hier
pladiert werden soll, besagt, dass sich Parmenides’ Artikulierung der Welt des
Seins fiir unsere Begriffe weniger als Resultat der sogenannten Seins-Frage
darstellt als vielmehr als Thematisierung des méglichen und notwendigen Ge-
genstandsbereiches sinnvollen und bedeutungsvollen Sprechens. Dieser Punkt,
der faktisch allerdings eine weiterreichende Klirung des Sinnes von givat vor-
aussetzt, ist bislang noch nicht weitgehend genug prizisiert worden. Und die
Prazisierung, die im Verlaufe dieser Erorterungen versucht werden soll, geht
dahin, dass Parmenides mit dem logisch atemporalen «ist», das seiner Meinung
nach fiir ein reales Pridikat steht, so etwas wie eine dingsprachliche Eigenschaft
assoziiert?,

1 Fiir die Diskussion sind namentlich auch folgende Arbeiten vorausgesetzt: J. Jantzen, Parme-
nides zum Verhdltnis von Sprache und Wirklichkeit (Miinchen 1976); S. Welzk, Die Einheit der
Erfahrung. Eine Interpretation der parmenideischen Fragmente (Miinchen 1976); U. Holscher,
Der Sinn von Sein in der dlteren griechischen Philosophie (Heidelberg 1976); E. Heitsch,
Parmenides. Die Anfiinge der Ontologie, Logik und Naturwissenschaft (Miinchen 1974); K.
Bormann, Parmenides. Untersuchungen zu den Fragmenten (Hamburg 1971); A. P. D. Moure-
latos, The Route of Parmenides (New Haven 1971).

2 Wichtige Ansitze bieten die Arbeiten von G. E. L. Owen, Plato and Parmenides on the Time-
less Present, Monist 50 (1966) bes. 318, und M. Furth, Elements of Eleatic Ontology, Journ. of
the Hist. of Philos. 7 (1968) 111-132; beide Arbeiten wurden in der von A. P. D. Mourelatos
herausgegebenen Sammlung The Presocratics (New York 1974) aufgenommen.

10 Museum Helveticum

Xlasgisch - philologisches
Seminar der  Universitt
ZURICH




146 Andreas Graeser

Die Grundlage der parmenideischen Theorie bildet die Behauptung fr. 2,
7-8. Sie dient zur Ausschaltung des Nicht-Seins (fr. 2, 5), gewidhrleistet damit
die Widerlegung von Entstehen und Vergehen (fr. 8, 6-21) und dient somit auch
als Pramisse fiir die Folgerung, dass das Seiende homogen ist (fr. 8, 22-25. 44—
48). Jede Interpretation, die einem dieser Punkte widerstreitet, muss — wie E.
Tugendhat richtig feststellt — von vornherein ausscheiden?.

Diese Pramisse obte yap &v yvoing to ye& un £0v ... ob1e ppacalc erlaubt
vorderhand folgende Interpretationen:

(4) Das Nichts ist unerfassbar und unsagbar.
(B) Was nicht ist, ist unerfassbar und unsagbar.

Wihrend der Ausdruck 16 pn £6v in (4) im Sinne von pundév als Gegen-
standsbezeichnung fungiert, tritt er in (B) als elliptische Kennzeichnung in
Erscheinung, wobei wiederum folgende Moglichkeiten zu beriicksichtigen sind:

(B1) Was nicht existiert, ist unerfassbar und unsagbar.
(B2) Was nicht das ist, ist unerfassbar und unsagbar.
(B3) Was nicht der Fall ist, ist unerfassbar und unsagbar.

Wihrend der Ausdruck «nicht seiend» in (4) also gewissermassen als
Eigenname in Erscheinung tritt, fungiert er in (B/) als Zeichen der negierten
Existenz, in (B2) als Zeichen der Pradikation oder als Zeichen negierter Identi-
tat und in (B3) sozusagen veritativ* als Zeichen fiir das Nicht-Bestehen von
Sachverhalten: “‘Was du sagst, ist nicht der Fall’.> Fiir moderne Begriffe kénnte
etwa die These (4) nur dann als sinnvolle Behauptung vertreten werden, wenn
«nicht seiend» tatsdchlich nicht als Begriffswort zweiter Ordnung verwendet
wiirde. Und die Thesen (B2) und (B3) wiren auf dem Boden moderner Begriff-
lichkeit nicht als sinnvolle Behauptungen auszuweisen. Denn aus dem Um-
stand, dass ein Gegenstand x nicht blau ist, folgt natiirlich nicht, dass er ohne
Bestimmung ist und mithin nicht Gegenstand verniinftiger Rede sein kann. Im
Gegenteil, die Negation vor dem Pridikatszeichen entldsst uns mit einem
neuen Pridikat. In der Tat wiirden wir die Angabe ‘x ist nicht-blau’ dahinge-
hend verstehen, dass x iiber jede andere Farbe als blau verfiigt.

Was Parmenides genau vor Augen hatte, ist unklar. Sicher scheint nur,
dass er durchwegs vor der Unterscheidung zwischen dem «ist» als Verb der
Existenz einerseits und dem (sogenannten kopulativen) «isty als Zeichen der

3 E. Tugendhat, Das Sein und das Nichts in: Durchblicke (Frankfurt a. M. 1970) 130.

4 Der Ausdruck ‘veridical use’ wurde in diesem Zusammenhang von C. H. Kahn geprigt. Siehe
seine Arbeit The Greek Verb ‘to be’ and the Concept of Being, Foundations of Language 2
(1966) 245-265; Kahn hat seine Studien nun auf breiter Basis dargestellt: The Verb ‘be’ in
Ancient Greek (Dordrecht/Boston 1973) bes. 336 mit Hinweis auf Platon, Hipp. mai. 282 a 4,
Soph. Trach. 474 u. a. — Ich habe Kahns Buch in Kratylos 18 (1973/4) 61-64 besprochen. In
der Sache #hnlich dussert sich auch G. B. Kerferd, Arch. f. Gesch. d. Philos. 58 (1976) 60—64.

5 Also behauptet das absolut konstruierte, quasi als einstelliges Pradikat behandelte «ist» hier
das Sein dessen, was der Satz des anderen behauptet. Herodot I 95, 1 (6 ¢dv Adyog) macht
‘seiend’ dann ausdriicklich zum Charakteristikum des Satzes, der Seiendes sagt.




Parmenides iiber Sagen und Denken 147

Pradikation andererseits operierte und dass er von sich aus vermutlich kaum in
der Lage war, diese Optionen systematisch wahrzunehmen. Geht man fiiglich
von der Annahme aus, dass seine These selbst als moglichst generelle Aussage
intendiert war, so liasst sie sich auf dem Boden seiner eigenen begrifflichen
Annahmen nur dann hinreichend verstehen, wenn beriicksichtigt wird, dass (a)
Worte und Sitze fiir Parmenides im Grunde gleichermassen als Namen wirkli-
cher Komplexe in der Welt fungieren und (b) die Verben des Sagens und Den-
kens bzw. Erkennens und Erfassens gewissermassen transitiv verstanden wer-
den, als Erfolgsverben®.

Allein diese Auffassung der Verben des Sagens und Denkens als Erfolgs-
verben, wonach das am Benennungsvorgang orientierte Denken seinen Gegen-
stand gleichsam trifft (oder génzlich verfehlen muss), fithrt zu den markanten
Auspriagungen jenes Paradoxes, wonach relative wie absolute Negationen
gleichermassen unmoglich sind: Denn wenn man nicht sagen darf ‘x ist nicht-
A’, so kann man einer Aussage ‘x ist A’ folglich auch nicht widersprechen. Eine
Aussage ist demnach nur dann sinnvoll, wenn sie eine Benennung leistet; ‘be-
nennen’ und ‘Seiendes benennen’ sind aber synonym. Und auf der Basis der
Annahme einer Synonymitit von ‘sagen’, ‘etwas sagen’, ‘Seiendes sagen’, ‘sa-
gen, was ist’, ‘die Wahrheit sagen’’ kann keine Aussage verneint werden.

Diese Uberlegungen sind deshalb angebracht, weil sie zeigen, dass der in
Gestalt von (4) und (B) angenommene Unterschied fiir Parmenides selbst sehr
wohl gegenstandslos sein kann, ja genau genommen sogar gegenstandslos sein
miisste. Sofern Worte wie Sitze fiir Parmenides generell als Namen fungieren,
kann die Unterscheidung zwischen dem «ist» als Verb der Existenz und dem
sogenannten veritativen «ist» als Ausdruck fiir das Bestehen von Sachverhalten
gar nicht erst zum Tragen kommen. Dies gilt natiirlich auch fiir das «ist» als
Zeichen der Pridikation, sofern Parmenides relative Negationen ja eo ipso als
absolute Negationen deutet und damit zu erkennen gibt, dass Pradikatszeichen
fir ihn genau das tun, was eigentlich Sache der (Eigen-)Namen ist. Entspre-
chend ist auch die Uberlegung wichtig, dass Parmenides das Bestehen von
Sachverhalten dem Existieren individuenartiger Dinge logisch assimilierte®.

6 Vgl. G. Nuchelmans, Theories of the Proposition. Ancient and Medieval Conceptions of the
Bearers of Truth and Falsity (Amsterdam/London 1973) 9; vgl. auch A. Graeser, Platons
Ideenlehre. Sprache, Logik und Metaphysik. Eine Einfithrung (Bern/Stuttgart 1975) 22 u.0.

7 Vgl. W. Detel, Platons Beschreibung des Falschen Satzes im Theaitet und Sophistes (Géttingen
1971) 71.

8 Ein interessanter Reflex dieser Auffassung findet sich z. B. bei Platon im Euthydem: motepov
Aéyovia 1 mpdypa nepiob &v 6 Aoyoc 1) (283 e 9-10). Die behauptete Sache (npaypa) ist hier
also zugleich die Sache (npdaypo), von der bzw. iiber die gesprochen wird. — Fiir moderne
Begriffe ist dies natiirlich korrekt; denn wir unterscheiden zwischen dem vermittels des an
Subjektstelle placierten Ausdrucks bezeichneten Gegenstand, von dem etwas gesagt wird, und
dem Pridikat, das diesem zugelegt wird, und der behaupteten Sache, z. B. dass Sokrates weise
ist.




148 Andreas Graeser

Wenn Parmenides also von der fiir ihn axiomatischen Annahme (ov yap
avuotov) ausgeht, dass relative wie absolute Negationen gleichermassen un-
moglich seien, so miisste er der Sache nach positiv die These vertreten haben,
dass von Denken und Sagen iiberhaupt nur dann die Rede sein kann, wenn
objektive Wirklichkeit benannt wird. E. Tugendhat hat zu Recht darauf hinge-
wiesen, dass fiir Parmenides der Satz (1) ‘Er denkt, dass x nicht ist’, dem Satz (2)
‘Er denkt nichts’ gleichzusetzen ist und dass dieser Satz (2) dem Satz (3) ‘Er
denkt nicht’ dquivalent ist®. Das heisst: Sagen und Denken werden — gerade
wegen ihrer Ausdeutung als Erfolgsverben — in einem sehr restriktiven Sinne
verstanden. Dieser restriktive Sinn gebietet positiv die Formulierung, dass nur
das gesagt und gedacht bzw. erfasst werden kann, was ist. Diese Formulierung
scheint sowohl in fr. 3 wie auch in fr. 6, 1-2 vorzuliegen.

Das parmenideische Dogma «denn was nicht ist, kannst du weder erfassen
—das ist namlich nicht durchfithrbar — noch (sprachlich) aufzeigen» (fr. 2, 7-8),
welches also eine Deutung der Verben des Sagens und Denkens als Erfolgsver-
ben impliziert, wonach das am Benennungsvorgang orientierte Denken seinen
Gegenstand treffen muss, verlangt der Sache nach fiir fr. 3 ... 10 yap av10 voeiv
£oTiv 1€ Kai givan genau jene Interpretation, die von E. Zeller verfolgt wurde:
«Dasselbe kann gedacht werden und sein.»!° Bekanntlich glaubte U. Holscher
die in unserem Sprachraum konkurrierende ‘idealistische’ Ubersetzung «Denn
dasselbe ist Erkennen und Sein»!! unwahrscheinlich gemacht zu haben, und
zwar mit dem Hinweis, dass zwei Subjekte, die durch 16 a010 identifiziert wer-
den, nicht durch ¢ xai, sondern durch ein einfaches kai verbunden zu werden
pflegen'2. E. Heitsch!® und H.-J. Newiger!* haben diese Argumentation zu
Recht als nicht stichhaltig ausgewiesen. Das heisst: Die am Berkeleyschen esse
est percipi orientierte Interpretation «Denn dasselbe sind Erkennen und Sein»
ist philologisch moglich. Wenn hier gleichwohl E. Zellers Ubersetzung, die auch
von D. J. Furley akzeptiert wird!5, der Vorzug gegeben wird, so deshalb, weil
allein sie jenes naiv realistische Postulat der objektiven Existenz des Gedach-
ten'® sinnfillig zum Ausdruck zu bringen vermag, welches dann von Gorgias

9 E. Tugendhat a.O. 144.

10 E. Zeller, Die Philosophie der Griechen’ I 1 (Leipzig 1923) 687 Anm. 1.

11 Sie wird z.B. von E. Heitsch a.O. 17 gegeben und in Gegenwart und Evidenz bei Parmenides
(Wiesbaden 1970) ndher begriindet.

12 U. Holscher, Anfingliches Fragen (Gottingen 1968) 96.

13 E. Heitsch a.O. 114-145.

14 H.-J. Newiger, Untersuchungen zu Gorgias’ Schrift iiber das Nichtseiende (Berlin 1973) 33
Anm, 63.

15 D.J. Furley, Notes on Parmenides in: Exegis and Argument. Studies in Greek Philosophy pre-
sented to Gregory Viastos (Assen 1973) 11 Anm. 34.

16 Vgl. J. H. M. Loenen, Parmenides, Melissus, Gorgias. A reinterpretation of Eleatic Philosophy
(Assen 1958) 193.




Parmenides iiber Sagen und Denken 149

attackiert wird!’. Der bei Gorgias explizit und bei Platon'® implizit verfolgte
Gedanke, dass das Postulat der objektiven Existenz des Gedachten zu grotes-
ken Unsinnigkeiten fithren muss, spricht genau fiir den Fall zur Sache, dass
Parmenides kein Idealist war — jedenfalls nicht in dem Sinn, in welchem dieser
Terminus zum Zweck der Charakterisierung einer bestimmten philosophischen
Position Verwendung findet. Denn die fiir Parmenides’ Uberlegungen funda-
mentale Annahme, dass das Denken von etwas eo ipso die sprach- und denk-
unabhingige Existenz des Gedachten involviert, weist ihn der Sache nach als
Realisten aus, nicht aber als Idealisten. Und seine begrifflichen Annahmen
beziiglich dessen, was er unter ‘Sagen’ und ‘Denken’ versteht, verpflichten ihn
in der Tat zur Anerkennung der bewusstseinsunabhéngigen Existenz der ‘Ge-
genstinde’ des Sagens und Denkens. Dies gilt offenbar nicht nur fiir die Gegen-
stande, auf die vermittels eines syntaktisch an Subjektstelle placierten Ausdruk-
kes hingewiesen wird, sondern auch fiir den von dem Satz selbst behaupteten
Sachverhalt!®, der auf dem Boden dieser semantischen Annahmen sozusagen
einseitig in der objektiven Aussenwelt als gewissermassen greifbares Wirklich-
keitsstiick angesiedelt wird.
Moglicherweise der gleiche Gedanke verbirgt sich hinter der schwierig zu
.deutenden Aussage, die in fr. 6, 1-2 getroffen wird: ypn 10 A&yelv 1€ vogiv T EOV
Eupevar Eott yap givar, pndév & odk Eotiv. Ein Blick auf die einschligigen
Deutungsversuche zeigt, dass f1. 6, 1 folgendermassen interpretiert wird??:
(A) Esist notwendig, dass das, was gedacht und
gesagt werden kann, ist.
(B) Esist notwendig, dies zu sagen und zu denken,
dass Seiendes ist.
(BI) Notwendig ist das Sagen und Denken, dass
Seiendes ist.
(C) Notwendig ist, dass das Sagen und Denken
ein Seiendes ist.
(D) Notwendig ist, dass das Sagen und Denken
des Seienden ist.
(D1) Notwendig ist das Sagen und Denken ‘Sein’.
Auf dem Hintergrund dessen, was bereits gesagt wurde, liegt die Annahme
nahe, dass Parmenides hier im Prinzip nur die grundsétzlichen Thesen wieder-
holt, die in fr. 2 und fr. 3 getroffen wurden, und dass er also mehr oder weniger
ausdriicklich zu verstehen geben will, dass ‘Sagen’ und ‘Denken’ Seiendes zum
Gegenstand haben, ja dass diese inhaltliche Bezogenheit notwendig besteht.

17 Gorgias, MXG 980 a 9-18.

I8 Vgl. Platon, Polit. 476 e; Parm. 284 b—c; Euthyd. 284 b—; A. Graeser a.0. 116-117.

19 Vgl. oben Anm. 8.

20 Eine entsprechende Zusammenstellung findet man bei J. Jantzen a. O. 121, mit den einschli-
gigen Hinweisen auf die Literatur.




150 Andreas Graeser

Indes scheint die Annahme moglich, dass Parmenides eben diesem Ge-
danken hier eine andere Wendung gibt, eine Wendung ndmlich, die dahin geht,
dass ‘Denken’ und ‘Sagen’ sinnvollerweise wahr sein miissen: «Das Sagen und
Denken ist notwendigerweise seiend.» Diese Deutung des grammatikalisch
schwierigen Gebildes, die sich bereits bei Ueberweg-Praechter findet, ur-
spriinglich auch von H. Diels vorgeschlagen wurde und jetzt auch von C. H.
Kahn ins Auge gefasst wird?!, braucht nicht als Behauptung der Existenz von
‘Sagen’ und ‘Denken’ interpretiert zu werden. In der Tat hitte Parmenides,
sofern er sich dieses Problems bewusst gewesen wire, kein besonderes Interesse
daran bekundet, ‘Denken’ und ‘Sagen’ als Seiendes sui generis zu postulieren.
K. Bormanns diesbeziiglicher Einwand gegen diese Interpretation scheint zu
Recht zu bestehen. (Aber diesen Einwand eigens hervorbringen heisst auch die
Frage stellen, wie Parmenides jene Art von Vielheit beurteilt, die durch die
Existenz denkender Individuen angezeigt ist; ist Vielheit vielleicht auch die
Ausgeburt irrender Phantasie, so kann doch kein cartesischer boser Damon
dariiber hinwegtiduschen, dass es Menschen sind, die diese irrigen Vorstellun-
gen entwickeln. Doch sind diese Uberlegungen gewiss unhistorisch; sie enthal-
ten Voraussetzungen, die sich am Horizont des parmenideischen Denkens gar
nicht erst abzeichnen.) Jedenfalls lassen sich die Bedenken gegen die Interpre-
tation «Sagen und Denken sind notwendigerweise seiend» dann entkriften,
wenn «seiend» (£0v) nicht als Ausdruck der Behauptung der Existenz verstan-
den wird, sondern vielmehr im Sinne von ‘wirklich’, ‘wahr’. Damit wiirde «sei-
end» analog 6 £émv Aoyoc fiir eine Eigenschaft stehen, ndmlich die Eigenschaft
dessen charakterisieren, was gesagt bzw. gedacht wird.

Diese Bedeutung von «seiend» passt im Prinzip gut zu fr. 8, 34 (s. unten),
sofern nur bedacht wird, dass die von diesem Wort bedeutete Eigenschaft bei
Parmenides ebenso wie bei anderen Philosophen nach ithm sowohl (meta-
sprachlich) den Satz betreffen kann wie auch (objektsprachlich) den Gegen-
stand, von dem in diesem Satz die Rede ist bzw. den — auf dem Boden der par-
menideischen Philosophie diesem Gegenstand begrifflich assimilierten — Sach-
verhalt, der von dem Satz ausgedriickt wird. Auf jeden Fall kann die Verwen-
dung von «seiend» in solchen Zusammenhingen zwischen dem sogenannten
objektsprachlichen und metasprachlichen Gebrauch schwanken (s. unten).

Nun bleibt gleichwohl die Schwierigkeit mit Eot1 yap givar, pndev 8 ovk
goTwv, das ja eine Begriindung geben soll. Eine Behauptung wie «Denn das
kann sein (scil. dass Sagen und Denken wirklich bzw. wahr sind)» wire insofern
akzeptabel, als eine wie immer behauptete Notwendigkeit (ypn) eine Moglich-
keit involviert. Aber die zweite Begriindung undév &’ ovk E€otiv (¢«Nichts aber ist
nicht bzw. ist nicht méglich») scheint allzusehr elliptisch. Sie wiirde nur fiir den
Fall einleuchten, dass sie syntaktisch an den ersten Satz anschliesst und das

21 C. H. Kahn, The Thesis of Parmenides, Review of Metaphysics 22 (1969) 722.




Parmenides iiber Sagen und Denken 151

pundev im Sinne eines 16 un £6v dem &0v korrespondiert. In diesem Fall wire zu
verstehen: «... dass Denken und Sagen aber nicht wahr/wirklich sind, das ist
unmoglich»?2. Diese Interpretation hat aufs Ganze gesehen den vermutlich
unbestreitbaren Vorzug, dass sie die fiir Parmenides entscheidende Primisse
klar hervortreten lisst, d. h. die Annahme, dass sinnvolles Sagen als Sagen von
etwas stets soviel sein muss wie die Wahrheit sagen, sagen, was der Fall ist.

Dieser Gedanke ldsst sich analog auch fiir das ‘Denken’ im Sinne von
‘etwas denken’, ‘Seiendes denken’, ‘denken, was ist’ exemplifizieren. Das scheint
in fr. 8, 34 zu geschehen: tadtOV &’ €011 VOEiv 1€ K01 ObveKa EoTl vOnua. Auch
dieser Vers («Zu denken und dass das Gedachte ist, ist dasselbe») gilt als kon-
trovers. Die philologisch akzeptable Deutung von L. Taran («to think is equiva-
lent to think that the object of thought exists»)?? hat nur den Nachteil, dass das
gotrt auf unseren Begriff der Existenz eingeschrinkt bleiben wiirde, der ja
eigentlich nur individuenartige Dinge betrifft. Aber bei den Gegenstinden des
Denkens handelt es sich fir unsere Begriffe eben nicht um individuenartige
Dinge als vielmehr um Sachverhalte. Nun ist jedoch zuzugeben, dass vogiv in
der vorsokratischen Begrifflichkeit noch nicht ohne weiteres unser ‘denken,
dass ...” signalisiert. Ausserdem lisst die griechische Begrifflichkeit den heute fiir
wichtig erachteten Unterschied zwischen ‘Dingen’ einerseits und ‘Sachverhal-
ten’ bzw. ‘Tatsachen’ andererseits nicht als solchen hervortreten. Ausdriicke wie
npdypata und Ovta stehen fir beides, Dinge wie Sachverhalte. Und oft genug
bleibt sogar unklar, was eigentlich gemeint ist24. Dieser Umstand fiigt sich zu
der Tendenz, ‘Wissen’ als eine Art von Bekanntschaftsbeziehung zu deuten?2s,
Und eben diese Tendenz fiihrt ihrerseits vielfach dazu, Sachverhalte und Tatsa-
chen entsprechend an den ontologischen Status von Dingen anzugleichen.

So gesehen, wire die Ubersetzung «existiert» natiirlich durchaus unbe-
denklich; denn Parmenides diirfte in der Tat sehr wohl gemeint haben, dass
Sachverhalte existieren und nicht etwa bestehen. Indes hat ein vages «ist»
vermutlich den Vorteil, dass dem modernen Leser klar vor Augen tritt, was
Parmenides der Sache nach wirklich meinte: Der Akt des vogiv involviert, dass
das, was man voei (‘Ding’ oder ‘Sachverhalt’), ein Stiick Wirklichkeit ist. So
schwankt das «ist» hier wiederum charakteristisch zwischen dem, was als Cha-

22 In entsprechender Abwandlung des syntaktischen Vorschlags von Jantzen, der «(Notwendig
ist das Sagen und Denken dessen, was der Fall ist: denn das ist moglich, das Sagen und
Denken dessen, was nicht der Fall ist, aber unméglich» vorschlagt (a.O. 124).

23 L. Taran, Parmenides. A Text with Translation, Commentary and Critical Essays (Princeton
1965) 86. 120ff.

24 Im Blick auf Aristoteles vgl. G. Nuchelmans a. 0. 33-34.

25 Im Anschluss an die klassische Arbeit von B. Snell, Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens
in der vorplatonischen Philosophie (Berlin 1924) siehe jetzt J. Hintikka, Knowledge and its
Objects in Plato in: J. M. E. Moravcsik, Patterns of Thought in Plato (Dordrecht/Boston 1974)
1-30.




152 Andreas Graeser

rakterisierung der Eigenschaft von Dingen (analog: 10 Ovtwg Ov) einerseits und
als Charakterisierung der Eigenschaft von Sdtzen und Behauptungen (analog:
0 &éwv AOYoc) andererseits verstanden werden kann. Die Realitit dessen, was
gedacht wird, verbiirgt die Wirklichkeit bzw. Wahrheit des Gedankens bzw.
seiner sprachlichen Artikulierung. In der Tat ist ein A0yoc dann wahr, wenn ihm
ein Stiick Realitdt in der Welt entspricht, d. h. er ist seiend.

Systematisch-rekonstruktiv wiirde man sagen kénnen, dass in der griechi-
schen Philosophie generell die Tendenz vorherrscht, Eigenschaften von Sitzen
auf eben jene Dinge zu iibertragen, von denen in ihnen die Rede ist. (G. E. L.
Owen hat dieses Faktum sehr gut am Beispiel der Zeitlosigkeit erhellt?¢. Man
kann dieses Phinomen aber auch hinter der eigentiimlichen Verwendung des
Ausdrucks aAndeia bzw. seines Adjektivs aAndnc erkennen.) Jedenfalls scheint
diese Deutung, die zum Teil offenbar auch in U. Holschers Ubersetzung «wes-
halb eine Erkenntnis seiend ist»?” vorliegt, geeignet, den in fr. 8, 34-36 darge-
legten Zusammenhang als ein Stiick sinnvoller Argumentation transparent
werden zu lassen. Die in fr. 8, 35-36 getroffene Behauptung o0 yap dvev 100
govToC, &v @ mepaticpévov EoTiy, gbphoeig 10 vogiv («Denn nicht ohne das
Seiende, in dem es ausgesprochen ist, wirst du das Denken finden»), die als
Begriindung (yap) der in v. 34 unmittelbar vorausgehenden These angefiihrt
wird, gehort allerdings zu den besonders problematischen Aussagen,; sie gilt als
notorisch dunkel, fremdartig, paradox und sogar als sinnlos?8.

Ihr Sinn ist jedoch leicht zu erkennen, wenn nur bedacht wird, dass dem
Ausdruck £€6vtoc eine Ambiguitédt ganz besonderer Art eignet. Diese Ambigui-
tit besteht darin, dass mit £6vtog sowohl das von diesem Ausdruck Bedeutete
oder Bezeichnete (d. h. das Sein, das Seiende) gemeint sein kann wie auch der
sprachliche Ausdruck selbst, d.h. das Wort «sein», «seiend». Diese Ambiguitit
ist namentlich dem Aristoteles-Leser geldufig; man findet sie stets da, wo im
Umkreis der Diskussion ‘mroAdaydc Aeyetor 10 OV’ oft genug unklar bleibt, ob
nun eigentlich der Ausdruck selbst gemeint ist oder das, wofiir der Ausdruck
jeweils eintritt. So kann man versucht sein, Metaph. Z 1, 1028 a 10 dahingehend
zu verstehen, dass der Ausdruck «seiny» in verschiedenen Bedeutungen verwen-
det wird. Aber in a 14-15 geht es dann offenbar nicht mehr um den sprachli-
chen Ausdruck selbst, sondern vielmehr um die Sache, die er bedeutet. Diese
Unterscheidung, die in der zeitgendssischen Philosophie durch die Verwendung
der Begriffe ‘Erwdhnung’ und ‘Verwendung’ kenntlich gemacht wird??, setzt
natiirlich einen Begriff von Sprache als solcher voraus. Die vorstoischen Philo-

26 Vgl. seine in Anm. 2 genannte Arbeit.

27 U. Holscher, Parmenides. Vom Wesen des Seienden (Frankfurt a.M. 1969) 25; «Daher kann
Parmenides sagen ‘ein Gedanke ist’, d. h.: er ist ein seiender Gedanke, er ist wahr» (98).

28 Siehe die Stellungnahmen bei K. Bormann a. O. 80ff.

29 Das heisst: Ein sprachlicher Ausdruck wird ‘verwendet’, um etwas zu bezeichnen usw. ‘Er-
wihnt wird er, wenn er in sprachlicher Isolierung ins Auge gefasst wird.




Parmenides itber Sagen und Denken 153

sophen, fiir die Worte generell noch als Namen (évopata) fungieren, verfiigten
aber iiber keinen solchen Begriff. Und selbst Aristoteles, dessen Philosophieren
einen erstaunlich guten Blick fiir sprachliche Gegebenheiten verrit, interessiert
sich fiir Sprache eigentlich nie unabhingig von den den Worten in Gestalt von
Bedeutungen gegeniiberstehenden 6vta®®. Er macht zwischen linguistischen
und semantischen Fragen einerseits und ontologischen Fragen andererseits
keinen systematischen Unterschied. Jedenfalls besteht kein verniinftiger Grund
zu der Annahme, dass sich ausgerechnet Parmenides iiber die Natur dieser
Unterscheidung bereits im klaren gewesen sein konnte.

Doch wird seine Aussage «... im Seienden ausgesprochen ...» gerade dann
verstindlich, wenn vorausgesetzt werden darf, dass er mit dem Ausdruck £6v-
toc vermutlich in erster Linie nicht die damit gemeinte, bedeutete oder bezeich-
nete Sache ins Auge gefasst wissen wollte, sondern den Ausdruck selbst. Am
besten scheint diesen Punkt E. Heitsch erkannt zu haben, wenn er sagt, er sehe
keine andere Moglichkeit «als anzunehmen, Parmenides habe hier sagen wol-
len, dass Erkennen im Sein, d.h. vermittels des Wortes ‘sein’ ausgesprochen
wird»3!. Offenbar hatte auch G. Calogero diesen Gedanken verfolgt, wenn er
meint, dass hier die Affirmation im Urteil gemeint sei’2. J. Jantzen hat diese
Auffassung zuriickgewiesen: (Calogeros Interpretation setzt die explizite Ver-
wechslung von existenziellem und kopulativem Gebrauch von éo1i bei Parme-
nides voraus»??, «Parmenides argumentiert vor der Unterscheidung zwischen
Kopula und Existenzaussage»34.

Letzteres ist sicherlich richtig. Aber diese Uberlegung tut insofern wenig
zur Sache, als das Problem ‘Verwendung’/‘Erwihnung’ dieser Uberlegung ge-
geniiber indifferent ist. Denn welche Bedeutung fiir das «ist» jeweils in Rech-
nung zu stellen ist, ist ja eine ganz andere Frage. Ob «ist» nun unsere Kopula,
unser Identititszeichen oder unser Verb der Existenz signalisiert, oder aber
typisch griechisch das Bestehen von Sachverhalten anzeigt, ist natiirlich vom
Kontext abhingig. Parmenides argumentiert gewiss vor jeglicher modernen
Unterscheidung. Insofern wire Calogeros Votum fiir die sogenannte Kopula als
Ausdruck der Affirmation im Urteil in der Tat als einseitige und zudem unhisto-
rische Blickverengung zuriickzuweisen. Dies dndert aber nichts an der An-
nahme, dass Parmenides’ merkwiirdige These «... im Seienden ausgespro-

30 Vgl. dazu ausfithrlicher A. Graeser, On Language, Thought, and Reality in Ancient Greek
Philosophy, Dialectica 1977, fasc. 3. — Generell wichtig zur aristotelischen Sprachauffassung
sind W. Wieland, Die aristotelische Physik (Géttingen 1963) 145; M. T. Larkin, Language in
the Philosophy of Aristotle (Den Haag 1972) sowie R. M. Dancy, Sense and Contradiction. A
Study in Aristotle (Dordrecht/Boston 1975).

31 E. Heitsch a.O. 123.

32 G. Calogero, Studien iiber den Eleatismus (Darmstadt 1970) 6 mit Anm. 6-8, auch mit Hinweis
auf E. Hoffmann, Die Sprache und die archaische Logik (Tiibingen 1925) 11.

33 J. Jantzen a.0. 96 Anm. 5. '

34 J. Jantzen a.0. 10.




154 Andreas Graeser

chen ...» offenbar den Gedanken voraussetzt, dass sich Denken und Sprechen
vermittels des Wortes «ist» artikuliert; und tatsiachlich hat ja das éon uiber-
haupt mehrheitlich andere Funktionen als nur als Kopula in Erscheinung zu
treten. Und nicht alle Behauptungen iiber die Welt werden in der Form des
sogenannten Urteils getroffen. Also kann in Rechnung gestellt werden, dass
Parmenides intuitiv einen allgemeinen Sachverhalt moglichst umfassend ins
Auge gefasst wissen wollte: den Umstand nidmlich, dass sich vogiv sinnvoll
immer nur im Bereich dessen bewegt, was ist, und dass entsprechend das Den-
ken bzw. Erkennen und Vernehmen dessen, was ist, welches dem allerdings
kontroversen Theaitet-Zeugnis3® zufolge ja sogar den Namen Sein trigt,
sprachlich immer nur vermittels eines «ist» artikuliert und angesprochen wer-
den kann.

Parmenides vertritt also sinngemaiss die Auffassung, dass bedeutungsvolles
‘Sagen’ und ‘Denken’ ipso facto Wirklichkeit benennen bzw. erfassen?® und
dass ein mittels des Wortes «ist» konstatierter Sachverhalt so etwas wie einen
objektiven Ausschnitt dieser Wirklichkeit darstellt. Anders jedoch als jene elea-
tisierenden, spéateren Autoren, die wie Antisthenes auf dem Boden derselben
Benennungstheorie iiber das Widerspruchs-Verbot ‘folgerichtig’®’ zu der An-
nahme einer Unzahl von diskreten Seins-Komplexen in der Welt gelangten,
behauptet Parmenides die Existenz eines Seienden. Die Gesamtheit dessen, was
unserem Denken und Sagen an objektiv Existierendem gegeniibersteht, erweist
sich plotzlich als Eines — ungeworden, unvergianglich, homogen usw. Wie
kommt Parmenides zu der Behauptung eines solchen Monismus? Oder ge-
nauer: Wie und wo vollzieht sich der argumentative Ubergang von den beliebi-
gen, logisch jeweils distinkten 6vta als Gegenstinden des Denkens und Sagens
zu dem einen, allumfassenden, unterschiedslosen ov?

Nun, fiir das unausgesprochene Subjekt, von dem in fr. 2, 3 («... dass (es) ist
und nichtnichtseinkann...»)die Redeistund dasfr.2, 7-8 durch die Widerlegung
des zweiten Weges (f1. 2, 5) als ‘Seiendes’ ausgewiesen wird, kann im Prinzip
alles eintreten — jeder beliebige Gegenstand des Denkens und Erkennens?3, die
ja ausdriicklich auf Seiendes bezogen sind. Und jeder dieser solchermassen als

35 F. M. Comford, A New Fragment of Parmenides, Classical Review 49 (1935) 122; Plato’s

Theory of Knowledge (London 1934) 94 Anm. 1.

36 Dem kann natiirlich entgegengehalten werden, dass das voeiv offenbar nicht durchwegs als

irrtumsfrei charakterisiert ist (vgl. fr. 6, 6; 16, 4).

37 ‘Folgerichtig’ in dem Sinne, wie die Argumentation etwa im platonischen Euthydem 286 a 4—

b 6 (bes. 286 b 3—-6) die Konsequenz an den Tag legt, dass zwei Menschen, die ein und demsel-

ben Gegenstand gegensitzliche Pridikate zusprechen, dieser Theorie zufolge also.nicht iiber

den gleichen Gegenstand sprechen, sondern jeweils von verschiedenen Dingen: dem geschei-
ten Sokrates, dem torichten Sokrates usw,
38 Das ist etwa die Theorie von G. E. L. Owen, Eleatic Questions in: Studies in Presocratic

Philosophy 11 (London 1975) 55ff.; diese Arbeit erschien urspriinglich in Class. Quart. 10
(1960) 84-102.




Parmenides iiber Sagen und Denken 155

seiend ausgewiesenen Gegenstinde muss — dies scheint Parmenides zu meinen
—sich als das eine Seiende erweisen. Denn was isz, kann nicht von dem verschie-
den sein, was ist. Anders als fiir Platon, der das Nicht-Seiende in den Bereich
des Logos zuriicknimmt und somit das priadikative «ist nicht ...» ontologisch
unverfanglich im Sinne von «ist verschieden von ...» interpretieren kann, invol-
viert ‘Pluralitit’ fiir Parmenides ipso facto Negation und damit auch eine Ab-
surditit: Das, was ist, ist nicht (mit dem anderen identisch), was ist. — Derartiges
zu sagen ist aber, wie aus fr. 2, 7 hervorgeht, «undurchfithrbary. Fuiglich besagt
das «ist» als Ausdruck fiir das reale Pradikat sein, welches einem Gegenstand
zugesprochen wird, dass das, was ist, die Existenz eines anderen Seienden
ausschliesst, mit dem es nicht identisch ist. Diese Uberlegung, die in dhnlicher
Form auch von Theophrast geltend gemacht wird (A 28), wiirde sehr wohl
erkliren, wieso Parmenides auf dem Boden seiner begrifflichen Annahmen zu
der Behauptung eines Monismus buchstiblich verpflichtet ist (vgl. fr. 5).

Anders hingt die Behauptung der Unverinderlichkeit dessen, was isz, an
der Bestimmung der Zeitlosigkeit, die durch das logisch atemporale «ist» signa-
lisiert wird. Logisch atemporal ist ein «ist», welches in Gesetzesaussagen, ana-
lytischen Sitzen usw. vorkommt?°. Wihrend Zeitlosigkeit in diesen Fillen fir
unsere Begriffe jedoch die Eigenschaft von Sitzen ist, iibertragt Parmenides
diese Eigenschaft auf die Dinge selbst, von denen in ihnen die Rede ist. Das
heisst: Er versteht sie dingsprachlich. Nun ist daran insofern nichts verwunder-
lich, als sein fiir Parmenides ja ohnehin als reales Pradikat gilt. Demnach ldsst
sich der bei Parmenides ins Auge gefasste Sachverhalt auch so beurteilen, dass
von Seiendem im Sinne absoluter Wahrheit (d. 1. in analytischen Sitzen) nur ein
«isty pridiziert werden kann und dass dieses «ist» auch Gewordenheit und
Verginglichkeit ausschliessen muss#°.

39 Vgl. etwa P. F. Strawson, Introduction into Logical Theory (London 1958) 155 u.6.
40 Vgl. W. Rod, Geschichte der Philosophie 1 (Miinchen 1976) 122.




	Parmenides über Sagen und Denken

