
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 34 (1977)

Heft: 3

Artikel: Parmenides über Sagen und Denken

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27089

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol.34 1977 Fase. 3

Parmenides über Sagen und Denken

Von Andreas Graeser, Bern

Olof Gigon zum 28. 1. 1977

Mit dem Namen Parmenides verbindet sich vielfach die Vorstellung eines
Denkens, dem es gelang, das ins Auge zu fassen, was heute in Vergessenheit
geraten sei: das Sein. Die nachfolgenden Erörterungen1 einiger Aussagen des

parmenideischen Lehrgedichtes setzen sich die Aufgabe, eine Reihe von
unausgesprochenen Annahmen dieses Denkens als solche kenntlich zu machen, um
somit zu einem besseren Verständnis dessen zu gelangen, was hier womöglich
ins Auge gefasst wurde. Insbesondere geht es dabei also auch um den Versuch
einer Klärung jener (für moderne Begriffe) impliziten Annahmen, die Parmenides

in der Überlegung bestärkten, das Seiende verfuge über die Eigenschaft von
Ungewordenheit, Unvergänglichkeit, Homogenität usw. Die These, für die hier
plädiert werden soll, besagt, dass sich Parmenides' Artikulierung der Welt des
Seins für unsere Begriffe weniger als Resultat der sogenannten Seins-Frage
darstellt als vielmehr als Thematisierung des möglichen und notwendigen
Gegenstandsbereiches sinnvollen und bedeutungsvollen Sprechens. Dieser Punkt,
der faktisch allerdings eine weiterreichende Klärung des Sinnes von elvai
voraussetzt, ist bislang noch nicht weitgehend genug präzisiert worden. Und die
Präzisierung, die im Verlaufe dieser Erörterungen versucht werden soll, geht
dahin, dass Parmenides mit dem logisch atemporalen «ist», das seiner Meinung
nach für ein reales Prädikat steht, so etwas wie eine dingsprachliche Eigenschaft
assoziiert2.

1 Für die Diskussion sind namentlich auch folgende Arbeiten vorausgesetzt: J. Jantzen, Parmenides

zum Verhältnis von Sprache und Wirklichkeit (München 1976); S. Welzk, Die Einheit der
Erfahrung. Eine Interpretation derparmenideischen Fragmente (München 1976); U. Hölscher,
Der Sinn von Sein in der älteren griechischen Philosophie (Heidelberg 1976); E. Heitsch,
Parmenides. Die Anfänge der Ontotogie, Logik und Naturwissenschaft (München 1974); K.
Bormann, Parmenides. Untersuchungen zu den Fragmenten (Hamburg 1971); A. P. D. Moure-
latos, The Route ofParmenides (New Haven 1971).

2 Wichtige Ansätze bieten die Arbeiten von G. E. L. Owen, Plato and Parmenides on the Timeless

Present, Monist 50 (1966) bes. 318, und M. Furth, Elements ofEleatic Ontology, Journ. of
the Hist, of Philos. 7 (1968) 111-132; beide Arbeiten wurden in der von A. P. D. Mourelatos
herausgegebenen Sammlung The Presocratics (New York 1974) aufgenommen.

10 Museum Helveticum

Klassisch - philologisches
Seminar der Universität

ZÜRICH



146 Andreas Graeser

Die Grundlage der parmenideischen Theorie bildet die Behauptung fr. 2,
7-8. Sie dient zur Ausschaltung des Nicht-Seins (fr. 2, 5), gewährleistet damit
die Widerlegung von Entstehen und Vergehen (fr. 8,6-21) und dient somit auch
als Prämisse für die Folgerung, dass das Seiende homogen ist (fr. 8,22-25. 44-
48). Jede Interpretation, die einem dieser Punkte widerstreitet, muss - wie E.

Tugendhat richtig feststellt - von vornherein ausscheiden3.
Diese Prämisse oute yap av yvoirji; to ye p.ii eöv oute (ppaaaiq erlaubt

vorderhand folgende Interpretationen:
(A) Das Nichts ist unerfassbar und unsagbar.
(B) Was nicht ist, ist unerfassbar und unsagbar.

Während der Ausdruck tö prj eöv in (A) im Sinne von ppSEv als
Gegenstandsbezeichnung fungiert, tritt er in (B) als elliptische Kennzeichnung in
Erscheinung, wobei wiederum folgende Möglichkeiten zu berücksichtigen sind:

(Bl) Was nicht existiert, ist unerfassbar und unsagbar.
(B2) Was nicht das ist, ist unerfassbar und unsagbar.
(B3) Was nicht der Fall ist, ist unerfassbar und unsagbar.

Während der Ausdruck «nicht seiend» in (A) also gewissermassen als

Eigenname in Erscheinung tritt, fungiert er in (Bl) als Zeichen der negierten
Existenz, in (B2) als Zeichen der Prädikation oder als Zeichen negierter Identität

und in (B3) sozusagen veritativ4 als Zeichen für das Nicht-Bestehen von
Sachverhalten: 'Was du sagst, ist nicht der Fall'.5 Für moderne Begriffe könnte
etwa die These (A) nur dann als sinnvolle Behauptung vertreten werden, wenn
«nicht seiend» tatsächlich nicht als Begriffswort zweiter Ordnung verwendet
würde. Und die Thesen (B2) und (B3) wären auf dem Boden moderner Begrifflichkeit

nicht als sinnvolle Behauptungen auszuweisen. Denn aus dem
Umstand, dass ein Gegenstand x nicht blau ist, folgt natürlich nicht, dass er ohne
Bestimmung ist und mithin nicht Gegenstand vernünftiger Rede sein kann. Im
Gegenteil, die Negation vor dem Prädikatszeichen entlässt uns mit einem
neuen Prädikat. In der Tat würden wir die Angabe lx ist nicht-blau' dahingehend

verstehen, dass x über jede andere Farbe als blau verfügt.
Was Parmenides genau vor Augen hatte, ist unklar. Sicher scheint nur,

dass er durchwegs vor der Unterscheidung zwischen dem «ist» als Verb der
Existenz einerseits und dem (sogenannten kopulativen) «ist» als Zeichen der

3 E. Tugendhat, Das Sein und das Nichts in: Durchblicke (Frankfurt a.M. 1970) 130.

4 Der Ausdruck 'veridical use' wurde in diesem Zusammenhang von C. H. Kahn geprägt. Siehe
seine Arbeit The Greek Verb 'to be' and the Concept of Being, Foundations of Language 2

(1966) 245-265; Kahn hat seine Studien nun auf breiter Basis dargestellt: The Verb 'be' in
Ancient Greek (Dordrecht/Boston 1973) bes. 336 mit Hinweis auf Piaton, Hipp. mai. 282 a 4,

Soph. Trach. 474 u. a. - Ich habe Kahns Buch in Kratylos 18 (1973/4) 61-64 besprochen. In
der Sache ähnlich äussert sich auch G. B. Kerferd, Arch. f. Gesch. d. Philos. 58 (1976) 60-64.

5 Also behauptet das absolut konstruierte, quasi als einstelliges Prädikat behandelte «ist» hier
das Sein dessen, was der Satz des anderen behauptet. Herodot I 95, 1 (6 £d>v Xöycnf) macht
'seiend' dann ausdrücklich zum Charakteristikum des Satzes, der Seiendes sagt.



Parmenides über Sagen und Denken 147

Prädikation andererseits operierte und dass er von sich aus vermutlich kaum in
der Lage war, diese Optionen systematisch wahrzunehmen. Geht man füglich
von der Annahme aus, dass seine These selbst als möglichst generelle Aussage
intendiert war, so lässt sie sich auf dem Boden seiner eigenen begrifflichen
Annahmen nur dann hinreichend verstehen, wenn berücksichtigt wird, dass (a)
Worte und Sätze für Parmenides im Grunde gleichermassen als Namen wirklicher

Komplexe in der Welt fungieren und (b) die Verben des Sagens und Denkens

bzw. Erkennens und Erfassens gewissermassen transitiv verstanden werden,

als Erfolgsverben6.
Allein diese Auffassung der Verben des Sagens und Denkens als Erfolgsverben,

wonach das am Benennungsvorgang orientierte Denken seinen Gegenstand

gleichsam trifft (oder gänzlich verfehlen muss), führt zu den markanten
Ausprägungen jenes Paradoxes, wonach relative wie absolute Negationen
gleichermassen unmöglich sind: Denn wenn man nicht sagen darf'x ist nicht-
A\ so kann man einer Aussage 'x ist Ä folglich auch nicht widersprechen. Eine
Aussage ist demnach nur dann sinnvoll, wenn sie eine Benennung leistet;
'benennen' und 'Seiendes benennen' sind aber synonym. Und auf der Basis der
Annahme einer Synonymität von 'sagen', 'etwas sagen', 'Seiendes sagen',
'sagen, was ist', 'die Wahrheit sagen'7 kann keine Aussage verneint werden.

Diese Überlegungen sind deshalb angebracht, weil sie zeigen, dass der in
Gestalt von (A) und (B) angenommene Unterschied für Parmenides selbst sehr
wohl gegenstandslos sein kann, ja genau genommen sogar gegenstandslos sein
müsste. Sofern Worte wie Sätze für Parmenides generell als Namen fungieren,
kann die Unterscheidung zwischen dem «ist» als Verb der Existenz und dem
sogenannten veritativen «ist» als Ausdruck für das Bestehen von Sachverhalten

gar nicht erst zum Tragen kommen. Dies gilt natürlich auch für das «ist» als
Zeichen der Prädikation, sofern Parmenides relative Negationen ja eo ipso als
absolute Negationen deutet und damit zu erkennen gibt, dass Prädikatszeichen
für ihn genau das tun, was eigentlich Sache der (Eigen-)Namen ist. Entsprechend

ist auch die Überlegung wichtig, dass Parmenides das Bestehen von
Sachverhalten dem Existieren individuenartiger Dinge logisch assimilierte8.

6 Vgl. G. Nuchelmans, Theories of the Proposition. Ancient and Medieval Conceptions of the
Bearers of Truth and Falsity (Amsterdam/London 1973) 9; vgl. auch A. Graeser, Piatons
Ideenlehre. Sprache, Logik und Metaphysik. Eine Einführung (Bern/Stuttgart 1975) 22 u.ö.

7 Vgl. W. Detel, Piatons Beschreibung des Falschen Satzes im Theaitet und Sophistes (Göttingen
1971)71.

8 Ein interessanter Reflex dieser Auffassung findet sich z.B. bei Piaton im Euthydem: itoxspov
Xsyovxa xö ttpäypa Jtepi ou fiv 6 Xöyo<; f| (283 e 9-10). Die behauptete Sache (rcpüypa) ist hier
also zugleich die Sache (npüypa), von der bzw. über die gesprochen wird. - Für moderne
Begriffe ist dies natürlich korrekt; denn wir unterscheiden zwischen dem vermittels des an
Subjektstelle placierten Ausdrucks bezeichneten Gegenstand, von dem etwas gesagt wird, und
dem Prädikat, das diesem zugelegt wird, und der behaupteten Sache, z. B. dass Sokrates weise
ist.



148 Andreas Graeser

Wenn Parmenides also von der für ihn axiomatischen Annahme (ou yöp
avuCTTÖv) ausgeht, dass relative wie absolute Negationen gleichermassen
unmöglich seien, so müsste er der Sache nach positiv die These vertreten haben,
dass von Denken und Sagen überhaupt nur dann die Rede sein kann, wenn
objektive Wirklichkeit benannt wird. E. Tugendhat hat zu Recht daraufhingewiesen,

dass fur Parmenides der Satz (1) 'Er denkt, dass x nicht ist', dem Satz (2)
'Er denkt nichts' gleichzusetzen ist und dass dieser Satz (2) dem Satz (3) 'Er
denkt nicht' äquivalent ist9. Das heisst: Sagen und Denken werden - gerade
wegen ihrer Ausdeutung als Erfolgsverben - in einem sehr restriktiven Sinne
verstanden. Dieser restriktive Sinn gebietet positiv die Formulierung, dass nur
das gesagt und gedacht bzw. erfasst werden kann, was ist. Diese Formulierung
scheint sowohl in fr. 3 wie auch in fr. 6, 1-2 vorzuliegen.

Das parmenideische Dogma «denn was nicht ist, kannst du weder erfassen

- das ist nämlich nicht durchführbar - noch (sprachlich) aufzeigen» (fr. 2, 7-8),
welches also eine Deutung der Verben des Sagens und Denkens als Erfolgsverben

impliziert, wonach das am Benennungsvorgang orientierte Denken seinen

Gegenstand treffen muss, verlangt der Sache nach für fr. 3 tö yöp aiitö voetv
eoriv T8 Kai eivai genau jene Interpretation, die von E. Zeller verfolgt wurde:
«Dasselbe kann gedacht werden und sein.»10 Bekanntlich glaubte U. Hölscher
die in unserem Sprachraum konkurrierende 'idealistische' Übersetzung «Denn
dasselbe ist Erkennen und Sein»11 unwahrscheinlich gemacht zu haben, und
zwar mit dem Hinweis, dass zwei Subjekte, die durch tö aÖTÖ identifiziert werden,

nicht durch te Kai, sondern durch ein einfaches Kai verbunden zu werden
pflegen12. E. Heitsch13 und H.-J. Newiger14 haben diese Argumentation zu
Recht als nicht stichhaltig ausgewiesen. Das heisst: Die am Berkeleyschen esse

est percipi orientierte Interpretation «Denn dasselbe sind Erkennen und Sein»
ist philologisch möglich. Wenn hier gleichwohl E. Zellers Übersetzung, die auch
von D. J. Furley akzeptiert wird15, der Vorzug gegeben wird, so deshalb, weil
allein sie jenes naiv realistische Postulat der objektiven Existenz des Gedachten16

sinnfällig zum Ausdruck zu bringen vermag, welches dann von Gorgias

9 E. Tugendhat a.O. 144.

10 E. Zeller, Die Philosophie der Griechen11 1 (Leipzig 1923) 687 Anm. 1.

11 Sie wird z. B. von E. Heitsch a.O. 17 gegeben und in Gegenwart und Evidenz bei Parmenides

(Wiesbaden 1970) näher begründet.
12 U. Holscher. Anfängliches Fragen (Göttingen 1968) 96.
13 E. Heitsch a O. 114-145.
14 H.-J. Newiger, Untersuchungen zu Gorgias' Schrift über das Nichtselende (Berlin 1973) 33

Anm. 63.
15 D. J. Furley, Notes on Parmenides in: Exegis and Argument. Studies in Greek Philosophy

presented to Gregory Vlastos (Assen 1973) 11 Anm. 34.

16 Vgl. J. H. M. Loenen, Parmenides, Melissus, Gorgias. A reinterpretation ofEleatic Philosophy
(Assen 1958) 193.



Parmenides über Sagen und Denken 149

attackiert wird17. Der bei Gorgias explizit und bei Piaton18 implizit verfolgte
Gedanke, dass das Postulat der objektiven Existenz des Gedachten zu grotesken

Unsinnigkeiten fuhren muss, spricht genau für den Fall zur Sache, dass

Parmenides kein Idealist war-jedenfalls nicht in dem Sinn, in welchem dieser
Terminus zum Zweck der Charakterisierung einer bestimmten philosophischen
Position Verwendung findet. Denn die für Parmenides' Überlegungen
fundamentale Annahme, dass das Denken von etwas eo ipso die sprach- und
denkunabhängige Existenz des Gedachten involviert, weist ihn der Sache nach als

Realisten aus, nicht aber als Idealisten. Und seine begrifflichen Annahmen
bezüglich dessen, was er unter 'Sagen' und 'Denken' versteht, verpflichten ihn
in der Tat zur Anerkennung der bewusstseinsunabhängigen Existenz der
'Gegenstände' des Sagens und Denkens. Dies gilt offenbar nicht nur für die Gegenstände,

aufdie vermittels eines syntaktisch an Subjektstelle placierten Ausdruk-
kes hingewiesen wird, sondern auch für den von dem Satz selbst behaupteten
Sachverhalt19, der auf dem Boden dieser semantischen Annahmen sozusagen
einseitig in der objektiven Aussenwelt als gewissermassen greifbares
Wirklichkeitsstück angesiedelt wird.

Möglicherweise der gleiche Gedanke verbirgt sich hinter der schwierig zu
deutenden Aussage, die in fr. 6,1-2 getroffen wird: xpfl tö Axysiv xe voelv x' eöv

eppevav ecrxv yäp clvai, pr|8ev 8' oük egxiv. Ein Blick auf die einschlägigen
Deutungsversuche zeigt, dass fr. 6, 1 folgendermassen interpretiert wird20:

(A) Es ist notwendig, dass das, was gedacht und
gesagt werden kann, ist.

(B) Es ist notwendig, dies zu sagen und zu denken,
dass Seiendes ist.

(Bl) Notwendig ist das Sagen und Denken, dass

Seiendes ist.

(Q Notwendig ist, dass das Sagen und Denken
ein Seiendes ist.

(D) Notwendig ist, dass das Sagen und Denken
des Seienden ist.

(Dl) Notwendig ist das Sagen und Denken 'Sein'.
Auf dem Hintergrund dessen, was bereits gesagt wurde, liegt die Annahme
nahe, dass Parmenides hier im Prinzip nur die grundsätzlichen Thesen wiederholt,

die in fr. 2 und fr. 3 getroffen wurden, und dass er also mehr oder weniger
ausdrücklich zu verstehen geben will, dass 'Sagen' und 'Denken' Seiendes zum
Gegenstand haben, ja dass diese inhaltliche Bezogenheit notwendig besteht.

17 Gorgias, MXG 980 a 9-18.
18 Vgl. Piaton, Polit. 476 e; Parm. 284 b-c; Euthyd. 284 b-c; A. Graeser a. O. 116-117.
19 Vgl. oben Anm. 8.

20 Eine entsprechende Zusammenstellung findet man bei J. Jantzen a.O. 121, mit den einschlä¬
gigen Hinweisen auf die Literatur.



150 Andreas Graeser

Indes scheint die Annahme möglich, dass Parmenides eben diesem
Gedanken hier eine andere Wendung gibt, eine Wendung nämlich, die dahin geht,
dass 'Denken' und 'Sagen' sinnvollerweise wahr sein müssen: «Das Sagen und
Denken ist notwendigerweise seiend.» Diese Deutung des grammatikalisch
schwierigen Gebildes, die sich bereits bei Ueberweg-Praechter findet,
ursprünglich auch von H. Diels vorgeschlagen wurde und jetzt auch von C. H.
Kahn ins Auge gefasst wird21, braucht nicht als Behauptung der Existenz von
'Sagen' und 'Denken' interpretiert zu werden. In der Tat hätte Parmenides,
sofern er sich dieses Problems bewusst gewesen wäre, kein besonderes Interesse
daran bekundet, 'Denken' und 'Sagen' als Seiendes sui generis zu postulieren.
K. Bormanns diesbezüglicher Einwand gegen diese Interpretation scheint zu
Recht zu bestehen. (Aber diesen Einwand eigens hervorbringen heisst auch die

Frage stellen, wie Parmenides jene Art von Vielheit beurteilt, die durch die
Existenz denkender Individuen angezeigt ist; ist Vielheit vielleicht auch die
Ausgeburt irrender Phantasie, so kann doch kein cartesischer böser Dämon
darüber hinwegtäuschen, dass es Menschen sind, die diese irrigen Vorstellungen

entwickeln. Doch sind diese Überlegungen gewiss unhistorisch; sie enthalten

Voraussetzungen, die sich am Horizont des parmenideischen Denkens gar
nicht erst abzeichnen.) Jedenfalls lassen sich die Bedenken gegen die Interpretation

«Sagen und Denken sind notwendigerweise seiend» dann entkräften,
wenn «seiend» (eöv) nicht als Ausdruck der Behauptung der Existenz verstanden

wird, sondern vielmehr im Sinne von 'wirklich', 'wahr'. Damit würde
«seiend» analog 6 emv Xöyoq für eine Eigenschaft stehen, nämlich die Eigenschaft
dessen charakterisieren, was gesagt bzw. gedacht wird.

Diese Bedeutung von «seiend» passt im Prinzip gut zu fr. 8, 34 (s. unten),
sofern nur bedacht wird, dass die von diesem Wort bedeutete Eigenschaft bei
Parmenides ebenso wie bei anderen Philosophen nach ihm sowohl
(metasprachlich) den Satz betreffen kann wie auch (objektsprachlich) den Gegenstand,

von dem in diesem Satz die Rede ist bzw. den - auf dem Boden der
parmenideischen Philosophie diesem Gegenstand begrifflich assimilierten -
Sachverhalt, der von dem Satz ausgedrückt wird. Auf jeden Fall kann die Verwendung

von «seiend» in solchen Zusammenhängen zwischen dem sogenannten
objektsprachlichen und metasprachlichen Gebrauch schwanken (s. unten).

Nun bleibt gleichwohl die Schwierigkeit mit Ecm yäp Eivai, pt)8ev 8' oük

eotiv, das ja eine Begründung geben soll. Eine Behauptung wie «Denn das
kann sein (seil, dass Sagen und Denken wirklich bzw. wahr sind)» wäre insofern
akzeptabel, als eine wie immer behauptete Notwendigkeit (xpfl) eine Möglichkeit

involviert. Aber die zweite Begründung ppSev 8' ouk ecttiv («Nichts aber ist
nicht bzw. ist nicht möglich») scheint allzusehr elliptisch. Sie würde nur für den
Fall einleuchten, dass sie syntaktisch an den ersten Satz anschliesst und das

21 C. H. Kahn, The Thesis ofParmenides, Review of Metaphysics 22 (1969) 722.



Parmenides über Sagen und Denken 151

|ir|8ev im Sinne eines xö |ii) eov dem söv korrespondiert. In diesem Fall wäre zu
verstehen: «... dass Denken und Sagen aber nicht wahr/wirklich sind, das ist
unmöglich»22. Diese Interpretation hat aufs Ganze gesehen den vermutlich
unbestreitbaren Vorzug, dass sie die für Parmenides entscheidende Prämisse
klar hervortreten lässt, d. h. die Annahme, dass sinnvolles Sagen als Sagen von
etwas stets soviel sein muss wie die Wahrheit sagen, sagen, was der Fall ist.

Dieser Gedanke lässt sich analog auch fur das 'Denken' im Sinne von
'etwas denken', 'Seiendes denken', 'denken, was ist' exemplifizieren. Das scheint
in fr. 8, 34 zu geschehen: xaüxöv 5' eoxi voeiv xe Kai ouvexa eaxt vör|pa. Auch
dieser Vers («Zu denken und dass das Gedachte ist, ist dasselbe») gilt als
kontrovers. Die philologisch akzeptable Deutung von L.Tarän («to think is equivalent

to think that the object of thought exists»)23 hat nur den Nachteil, dass das

ecm auf unseren Begriff der Existenz eingeschränkt bleiben würde, der ja
eigentlich nur individuenartige Dinge betrifft. Aber bei den Gegenständen des
Denkens handelt es sich für unsere Begriffe eben nicht um individuenartige
Dinge als vielmehr um Sachverhalte. Nun ist jedoch zuzugeben, dass voeiv in
der vorsokratischen Begrifflichkeit noch nicht ohne weiteres unser 'denken,
dass...' signalisiert. Ausserdem lässt die griechische Begrifflichkeit den heute für
wichtig erachteten Unterschied zwischen 'Dingen' einerseits und 'Sachverhalten'

bzw. 'Tatsachen' andererseits nicht als solchen hervortreten. Ausdrücke wie

npayiiaxa und övxa stehen fur beides, Dinge wie Sachverhalte. Und oft genug
bleibt sogar unklar, was eigentlich gemeint ist24. Dieser Umstand fügt sich zu
der Tendenz, 'Wissen' als eine Art von Bekanntschaftsbeziehung zu deuten25.
Und eben diese Tendenz führt ihrerseits vielfach dazu, Sachverhalte und Tatsachen

entsprechend an den ontologischen Status von Dingen anzugleichen.
So gesehen, wäre die Übersetzung «existiert» natürlich durchaus

unbedenklich; denn Parmenides dürfte in der Tat sehr wohl gemeint haben, dass
Sachverhalte existieren und nicht etwa bestehen. Indes hat ein vages «ist»
vermutlich den Vorteil, dass dem modernen Leser klar vor Augen tritt, was
Parmenides der Sache nach wirklich meinte: Der Akt des voeiv involviert, dass
das, was man voei ('Ding' oder 'Sachverhalt'), ein Stück Wirklichkeit ist. So
schwankt das «ist» hier wiederum charakteristisch zwischen dem, was als Cha-

22 In entsprechender Abwandlung des syntaktischen Vorschlags von Jantzen, der «Notwendig
ist das Sagen und Denken dessen, was der Fall ist: denn das ist möglich, das Sagen und
Denken dessen, was nicht der Fall ist, aber unmöglich» vorschlägt (a.O. 124).

23 L. Tarän, Parmenides. A Text with Translation, Commentary and Critical Essays (Princeton
1965) 86. 120ff.

24 Im Blick auf Aristoteles vgl. G. Nuchelmans a.O. 33-34.
25 Im Anschluss an die klassische Arbeit von B. Snell, Die Ausdrückefür den Begriffdes Wissens

in der vorplatonischen Philosophie (Berlin 1924) siehe jetzt J. Hintikka, Knowledge and its
Objects in Plato in: J. M. E. Moravcsik, Patterns ofThought in Plato (Dordrecht/Boston 1974)
1-30.



152 Andreas Graeser

rakterisierung der Eigenschaft von Dingen (analog: xö övxax; öv) einerseits und
als Charakterisierung der Eigenschaft von Sätzen und Behauptungen (analog:
o 8(bv Xöyoq) andererseits verstanden werden kann. Die Realität dessen, was
gedacht wird, verbürgt die Wirklichkeit bzw. Wahrheit des Gedankens bzw.
seiner sprachlichen Artikulierung. In der Tat ist ein Xbyoq dann wahr, wenn ihm
ein Stück Realität in der Welt entspricht, d.h. er ist seiend.

Systematisch-rekonstruktiv würde man sagen können, dass in der griechischen

Philosophie generell die Tendenz vorherrscht, Eigenschaften von Sätzen
auf eben jene Dinge zu übertragen, von denen in ihnen die Rede ist. (G. E. L.
Owen hat dieses Faktum sehr gut am Beispiel der Zeitlosigkeit erhellt26. Man
kann dieses Phänomen aber auch hinter der eigentümlichen Verwendung des
Ausdrucks aMilkia bzw. seines Adjektivs erkennen.) Jedenfalls scheint
diese Deutung, die zum Teil offenbar auch in U. Hölschers Übersetzung «weshalb

eine Erkenntnis seiend ist»27 vorüegt, geeignet, den in fr. 8, 34-36 dargelegten

Zusammenhang als ein Stück sinnvoller Argumentation transparent
werden zu lassen. Die in fr. 8, 35-36 getroffene Behauptung ob yäp aveu xoö
eövxoc;, ev a> netpaxiapsvov f.gxiv, supriaeic; xö voetv («Denn nicht ohne das
Seiende, in dem es ausgesprochen ist, wirst du das Denken finden»), die als

Begründung (yap) der in v. 34 unmittelbar vorausgehenden These angeführt
wird, gehört allerdings zu den besonders problematischen Aussagen; sie gilt als
notorisch dunkel, fremdartig, paradox und sogar als sinnlos28.

Ihr Sinn ist jedoch leicht zu erkennen, wenn nur bedacht wird, dass dem
Ausdruck eövxog eine Ambiguität ganz besonderer Art eignet. Diese Ambigui-
tät besteht darin, dass mit eövxoc; sowohl das von diesem Ausdruck Bedeutete
oder Bezeichnete (d. h. das Sein, das Seiende) gemeint sein kann wie auch der
sprachliche Ausdruck selbst, d.h. das Wort «sein», «seiend». Diese Ambiguität
ist namentlich dem Aristoteles-Leser geläufig; man findet sie stets da, wo im
Umkreis der Diskussion 'no'kkayßv; keyexai xö öv' oft genug unklar bleibt, ob
nun eigentlich der Ausdruck selbst gemeint ist oder das, wofür der Ausdruck
jeweils eintritt. So kann man versucht sein, Metaph. Z 1,1028 a 10 dahingehend
zu verstehen, dass der Ausdruck «sein» in verschiedenen Bedeutungen verwendet

wird. Aber in a 14-15 geht es dann offenbar nicht mehr um den sprachlichen

Ausdruck selbst, sondern vielmehr um die Sache, die er bedeutet. Diese
Unterscheidung, die in der zeitgenössischen Philosophie durch die Verwendung
der Begriffe 'Erwähnung' und 'Verwendung' kenntlich gemacht wird29, setzt
natürlich einen Begriff von Sprache als solcher voraus. Die vorstoischen Philo-

26 Vgl. seine in Anm. 2 genannte Arbeit.
27 U. Hölscher, Parmenides. Vom Wesen des Seienden (Frankfurt a.M. 1969) 25; «Daher kann

Parmenides sagen 'ein Gedanke ist', d.h.: er ist ein seiender Gedanke, er ist wahr» (98).
28 Siehe die Stellungnahmen bei K. Bormann a. O. 80ff.
29 Das heisst: Ein sprachlicher Ausdruck wird 'verwendet', um etwas zu bezeichnen usw. 'Er¬

wähnt' wird er, wenn er in sprachlicher Isolierung ins Auge gefasst wird.



Parmenides über Sagen und Denken 153

sophen, für die Worte generell noch als Namen (övöpaxa) fungieren, verfugten
aber über keinen solchen Begriff. Und selbst Aristoteles, dessen Philosophieren
einen erstaunlich guten Blick für sprachliche Gegebenheiten verrät, interessiert
sich für Sprache eigentlich nie unabhängig von den den Worten in Gestalt von
Bedeutungen gegenüberstehenden övxa30. Er macht zwischen linguistischen
und semantischen Fragen einerseits und ontologischen Fragen andererseits
keinen systematischen Unterschied. Jedenfalls besteht kein vernünftiger Grund
zu der Annahme, dass sich ausgerechnet Parmenides über die Natur dieser
Unterscheidung bereits im klaren gewesen sein konnte.

Doch wird seine Aussage «... im Seienden ausgesprochen ...» gerade dann
verständlich, wenn vorausgesetzt werden darf, dass er mit dem Ausdruck eov-
xoc; vermutlich in erster Linie nicht die damit gemeinte, bedeutete oder bezeichnete

Sache ins Auge gefasst wissen wollte, sondern den Ausdruck selbst. Am
besten scheint diesen Punkt E. Heitsch erkannt zu haben, wenn er sagt, er sehe
keine andere Möglichkeit «als anzunehmen, Parmenides habe hier sagen wollen,

dass Erkennen im Sein, d.h. vermittels des Wortes 'sein' ausgesprochen
wird»31. Offenbar hatte auch G. Calogero diesen Gedanken verfolgt, wenn er
meint, dass hier die Affirmation im Urteil gemeint sei32. J. Jantzen hat diese

Auffassung zurückgewiesen: «Calogeros Interpretation setzt die explizite
Verwechslung von existenziellem und kopulativem Gebrauch von eoxi bei Parmenides

voraus»33, «Parmenides argumentiert vor der Unterscheidung zwischen
Kopula und Existenzaussage»34.

Letzteres ist sicherlich richtig. Aber diese Überlegung tut insofern wenig
zur Sache, als das Problem 'Verwendung'/'Erwähnung' dieser Überlegung
gegenüber indifferent ist. Denn welche Bedeutung für das «ist» jeweils in Rechnung

zu stellen ist, ist ja eine ganz andere Frage. Ob «ist» nun unsere Kopula,
unser Identitätszeichen oder unser Verb der Existenz signalisiert, oder aber
typisch griechisch das Bestehen von Sachverhalten anzeigt, ist natürlich vom
Kontext abhängig. Parmenides argumentiert gewiss vor jeglicher modernen
Unterscheidung. Insofern wäre Calogeros Votum für die sogenannte Kopula als
Ausdruck der Affirmation im Urteil in der Tat als einseitige und zudem unhistorische

Blickverengung zurückzuweisen. Dies ändert aber nichts an der
Annahme, dass Parmenides' merkwürdige These «... im Seienden ausgespro-

30 Vgl. dazu ausführlicher A. Graeser, On Language, Thought, and Reality in Ancient Greek

Philosophy, Dialectica 1977, fasc. 3. - Generell wichtig zur aristotelischen Sprachauffassung
sind W. Wieland, Die aristotelische Physik (Göttingen 1963) 145; M. T. Larkin, Language in
the Philosophy ofAristotle (Den Haag 1972) sowie R. M. Dancy, Sense and Contradiction. A

Study in Aristotle (Dordrecht/Boston 1975).
31 E. Heitsch a. O. 123.

32 G. Calogero, Studien über den Eleatismus (Darmstadt 1970) 6 mit Anm. 6-8, auch mit Hinweis
auf E. Hoffmann, Die Sprache und die archaische Logik (Tübingen 1925) 11.

33 J. Jantzen a.O. 96 Anm. 5.

34 J. Jantzen a.O. 10.



154 Andreas Graeser

chen ...» offenbar den Gedanken voraussetzt, dass sich Denken und Sprechen
vermittels des Wortes «ist» artikuliert; und tatsächlich hat ja das eori
überhaupt mehrheitlich andere Funktionen als nur als Kopula in Erscheinung zu
treten. Und nicht alle Behauptungen über die Welt werden in der Form des

sogenannten Urteils getroffen. Also kann in Rechnung gestellt werden, dass
Parmenides intuitiv einen allgemeinen Sachverhalt möglichst umfassend ins
Auge gefasst wissen wollte: den Umstand nämlich, dass sich voeiv sinnvoll
immer nur im Bereich dessen bewegt, was ist, und dass entsprechend das Denken

bzw. Erkennen und Vernehmen dessen, was ist, welches dem allerdings
kontroversen Theaitet-Zeugnis35 zufolge ja sogar den Namen Sein trägt,
sprachlich immer nur vermittels eines «ist» artikuliert und angesprochen werden

kann.

Parmenides vertritt also sinngemäss die Auffassung, dass bedeutungsvolles
'Sagen' und 'Denken' ipso facto Wirklichkeit benennen bzw. erfassen36 und
dass ein mittels des Wortes «ist» konstatierter Sachverhalt so etwas wie einen
objektiven Ausschnitt dieser Wirklichkeit darstellt. Anders jedoch als jene elea-
tisierenden, späteren Autoren, die wie Antisthenes auf dem Boden derselben
Benennungstheorie über das Widerspruchs-Verbot 'folgerichtig'37 zu der
Annahme einer Unzahl von diskreten Seins-Komplexen in der Welt gelangten,
behauptet Parmenides die Existenz eines Seienden. Die Gesamtheit dessen, was
unserem Denken und Sagen an objektiv Existierendem gegenübersteht, erweist
sich plötzlich als Eines - ungeworden, unvergänglich, homogen usw. Wie
kommt Parmenides zu der Behauptung eines solchen Monismus? Oder
genauer: Wie und wo vollzieht sich der argumentative Übergang von den beliebigen,

logisch jeweils distinkten övxa als Gegenständen des Denkens und Sagens
zu dem einen, allumfassenden, unterschiedslosen öv?

Nun, für das unausgesprochene Subjekt, von dem in fr. 2,3 («... dass (es) ist
und nicht nichtsein kann...») die Rede ist und das fr. 2,7-8 durch die Widerlegung
des zweiten Weges (fr. 2, 5) als 'Seiendes' ausgewiesen wird, kann im Prinzip
alles eintreten-jeder beliebige Gegenstand des Denkens und Erkennens38, die

ja ausdrücklich auf Seiendes bezogen sind. Und jeder dieser solchermassen als

35 F. M. Cornford, A New Fragment of Parmenides, Classical Review 49 (1935) 122; Plato's
Theory ofKnowledge (London 1934) 94 Anm. 1.

36 Dem kann natürlich entgegengehalten werden, dass das voeiv offenbar nicht durchwegs als

irrtumsfrei charakterisiert ist (vgl. fr. 6,6; 16,4).
37 'Folgerichtig' in dem Sinne, wie die Argumentation etwa im platonischen Euthydem 286 a 4-

b 6 (bes. 286 b 3-6) die Konsequenz an den Tag legt, dass zwei Menschen, die ein und demselben

Gegenstand gegensätzliche Prädikate zusprechen, dieser Theorie zufolge also nicht über
den gleichen Gegenstand sprechen, sondern jeweils von verschiedenen Dingen: dem gescheiten

Sokrates, dem törichten Sokrates usw.
38 Das ist etwa die Theorie von G. E. L. Owen, Eleatic Questions in: Studies in Presocratic

Philosophy II (London 1975) 55ff.; diese Arbeit erschien ursprünglich in Class. Quart. 10

(1960) 84-102.



Parmenides über Sagen und Denken 155

seiend ausgewiesenen Gegenstände muss - dies scheint Parmenides zu meinen

- sich als das eine Seiende erweisen. Denn was ist, kann nicht von dem verschieden

sein, was ist. Anders als für Piaton, der das Nicht-Seiende in den Bereich
des Logos zurücknimmt und somit das prädikative «ist nicht ...» ontologisch
unverfänglich im Sinne von «ist verschieden von ...» interpretieren kann, involviert

'Pluralität' für Parmenides ipso facto Negation und damit auch eine
Absurdität: Das, was ist, ist nicht (mit dem anderen identisch), was ist. - Derartiges
zu sagen ist aber, wie aus fr. 2, 7 hervorgeht, «undurchführbar». Füglich besagt
das «ist» als Ausdruck für das reale Prädikat sein, welches einem Gegenstand
zugesprochen wird, dass das, was ist, die Existenz eines anderen Seienden
ausschliesst, mit dem es nicht identisch ist. Diese Überlegung, die in ähnlicher
Form auch von Theophrast geltend gemacht wird (A 28), würde sehr wohl
erklären, wieso Parmenides auf dem Boden seiner begrifflichen Annahmen zu
der Behauptung eines Monismus buchstäblich verpflichtet ist (vgl. fr. 5).

Anders hängt die Behauptung der Unveränderlichkeit dessen, was ist, an
der Bestimmung der Zeitlosigkeit, die durch das logisch atemporale «ist» signalisiert

wird. Logisch atemporal ist ein «ist», welches in Gesetzesaussagen,
analytischen Sätzen usw. vorkommt39. Während Zeitlosigkeit in diesen Fällen für
unsere Begriffe jedoch die Eigenschaft von Sätzen ist, überträgt Parmenides
diese Eigenschaft auf die Dinge selbst, von denen in ihnen die Rede ist. Das
heisst: Er versteht sie dingsprachlich. Nun ist daran insofern nichts verwunderlich,

als sein für Parmenides ja ohnehin als reales Prädikat gilt. Demnach lässt
sich der bei Parmenides ins Auge gefasste Sachverhalt auch so beurteilen, dass

von Seiendem im Sinne absoluter Wahrheit (d. i. in analytischen Sätzen) nur ein
«ist» prädiziert werden kann und dass dieses «ist» auch Gewordenheit und
Vergänglichkeit ausschliessen muss40.

39 Vgl. etwa P. F. Strawson, Introduction into Logical Theory (London 1958) 155 u.ö.
40 Vgl. W. Röd, Geschichte der Philosophie I (München 1976) 122.


	Parmenides über Sagen und Denken

