
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 34 (1977)

Heft: 2

Artikel: Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit : ein
beispielhafter Weg des Philosophierens

Autor: Hager, Fritz-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit

Ein beispielhafter Weg des Philosophierens

Von Fritz-Peter Hager, Adelboden

«Ich weiss nur, dass ich nichts weiss!» Dieser dem populären Sokrates-Bild
einer breiteren Öffentlichkeit geläufige Satz ist für Sokrates selbst ebensowenig
sicher verbürgt wie das «Credo quia absurdum» für Tertullian und das
Bekenntnis «Wissen ist Macht!» fur Bacon. Der Sokrates des Xenophon weiss
nichts von einem solchen Nichtwissen oder gar Wissen des Nichtwissens1, und
der Sokrates Piatons, der sich die Probleme um Wissen und Nichtwissen, Zweifel

und Gewissheit ausdrücklich und grundsätzlich stellt, nimmt auch in den

Frühdialogen und in der 'Apologie' (wo man noch am ehesten hoffen könnte,
einen sokratischen und nicht einen platonischen Sokrates zu finden)2 eine viel
differenziertere Haltung zu Wissen und Nichtwissen ein, eine Haltung jedenfalls,

die, wie wir noch sehen werden, keineswegs notwendig zum Bekenntnis
führen muss, es sei überhaupt nur ein Wissen des Nichtwissens möglich. Aufdie
Widersprüchlichkeit, die im Begriffe eines Wissens des Nichtwissens liegt, wird
vielmehr bereits in Piatons 'Charmides' hingewiesen (175 c 3-6)3.

Die Ansicht, Sokrates habe behauptet, er wisse nur, dass er nichts wisse,
entstammt vielmehr dem Sokrates-Bild der mittleren und neuen Akademie,
welche ihrerseits durch eine gegenüber dem sokratischen Zweifel bei Piaton
wiederum modifizierte skeptisch-aporetische Grundhaltung gekennzeichnet

1 Auf das Fehlen von Nichtwissen und Ironie beim Sokrates des Xenophon weist besonders
deutlich hin Gerhard Mttller in seinem Wörterbuchartikel über «sokratisches Nichtwissen»,
welcher im Historischen Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritterf und Karlfried
Gründer (Basel 1971ff.) erscheinen wird.

2 Der Grund für diese Annahme liegt darin, dass ich vor allem die aporetische und elenktische

Grundhaltung des Sokrates, seine vorwiegend kritische Tendenz, ihm selber zuschreibe, während

Piaton eher zu konstruktiv spekulativen Lösungen hin tendiert, welche dann in den

Dialogen der mittleren Schaffensperiode besonders deutlich zum Durchbruch kommen. Die
Belege dafür wird man weiter unten finden. Vgl. für eine ähnliche, wenn auch nicht identische

Haltung H. Maier, Sokrates (Tübingen 1913) 146ff., vorbereitet schon 102ff.; V. de Magal-
häes-Vilhena, Le probleme de Socrate (Thdse Paris 1952) 453ff.; H. Gauss, Philosophischer
Handkommentar zu den Dialogen Piatons I 2 (Bern 1954) 32f. 50ff.

3 Die Energie der Selbstprüfung des Wissens, welche so streng ist, dass sie eher in der Aporie
verharrt, als sich mit vorschnellen Ergebnissen zu befriedigen, ist wohl auf Sokrates zurückzuführen,

nicht ein Skeptizismus, welcher das Wissen des Nichtwissens als seine höchste
Errungenschaft betrachtet; siehe meine Ausführungen weiter unten und dazu G. Martin, «Sokrates.

Das Allgemeine» in Grundprobleme der grossen Philosophen, hg. von J. Speck, Philosophie des

Altertums und des Mittelalters (Göttingen 1972) 34ff. 40ff.



100 Fritz-Peter Hager

ist: So äussert Arkesilaos an einer bekannten Stelle von Ciceros 'Academica
posteriora' (I 45), Sokrates habe sein Wissen auf das Eingeständnis seines
Nichtwissens eingeschränkt (nur dass er nichts wisse, sei ihm zweifelsfrei gewiss
gewesen), er, Arkesilaos, aber müsse bekennen, dass er nicht einmal dies (nämlich

dass er nichts wisse) wissen könne.
Wie immer man diese Weiterführung und Weiterentwicklung des sokrati-

schen Zweifels und der aporetischen Haltung des Sokrates durch die neue
Akademie interpretieren mag (ob im Sinne der verschärften Einstellung des
Zweifels hin zum Skeptizismus oder im Sinne des Zweifels am Zweifel, der den
Zweifel um des Zweifels willen und das Verharren bei der Aporie und
Urteilsenthaltung selbst fragwürdig werden lässt)4, eines ist gewiss: Die hier von der
neuen Akademie eingenommene skeptische oder besser aporetische Grundhaltung,

welche sich auf Sokrates als ihren Ahnherrn zurückführt, hat in der
abendländischen Philosophiegeschichte an entscheidender Stelle wesentüch als

Anregung zu einem grossangelegten Versuch der Begründung philosophischer
Gewissheit von fundamentalen Wahrheiten der Ontologie und Metaphysik aus
gedient, und dieser Versuch einer Überwindung des Zweifels und der Skepsis
durch Besinnung auf das, was als Seiendes und Wahres menschlichem Denken
primär und unbezweifelbar gewiss ist, hat seinerseits Jahrhunderte später wieder

eine neue Formulierung und methodische Begründung erfahren, über deren

epochale Bedeutung bis hin ins 20. Jahrhundert hinein niemand im Zweifel
ist.

Es ist klar, worauf hier angespielt wird: Die Begegnung mit dem akademischen

Skeptizismus war ein notwendiges Durchgangsstadium Augustins auf
dem Wege zur grundlegenden philosophischen Gewissheit vom Sein des
denkenden und zweifelnden Ich (das selbst als Denkendes und Zweifelndes in
seiner Existenz keinem Zweifel mehr unterliegt), von der Unsterblichkeit der
Seele und vom Sein und Wesen Gottes5. An Augustinus kann denn auch
Descartes in seinen Meditationen über die erste Philosophie wieder anknüpfen und
nun mit freilich wesenhaft gewandelter Zielsetzung ein ganzes System der
Philosophie, ein System vom Zusammenhang der unendlichen denkenden Sub-

4 Ich selbst neige eher dazu, bei Arkesilaos einen verstärkten und zum Skeptizismus hin entwickelten

Zweifel zu erblicken, anders H. J. Kraemer, Piatonismus und hellenistische Philosophie
(Berlin 1971) 50ff. 57ff.; vgl. auch schon 9ff. über die Bedeutung des Sokrates-Bildes für die
neuere Akademie. Zu der von uns zitierten Stelle aus Cicero (Ac. I 45) siehe H. J. Kraemer,
a.O. 54; Albert Goedeckemeyer, Die Geschichte des griechischen Skeptizismus (Leipzig 1905)

37f.; Pierre Couissin, Le Stoicisme de la Nouvelle Academie, Revue d'Histoire de la Philosophie

3 (1929) 257.
5 Für Augustins Begegnung mit der neuakademischen Skepsis siehe Conf. V 10, 19; die Hauptstellen

flir seine Vergewisserung der unbezweifelbaren Existenz des eigenen denkenden und
zweifelnden Ich, welches aber für ihn nur als Ausgangspunkt zur Erkenntnis Gottes wesentlich

ist, sind Solil. II 1, 1 und De civ. Dei XI26; vgl. De vera rel. 39, 72; zum Grundcharakter
der augustinischen Wahrheits- und Seinsvergewisserung beachte man R. Berlinger, Augustins
dialogische Metaphysik (Frankfurt a.M. 1962) 145ff., bes. 149f.



Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 101

stanz mit den endlichen denkenden und den endlichen ausgedehnten Substanzen

vom denkenden Ich des Menschen her begründen und aufbauen6.
Aufgrund «cartesianischer Meditationen» ist dann auch Edmund Husserl zu einer
Neubegründung der in ihrem Selbstbewusstsein durch Zweifel erschütterten
Philosophie gelangt7.

Angesichts so weitreichender Auswirkungen des sokratischen Ansatzes der
Infragestellung aller Gewissheit in der abendländischen Philosophiegeschichte
muss man sich fragen, welches denn nun eigenthch das Wesen des sokratischen
Zweifels gewesen sei, nicht so wie es sich in der philosophiegeschichtlichen
Tradition Jahrhunderte nach Sokrates widerspiegelt, sondern so wie es in zeitlicher

Nähe zum Leben und Wirken des Sokrates selbst bei Piaton fassbar ist.
Indem wir aber nach der ursprünglichen Gestalt fragen, in der das

Problem des Nichtwissens und das Problem der Begründung philosophischer
Gewissheit bei Sokrates sich stellte, haben wir nicht etwa die Absicht, das Problem
des historischen Sokrates und der Rekonstruierbarkeit seiner Lehre angesichts
der verschiedenen Quellen, die über Sokrates Verschiedenes aussagen, noch
einmal aufzuwerfen und zu behandeln, sondern es geht hier vielmehr nur
darum, den platonischen Sokrates als befasst mit der Problematik des Nichtwissens,

als aporetischen Zweifler darzustellen und von da ausgehend zu zeigen,
welche spezifischen Probleme der sokratische Zweifel bei Piaton wachgerufen
und aufgeworfen hat und auf welche Weise Piaton im Ausgang von der durch
Piaton Sokrates zugeschriebenen Problematik des Nichtwissens und des Zweifels

zur Begründung philosophischer, genauer: metaphysischer Gewissheit
vorangeschritten ist.

Dabei wird es, wie schon angedeutet, nicht darum gehen, mit Argumenten
nachzuweisen, welcher Teil in dem von uns verfolgten Zusammenhang eines

sokratisch-platonischen Problems und seiner Lösung dem historischen Sokrates
angehört und welcher Teil Piaton. Eine Diskussion dieses Problems, zu dem es

ja bekanntlich eine immense Literatur gibt, würde hier zu weit führen und ist
für uns auch nicht von primärem Interesse8. Vielmehr gilt es, den Weg vom
Zweifel über verschiedene Formen seiner Überwindung zur philosophischen
Gewissheit in der Philosophie Piatons selber als einen beispielhaften Weg des

Philosophierens nachzuzeichnen.

6 Descartes, Meditationes de prima philosophia: Meditatio II; Principia philosophiae I 7; vgl.
Discours de la mtthode 4. Teil. Die wesenhaft andere Zielsetzung und Grundverfassung dieser

Wahrheitsvergewisserung im Vergleich zu derjenigen Augustins oder Piatons ist hier nicht
unser Thema, wird aber als selbstverständlich vorausgesetzt.

7 Siehe dazu von Edmund Husserl besonders «Cartesianische Meditationen und Pariser
Vorträge», Husserliana Bd. I (Den Haag 1962) 43ff. 48ff. ^

8 Das heisst nicht, dass ich nicht bestimmte Auffassungen darüber hätte, was in der Substanz
die wesentliche philosophische Leistung des historischen Sokrates gewesen sei, aber dies ist
hier nicht mein Thema, und ich hätte hier keinen Raum, meine Auffassung, die wesentlich
vom Zeugnis der Frühdialoge Piatons ausgeht, so zu belegen, wie es nötig wäre.



102 Fritz-Peter Hager

Dieser Weg wird als beispielhaft verstanden, keineswegs etwa als der einzige

mögliche und erlaubte Weg der Philosophie. Es soll auch nicht impliziert
werden, dass der hier bei Piaton aufgezeigte Weg vom Zweifel zur Gewissheit in
seinen Grundschritten der notwendige Weg eines jeden echten Philosophierens
sein müsse. Vielmehr soll nur der Einblick in gewisse Perspektiven der Philosophie

Piatons und des Philosophierens überhaupt eröffnet werden, wobei freilich,

wie schon mit dem kurzen Hinweis auf die philosophiegeschichtlichen
Auswirkungen angetönt wurde, durchaus wesentliche Grundbewegungen und
Grundschritte des Philosophierens gemeint sind.

Wenn im Voraufgehenden betont wurde, dass es in keiner Weise meine
Absicht ist, ein Bild vom Nicht-Wissen und Zweifel beim historischen Sokrates
zu entwerfen, so darf ich doch hier andeuten, welches im imponierenden Ganzen

der sokratisch-platonischen Philosophie meines Erachtens in bezug auf
mein Thema der 'Anteil' des Sokrates ist: Wesentlich auf die Initiative des
Sokrates geht die Destruktion des Scheinwissens der Sophisten, Rhetoren und
Dichter sowie ihrer Ausleger zurück, von der Piatons Philosophieren immer
wieder seinen Ausgang nimmt. Wesentlich sokratisch ist aber auch der ganz
prinzipielle Zweifel, mit dem bei Piaton vor allem in den Frühdialogen allen
Antworten auf die Frage nach dem Wesen der Arete (ihrem Wissenscharakter
und ihrer Lehrbarkeit) im allgemeinen und einzelner Aretai (wie der Tapferkeit,

Besonnenheit, Gerechtigkeit, Freundschaft und Frömmigkeit) begegnet
wird, wobei immer wieder jede Antwort mitleidlos verworfen wird, über die sich
nicht philosophisch-logisch Rechenschaft ablegen lässt, die also nicht durch
hinreichende Adäquatheit einer allgemein notwendigen Aussage mit der
Allgemeinheit des Gegenstandes und durch notwendige Übereinstimmung (d.h.
Widerspruchsfreiheit) mit sich selbst und mit anderen aus ihr folgenden Sätzen
ausgewiesen ist.

Wesentlich sokratisch ist schliesslich, dass Sokrates sich letztlich damit
begnügt, bei einer aporetischen Haltung stehen zu bleiben, dass er auf das
Wesen der Arete insgesamt und der einzelnen Aretai bloss hinweist, ohne zu
einer dogmatischen Wesenserläuterung der Tugenden' fortzuschreiten, ohne
ein System der Tugenden aufzustellen und dies metaphysisch-ontologisch zu
begründen9.

Mit dieser Deutung dessen, was der sokratische Anteil und Ausgangspunkt
platonischen Philosophierens ist, würde übereinstimmen, dass Piaton selber
Sokrates einerseits als «Zitterrochen» (väpKti) bezeichnen lässt, welcher den
kreativen Regungen seiner Gesprächspartner beim Finden von Antworten auf
eine Grundfrage Widerstand entgegensetzt und sich auf sie gewissermassen
lähmend auswirkt (Menon 79 e 5-80 d 4), andererseits ausdrücklich als eine Art

9 Das aporetische Moment sollte auch nach G. Martin (oben Anm. 3) 34ff. 40ff. wieder
vermehrt bei der Untersuchung der Philosophie des Sokrates beachtet werden.



Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 103

Hebamme, die selber nicht positive Lösungen hervorbringt, sondern in anderen
gerade durch ihre Einwände die Geburt gereifter und durchdachter positiver
Antworten auf Probleme begünstigt (Theaet. 150 b 6-151 d 3)10.

Ferner würde damit übereinstimmen, dass nach Aristoteles Sokrates sich
wesenhaft durch die Energie seines Suchens und Fragens um die Klärung des

Allgemeinbegriffes in Induktion und Deduktion bemühte und davon absah,
wie Piaton den in der Tugenddiskussion aufgeworfenen Problemen eine
metaphysische Lösung, etwa in der ontologisch konzipierten Ideenlehre, zu geben
(Metaph. M 9: 1086 a 18ff., besonders 1086 b 2fL).

Es würde hiermit auch übereinstimmen, dass heute selbst bei denen, die

ganz streng kritisch mit den Quellen über Leben und Lehre des Sokrates
verfahren und kaum an eine Rekonstruierbarkeit des historischen Sokrates glauben,

dennoch zugegeben wird, Sokrates komme immerhin die Bedeutung eines

unvergleichlich mächtigen Anregers zu, während andere, die eher daran glauben,

dass der historische Sokrates aus seinen Quellen in den Grundzügen noch
fassbar ist, ihn gerade als den grossen Suchenden, Forscher und Fragenden
bezeichnen".

Mir selber geht es im hier verfolgten Zusammenhange primär um etwas
anderes: Für mich ist es wesentlich, dass Piaton in seinem Philosophieren vom
Zweifel an der vermeintlichen und vorschnellen Wahrheitsgewissheit der
Sophisten, Rhetoren und Dichter sowie der von ihnen beeinflussten politischen
Repräsentanten der stadtstaatlichen Gemeinschaft im überlieferten Sinne
ausgeht, dass er mit einer ungeheuren Energie des Suchens und Fragens allen
möglichen Unstimmigkeiten in der Beantwortung von Fragen nachgeht, dass er
vorläufig die Fragen offen und die Probleme stehen lässt und dass er erst, nachdem

er alle mit der Untersuchung einer Frage und eines Problems verbundenen
Aporien in den Frühdialogen aufgezeigt hat, in den Werken der mittleren
Schaffensperiode die positive, metaphysisch dogmatische Lösung offen hervortreten

lässt. Piatons Weg vom sokratischen Zweifel über die Probleme, welche
dieser unmittelbar hervorruft, hin zur Gewinnung metaphysischer Gewissheit
in ganz bestimmter Weise, ist hier unser Thema, wobei bisher noch zu wenig
Beachtetes besonders hervorgehoben wird.

Der Sokrates Piatons, dies zeigt Piatons 'Apologie' besonders deutlich, ist
durch eine ganz besondere Weisheit gekennzeichnet, nämlich durch die Weis-

10 G. Martin verweist auf die noch bezeichnendere Stelle Theaet. 149 a, wo ausdrücklich gesagt

wird, dass Sokrates, der undurchsichtigste aller Menschen, sie alle in den Zustand der Aporie
bringt (a.O. 10. 37f.).

11 Gemeint sind hier Olof Gigon, dessen Haltung im Buch Sokrates. Sein Bild in Dichtung und
Geschichte (Bern 1947) ja bekannt ist (vgl. für Sokrates als grossen Anreger den Wörterbuch-
Artikel Gigons im Lexikon der alten Welt, Zürich/Stuttgart 1965,2824) und C. J. de Vogel, die
der extrem kritischen Haltung Gigons widerspricht, siehe dafür z. B. Who was Sokrates? jetzt
in Philosophia 1: Studies in Greek Philosophy (Assen 1970) 109-130, bes. 112flf. für Sokrates als
den grossen Suchenden und Fragenden.



104 Fritz-Peter Hager

heit, nicht vorschnell sich ein bestimmtes Wissen über die für den antiken
Stadtstaat zentralen und konstituierenden Werte und Seinsheiten einzubilden,
ohne sich genügend Rechenschaft darüber abzulegen, wodurch diese Gewissheit

über Arete und Götter letzten Endes begründet sei, wie sich der Anspruch,
dieses Wissen zu besitzen, letzten Endes vertreten und rechtfertigen lasse.

Die Weisheit des Sokrates wird einerseits dadurch gekennzeichnet, dass sie
eine Weisheit ist, welche Sokrates über alle anderen Menschen hinaushebt;
denn der Gott von Delphi hat ausdrücklich Sokrates als den weisesten unter
den Menschen bezeichnet (Apol. 21 a). Die Weisheit, durch die sich Sokrates
auszeichnet, aber ist eine wesenhaft menschliche Weisheit (20 d/e); denn sie
besteht gerade nicht in einem inhaltlich bestimmten Wissen über alle göttlichen
und menschlichen Dinge, Personen und Zusammenhänge, wie etwa Naturphilosophen

und Sophisten es sich anmassen, sondern zunächst vielmehr nur darin,

dass Sokrates sich genau bewusst ist, als Mensch «weder viel noch wenig zu
wissen» (21 b 4-5), und dass er genau einsieht, dass er als Mensch in bezug auf
die vollkommene Erkenntnis, die absolute Weisheit, nicht viel oder vielmehr
gar nichts wert ist (23 b). Was ihn also von anderen, die sogar mit dem Anspruch
auf göttliche Weisheit auftreten, noch unterscheidet, ist dies, dass er sich seines

defizienten, unvollkommenen Wissens bewusst ist, während andere, obwohl sie

genau wie er nicht viel wissen, dennoch Weisheit in göttlichem Sinne für sich
beanspruchen und so sich ihres mangelhaften Wissens nicht einmal bewusst
sind, d.h. also nicht bloss an einfacher, sondern vielmehr an doppelter Unwissenheit

leiden12.
In der 'Apologie' sind es Politiker, Dichter und Handwerker, die Sokrates

auf ihr Wissen hin befragt (21 b 1 ff., 21 e 3 ff., 22 c 9ff.), um bei ihnen das Orakel
von Delphi zu widerlegen, welches besagt, dass es keinen weiseren Menschen
als ihn gebe. Bei der Prüfung der Weisheit dieser drei Gruppen von Menschen,
von denen Sokrates scheinbar von vorneherein annimmt, dass sie ihm an Weisheit

eigentlich überlegen sein müssten, fällt eines als für unser Thema
bedeutungsvoll auf: das Problem der Kompetenz spielt im Zusammenhang mit der

12 Dieses Bewusstsein des Sokrates, nichts Besonderes und nichts Sicheres zu wissen, seine

Feststellung, dass der Mensch bei genauer Prüfung sich bald einmal der Fragwürdigkeit
seines Wissens bewusst wird, muss von der lehrhaften Behauptung, der Mensch könne nur
wissen, dass er nichts wisse, unterschieden werden. Die Behauptung: «Ich weiss nur, dass ich
nichts weiss!» enthält einen offenbaren Widerspruch, denn wenn ich gar nichts weiss, könnte
ich auch nicht wissen, dass ich nichts weiss. Auch wenn man nicht von der Voraussetzung
ausgeht, Piaton könne unmöglich Sokrates Widersprüchliches in den Mund gelegt haben,
wird man nur ungern annehmen, ein Genie wie Piaton habe einen so offenbaren Widerspruch
als Lehre des Sokrates stehen lassen. Siehe zum Problem auch H. Gauss (oben Anm. 2) I 2,
SOff. Dass allerdings gerade die Fragestellung, welche die Apologie in der Kennzeichnung der
somatischen 'Weisheit' aufwirft, auf das Ziel einer Abgrenzung dessen, was man weiss, und
dessen, was man nicht weiss, hinausläuft, wird weiter unten noch klar werden. Mit einer Art
Bewusstsein des Nichtwissens lässt sich die Haltung des Sokrates als Sokrates, wie sie in den
Dialogen Piatons dargestellt wird, schon kennzeichnen.



Vom somatischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 105

Prüfung des angeblichen Wissens und der vorgeblichen Weisheit eine grosse
Rolle.

Von den drei Gruppen wird am ehesten noch den Handwerkern Weisheit
und Wissen im Sinne fachlicher Kompetenz zugetraut (die Unwissenheit
massgebender Politiker über die wesentliche Arete des Staates zeigen z.B. der 'Me-
non' und der 'Gorgias', das erste Buch der 'Politeia' nimmt das Thema wieder
auf; dass die Dichter nicht viel verstehen von dem, worüber sie dichten,
erwähnt schon die 'Apologie', welche auch hervorhebt, die Dichter dichteten
nicht durch Weisheit, sondern durch eine bestimmte natürliche Veranlagung
und in der Begeisterung; dasselbe Thema führt der 'Ion' näher aus; dass die
dichterische Begeisterung nicht der wahre Weg zum Wissen über die Arete ist,
lehrt 'Menon' 99 a-100 c; die 'Politeia' erweist im zweiten und dritten Buch die
Göttervorstellungen mythischer Dichter wie Homer und Hesiod als unmoralisch

und damit auch als unwahr, während sie im zehnten Buch aufzeigt, dass

die Dichtung nur ein Abbild des Abbildes zum Gegenstand hat und von der
Wahrheit sehr weit entfernt ist).

Die Handwerker allein beweisen durch das, was sie hervorbringen, dass sie

ein bestimmtes Wissen von dem haben, was sie herstellen, also auf einem ganz
bestimmten Tätigkeitsbereich kompetent und auf Grund eines bestimmten
Wissens sachverständig sind, aber sie haben die Tendenz, auf Grund ihrer
Kompetenz in einem eingeschränkten Bereich menschlicher Tätigkeit, sich ein
Wissen (und zwar ein sachverständiges) über die menschlichen Angelegenheiten

überhaupt, insbesondere über die ethischen Grundlagen der staatlichen
Gemeinschaft und des Lebens der Polis, anzumassen, und damit geraten sie

wieder in die Nähe der Dichter und Politiker, welche sich anmassen, etwas zu
wissen und auf einem Gebiet weise zu sein, von dem sie in Wirklichkeit nichts
verstehen13.

Ein wesentliches Merkmal der Inkompetenz der drei genannten Gruppen
von Menschen ist es offenbar nach Sokrates-Platon, dass sie glauben und sich

anmassen, etwas zu wissen (in etwas «weise zu sein»), wovon sie in Wirklichkeit
nichts verstehen. Damit ergibt sich auch die Aufgabe für den Wahrheitssuchenden,

festzustellen, ob und inwiefern ein Wissen davon, was man weiss und was
man nicht weiss, und damit ein Bewusstsein, dass man weiss und dass man nicht
weiss, theoretisch und praktisch möglich und konsequent durchführbar ist.

Eine wesentliche Auswirkung der Feststellung von Inkompetenz bei den
führenden geistig und politisch Mächtigen des antiken Stadtstaates durch So-
krates war es ja bei Piaton, dass er in seiner Utopie eines idealen Staates die drei

13 Das Problem der Kompetenz des Wissens wird hier anhand der Apologie als ein durch Sokra-
tes gestelltes besonders hervorgehoben, weil es dann im Charmides wieder eine grosse Rolle
spielt, indem dort die Art und Weise, wie das Problem der Selbsterkenntnis und besonders des

Wissens des Wissens behandelt wird, primär unter dem Aspekt des Grundproblems der

Kompetenz des Wissens steht.



106 Fritz-Peter Hager

Funktionen der wirtschaftlichen Erhaltung, der militärischen Verteidigung und
der politisch geistigen Lenkung und Gestaltung des Staates aufdrei verschiedene

Stände eben dieses Staates verteilte und die Bestimmung aufstellte, dass die
ideale Polis nur dann gerecht sein könne, wenn jeder dieser drei Stände das
Seine, d. h. die ihm zukommende wesenseigene Funktion und Tätigkeit und nur
sie ausübe. Auch die Gerechtigkeit des idealen Staates erfordert also ein Wissen
dessen, was man weiss und was man nicht weiss14.

Wenn also die philosophische Tätigkeit des Sokrates nach Piaton wesentlich

darin bestanden hat, alles bloss oberflächliche, unbegründete, nicht in sich
übereinstimmende, nicht allgemeingültige Wissen derer, die im traditionellen
Stadtstaat Athen solches Wissen beanspruchten, zu überprüfen und in seiner
Anmassung als Scheinwissen zu überführen, dann hätte eigentlich ein
umfassender, alles verzehrender Zweifel bei Sokrates das Ergebnis einer so
hochentwickelten und so überaus verfeinerten kritischen Begabung der Elenxis sein
müssen.

In der Tat sehen wir denn auch in den Frühdialogen Piatons, wie Sokrates
alle, die sich an entscheidende Aussagen über die für das sittlich religiöse Leben
der Poüs konstituierenden Werte, Wesenheiten und Seinsheiten, wie Arete im
allgemeinen, einzelne Aretai, Freundschaft, Schönes und Gutes, heranwagen,
des Irrtums und der Unwissenheit überfuhrt, die logische Unhaltbarkeit und
Widersprüchlichkeit ihrer Behauptungen aufzeigt und sie in Gegensatz zu sich
selber, zu ihren eigenen Voraussetzungen bringt15. Dabei wendet er sich be-
kanntermassen nicht nur gegen die überlieferten Autoritäten, wie Politiker,
Dichter und ihre Verkünder, sondern auch gegen die Apostel der neuen
Bildung, Sophisten und Rhetoren16.

Ausdruck des wesenhaften und am 'Anfang' der Philosophie Piatons
stehenden sokratischen Zweifels ist es meines Erachtens auch, dass die meisten so

genial dargestellten Definitionsversuche von Einzeltugenden und Diskussionen
über Einheit, Wissenscharakter und Lehrbarkeit der Arete in Piatons Frühdialogen

und einigen Werken der Übergangszeit aporetisch, ohne endgültiges
Ergebnis ausgehen, so der Definitionsversuch der Tapferkeit im 'Laches', der
der Sophrosyne, der 'Besonnenheit', im 'Charmides', der Freundschaft im 'Lysis',

der Frömmigkeit im 'Euthyphron' sowie die Diskussionen um Einheit,
Wissenscharakter und Lehrbarkeit der Arete im ganzen z.B. in den Dialogen
'Protagoras' und 'Menon'.

14 Siehe dafür Plat. Pohl IV 432 b-434 c bzw. 443 b-445 e, wo die Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit

des Staates bzw. der Seele als Tun des Seinigen erklärt werden
15 Bezeichnend für den sokratischen Zweifel, das (vorlaufige) Verharren in der Aporie, wie er

von Piaton dargestellt wird, ist aber gerade, dass er sich vom Skeptizismus jeder Art noch
wesenhaft unterscheidet, wie weiter unten noch zu zeigen sem wird.

16 Besonders glänzende Beispiele dafür sind Piatons Dialoge Protagoras, Gorgias, Euthydemos
und Pohteia, I. Buch («Thrasymachos»). -



Vom somatischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 107

Was aber den sokratischen Zweifel so wesenhaft von späteren Arten
philosophischen, mehr oder weniger methodischen Zweifels unterscheidet, ist dies,
dass die Realität und Relevanz des Zweifelnden, d. h. des suchenden Menschen
und seiner Werte, sowie der Aussenwelt, der Welt des Menschen, niemals in
ihrer Existenz in Frage gestellt werden. Immer ist es bloss die oberflächliche,
vorschnelle, ungenügende und unbegründete Antwort auf die Frage nach dem
Wesen der das Menschsein in seiner Humanität, seinem Eigentlichsten
konstituierenden Grundwerte, die angezweifelt wird17. Wenn ferner in den genannten

Werken die Frage nach dem Wesen der Arete und ihrem Sein lieber offen
gelassen wird, als dass eine unbefriedigende Antwort vorschnell hingestellt
würde, so handelt es sich doch bei der ganzen sokratischen Denkbewegung von
Piatons Frühdialogen niemals um ein Zweifeln um des Zweifeins willen;
niemals ist es ein Zweifel, der beim Skeptizismus stehenbliebe oder der gar Gründe
für ein endgültiges und dauerndes Verharren in der Urteilsenthaltung über die
für das Selbstsein des Menschen so entscheidenden ethischen, religiösen und
metaphysischen Probleme aufstellen möchte18. Der sokratische Zweifel, wie ihn
Piaton in seinen früheren Werken darstellt, ist vielmehr für Piaton unmittelbarer

und notwendiger Ausgangspunkt seines Weges zur metaphysischen Gewissheit

von der das Leben des Menschen so oder so entscheidenden ewigen Wahrheit

schlechthin, nämlich der Wahrheit der Ideen.
Welche Stationen des Weges zur metaphysischen Gewissheit bei Piaton

durch den sokratischen Zweifel angeregt sind und welche Formulierungen
Piatons in der Bestimmung der metaphysischen Gewissheit eine unmittelbare Antwort

auf den sokratischen Zweifel, wie ihn Piaton darstellt, sein müssen, dies
soll das Hauptthema unserer weiteren Ausführungen sein.

Eine der wichtigsten Antworten Piatons auf die durch den Zweifel des
Sokrates aufgeworfenen Probleme ist nun die Untersuchung Piatons über das
Wissen des Wissens im 'Charmides'19.

Wenn sich der Zweifel des Sokrates und seine kritisch elenktische Einstellung

gegenüber allen vorschnellen Antworten auf Fragen nach dem Wesen von
Tugenden vor allem gegen die Inkompetenz derer richtet, die sich ein massgebendes

ethisches und politisches Wissen anmassen, dann muss neben der Frage
nach dem Wesen der Arete sowie des Schönen und des Guten auch ein ganz
bestimmtes anderes Wissen dem nach Gewissheit suchenden Philosophen zum
Problem werden, nämlich das Wissen des Wissens, die Erkenntnis der Erkenntnis.

Nicht nur die Wissenschaft vom Guten, nicht nur eine Erkenntnis dessen,

17 Hier liegt ein wesentlicher Unterschied des sokratisch-platonischen Zweifels zum Zweifel
insbesondere Descartes', vorbereitet schon bei Augustin.

18 Dies ist der Unterschied der aporetischen Haltung des sokratischen Zweifels bei Piaton zum
Skeptizismus der neuen Akademie und natürlich der Schule Pyrrhons.

19 Über sokratisches Fragen, Nichtwissen und Selbsterkenntnis bei Sokrates-Platon handelt
auch Helmut Kuhn, Sokrates. Versuch über den Ursprung der Metaphysik (München 1959)
17ff. 37ff. 5 Iff.



108 Fritz-Peter Hager

was die verschiedenen Tugenden und was die Arete überhaupt wirklich ist, darf
so mit Recht als das letzte Ziel des Philosophen angesetzt werden, sondern
vielmehr muss der Denker, welcher feststellt, wie so viele ohne zureichende
Begründung die verschiedensten Antworten aufdie Frage nach dem Wesen des
Schönen und Guten geben, auch die Frage ganz grundsätzlich aufwerfen, ob es
denn ein spezifisches Wissen davon, was man weiss und was man nicht weiss,
und ein spezifisches Bewusstsein davon, dass man weiss und dass man nicht
weiss, geben kann20.

Diese Frage stellt sich Piaton, angeregt durch den sokratischen Zweifel,
besonders deutlich und explizit im Frühdialog 'Charmides', im Zusammenhang

mit der Frage nach dem Wesen der Sophrosyne. Nachdem dort verschiedene

ungenügende Definitionsversuche der Sophrosyne vorgebracht worden
sind, so der, dass Sophrosyne ruhiges und geordnetes Verhalten sei oder dass sie
eine Art von Scham und Scheu darstelle (Charm. 159 b bzw. 160 e), wird auch
der Definitionsversuch vorgeschlagen, Sophrosyne sei ein Tun des Seinigen (xtx
sauTOÜ Ttpcmeiv, Charm. 161 b), d.h. also ein Tun dessen, wofür man kompetent

sei, und dieser Definitionsversuch, der übrigens die Sophrosyne hier so in
ihrem Wesen kennzeichnet, wie in der 'Politeia' die Gerechtigkeit bestimmt
wird, bildet die unmittelbare Überleitung zur Frage nach dem Wissen des
Wissens; denn wenn es ein wesentliches Grundmerkmal der Arete ist, dass
durch sie der Mensch instandgesetzt wird, das zu tun, wozu er kompetent und
berufen ist, und sich nicht in Dinge einzumischen, von denen er nichts versteht,
dann gründet dieses kompetente Handeln ohne Zweifel auch auf einer
Selbsterkenntnis, die ihrerseits wesentlich darin besteht, zu wissen, was man weiss und
was man nicht weiss: Die Sophrosyne wäre so nicht nur Tun des sittlich
Wertvollen, sondern auch Tun des Werthaften mit dem Bewusstsein, dass es werthaft
ist, ja dass es das spezifisch Werthafte ist, wozu man berufen ist (als
Selbsterkenntnis wird die Sophrosyne bezeichnet in Charm. 164 d, 165 b).

Nicht nur vom Tun des Seinigen' her, sondern auch vom Tun des Guten,
von der handelnden Verwirklichung des sittlich Wertvollen her ergibt sich die
Forderung nach einem Wissen des Wissens, welches nicht nur ein Wissen, was
man weiss und was man nicht weiss, wäre, sondern auch ein Bewusstsein, dass

man weiss und dass man Wertvolles tut. Darum muss die Frage genau geklärt
werden, ob ein Wissen des Wissens möglich ist und ob es, wenn es möglich ist,
auch für die Arete überhaupt konstitutiv ist. Dieser Untersuchung ist ein
wesentlicher Teil des 'Charmides' gewidmet, 166 e 5-176 a 521.

20 Angeregt durch den sokratischen Zweifel und die durch ihn hervorgerufene Verwunderung
(das Staunen: Staupa, Theaet. 154 e-155 e) steht so das Problem der SelbstbegrUndung des

Wissens gleichberechtigt (oder doch nur wenig nachgeordnet) neben dem Problem der
Erkenntnis des Guten und der grundlegenden Werte, der Aretai, am 'Anfang' von Piatons
Philosophieren.

21 Wesentlich ist, dass auch im Charmides ein notwendiger Zusammenhang innerer Art besteht
zwischen der Definition der Sophrosyne als Tun des Seinigen einerseits und der ethisch



Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 109

Wesentlich ist für unseren Zusammenhang und unser Thema, dass Piaton
in seinem philosophischen Bestreben, den sokratischen Zweifel zu überwinden
und nicht bei der blossen Destruktion des Scheinwissens der überlieferten
Autoritäten durch Sokrates stehenzubleiben, überhaupt dazu gelangen musste,
sich die Frage nach Möglichkeit und Wert der Selbsterkenntnis im Sinne des
Wissens des Wissens zu stellen. Wesentlich ist aber ebensosehr, dass die
konsequente und vollkommene Verwirklichung der Selbsterkenntnis und des Wissens
des Wissens im 'Charmides' auf der Ebene der menschlichen Erkenntnis als

unmöglich erwiesen wird und dass auch der Wert eines noch so vollkommenen
Wissens, was man weiss und was man nicht weiss, als für die Konstitution der
vollen Arete (oder: einer Arete in höchstem Sinne) unzureichend beurteilt
wird22.

Zwei Gründe sind es vor allem, die Piaton an der Möglichkeit (d. h.

konsequenten theoretischen und praktisch relevanten Durchführbarkeit) des Wissens
des Wissens als einer speziellen Form der Selbsterkenntnis, wie sie dem
Menschen geboten zu sein scheint, zweifeln lassen: einerseits die Einsicht, dass es

zum Wesen jeder Erkenntnis (zumindest auf menschlicher Ebene) gehört, sich
aufeine von ihr selbst verschiedene Wahrheit als ihren Gegenstand zu beziehen
(Charm. 167 b 6-169 c 2), während doch die Erkenntnis der Erkenntnis sich auf
sich selber (und alle übrigen Erkenntnisse als Erkenntnisse), aber gerade nicht
auf einen von ihr selbst wesenhaft verschiedenen Gegenstand richten soll.

Ist dies ein Grund, der einem ersten Augenschein sichtbar wird und nicht
als absolut sicher zu gelten hat (vgl. Charm. 169 a Iff.)23, so fallt der zweite
Grund gegen die Möglichkeit der Selbsterkenntnis im Sinne des Wissens des
Wissens schon schwerer ins Gewicht: Wenn, so lässt Pia ton seinen Sokrates
ausführen, die Arete der Sophrosyne spezifisch darin bestehen soll, dass durch
sie einer genau weiss, was er weiss und was er nicht weiss, und so nur das tut und

relevanten Forderung nach Selbsterkenntnis und Wissen des Wissens andererseits, obwohl
der Zusammenhang durch den Gang des Gespräches im Dialog nicht ohne weiteres klargelegt
wird, siehe über letzteres O. Gigon m seiner Einleitung zur Übersetzung des Charmides durch
R. Rufener m Piaton: Fruhdialoge (Zürich 1960) XLf. Zum Aufbau des Dialoges und seiner
grundsätzlichen Bedeutung siehe auch Reinhard Dieterle, Piatons Laches und Charmides
(Diss Freiburg l Br. 1966) 142ff 177ff

22 Darüber, dass im Charmides sowohl die uneingeschränkte Möglichkeit des vollkommenen
Wissens des Wissens als auch der absolute Wert emer Erkenntnis der Erkenntnis im Sinne des

sokratischen Kompetenzwissens bestntten wird, smd sich wohl alle Interpreten einig, welche
Konsequenzen das aber hat, darüber gehen die Meinungen auseinander

23 An der hier zitierten Stelle lässt Piaton ausdrücklich offen, ob wirklich alles Seiende über¬

haupt so beschaffen sei, dass es sich nur auf anderes, nicht dagegen auf sich selbst beziehen
könne, was insbesondere auch für den Fall jener Bezogenheit auf sich selbst zu untersuchen
wäre, welche das Wissen des Wissens oder die vollkommene Selbsterkenntnis darstellt Der
weitere Fortgang der Untersuchungen zeigt, dass der Haupteinwand gegen die als Wissen des

Wissens definierte Sophrosyne sich mehr und mehr auf die Beanstandung der absoluten und
fraglosen Möglichkeit sowie des absoluten Wertes des sokrabschen Kompetenzwissens
konzentriert



110 Fritz-Peter Hager

ausführt, wozu er kompetent ist, dann dürfte eigentlich jenes spezifische
Kompetenzwissen, welches die Sondertugend der Sophrosyne konstituiert, die
Gegenstände aller übrigen Wissenschaften und Disziplinen, in die auf irgendeine
Weise Erkenntnis impliziert ist, nicht einschliessen: Soll sich das für die Sophrosyne

kennzeichnende Wissen (als eine ganz bestimmte Art der Selbsterkenntnis)

noch von allen andern Wissenschaften unterscheiden (und nur durch diese

Unterscheidung wird es nach der im Dialog gemachten Voraussetzung zur
unverwechselbaren Arete der Sophrosyne), dann muss es von den Gegenständen

und Inhalten aller anderen Wissenschaften abstrahieren, es darf also nicht
mehr ein Wissen, was man weiss und was man nicht weiss, sein (weil es so noch
die Gegenstände anderer Wissenschaften zum Thema hätte), sondern bloss ein
Wissen, dass man weiss oder dass man nicht weiss, ein blosses Bewusstsein, zu
wissen oder nicht zu wissen.

Gerade dies aber widerspricht dem ursprünglichen Ausgangspunkt:
Gefordert war ein Wissen, das den Menschen instandsetzen würde, genau zu
bestimmen, wo (d.h. auf welchen Fachgebieten) er kompetent wäre und wo
nicht, und so jede Grenzüberschreitung, jede Inkompetenz im Denken und
Handeln zu vermeiden (Charm. 169 c 3-171 c 10). Ein blosses Bewusstsein, dass

man weiss oder dass man nicht weiss, wäre zu der Prüfung der Kompetenz in
allen Wissenschaften und Tätigkeitsbereichen ungeeignet24.

Aber nicht nur erweist sich die Selbsterkenntnis im Sinne des Wissens des
Wissens als nicht konsequent durchführbar ('unmöglich'), sondern dieses Wissen

des Wissens wäre nach Piaton auch dann, wenn man seine konsequente
theoretische Durchführbarkeit einmal als möglich voraussetzen wollte, doch
nicht in dem Masse wertvoll, dass es als eine die Arete des Menschen letztgültig
und umfassend konstituierende Instanz aufgefasst werden müsste: Der
Mensch, der genau wüsste, was er weiss und was er nicht weiss, würde zwar sich
keinerlei inkompetenten Verhaltens mehr schuldig machen, ihm würde keinerlei

unerlaubte Grenzüberschreitung im Bereich des Wissens und Handelns
mehr passieren, und der Staat, der durch solcherart ihrer Berufung und
Kompetenz bewusste Menschen gefuhrt und von ihnen bewohnt wäre, würde durchaus

wohlgeordnet sein, aber der Arete des fraglichen Einzelmenschen und des

entsprechenden Staates würde doch das letztlich entscheidende Konstituens
jeder wahren Arete fehlen, nämlich das Wissen vom Guten und Bösen (Charm.
171 d 1-175 a 8)25.

24 Die hier aufgezeigte Begründung dafür, dass im Charmides im Verlauf des Gespräches das

Wissen, was man weiss und was man nicht weiss, auf das Wissen, dass man weiss und dass

man nicht weiss, eingeschränkt wird, ist bisher zu wenig beachtet worden: Es ist die Absolutsetzung

des sokratischen Kompetenzwissens als für sich bestehender und in sich selbst
wertvoller Arete. Gerade diese Absolutsetzung aber führt dazu, dass das Wissen des Wissens im
Sinne einer selbständigen Grösse sich als unmöglich erweist.

25 W. Bröcker, Piatons Gespräche, 2. Aufl. (Frankfurt a. M. 1967) 73f. weist zwar daraufhin, dass

auch das Wissen des Guten und Bösen ohne eine gewisse Reflexion auf sich selber nicht



Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 111

Was bedeuten nun diese Ausführungen über Möglichkeit und Werthaftig-
keit der Selbsterkenntnis im Sinne des Wissens des Wissens fur den Weg der
Philosophie vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit?

Zunächst einmal ist festzustellen, dass die Untersuchungen Piatons im
'Charmides' über die Möglichkeit und den Wert der 87U(ttti|j.t| ejciottihth;
eindeutig eine Antwort aufden sokratischen Zweifel sind und sich auf die Tendenz
des Sokrates beziehen, in seinen eigenen Aussagen und den Behauptungen
anderer nach Möglichkeit Kompetenzüberschreitungen und Anmassung bloss
vermeintlichen Wissens zu vermeiden (siehe dafür Charm. 166 c, wo Sokrates
den Zweck seiner elenktischen Tätigkeit enthüllt, und 171 dff., wo deutlich
wird, dass im Falle vollkommener Selbsterkenntnis jede Inkompetenz vermieden

würde).
Die Frage nach der Möglichkeit einer Erkenntnis der Erkenntnis ist also

eine notwendige Station auf dem Wege jener Philosophie, die ihren Ausgang
beim sokratischen Zweifel nimmt. Aber ebenso deutlich ist auch, dass die
platonische Philosophie in ihrem grossangelegten Versuch, sich der Wahrheit zu
vergewissern, bei dieser Art von Selbsterkenntnis und Selbstbewusstsein nicht
stehenbleiben kann. Der Nachweis Piatons, dass ein Wissen des Wissens auf der
Ebene menschlichen Erkennens nicht durchführbar und nicht konsequent zu
verwirklichen ist, bedeutet vor allem zweierlei: Einmal lässt sich nach Piaton im
Rahmen des menschüchen Erkennens dieses Erkennen nie vollkommen zum
Gegenstand seiner selbst machen; denn menschliches Erkennen ist immer
durch eine wesenhafte Differenz zu seinem Gegenstand, zum von ihm Gedachten

konstituiert, welche nie völlig aufgehoben werden kann: Immer entgleitet
sich der sich selbst erkennen wollende Mensch, sofern er im Akt dieses Erkennens

jeweils gerade nicht erkanntes Objekt, sondern erkennendes Subjekt
ist26. Das seiner selbst bewusste denkende Ich und Subjekt des Menschen als

notwendige Voraussetzung aller Sacherkenntnis und Wahrheitsforschung des

Menschen ist bei Piaton noch nicht eigens zum Thema gemacht, sondern nur
am Rande angedeutet27. Zum zweiten aber kann Pia ton bei einem Wissen des

Wissens, wie es der 'Charmides' als Selbsterkenntnis kennzeichnet, nicht
stehenbleiben, weil ein solches Wissen als autarke Grösse, völlig konsequent zu
Ende gedacht, von allem inhaltlichen Wissen abstrahieren müsste und so erst
recht nicht dem Menschen (schon gar nicht dem einzelnen Menschen in einer
bestimmten politischen, sozialen und geschichtlichen Situation) zu der für ihn

auskommen kann; damit ist aber nicht widerlegt, dass das Wissen des Wissens ohne das

Wissen des Guten wertlos ist, d. h. dass es rein fUr sich genommen kein absoluter Wert in sich
selber ist. Über die Autonomie des Wissens vom Guten gegenüber dem Wissen des Wissens
siehe weiter unten.

26 Siehe dazu auch H. Gauss (oben Anm. 2) I 2, lOlff. (§ 82).
27 Über den Zusammenhang von Erkenntnis seiner selbst und Wissen des Wissens siehe W

Bröcker a O. 70. - H. Gauss (oben Anm. 26) ist etwas vorschnell im Hineintragen des modernen

Begriffes des seiner selbst bewussten Subjekts m Piatons Text



112 Fritz-Peter Hager

so wichtigen Bestimmung seiner Kompetenz bzw. seiner Inkompetenz verhelfen

könnte. Das Wissen des Wissens ist ein das Sachwissen begleitendes und
von ihm nach Piaton nicht absolut abtrennbares Wissen, so dass man es nach
Piaton gerade nicht als autonomes in sich selber erforschen und von ihm her die
Philosophie und alles einzelne Sachwissen sowie alle Wesensschau neu begründen

kann28.
Der bedeutendste Grund aber, warum Piaton, ausgehend vom sokrati-

schen Zweifel und aufbrechend zu einer universalen Neubegründung des
Wissens, nicht die Selbsterkenntnis im Sinne des Wissens des Wissens als letztes
Ziel ansehen und sich bei einer Erforschung des inneren Wesens etwa von
Grundformen menschlicher Erkenntnis länger oder gar endgültig aufhalten
könnte, ist der, dass ihm, wie er im 'Charmides' zeigt, das Ziel der Selbstbescheidung

des Menschen im Sinne einer Beschränkung auf diejenige Tätigkeit und
Erkenntnis, zu der ein einzelner Mensch im Unterschied zu anderen berufen
und kompetent wäre, selbst in der absoluten Bedeutung, in der es wohl noch für
Sokrates gegolten hat, fragwürdig geworden ist: Auch wenn der Mensch genau
wissen könnte, was er weiss und was er nicht weiss, auch dann hätte er noch
nicht jenes Wissen, welches die Arete überhaupt, und so jede einzelne Arete,
jede Art von Arete konstituiert, nämlich das Wissen von Gut und Böse.

Dieses Wissen von den grundlegenden Werten, denen der Mensch in seiner

Sittlichkeit verpflichtet ist, und von ihrer letzten metaphysischen Wurzel, ist
nun seinerseits nach Piaton gegenüber dem Kompetenzwissen, das der
'Charmides' zum Problem und Thema macht, noch autonom, noch etwas anderes
und in höherem Masse Fundamentales. Das Tun des Seinigen und das es allererst

ermöglichende Wissen des Wissens (welches mehr als ein rein nur formales
Kompetenzwissen sein müsste) ist nur ein Wert neben anderen Werten, nur
eine Arete neben anderen Aretai, wie die 'Politeia' Piatons deutlich zeigt; das
Wissen des letzten und unbedingt Guten ist es, welches als höchster Lehrgegenstand

alles übrige, auch philosophische Wissen überwölbt und alle Wesensschau

begründet29.
Wir erhalten also schon im 'Charmides' eine Andeutung, wohin sich der

Bück des Gewissheit suchenden Philosophen wenden wird, nachdem er den
28 Aufden positiven Wert einer dem Menschen beschränkt möglichen Reflexion auf Reichweite

und Grenzen des eigenen Wissens bei Piaton kommt auch W. Bröcker a.O. 73f. zu sprechen.
In der Tat geht die Verwirklichung der Idee der Gerechtigkeit im Staat von der beschränkten
Möglichkeit einer Abgrenzung der Kompetenzen aus.

29 In der Politeia (II—IV) entwirft Piaton in der Tat ein am Urbild des wahren Menschen und des
wahren Staates orientiertes System von vier Kardinaltugenden, in dem das Tun des Seinigen
und die Abgrenzung der Kompetenzen (welche, wie wir annehmen müssen, aufeinem Wissen
der Philosophenherrscher um die Grenzen des Wissens der übrigen Bürger beruht) in der
Gestalt der Gerechügkeit eine zentrale, aber nicht die alles begründende Stellung einnehmen.
Die Aretai des Staates und der Seele werden vielmehr auch in ihrem urbildlichen Sein noch
von der Idee des Guten als dem höchsten Prinzip überhöht und begründet, und das Wissen

von den Aretai wird noch gekrönt vom Wissen um den höchsten Erkenntnisgegenstand; vgl.
dafür Polit. VI 504 a ff.



Vom soldatischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 113

Bereich des Wissens des Wissens und der Selbsterkenntnis im Sinne des

Kompetenzwissens nur als ein Durchgangsstadium auf dem Wege zur letzten
philosophischen Gewissheit erkannt hat. Auf der Suche nach der letzten Gewissheit
wird deijenige, welcher im Geiste Piatons die Wahrheit sucht, zum ewigen
Wesen der massgebenden Werte und schliesslich zum höchsten Guten selbst

vorzudringen versuchen30. Ist damit aber das Thema der Selbsterkenntnis
selbst schon als ein unwesentüches deklassiert, ist vollkommene Selbsterkenntnis

nach Piaton überhaupt unmöglich, wie gewisse Interpreten glaubten?
Es ist eines der wichtigeren Themen dieses Aufsatzes, zu zeigen, dass Piaton,

indem er den sokratischen Zweifel überwindet und stufenweise zur
metaphysischen Gewissheit fortschreitet, nicht nur den Aufstieg zum wahrhaft
Seienden, den Ideen, und zuhöchst zur Idee des Guten, vollzieht, sondern auch,
was keineswegs in der Platon-Forschung allgemein anerkannt ist, dabei die
menschliche Gewissheit des Erkennens unter Berufung auf eine vollkommen
sich selber erkennende göttliche Geistsphäre (die mit dem Bereich der wahrhaft
seienden Ideen identisch ist) zu begründen versucht31. Selbstverständlich
stehen die Ideen (welche Piaton nach der Meinung einiger32 innerakademisch mit
wesenhaften Zahlen identifiziert oder auf sie zurückgeführt hat) naturgemäss
im Vordergrund und im Zentrum der platonischen Wahrheitsvergewisserung
bei Piaton selber. Es ist aber selbstverständlich und allgemein bekannt, dass

Piaton sich der philosophischen Wahrheit im Aufstieg zu den Ideen vergewissert

hat (weniger selbstverständlich ist es, auf welche Weise er dies getan hat
und in welchem Sinne diese Ideen näher zu kennzeichnen sind)33. Dagegen ist

30 Gemeint sind die Ideen der Aretai (und die Ideen Uberhaupt) sowie zuhöchst die Idee des
Guten.

31 Siehe zur Kontroverse über diese Frage H. J. Kraemer, Der Ursprung der Geistmetaphysik,
1. Aufl. (Amsterdam 1964) 193fl\, bes. Anm. 5, wo die Gegner einer Identität von Ideen und
göttlichem Geist bei Piaton selbst mit ihrem wichtigsten Argument genannt werden, während
Anm. 1 die wesentlichsten Anhänger dieser These vorgestellt werden.

32 Die wichtigsten Texte, welche die Ideen Piatons als Zahlen darstellen, sind die Berichte des

Aristoteles, Metaph. A 6, 9 (und M-N), die Kommentare des Alexander von Aphrodisias zu
diesen Berichten und der Bericht des Sextus Empiricus, Adv. Math. X 248ff. über pythagoreische

Lehre, welcher von den Vertretern des innerakademischen Piaton für dessen esoterische
Lehre in Anspruch genommen wird. Die einflussreichsten Promotoren der innerakademischen

Lehre Piatons, die Ideen-Zahlen oder auf Zahlen zurückgeführte Ideen beinhaltet
haben soll, sind H. J. Kraemer, Arete bei Piaton undAristoteles, 1. Aufl. (Heidelberg 1959) und
K. Gaiser, Piatons ungeschriebene Lehre (Stuttgart 1963); einen guten Überblick über den
Stand der Forschung mitsamt Literaturliste gibt Jürgen Wippern (Hrsg.), Das Problem der

ungeschriebenen Lehre Piatons (Darmstadt 1972).
33 Die Identifikation der Ideen mit Zahlen oder ihre Zurückführung auf sie ist nicht unbestrit¬

ten; siehe nur etwa H. Cherniss, Aristotle 's Criticism ofPlato and the Academy 1(1. Aufl. 1944;
2. Aufl. 1963); ders., The Riddle of the Early Academy (l. Aufl. 1945, 2. Aufl. 1962). Auch die
Art und Weise, wie Piaton die Ansetzung von Ideen begründet, ist demgemäss kontrovers.
Über die Ideenbeweise der Akademie(!) hat P. Wilpert gehandelt in Zwei aristotelische
Frühschriften über die Ideenlehre (Regensburg 1949) 15ff.

8 Museum Helveticum



114 Fritz-Peter Hager

es sehr umstritten (auch bei jenen Interpreten, welche annehmen, dass die
Schülerberichte über Piatons Lehre dessen eigentliche Doktrin wiedergeben)34,
ob Piaton schon wie Aristoteles und Xenokrates einen sich selber erkennenden
göttlichen Geist als identisch mit den wahrhaft seienden Ideen angenommen
hat. Es sei daher hier gestattet, auch den Aufstieg Piatons von der unvollkommenen

menschlichen Selbsterkenntnis zum vollkommen sich selber erkennenden

göttüchen Geist als wesentliche Lehre Piatons auf dem Wege vom Zweifel
zur Gewissheit zu behandeln, und nicht nur die Wahrheitsvergewisserung unter
Bezug auf die wahrhaft seienden Ideen.

Jedenfalls ist es ein wesentliches Anliegen dieser Ausführungen, klarzustellen,

dass es bei Piaton mehr innere Gründe, als bisher beachtet, gibt, den
Weg vom Zweifel zur Gewissheit mit Beziehung auf einen sich selber erkennenden

göttlichen Geist zu beschreiten und die menschliche Gewissheit in diesem
göttlichen Geist zu begründen.

Der sokratische Zweifel hatte, so wie Piaton ihn darstellt, alle bloss
vordergründige Gewissheit über die den Staat und den Menschen in seiner Sittlichkeit
tragenden und erhaltenden Werte und Wesenheiten weggeräumt. Von da aus
ergab sich die Aufgabe, hinter alle bloss vorläufigen Annahmen über die
grundlegenden Tugenden des Staates und des Menschen zurückzufragen und sich mit
blossen Meinungen darüber nicht mehr zufrieden zu geben. Ebensosehr ergab
sich aber gerade auf Grund des sokratischen Zweifels die Aufgabe, auch alle
traditionellen Auffassungen über die inhaltliche Bestimmtheit dessen, was die
Arete insgesamt oder die Aretai im Einzelnen für Staat und Mensch zu sein
hätten, einer kritischen Prüfung zu unterziehen. Diese Aufgabe stellte sich

umso dringender, als Sophisten und Rhetoren in das Vakuum der brüchig und
fragwürdig gewordenen traditionellen Werte und Gültigkeiten neue Wahrheiten

glaubten stellen zu können, die nun im Rahmen eines universellen
erkenntnistheoretischen Subjektivismus (Der Mensch ist das Mass aller Dinge in dem
Sinne, dass alle Meinungen überhaupt ihre Geltung haben) und ethischen
Relativismus (Der Ungerechte ist der Glückliche, wenn er nur Macht an sich zu
reissen und dabei den Schein der Gerechtigkeit aufrechtzuerhalten vermag)
vorgetragen und propagiert wurden35.

Angesichts des sokratischen Zweifels, welcher tiefgründig bohrend so viele
durch blossen Brauch und blosse Sitte tradierte Werte und Wahrheiten in Frage
stellte, musste dem nach einem Grund für die letzte Sinnhaftigkeit philosophi-

34 Selbst H. J. Kraemer ist sehr vorsichtig in der Zuweisung der Lehre von der Identität der
Ideen mit dem göttlichen Geist an Piaton selber, siehe dafür a.O. (oben Anm. 31) 193ff. Die
Konzeption des sich selber denkenden göttlichen Geistes bei Aristoteles führt er lieber auf das

Vorbild des Xenokrates als auf dasjenige Piatons selber zurück (127fF.).
35 Der Homo-mensura-Satz des Protagoras wird im Sinne des erkenntnistheoretischen Subjekti¬

vismus von Piaton exponiert im Theaitetos 152 a ff.; gegen die These einiger jüngerer Sophisten

vom Glück des Ungerechten kämpft Piaton im Gorgias und in Politeia I («Thrasyma-
chos»), wo damit gleichzeitig auch der ethische Relativismus dieser Sophisten exponiert wird.



Vom soldatischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 115

sehen Forschens und Fragens suchenden Denker Piaton die wahrhaft seiende
Idee als letztes Ziel und letzter Grund nicht nur des prinzipiellen philosophischen

Nachdenkens, sondern auch der ethischen Energie, mit der dieses betrieben

wird, erscheinen. Alle Gespräche über das Wesen von einzelnen Tugenden
(wie Tapferkeit, Besonnenheit, Gerechtigkeit, Freundschaft, Frömmigkeit) und
über das Wesen, die Einheit, den Wissenscharakter und die Lehrbarkeit der
Arete insgesamt in den Frühdialogen und den Werken der Übergangsperiode
zu den Dialogen der mittleren Schaffenszeit hatten immer versucht, einen
allgemeinen Begriff von der Arete in ihrer Werthaftigkeit zu erfassen und festzulegen.

Dabei gibt Piaton immer deutlicher zu verstehen, dass das allgemeine,
ewige Wesen der Arete insgesamt und der einzelnen Aretai, um welches alle
diese Gespräche kreisen und welches auch in allem individualethischen und
politischen Handeln des Menschen immer anvisiert und zu verwirklichen
versucht wird, eine wahrhaft seiende Wirklichkeit ist, die das vergängliche Sein des

einzelnen Menschen und die wandelbaren und vergänglichen einzelnen
Meinungen der Menschen von der Arete und den Aretai transzendiert. Damit
überhaupt der Mensch in dem das Wesen der Arete erforschenden Gespräch
und dem diesem Gespräch zugrundeliegenden Erkennen sich an das allgemeine

Wesen der Arete erkennend, forschend und diskutierend annähern kann,
damit es für ihn überhaupt möglich und sinnvoll werden kann, nach Verwirklichung

des absoluten Wertes im Handeln zu streben, muss das ewige Wesen der
Arete als ein mit sich Identisches und wahrhaft Wirkliches ihm ständig vorgegeben

sein, muss es also, platonisch gesprochen, die ewige Idee geben36.
Diese ewige Idee hat sich Piaton aber nun nicht nur im Ausgang von der

Tugendspekulation der Frühdialoge als ein unumgänglich Wahres und Wirkliches

offenbart, sondern sie zeigte sich ihm mehr und mehr als die ewige Grundlage

und Begründung jeder wahren Erkenntnis und jedes wahrheitsgemässen
Handelns. Alle echte Erkenntnis geht auf ein Allgemeines, ein reines unbedingtes

Wesen, und dieses allgemeine Wesen ist in keiner einem sinnlich wahrnehmbaren

Objekt anhaftenden Eigenschaft enthalten, ja ist nicht einmal in der
Seele des Menschen als einzelne Vorstellung neben anderen Vorstellungen
anzutreffen, sondern ist eine klare, eindeutige, rein allgemeine, mit sich identische

Wesenheit, welcher der Seinscharakter der Ewigkeit, Unzerstörbarkeit und
in diesem Sinne Göttlichkeit zukommt. So gibt es nach Piaton nicht nur Ideen
von Gegenständen ethischer und ästhetischer Diskussion und Forschung,

36 Siehe die Ideenbeweise der Akademie im allgemeinen und insbesondere das Argument aus
den Wissenschaften bei Alexander von Aphrodisias, Kommentar zur Metaphysik des Aristoteles

79, Iff. Hayduck. Dazu Wilpert (oben Anm. 33) 15ff. über die Fragmente aus der
Frühschrift des Aristoteles Über die Ideen, welche bei Alexander a.O. enthalten sind. Meine
Interpretation der Argumente und Motive, aus denen heraus Piaton zur Ansetzung von Ideen
gelangte, findet man auch in meinem Buch Der Geist und das Eine (Bern 1970) 6ff. 29ff.



116 Fritz-Peter Hager

sondern auch von logisch-mathematischen Denkgegenständen, von Lebewesen
(z. B. vom Menschen), Elementen, Artefakten, wie auch von ethisch und ästhetisch

Negativem, kurz: von allem, wovon sich ein Allgemeinbegriff bilden lässt
(siehe dafür Polit. X 596 a 6-9; Parm. 130 a 3-e 4; 7. Brief 342 d 3-8)37. Die
wahrhaft seienden Ideen aber sind nach Piaton die Grundlage aller Gewissheit
und das selbst zuhöchst Gewisse.

Das Höhlengleichnis in Piatons 'Politeia' zeigt für unseren Zusammenhang

sehr schön den Aufstieg des Menschen von der Erfassung blosser
Schattenbilder der Tugend (an der hinteren Wand der Höhle) zum Innewerden, dass

es Gaukler sind, welche diese Schattenbilder mit ihren künstlichen Gegenständen,

die sie an der Mauer vorbeitragen, an die Wand projizieren, bis zum
Verlassen der Höhle, der begrifflichen Eingrenzung der Tugend, welche dem wahren

Sein dieser Tugend schon näher kommt, und schliesslich bis zur hellsten
Erfassung des strahlenden Urbildes, des Wesens der Arete selber; sie ist
zugleich das Klarste und das Gewisseste selber, was man z. B. über die Gerechtigkeit

wissen kann.
Die Gefangenen in der Höhle wären die von den Dichtern und den Sophisten

Verblendeten, die die Abbilder von Abbildern selber für die wahre
Wirklichkeit und den letztlich gültigen Massstab halten; die Aufgabe des sokrati-
schen Zweifels wäre es, diese bloss oberflächliche Ansicht der Arete als das zu
enthüllen, was sie ist, den Gefangenen in der Höhle umzudrehen und auf den
Ausgang hin auszurichten; und der Weg zur platonischen Gewissheit von der
Idee würde dann zum endgültigen Verlassen der Höhle führen, noch hinter eine
durch blossen Brauch der Menschen verbürgte oder durch dichterischen,
sophistischen und rhetorischen Schein erzeugte Arete zurück auf das wahre und nur
im reinen allgemeinen Denken und zuletzt in der intuitiven Schau erfassbare
Wesen der Arete weisend38.

In der Tat hat ja Piaton an verschiedenen Beispielen gerade in der 'Politeia'

gezeigt, wie er sich eine Korrektur der verfehlten dichterischen Ansicht

37 Die Zweifel, die Piaton im Parmenides den jungen Sokrates an den Ideen von ethisch und
ästhetisch Negativem, aber auch schon von Lebewesen (mit verschiedener Nuancierung) als
ansichseienden Wesenheiten anbringen lässt (130 c Iff.), werden eindeutig durch die Bemerkung

des Parmenides selbst wieder in Frage gestellt (130 e Iff.), wonach der reife Philosophierende

nichts mehr verachten wird, d.h. von allem, wovon ein Allgemeinbegriff aufgestellt
werden kann, wahrhaft seiende Ideen als metaphysische Wesenheiten ansetzen wird, worauf
auch die Stelle aus der Politeia anspielt und was auch noch durch den späten 7. Brief
ausdrücklich bestätigt wird.

38 Das Thema der Gerechtigkeit wird im Höhlengleichnis ausdrücklich mit angesprochen: Polit.
VII517 df. Dass die Erzeugnisse der nachahmenden Dichtung in Polit. X 595 a ff. als Abbilder
von Abbildern bezeichnet werden (siehe auch 600 e über Schattenbilder der Tugend), sollte
zur Interpretation dessen, was die Schattenbilder an der Rückwand der Höhle im Gleichnis
von Politeia VII bedeuten, mit verwertet werden. Dass von denen, die die Gefangenen
befreien und zum Licht hin umdrehen, gesagt wird, sie könnten dafür den Tod erleiden (517 a),
verweist deutlich auf Sokrates!



Vom somatischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 117

vom göttlichen Sein und der verfehlten Gestaltung des staatlichen und kulturellen

Lebens in der traditionellen Polis (in der die Funktionen der wirtschaftlichen

Erhaltung, der militärischen Verteidigung und der politisch-philosophischen

Lenkung des Staates in denselben Personen vereinigt sind) vorstellt (so in
der Kritik der mythischen Göttervorstellungen im II. und III. Buch und in
seiner Ausarbeitung der Idee der Gerechtigkeit). Es versteht sich von selbst,
dass diese Korrektur der Göttervorstellungen und der Einrichtung des staatlichen

Lebens im Sinne der Gerechtigkeit nur im Hinblick auf die ewige Gewissheit

der Ideen erfolgen kann39.
Einen ähnlichen, etwas anders akzentuierten Aufstiegsweg der Erkenntnis

vom Einzelphänomen und Abbild bis zum wahrhaft vollkommenen und gewissen

Urbild zeigt Piaton im 'Symposion' anhand des Aufstiegsweges der Seele

von der Liebe zum einzelnen schönen Körper über die Schönheit aller Körper
und über die Schönheit in der Seele bis hin zur in sich selbst vollkommen gewissen,

klaren, eindeutigen und allgemeingültigen Idee des Schönen als dem
Urbild aller Schönheit überhaupt (Symp. 210 a 4-212 a 7)40.

Piaton wird nicht müde, daraufhinzuweisen, dass die Ideen und insbesondere

die Idee des Guten nicht nur wahrhaft seiend und reine (mit nichts anderem

vermischte) Wesenheiten sind, sondern auch wahrhaft erkennbar (im
Unterschied zu den sinnlich wahrnehmbaren Phänomenen als Objekten blossen
Meinens; siehe dafür Polit. V475 e-480 a; für die feineren Unterscheidungen in
den Graden der Gewissheit siehe auch Polit. VI 509 c-511 e). Die Idee des
Guten in ihrer Kennzeichnung durch Piaton ist in unserem Zusammenhang
besonders bedeutungsvoll: Obwohl über die Wahrheit, das vollkommene Sein
und die vollendete Wesenhaftigkeit aller übrigen Ideen noch erhaben (Polit. VI
508 e 1-509 b 10), ist sie doch das Allergewisseste und das Hellste unter den
Seienden41, das, was (wie die Sonne im Sichtbaren, d.h. im sinnlich wahrnehmbaren

Bereich) allen übrigen Seienden nicht nur Sein und Bestehen, sondern
auch wahre Erkennbarkeit verleiht (Polit. VII 517 b 7-c 6 und die vorher
genannte Stelle).

Wenn aber der Weg Piatons vom sokratischen Zweifel zur Gewissheit der
Idee wesenhaft dadurch gekennzeichnet wird, dass er vom sinnlich wahrnehmbaren

Phänomen und vom physisch entstandenen und psychisch erzeugten
Schein, von der blossen Meinung und äusserlichen Ansicht zur Erkenntnis und
Schau des allgemein gültigen ewigen Wesens führt, dann erhebt sich erneut die
Frage, ob die Problematik des Wissens des Wissens und der Selbsterkenntnis im
Rahmen dieses metaphysischen Aufstiegsweges ebenfalls eine Lösung und
Antwort (nicht nur negativer Art wie im 'Charmides') findet, da sie ja doch,

39 Besonders deudich sichtbar wird dies in Polit. X 595 a ff. 597 a ff.
40 Auch die Idee des Schönen ist Gegenstand einer einzigartigen Erkenntnis (Symp. 210 d/e)

und als vollkommenes, reines Urbild in sich selbst zuhöchst gewiss (211 d—212 a).
41 Siehe dafür Polit. VII 518 c 9: Die Idee des Guten als das glänzendste unter den Seienden.



118 Fritz-Peter Hager

ebenso wie die Frage nach dem ewigen allgemeinen Wesen, durch den somatischen

Zweifel wesenhaft mit zur Diskussion gestellt ist.
Wenn im 'Charmides' mit Nachdruck von Piaton daraufhingewiesen wird,

dass ein Wissen des Wissens im Sinne des rein formalen Kompetenzwissens gar
nicht mögüch ist, dass es dem Menschen nicht gelingen kann, ein für allemal
festzulegen, was er weiss und was er nicht weiss, dass ferner die Selbsterkenntnis
als Wissen des Wissens auch gar nicht jenes Tugendwissen von Gut und Böse

wäre, welches allein die Glückseligkeit des Menschen zu begründen vermag,
dann bedeutet dies gerade nicht, wie gewisse Interpreten glauben, dass Piaton
sich hier überhaupt gegen die Möglichkeit vollkommener Selbsterkenntnis
wendet, so dass etwa die Konzeption eines vollkommen sich selber erkennenden

göttlichen Geistes (wie er schon für Aristoteles, aber auch für Xenokrates
sicher belegt und dann durch den Neupiatonismus als platonisches Dogma
berühmt geworden ist) im Rahmen der Philosophie Piatons völlig undenkbar
wäre42.

Ganz deutlich wird im 'Charmides' lediglich das Ideal eines rein formalen
Kompetenzwissens als absoluter Wert verabschiedet. Für den Menschen allein
mit seinen begrenzten und individuell je verschiedenen Anlagen und Fähigkeiten

kann es überhaupt Kompetenzkonflikte geben, für ihn ergibt sich
überhaupt erst die Notwendigkeit, immer wieder neu zu bestimmen, was er weiss
und was er nicht weiss, wobei sich gleichzeitig immer wieder zeigt, dass es dem
Menschen nie vollkommen gelingen kann, dieses Wissen und dieses Nichtwissen

ein für allemal endgültig festzulegen43.
Einem vollkommenen göttlichen Intellekt dagegen, welcher die Gesamtheit

alles Wissbaren in seiner urbildlichen reinen Wesenhaftigkeit ständig und
vollständig erschauen würde, wäre dieses vollkommene Sichselbererkennen,
wie wir annehmen dürfen, auch nach Piaton durchaus möglich. Ich habe in
meinem Buch «Der Geist und das Eine», von der bekannten Stelle des 'So-
phistes', 248 e-249 a, ausgehend, zu zeigen versucht, dass in der Tat bei Piaton
das wahrhaft erkennbare Sein der Ideen mit einem vollkommen (diese Ideen als
sich selber) erkennenden göttlichen Geist identisch ist. Ich muss hier für den
Nachweis, dass das vollkommene Sein der Ideen auch bei Piaton als vollkommen

sich selber erkennende Sphäre göttlicher Geistigkeit interpretiert werden
kann, auf das genannte Werk verweisen44.

42 Auf den Charmides als Beleg dafür, dass es für Piaton keine vollkommene Selbsterkenntnis
(gerade auch nicht des göttlichen Geistes wie bei Plotin) geben könne, berufen sich A. Graeser,

Vier Bücher über Plotin, GGA 224 (1972) 195-196 und etwas weniger deutlich H. R.

Schwyzer, Bewussl und Unbewusst bei Plotin, in Les sources de Plotin (Genf 1960) 360f. Über
den sich selber denkenden göttlichen Geist handelt Xenokrates fr. 15/16 Heinze; Aristot.
Metaph. A 7-9; Plotin V 1, 8, 8-9 und V 5, 1-2 der Enneaden (mit Berufung auf Piaton).

43 In einem vollkommenen Idealstaat, der Kallipolis, ist Tun des Seinigen und Selbsterkenntnis

sogar dem Menschen nach Piaton in recht weitgehendem Masse möglich.
44 F. P. Hager, Der Geist und das Eine (Bern 1970) 5 Iff.



Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 119

Aber die Annahme, dass auch bei Piaton die Existenz eines vollkommen
sich selber erkennenden göttlichen Geistes vorausgesetzt werden kann, hat nun
auch in dem von uns hier verfolgten thematischen Zusammenhang eine ganz
bestimmte Bedeutung: Der sokratische Zweifel hatte nicht nur überlieferte
Gültigkeiten und dichterisch rhetorisch gestaltete Werte angetastet und so in
Piatons Denken den Ausgangspunkt für den erkennenden Aufstieg zum Sein
der Ideen besonders von Tugenden gebildet. Nein, der sokratische Zweifel hatte
vielmehr auch in Piatons Denken das Problem der Selbsterkenntnis und des
Wissens des Wissens zum Bewusstsein gebracht: Ein wesentliches Grundmoment

der von Piaton im Ausgang vom sokratischen Zweifel gesuchten Arete
würde im Tun des Seinigen unter Vermeidung von Kompetenzüberschreitungen

bestehen.
Die 'Politeia' geht von der durch sie im Einzelnen begründeten

Fundamentalannahme aus, dass Gerechtigkeit im Staat nur herrschen kann, wenn die
Tätigkeiten der wirtschaftlichen Erhaltung des Staates, seiner militärischen
Verteidigung und seiner politisch-philosophischen Lenkung von je verschiedenen,

eigens dafür ausgebildeten und dazu kompetenten Fachleuten ausgeführt
werden. Dieses Tun des Seinigen kann aber seine Begründung nur in einem
Wissen davon haben, was jeweils für wen seine spezifische ethisch relevante
Aufgabe als Mensch ist. Gefordert ist hier vom Menschen eine Selbsterkenntnis,

welche dem einzelnen Menschen Einblick in seine ewige Bestimmung und
sein ewiges Wesen als Mensch gewähren würde, ihm aber gleichzeitig auch zur
Einsicht verhelfen würde, wie er als einzelner Mensch von seinen besonderen
Voraussetzungen aus diese Bestimmung zu verwirklichen habe.

Eine solche Selbsterkenntnis, welche jedem Menschen zeigen würde, zu
welchem Wissen er mehr und zu welchem er weniger berufen ist, kann aber
vom Menschen ethisch nur angestrebt werden, wenn diese Selbsterkenntnis als
vollkommene in einem göttüchen Geiste schon verwirklicht ist, wenn ein
vollkommenes Wissen von allen Wesenheiten schlechthin als existierend und als
ewiges Urbild der unvollkommenen menschlichen Erkenntnis und besonders
auch Selbsterkenntnis vorausgesetzt werden kann. Nur wenn dem Menschen in
seinem Bestreben, seine Bestimmung als Mensch und die Grenzen seines Wissens

festzulegen, zumindest der Ausblick auf ein vollkommenes göttliches Sich-
selbererkennen möglich ist, von welchem actualiter alle überhaupt wissbaren
Wesens- und Seinsheiten ständig erkennend erfasst werden, nur dann darf der
Mensch hoffen, seine eigene Selbsterkenntnis, sein eigenes Wissen um Inhalt
und Grenzen seines Wissens zumindest annäherungsweise zu verwirklichen
und so vom Verharren im absolut gesetzten Zweifel, dem Skeptizismus, zu einer
mindestens menschenmöglichen Gewissheit voranzuschreiten.

Dies scheint auch der Verfasser des in seiner Echtheit als Werk Piatons
immer noch sowohl verteidigten wie auch angefochtenen '1. Alkibiades'45 rich-

45 In der älteren Piatonforschung sind vor allem Schleiermacher, Wilamowitz und W. Jaeger als



120 Fritz-Peter Hager

tig erfasst zu haben, wenn er ausführt, dass das delphische Gebot «Erkenne
dich selbst!» den Menschen letzten Endes dazu führen muss, sich mit dem
göttlichen Teile' seiner selbst, der dialektischen Vernunft in der Denkseele, im
Aufbück zum vollkommenen göttüchen Intellekt selber zu bestimmen (132 b 1-
133 c 20, bes. 133 b 7-c 7). So wird die Seele des Menschen Selbsterkenntnis
erlangen, indem sie gleichzeitig das zutiefst Verwandte und doch das Andere,
ihr noch Überlegene erkennt46.

Das Hauptthema dieses Aufsatzes bestand darin, die wesentlichen Stationen

des Weges der Philosophie bei Piaton aufzuzeigen, wobei mit dem sokrati-
schen Zweifel begonnen, zum Problem des Wissens des Wissens vorangeschritten

und schüesslich mit dem notwendigen Aufstieg zum wahren Sein der Ideen
und des göttüchen Geistes als Quellen aüer Gewissheit geendet wurde.

Beiläufig habe ich darauf aufmerksam gemacht, dass ich diesen Weg des

Philosophierens für beispielhaft halte, und habe auch schon angedeutet, in
welchem Sinne dies nicht zu verstehen ist. Was nun die Frage betrifft, inwiefern
dieser philosophische Weg in positivem Sinne als beispielhaft verstanden werden

darf, so kann ich hier nurmehr zum Abschluss den Ausblick auf meine
Antwort eröffnen: Dieser Weg des Philosophierens bei Piaton (d.h. die mir
wichtig erscheinenden und bisher zu wenig beachteten Stationen dieses Weges,
die ich in der vorüegenden Arbeit herausgegriffen habe) scheint mir beispielhaft

für das metaphysische Denken Europas, insbesondere des Abendlandes
gewesen zu sein und noch zu sein. Immer wird das echte philosophische Denken,

welches zugleich metaphysisch inspiriert ist, bei einer kritischen Überprüfung

aller bloss tradierten und geglaubten Gewissheit seinen Anfang nehmen
müssen, immer wird es aufdie eine oder die andere Weise mit dem Problem der
Reichweite des menschlichen Erkennens und der Kompetenz des menschlichen
Wissens sich zu befassen haben, und immer wird es, wenn es von echtem
metaphysischen Geiste erfüllt ist, sich über den blossen Skeptizismus (als das
Verharren in Kritik und Zweifel) und über die Position der kritischen Erkenntnistheorie

(die das wesentüche Geschäft der Philosophie in der Bestimmung der
Reichweite und der Grenze des menschlichen Erkennens erblickt) noch erheben

und zum objektiven Sein des Menschen und des Göttüchen als der Quelle
aller Gewissheit vorstossen.

Gegner der Echtheit, Otto Apelt, Paul Friedländer und Ottomar Wichmann als Verteidiger
der Echtheit des 1. Alkibiades bekannt. Für den Neuplatonismus (Proklos und Olympiodor
sind nicht die einzigen, die Kommentare schrieben) war er eine Art Bibel, die die Summe
platonischen Denkens enthielt. Eine gute Übersicht über die Diskussion in der neuesten
Literatur gibt J. Brunschwig in Zetesis, Festschrift de Strycker (Utrecht 1974) 24ff. Anm. 1; für
H. J. Kraemer ist der 1. Alkibiades ein Pseudo-Platonicum, das über altakademisches und
früharistotelisches Gedankengut Auskunft gibt (Geistmetaphysik a.O. 136-138).

46 Dass Piaton selbst dem vollkommenen göttlichen Wissen etwas zutraut, was dem unvollkom¬
menen menschlichen Erkennen nur partiell und mittelbar erreichbar ist, geht deutlich hervor
aus Lys. 218 af., Symp. 204 af., Phil. 22 c.



Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit 121

Nicht mehr als dies sollte hier mit der Beispielhaftigkeit der dargestellten
Grundbewegungen des philosophischen Weges Piatons angedeutet werden:
Dass demgegenüber die Verteilung der Kompetenzen in Piatons Idealstaat
(Verteilung der drei Tätigkeiten der philosophischen Erkenntnis, der militärischen

Verteidigung und der wirtschaftlichen Erhaltung des Staates auf drei
verschiedene Stände des Staates) heute problematisch anmuten muss und dass

die Forderung nach fachlicher Kompetenz des Erkennens in ethischen und
metaphysischen Fragen erst noch diskutiert und begründet werden müsste, um
anerkannt werden zu können, versteht sich eigentlich von selbst. Ebenso ist
bekannt, dass die unbedingte Gültigkeit metaphysischer Gewissheit heute
vielfachen Anfechtungen und Zweifeln sowie zersetzender Kritik ausgesetzt ist. Die
Lösung, die Piaton fand (mit dem Aufstieg des Erkennens zur Idee, zum göttlichen

Geist und zum Guten), kann nicht einfach übernommen, sondern müsste
erst noch in ihrer aktuellen Sinnhaftigkeit nachgewiesen werden. Die
Schwierigkeiten, welche dem blossen Glauben an tradierte Gültigkeiten und dem
Versuch des Erkennens, sich selber zu objektivieren, begegnen, hat Piaton freilich

in unübertroffener Weise aufgezeigt.
Piaton hat aber auch gezeigt, inwiefern es unumgänglich ist, über die

blosse Erörterung erkenntnistheoretischer Probleme hinaus noch zu metaphysischer

Gewissheit von objektiver, transzendenter Realität und Wahrheit vorzu-
stossen. Wenn dieser Vorstoss nicht gewagt wird, bleibt das Anliegen echter
Philosophie letzten Endes verfehlt, bleiben die letzten denkerischen Möglichkeiten

des Menschen letztlich ungenutzt. Dies ist die philosophische Botschaft
Pia tons, vielmehr einer ihrer zentralen Aspekte. Dass Pia ton beim Wagnis
metaphysischen Erkennens den Bereich des Menschenmöglichen nie verlassen
hat, ohne in der Gewissheit der Wahrheit unsicher zu werden, bleibt für immer
vorbildüch.


	Vom sokratischen Zweifel zur platonischen Gewissheit : ein beispielhafter Weg des Philosophierens

