Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 1

Artikel: Les évéques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e
siécle

Autor: Gottlieb, Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-26399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-26399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les évéques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques
du 4e siécle

Par Gunther Gottlieb, Heidelberg

Introduction

En I'an 324 'empereur Constantin a vaincu Licinius, 'empereur de la
partie orientale de ’empire romain. Ainsi il s’était fait maitre de tout 'empire.
Cet événement eut également des conséquences pour la politique religieuse.
Constantin voulait conserver, pour lui-méme et pour I’empire, la grace du Dieu
chrétien, a qui il attribua ses victoires. Il regardait le christianisme comme un
¢lément unifiant et associant. Aussi la politique de Constantin envers 'Eglise
chrétienne n’eut-elle qu’un seul but: la paix de ’Eglise, fondée sur une unité
religieuse.

Or 4 ce moment la controverse arienne déchirait ’Eglise. Cette controverse
s’était déclarée a Alexandrie en 318. Arius, qui était a la téte de I’église de Bau-
calis et qui avait beaucoup d’influence, proclama la subordination du fils de
Dieu au pére (la subordination du Verbe a Dieu); autrement dit: pour Ariusily
avait eu un temps ou le Verbe n’existait pas; et seul le Pére méritait expressé-
ment le titre de Dieu et le Verbe n’avait, a cdté du Pére, qu’une divinité secon-
daire et subordonnée. Alexandre, évéque d’Alexandrie, condamna la doctrine
d’Arius. Mais Arius gagna rapidement des partisans. Au concile de Nicée,
’empereur Constantin essaya de rétablir 'unité de I’Eglise — sans succés. La
controverse arienne se propagea; elle ne devait étre réduite qu’ aprés 380 par
I'empereur Théodose.

Quelle valeur avait la foi de Nicée? Quelle conséquence eut le développe-
ment de la controverse arienne? Comment se conduisirent les évéques et les
empereurs? Quel but poursuivaient-ils dans leur politique religieuse? Ce sont
ces questions que je vais traiter par deux exemples: le concile de Milan (355) et
le concile d’Aquilée (381). L’interprétation se fondera sur les publications des
évéques Lucifer de Caralis, Hilaire de Poitiers et Ambroise de Milan.,

La question des confessions de foi

Les évéques réunis a Nicée (325) ont rédigé sous 'influence de I'empereur
Constantin un vieux symbole baptismal en ajoutant & la demande de Constan-
tin les formules «engendré de 'ousia du Pére» et «consubstantiel (homoousios)

* Cette contribution est le texte inchangé d’une conférence donnée a Genéve le 17 juin 1974 sur
Iinvitation du Département des Sciences de I’Antiquité de I'Université. I’y ai ajouté quelques
notes contenant des textes et des références 2 la littérature importante. Je remercie vivement
M. Adalberto Giovannini, professeur a 'Université de Genéve, et M. Herwig Kramolisch,
Heidelberg, qui ont corrigé et revu le texte frangais.




Les évéques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e sie¢cle 39

au Pérey. Telle est la confession de Nicée (la foi de Nicée). Ces formules s’oppo-
saient & toutes les réflexions spéculatives sur I'engendrement du fils de 'ousia
du Pére, non compréhensible par la raison. Par conséquent ces formules s’oppo-
saient a Arius. Elles étaient destinées & servir 'unité de I'Eglise. Le symbole de
Nicée fut adopté, comme dit Hilaire, contre tous les Ariens; ou encore: le sym-
bole de Nicée est la fides conscripta rédigée par 318 évéques contre toutes les
hérésies. Ce que Hilaire veut dire par fides conscripta, devient plus clair et plus
précis par d’autres textes de Hilaire, Lucifer et Ambroise: Le concile de Nicée
n’a pas créé la tradition orthodoxe. Il est, en effet, une station importante. Ony
a fixé dans un sens constitutif ce que dés le début on comprenait par Dieu et le
fils de Dieu. Mais la tradition orthodoxe commence chez les patriarches et les
prophétes et se continue sous les apdtres et les martyrs jusqu’a ces jours; elle est
une tradition du Vieux Testament et une tradition apostolique!.

Le concile de Nicée était nécessaire et la foi devait étre fixée, parce qu’une
hérésie, celle d’Arius, s’était soulevée contre la foi. Et ce que les évéques écri-
vaient n’était pas pensé par des hommes, ce n’était pas un dogme des hommes,
mais la loi de Dieu?. Nous constatons donc: le symbole de Nicée était constitu-
tif. Ce ne sont pas les évéques qui font la foi, c’est au contraire la foi qui fait les
évéques.

Dans les parties occidentales la foi de Nicée devint obligatoire, sauf en
Illyrie. En Orient, au contraire, les partisans d’Arius gardérent leur influence.
On continua a discuter les questions dogmatiques traitées par Arius. Il y eut des
conciles, des groupes rivaux et des formules dogmatiques différentes; maisiln’y
avait pas de confession qui aurait pu associer tous les évéques orientaux. Mais
Athanase était leur adversaire commun, qui intrépidement défendait la foi de -
Nicée et qui a cause de cela fut proscrit plusieurs fois. Pendant I’exil Athanase
s’installa dans les provinces occidentales et il regut 'appui de I'évéque de Rome.

Constantin ne prit jamais franchement position dans la controverse entre
Ariens et Nicéens: il était plus intéressé a 'unité et 4 la communauté de ’Eglise

1 Lucifer, De non conveniendo cum haereticis X1 (CSEL XIV 25, 3-7): ...quomodo poteris portare
deum, Constanti, in corpore tuo, cum apostolicam fidem reiciendo haereticamque suscipiendo
non te illius esse dixeris, cuius se dixerunt patres nostri Abraham Isaac et Jacob, sed et cuncti
prophetae apostoli ac martyres? Cf. autres textes chez Lucifer (CSEL XIV 30, 13-18; 210, 25—
28; 292, 12-16). Hilaire, Collectanea Antiariana Parisina AV 1,1 (CSELLXV 79, 1-6); AIX 1
(CSEL LXV 95, 6-13). Ambroise, De fide (CSEL LXXVIII) I 5. 26. 28sq. 83; De spiritu sancto
(CSEL LXXIX) I 61; De incarnationis Dominicae sacramento (CSEL LXXIX) 84. 88. 91.

2 Lucifer, De non conveniendo XII (CSEL XIV 26, 30-33); Moriendum esse pro dei filio IV (loc.
cit. 292, 13-22). Hilaire, Collectanea Antiariana A 1X 1 (CSEL LXV 95, 6-13): Sic credimus
placere omnibus posse catholicis a symbolo accepto recedere nos non oportere, quod in collatione
apud omnes integrum recognouimus, nec a fide recessuros, quam per prophetas a deo patre per
Christum dominum nostrum docente spiritu sancto et in euangeliis et in apostolis omnibus
suscepimus, et per traditionem patrum secundum successionem apostolorum usque ad tractatum
apud Nicheam habitum contra heresim, quae tunc temporis exurrexerat, posita nunc usque
permanet.




40 Gunther Gottlieb

qu’a un dogme homogeéne. Sous le régne de ses fils Constance et Constant la
controverse dogmatique continua. Il n’y eut pas de politique ecclésiastique
impériale pour établir 'unité de la foi, tant que Constance eut a coté de lui son
frére Constant en Occident. L’empire romain était divisé en deux domaines et
deux parties d’administration distinctes, et il y avait également dans I’Eglise
une certaine division des affaires. Il n’y avait aucune nécessité pour une harmo-
nisation dogmatique.

Mais lorsque Constance fut devenu empereur unique, il s’occupa éner-
giquement des affaires ecclésiastiques et dogmatiques. Il soutint avec grande
ferveur 'effort arien pour une nouvelle confession. Toutefois Constance et les
Ariens n’ont jamais réussi a trouver une formule acceptable pour les différents
groupes; il n’y eut jamais une confession arienne équivalente a celle de Nicée.
Jamais les adversaires ne furent unis par un dogme commun. Ils mettaient
constamment les nouvelles formules en question et les discutaient. De 'autre
cOté, par contre, les Nicéens restaient fideles a leur principe, a savoir qu’iln’y a
qu’ une seule foi, rédigée a Nicée, et cela non pas comme résultat des discus-
sions mais comme la révélation et vérité divines, foi qui n’est pas le résultat de la
réflexion des hommes mais qui est donnée par Dieu.

Dés que Constance fut seul au pouvoir, la situation des évéques d’Occident
changea. Constance soutenu par les Ariens d’Illyrie (ou il y eut dés le début des
partisans d’Arius) voulut constituer par la force 'unité de la foi dans I’aria-
nisme. En méme temps, a partir de 355, la foi de Nicée fut placée au centre des
argumentations contre Constance et ses évéques et — plus tard, sous ’empereur
Gratien — contre les évéques Palladius et Secundianus. En lisant les arguments
de Lucifer, Hilaire et d’Ambroise nous connaissons la valeur du dogme Nicéen.
En examinant les controverses nous comprenons ce que signifie la liberté par la
foi, ce que signifie d’étre responsable seulement envers Dieu et non envers
I’empereur.

La terminologie pendant la controverse dogmatique

Evidemment la discussion sur la foi a influencé la terminologie utilisée par
les deux parties. Nous allons considérer avant tout la terminologie chez Lucifer
et Ambroise. Elle concerne en particulier les conciles de Milan et d’Aquilée.
Elle démontre les contradictions influencées également par les positions diffé-
rentes des empereurs, en 355 celle de Constance, et en 381 celle de Gratien. A
Milan I'empereur Constance lui-méme a participé au concile. Il influenga les
discussions et fut responsable des publications du concile. Les manifestations
officielles du concile et les argumentations contre les Nicéens sont pour I’essen-
tiel celles de ’empereur. A Milan les Nicéens étaient sur la défensive, 4 Aquilée
au contraire c’étaient eux qui avaient pris 'offensive, menés par Ambroise.
Leurs adversaires étaient non seulement & Milan mais encore & Aquilée des
évéques, a Milan aussi 'empereur, qui étaient accusés de participation a I’héré-




Les évéques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e siécle 41

sie arienne. Par conséquent ’argumentation des Nicéens fut trés semblable tant
a Milan qu’a Aquilée; et les publications de Lucifer aprés le concile de Milan et
celles d’Ambroise avant le concile d’Aquilée, qui sont dirigées contre les Ariens,
ont le méme caractére.

La terminologie utilisée par les Nicéens est simple et claire; je dirais méme:
elle est d’une clarté didactique extraordinaire: Le concile de Nicée était néces-
saire, parce qu’Arius avait publié¢ des doctrines dirigées contre la tradition
évangélique et apostolique. Le symbole de Nicée fixait la foi. La doctrine
d’Arius était condamnée; c’est-a-dire qu’elle était une doctrine hérétique, liée
au nom de son auteur. L’hérésie, c’est une sorte de faction (factio ou secta) et
chaque faction est appelée sous le nom de son auteur, parce qu’elle se sépare de
l'unité.

Pour des raisons qu’il est facile d’imaginer les partisans d’Arius n’étaient
pas satisfaits du résultat de Nicée. Aprés 325 dans I’Eglise la situation se présen-
tait de la fagon suivante: la relation entre Dieu (le Pére) et le fils (Jésus-Christ)
était tout comme auparavant, une question qui n’était pas tirée au clair. En
Orient I'idée qu’on se faisait de la relation entre le Pére et le fils justifiait la
discussion dogmatique. Par contre, en Occident la dogmatique comme une
possibilité théologique et systématique était a peine imaginable. Par consé-
quent, pour les évéques occidentaux — ce qui veut dire: pour les Nicéens — toutes
les discussions dogmatiques en Orient sont de I’hérésie arienne, parce qu’elles
sont fondées sur Arius et parce qu’elles déduisent leur origine de lui, sans se
demander s’il y avait des liens étroits ou plus éloignés avec le dogme d’Arius.
Tous les groupements qui continuaient a traiter les questions et controverses
surgies avant et a Nicée, sont appelés Ariens’. Dans ce sens les quelques
évéques des provinces occidentales qui participaient aux discussions dogma-
tiques sont des Ariens, parmi eux Valens de Mursa et Ursacius de Singidunum
déja depuis 3424,

Les Nicéens ont fixé les positions comme suit: les Ariens (Ariani) sont
opposés aux Christiani’; les idololatres (sic!) aux catholici®; les pseudepiscopi
Ariani aux sacerdotes domini’; ceux qui sont extra ecclesiam sont opposés a ceux
qui sont ecclesia dei®; a traditio Arii, haeretica fides et nouella praedicatio est
opposée a la traditio fidei et a 1a apostolica et catholica fides®; les milites Ante-
christi et les hostes dei sont opposés aux milites Christi'®. Les Ariens sont comme

3 Lucifer, par exemple, parle seulement des Ariens. Ambroise, De fide (CSEL LXXVIII) I 44 et
45. '

4 Hilaire, Collectanea Antiariana B 11 1,2 (CSEL LXYV 106) et 7 (loc. cit. 118sq.).

5 Lucifer, CSEL XIV 5, 3; 9, 4. 18sq.; 15, 28sq. et passim,

6 Lucifer, CSEL XIV 57, 29sq. 7 Lucifer, CSEL XIV 8, 32sq.; 20, 14sqq. et passim.

8 Cf. Lucifer, CSEL XIV 4, 23sq.; 9, 5sqq. avec 119, 10sq.; 156, 27sq.

9 Lucifer, CSEL XIV 19, 14sq.; 25, 3sqq.; 26, 22; 149, 2sqq.; 211, 20sq.; 265, 18-21; 292, 4-28.
Hilaire, Collectanea Antiariana A IX 1 et 3 (CSEL LXV 95, 6sqq. et 97, 1-7).

10 Lucifer, CSEL XIV 29, 14-17; 113, 20sq.




42 Gunther Gottlieb

les ethnici ou comme la generatio praua Iudaeorum qui se livrent & des discus-
sions sans fin et posent des questions stupides; c’est-a-dire qu’ils renient la vraie
foi, qu’ils font de la philosophie!!!

Nous avons vu que les évéques Ariens ont été appelés pseudepiscopi, c’est-
a-dire de faux prétres de Dieu, qui ont I'audace d’occuper le sacerdoce. Cette
conséquence se dérive de I'orthodoxie qui, comme je viens de le dire, est la
constituante pour toutes les institutions de ’Eglise ainsi que pour les décisions
des conciles. Cela est valable aussi pour les décisions, les lois et les autres publi-
cations des empereurs lorsqu’elles s’occupent d’affaires ecclésiastiques et de la
foi. Un évéque qui n’accepte pas la foi de Nicée n’est pas un évéque légitime,
mais un pseudepiscopus. Un concile qui dénie le fils de Dieu, qui n’admet pas
que le Saint-Esprit soit le véritable Esprit de Dieu, qui désavoue la tradition
évangélique et apostolique, qui par contre ne soutient que la doctrine d’Arius,
un tel concile est un concile qui n’a aucun effet (uanum concilium)'?. De méme
qu’un empereur qui dévie de la foi de Nicée et qui publie d’autres formules
dogmatiques, c’est-a-dire des formules hérétiques, est un empereur hérétique,
un roi apostat, un fundator blasphemiae, un tyrannus, qui veut exercer sa domi-
nation (sa uana dominatio) sur le peuple de Dieu!3.

Quant aux Ariens ils formulaient et publiaient de la méme maniére leurs
revendications contre les Nicéens, autrement dit: contre ’orthodoxie fondée sur
le symbole de Nicée. Je m’explique par quelques exemples: D’abord un
exemple du temps avant 355. En Orient, Marcellus, évéque d’Ancyra, fut
condamné et banni pour avoir défendu le symbole de Nicée et avoir défié les
théologiens orientaux. Par contre il fut regu par I’Occident. Les évéques orien-
taux réunis & Serdique (342) prirent position contre lui. Dans une lettre envoyée
en Afrique ils parlérent de la noua secta Marcelli et appelérent Marcellus et les
évéques occidentaux, qui gardaient la communauté avec lui, des scelerati, dam-
nati, de ecclesia sancta reiecti, inimici dei, des gens qui déclenchent des seditiones
et bella a 1a maniére des Iudaei, des gens qui parlent avec un os profanum'4. —
En 366 les évéques Valens et Ursacius ont défini dans une lettre la formule

11 Lucifer, CSEL XIV 5, 20-28; 12, 6-8; 19, 5-13; 22, 24-29; 26, 9sq.; 30, 23-28. Ambroise, De
fide (CSEL LXXVIII) I 42. 85; II 134; 111 2; De incarnatione (CSEL LXXIX) 9.

12 Lucifer, De non conveniendo V (CSEL XIV H1, 30-12, 8).

13 Lucifer, CSEL XIV 19, 29; 123, 265; 125, 18-21; 149, 29-31; 150, 25sq.; 259, 23; 284, 11sqq.;
291, 13-18.

14 Hilaire, Collectanea Antiariana A1V 1,2 (CSEL LXV 49, 22-24). 24 (loc. cit. 63, 23-29 et 64, 9-
11): Post multa igitur, dilectissimi fratres, haec uobis ex aperto mandamus, ne quis uestrum ab
aliquo circumuentus aliquando communicet, id est Ossio, Protogeni, Athanasio, Marcello, Ascle-
pae, Paulo, Iulio, sed nec cuiquam damnatorum de ecclesia sancta reiectis neque sociis ipsorum,
qui illis siue per se siue per scripta communicant. quare uos nec ad illos scribere umquam debetis
nec ab ipsis scripta suscipere ... Seditionibus uacantes bella persecutionesque acerrimas sanctis
ecclesiis ingerunt et tyrannico more populos dei in suum dominium captiuare contendunt. 27 (loc.
cit. 65, 31-66, 5 et 66, 28-30). 28 (loc. cit. 67, 8-20): Propter has igitur causas iustum duxit
concilium, ut Iulium urbis Romae et Ossium ceterosque supra memoratos discingeret atque




Les évéques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e sie¢cle 43

similis filius patri comme fides catholica, 1a vraie foi'5. — Au concile de Milan
(355) ’'empereur Constance avait mis en valeur une sentence équivalente contre
les évéques occidentaux. Il avait qualifié comme fides et fides catholica des
formules dogmatiques qui étaient influencées par le dogme d’Arius'é. — Pour
finir, au concile d’Aquilée Palladius, accusé d’Arianisme, appela Ambroise et
ses évéques des impii et les incrimina d’incrédulité!’.

Il faut relever que ni 'empereur Constance ni les évéques qui prirent la
parole au concile de Milan, par exemple Valens de Mursa, n’ont jamais fait
allusion & Arius. De méme a Aquilée Palladius de Ratiaria a refusé d’avoir
aucune connexion avec Arius et sa théologie. Il se défendait en répétant qu’il ne
connaissait pas Arius, qu’il ne ’'avait jamais vu. Palladius évita de faire mention
d’Arius dans ses réponses; il présenta plutét lui-méme des formules dogma-
tiques et invita Ambroise et ses partisans 4 prendre position!8. Les adversaires
du symbole de Nicée indiquaient et qualifiaient les formules dogmatiques
d’Arius comme fides catholica, parce qu’en se donnant comme partisans et
successeurs d’Arius, évéque disputé, ils se seraient définis eux-mémes comme
une factio ou secta.

Reste a signaler la facon dont ’empereur Constance parla de ses adver-
saires au concile de Milan. Elle différe de la terminologie utilisée en général,
parce qu’elle est plus forte dans les points essentiels. Constance appela ses
adversaires: inimici pacis, hostes unitatis, adversarii fraternae caritatis, contu-
maces et superbi'®. Mais il est impossible de vérifier si Constance les a aussi
qualifiés d’ haeretici et impii. Le reproche d’étre des inimici pacis et hostes unita-
tis méne dans la méme direction, mais il a un sens strictement politique.

L’empereur Constance et le concile de Milan

Avec ces observations nous nous trouvons déja au milieu de la discussion
sur le concile de Milan?%. Dans la littérature il y a des interprétations différentes.

damnaret. quae cum ita sint, custodire uos ab ipsis et abstinere debetis, dilectissimi fratres, nec
eos aliquando ad communionem uestram ammittere, sed nec ipsorum litteras accipere nec ad illos
litteras dominicas dare, et quoniam catholicam et apostolicam fidem uoluerunt infringere hi, qui
cum Ossio erant, inducentes nouam sectam Iudeo couniti Marcelli, mixtam Sabellio et Paulo,
iudaizantem, necessario ordinauimus catholicae ecclesiae fidem, quam negauerunt supradicti,
qui cum Ossio sunt, et Marcelli haeretici induxerunt. consequens est, ut acceptis litteris nostris
singuli consensum huic sententiae commodantes decreta nostra propria subscriptione signetis.

15 Hilaire, Collectanea Antiariana B V (CSEL LXYV 159sq.).

16 Lucifer, CSEL XIV 57, 22-26; 62, 15-20; 142, 6-8.

17 Gesta concilii Aquileiensis 33 et 48 (PL XVI 966 et 970).

18 J’ai en préparation une interprétation du concile d’Aquilée. J’en examinerai en détail les
circonstances et le déroulement. Ici je donne seulement des informations importantes pour la
comparaison entre le concile de Milan et le concile d’Aquilée.

19 Lucifer, CSEL XIV 3, 5-7; 210, 3; 227, 32.

20 Entre-temps j’ai pris connaissance de la contribution de M. Klaus Martin Girardet, Constance
I1, Athanase et I'édit d’Arles (353) (dans: Politique et théologie chez Athanase d’Alexandrie.




44 Gunther Gottlieb

En général on regarde la condamnation et le bannissement d’Athanase comme
le seul but de ’empereur Constance?!. Nous allons essayer de faire comprendre
plus précisément les événements survenus au concile de Milan.

Lucifer de Caralis a traité¢ des événements du concile de Milan dans plu-
sieurs petits exposés. Il nous montre que I'empereur Constance a poursuivi
deux buts: d’abord il voulait faire condamner Athanase par tous les évéques
réunis 2 Milan, comme quelques-uns I’avaient déja fait au concile d’Arles (353).
Puis il voulait obliger les Nicéens a se joindre a leurs adversaires Ariens dans
une communauté de tous les évéques?2. Dans les deux livres sur Athanase
Lucifer a traité uniquement de la question d’Athanase. Au contraire il n’a pas
fait mention de la condamnation d’Athanase a Milan dans les exposés De non
conveniendo cum haereticis et De regibus apostaticis. 11 s’y occupe des prises de
position de I’empereur sur la foi et de ses efforts pour une unité de ’Eglise. Dans
le méme rapport, Lucifer mentionne un édit que Constance a publié a Milan.

Les questions qui se posent & propos de cet édit sont les suivantes: quel est
le sujet de I’édit? A quel moment pendant le concile fut-il publié? L’édit est-il
mentionné ailleurs? A qui fut-il adressé? Et pour quelles raisons Constance I'a-
t-il publié? — Le sujet de ’édit nous est exposé par Lucifer: Constance y a traité
de deux aspects importants: en premier lieu il y a dit qu’il voulait faire régner la
paix?3. Par conséquent il faisait appel aux évéques de se rejoindre dans une
communauté. Sinon, tous ceux qui désavouent et refusent ’offre de ’empereur
sont des inimici pacis, hostes unitatis et adversarii fraternae caritatis®*. En second
lieu Constance a emprunté des formules dogmatiques exprimant ce que lui-
méme et ses évéques croyaient et & quoi ils voulaient donner une valeur généra-
le?3,

Actes du collogue de Chantilly 23-25 Septembre 1973, édités par Charles Kannengiesser, p. 63—
91). Girardet a traité quelques problémes discutés dans cette conférence. Comme moi il est
convaincu que 'empereur Constance voulait faire adopter la reconnaissance d’une formule
hérétique et obtenir I'union de I’épiscopat oriental et occidental. Mais Girardet pense que
Constance a déja présenté un tel édit au synode d’Arles (355) (loc. cit. 64sqq.).

21 Par exemple Hans Lietzmann, Geschichte der alten Kirche 3, 213: «Aber von der Glaubens-
frage war auch jetzt nicht die Rede ...»; Jacques Moreau, Jahrb. f. Antike und Christentum 2
(1959) 172f. (s.v. Constantius 1I); G. Bardy dans: A. Fliche et V. Martin, Histoire de I’Eglise 3,
142sq.; M. Meslin, Les Ariens d’Occident (335—430) 273: «Seule la personne d’Athanase ... fut
en cause ... Ni 4 Arles, ni & Milan, ni & Béziers, Ursace et Valens n’ont imposé de formule de
foi ...». Plus différencié Charles Joseph Hefele, Histoire des Conciles 1 2, 872-875, surtout
874sq. (v. Girardet, loc. cit. 68 et 77).

22 Lucifer, par exemple CSEL XIV 3, 5-7: ... dixisti nos fuisse atque esse inimicos pacis, hostes
unitatis, adversarios etiam fraternae caritatis; 20, 14-16: dixisti quod enim pacis causa coniungi
desiderans fueris pseudepiscopos sectae tuae nobis ...; 130, 22-25; 161, 23-26.

23 Lucifer, CSEL XIV 9, 5-10: deinde cum pacem semper habuerit domini ecclesia et uos atque
omnium sectarum haereticos foras abiecerit, dixisti: pacem uolo firmari in meo imperio ...; 13, 18.

24 Lucifer, CSEL XIV 3, 5sqq.

25 Lucifer, CSEL XIV, par exemple 19, 1-5: circumscribere nos te potuisse arbitratus es subtilitate,
qua serpens circumscripserit Adam et Euam, eximiis uerbis pulcherrimisque sensibus conscri-




Les évéques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e siécle 45

Cela nous méne aux autres questions: D’abord il est nécessaire d’expliquer
comment se déroula le concile. Hilaire et Sulpice Sévére nous en ont donné des
informations?¢: le concile commenga dans I’église épiscopale. Comme représen-
tants des Nicéens participaient, & part les envoyés de 'évéque de Rome, Eusébe
de Vercellae et Lucifer de Caralis. Quand ils furent cités et invités a souscrire a
la condamnation d’Athanase, Eusébe exigea qu’il fallait d’abord se mettre en
accord sur la foi; car il disait avoir appris que quelques évéques participant au
concile étaient maculés d’hérésie. Et il présenta un exemplaire du symbole de
Nicée et invita a y souscrire. Dionysius de Milan regut la feuille le premier. Il se
préparait a y souscrire, lorsque Valens de Mursa lui arracha la plume et la
feuille des mains en criant qu’on ne ferait jamais une chose pareille. Un grand
tumulte en résulta. Le peuple qui s’était réuni dans le bas de I’église intervint en
faveur de la foi de Nicée avec grande ardeur. Valens et ses partisans eurent peur
et transférérent le concile dans le palais impérial. Le rapport d’Hilaire s’arréte
ici. Mais le rapport de Sulpice Sévére nous meéne plus loin. Il raconte que du
palais Valens et Ursacius publiérent, sous le nom de 'empereur, une lettre,
remplie de fourberie?’. En réalité il s’agit d’'une lettre, d’'un message, émanant
de P'empereur. (Le fait que Valens et Ursacius ont influencé le contenu est
secondaire.)

Nous supposons, comme I’a déja fait Wilhelm Hartel?8, que cette lettre est
identique a I’édit mentionné par Lucifer. Par cette lettre 'empereur s’adressait
au public. C’est le méme procédé que pour un édit. Il y a toute une série d’édits
qui sont adressés au peuple d’une cité ou d’une province (edictum ad populum,
edictum ad provinciales)*°. L’édit dont le contenu est rendu en détail par Lucifer
fut publié au début de la deuxi¢me partie du concile quand on eut transféré les
discussions de I’église au palais. Le destinataire de I’édit était le peuple de
Milan. Il va de soi qu’aprés les événements survenus dans 1’église et aprés les
réactions violentes du peuple contre la politique religieuse de ’empereur, Cons-
tance s’adressa au peuple. De I’avis de 'empereur et de ses partisans les réac-
tions violentes dont la cause était la dissension dogmatique étaient provoquées
par un certain groupe d’évéques; — autrement dit: elles étaient provoquées par
Eusébe, Lucifer et Dionyse. Les tumultes se passaient dans et devant I’église
épiscopale, c’est-a-dire qu’ils avaient un caractére public, fait plus grave: le

bens edictum, in quo omnia uenena tuae haeresis continentur ...; 26, 22-26: oportuerat nos uitare
te profanas uocum nouitates proferentem, siquidem cognosceremus te illam sacrilegam uocem
instinctu protulisse diaboli, illam, inquam, uocem, per quam expresseris uenena dogmatis tui
dicens: ‘erat quando non erat, et factus est ex nihilo, et non est una potentia patris et filii’.

26 Hilaire, CSEL LXV 184sq.; Sulpice Sévere, Historia sacra 11 39, 4-6.

27 Sulpice Sévere, op. cit. II 39, 5: Illinc epistolam sub imperatoris nomine emittunt, omni pravitate
refertam.

28 Index nominum et rerum s.v. Constantius imperator (CSEL XIV 345sq.).

29 Par exemple Cod. Theod. IV 4, 5; X 10, 10; XI 1, 29; XII §, 2; XVI 1, 2 (v. Cod. Theod., ed. P.
Krueger et Th. Mommsen, I 1 p. CLXII sqq.).




46 Gunther Gottlieb

peuple participait a la résistance et prenait parti pour le symbole de Nicée. Le
sens de I’édit et le procédé suivi par 'empereur correspondaient donc aux cir-
constances et aux sujets discutés au concile de Milan. L’édit comme manifesta-
tion de la volonté impériale était une loi obligatoire non seulement pour le
peuple de Milan, le destinataire formellement indiqué, mais aussi pour tous les
sujets de ’Empire et bien évidemment pour tous les participants du concile.

Lucifer et Eusébe ont pris tout de suite position contre ce que I'empereur
exigeait et contre ses buts: contre 1’essai d’instituer une paix fausse dans I’Eglise
et d’imposer aux Nicéens la communauté avec lui et ses évéques en exigeant
I'approbation des formules dogmatiques. En refusant, Lucifer et ses collégues
sont devenus des rebelles. C’est pourquoi 'empereur a qualifié leur attitude au
meéme concile de inimicitia pacis et unitatis et fraternae caritatis.

Résumons ce que nous pouvons dire sur la politique de Constance dans les
affaires ecclésiastiques et dogmatiques entre 353 et 355: peu aprés la mort de
Magnentius en 353, un concile eut lieu a Arles, o 'empereur séjournait.
L’empereur exigea la condamnation d’Athanase. Paul de Tréves fut condamné,
parce qu’il s’opposa a la demande de ’empereur. Nous ne savons pas combien
d’évéques étaient présents au concile d’Arles ni comment ils se conduisirent.
Pour des raisons qu’il est facile d’imaginer je pense que tous les autres évéques
capitulérent aux ordres de I'’empereur. Le concile d’Arles a eu pour but la
condamnation d’Athanase par les évéques de Gaule d’abord, semble-t-il?°.

Apres 353 ’évéque de Rome insista pour la convocation d’un autre concile.
Ce désir correspondait tout a fait aux intentions de ’empereur, qui évidemment
tenait beaucoup a y faire condamner Athanase par les évéques d’Italie le plus
tot possible. La situation au concile de Milan est évidente: celui qui souscrivait
a la condamnation d’Athanase, se trouvait a c6té de 'empereur parce qu’il se
conformait a sa volonté. Et il se trouvait dans la communauté de tous ceux qui,
de leur coté, avaient déja condamné Athanase. Autrement dit: dans la commu-
nauté des Ariens Valens et Ursace, qui soutenaient et protégeaient la politique
de ’empereur. La condamnation d’Athanase équivalait & un jugement de sa foi
et de sa position dogmatique. Par elle on se trouvait automatiquement dans la
communauté des adversaires de la confession de Nicée.

Lucifer et Eusébe, les représentants des Nicéens, voyaient bien les consé-
quences de la politique impériale. Ils se trouvaient dans la communauté
d’Athanase, qui avait toujours défendu la foi de Nicée. C’est-a-dire: cette posi-
tion les faisait adversaires de 'empereur.

Pour Constance il suffisait d’arriver 4 la condamnation d’Athanase. De
'autre coté, Lucifer et Eusébe ne pouvaient qu’exiger ’'approbation de la foi de
Nicée. Celle-ci était constitutive pour la 1égalité de toutes les charges et de
toutes les institutions ecclésiastiques. C’est-a-dire que pour les Nicéens le

30 Girardet, op. cit. (cf. ci-dessus n. 20) 70sqq. qui pense que I'édit de Milan avait déja été publié
a Arles (353).




Les évéques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e siécle 47

concile de Milan manquait de toute légalité parce qu’il n’était pas fondé sur
’acceptation du symbole de Nicée. Ce n’est pas par des mobiles tactiques,
comme on a voulu le croire, qu’ Eusébe invita tous les participants a souscrire
au symbole de Nicée, mais parce qu’il y voyait la condition pour la commu-
nauté des évéques. Le fait que Lucifer et Eusébe refusaient constamment de
souscrire a la condamnation d’Athanase et invitaient les évéques a souscrire au
symbole de Nicée fut le motif d’abord pour la réaction violente de Valens et
ensuite, aprés que le peuple eut pris position contre les évéques de 'empereur,
pour l'intervention de I'’empereur. Maintenant ’empereur proclama ce qu’il
considérait comme la foi et il accusa les Nicéens de mettre en péril la paix a
I'intérieur. Constance voulait faire comprendre au peuple que les évéques
insubordonnés s’étaient dressés contre I'empereur. Et que par cela 'intérét
public était touché.

L’empereur prit les événements de Milan comme une affaire politique
puisqu’il était de 'office de ’empereur de mettre fin & toute sorte de révolte, &
toute sorte de soulévement dirigée contre I'autorité impériale. L’édit de Cons-
tance fixait ce qui devait étre cru. Cela impliquait une obligation juridique de ce
qu’était la foi. Ce procédé correspond a celui dont ’empereur Théodose s’est
servi en 380. Lui aussi a fixé ce qui devait étre cru — avec la différence toutefois
que dans sa loi Théodose a maintenu le symbole de Nicée, symbole qui depuis
sa formulation n’avait subi aucune altération.

Ambroise de Milan et le concile d "Aquilée’!

Ce sont les rivalités entre Nicéens et Ariens qui sont caractéristiques aussi
pour le concile d’Aquilée. La situation était la suivante: L’empereur Gratien
avait convoqué le concile, mais il n’y participa pas lui-méme. Les évéques se
réunirent vers la fin ao(it 381. Le vendredi 3 septembre, & la demande de Palla-
dius, évéque de Ratiaria, une discussion eut lieu qui fut dirigée par Ambroise,
évéque de Milan. Ambroise la transforma en un interrogatoire de Palladius,
Secundianus de Singidunum et du prétre Attalus. Palladius et ses deux parti-
sans furent accusés d’Arianisme et condamnés pour participation a ’hérésie
arienne. Voyons ce qu’étaient les discussions du concile et les buts des acteurs!

En général on suppose que I'empereur Gratien a changé par principe la
politique ecclésiastique de son pére Valentinien et qu’il était décidé des le début
a réduire ’Eglise & une dogmatique uniforme. J’ai démontré ailleurs que ce
n’est pas correct?2. Au début Gratien a suivi envers ’Eglise la politique réservée
de son pére. Mais pendant ses séjours en Illyrie il tomba sous I'influence de
Palladius de Ratiaria, un évéque arien. Ceci obligea Ambroise a chercher de
son coté a prendre de 'influence sur I'empereur, parce qu’il voulait faire régner
la foi de Nicée sur I'Illyrie.

31 Cf. ci-dessus n. 18,
32 Dans mon livre Ambrosius von Mailand und Kaiser Gratian (Gottingen 1973) 51-71 et 83sqq.




48 Gunther Gottlieb

Gratien a préparé le concile par deux lettres. La deuxiéme lettre, un rescrit,
fut publiée en réponse a la protestation d’Ambroise contre la premiére lettre
dans laquelle I’empereur avait invité tous les évéques d’Orient et d’Occident a
trouver un arrangement. Certes '’empereur maintenait cette intention dans le
rescrit, mais il limita le nombre d’évéques invités en disant qu’il suffisait que les
évéques des siéges voisins participent au concile et que les autres évéques occi-
dentaux et orientaux étaient libres de venir ou non; autrement dit: en principe,
tous les évéques €taient invités tout comme auparavant?3,

Ambroise rejetait le premier projet qui était cependant tout a fait conforme
a I'intention de Palladius, qui exigeait un concile général. Pourquoi Palladius a-
t-il exigé un concile général? La raison en est que la présence des évéques orien-
taux aurait augmenté son parti. Et c’est justement pour éviter cela qu’ Ambroise
est intervenu aupres de I’empereur. Nous apprenons par les textes que Palladius
et ses partisans connaissaient les deux lettres de I'empereur et par la tout le
procédé. Palladius comptait trouver appui aupres de 'empereur. En tout cas, en
ce temps-1a, Palladius n’avait aucune raison de juger la situation différemment.
Peu avant le concile 'empereur et Palladius s’étaient rencontrés a Sirmium. Ils
avaient discuté le concile projeté. Palladius voulait s’assurer que les évéques
d’Orient avaient été invités. L’empereur lui affirma que c’était le cas et I'invita a
venir au concile. De plus la facon dont Palladius a parlé de ’empereur Gratien
et de la rencontre avec lui est tout a fait remarquable. On peut en conclure que
les relations entre eux n’étaient pas chargées d’animosité. Mais je pense que
’attitude de Palladius était surtout influencée par des mobiles tactiques. Il
voulait méme se rendre agréable a ’empereur en reprochant 8 Ambroise des
intentions malfaisantes, par exemple en prétendant que celui-ci avait extorqué
un rescrit de 'empereur34.

Essayons de préciser ce que Palladius voulait atteindre au concile et quel
procédé il considérait comme correct et uniquement possible pour y arriver: Il
lui semblait essentiel qu’il y ait une véritable discussion. Il avait déja proposé
une date pour cette discussion avant d’arriver a Aquilée?>. De I’avis de Palla-
dius il y avait des différends sur le plan de la foi et il aurait été préférable d’invi-
ter les évéques occidentaux et orientaux a une discussion. Il n’a jamais essayé de
dissimuler la situation, bien connue aussi de I’empereur par la dispute littéraire
entre Ambroise et Palladius. Ce dernier exigeait un concile général (generale et
plenum concilium). Il reprochait & Ambroise d’étre un transgressor et un impius,
c’est-a-dire quelqu’un qui viole la foi. Pour lui Ambroise n’avait aucune auto-
rit¢ a transformer la discussion en un interrogatoire®*¢. Ces reproches tous
ensemble étaient dirigés contre la confession d’Ambroise. Palladius regardait

33 Gesta concilii Aquileiensis 3sq. (PL XVI 955sq.).
34 Loc. cit. 8. 10 et 42 (PL XVI 957sq. 969).

35 Loc. cit. 10 (PL XVI 958).

36 Loc. cit. 33. 41. 48 (PL XVI 965sq. 968 et 970).




Les évéques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e siécle 49

Ambroise comme le représentant d’une faction qui n’était pas du tout qualifiée
pour faire un interrogatoire et pour étre juge. Il annonga une expositio fidei
comme alternative 4 la confession de Nicée. Ambroise lui répondit: Damna
impietatem Arii!*" C’est a cause de cette exigence que Palladius a refusé de se
soumettre au procédé introduit par Ambroise et qu’il a refusé de répondre a
moins qu’un concile général ne soit réuni. En regardant tous les événements, les
intentions tactiques de Palladius apparaissent plus claires que ses principes et
que sa doctrine. Tous ses reproches étaient destinés a rendre Ambroise suspect
auprés de ’empereur.

Tournons-nous maintenant vers Ambroise. Comme Palladius, il connais-
sait personellement 'empereur depuis 379. D’aprés Ambroise seul un concile
fondé sur la foi de Nicée pouvait étre un concile légitime. C’était la raison pour
laquelle il avait adressé une demande a I’empereur dont le résultat fut la
deuxiéme lettre impériale mentionnée plus haut?®. En regardant les actes du
concile, ce qui frappe ce sont les observations suivantes: au début du procés-
verbal du concile nous trouvons une liste des participants. Palladius, Secundia-
nus et le prétre Attalus, tous trois accusés d’Arianisme, ne sont pas cités dans
cette liste, quoiqu’ils aient participé effectivement au concile. Il en est de méme
a la fin des actes. Il s’ensuit que ’expression omnes epzscopz ne désigne, parmi les
participants au concile, que les Nicéens.

La condition a laquelle on aurait pu discuter de la foi aurait été que tous les
évéques réunis & Aquilée soient sur un pied d’égalité. C’était — pour des raisons
qu’il est facile d’imaginer — le principe de Palladius. Il a naturellement défendu
ce principe avec détermination, parce qu’il restait dans la minorité avec ses
partisans. Pour Ambroise il était cependant un fait établi que Palladius et les
deux autres étaient des Ariens. Déja dans la premiére partie de son traité De fide
il avait qualifié¢ Palladius d’Arien, et il y avait expliqué a 'empereur pourquoi
les Ariens avaient une confession fausse. Or Palladius n’était pas prét a
condammer Arius. Par conséquent les Nicéens avaient rejeté Palladius et
Secundianus comme évéques illégitimes déja avant que le concile ne se
réunisse. Au sens propre ils n’étaient pas des participants légitimes, parce qu’ils
¢étaient haeretici. Car ou bien le concile ne se composait que de Nicéens ou bien
il y avait des haeretici parmi les participants — dans ce cas il s’ensuivait la trans-
formation de la réunion en un débat judiciaire pour juger les ennemis de la foi.

La discussion se déroula le matin aussi bien que I’'aprés-midi, avec cette
différence toutefois que 'aprés-midi Ambroise fit écrire un procés-verbal
comme 1l était d’'usage & I'occasion d’un débat judiciaire, c’est-a-dire que le
matin Ambroise et ses évéques ont maintenu les conditions d’une discussion
libre. C’est justement sur ce fait que les évéques ont mis I'accent dans une lettre
a Pempereur Gratien. Mais surtout ils ont attiré ’attention de ’empereur sur le

37 Loc. cit. 50 (PL XVI 971).
38 Cf. ci-dessus n. 34.

4 Museum Helveticum




50 Gunther Gottlieb: Les évéques et les empereurs

fond de I’affaire en expliquant pourquoi il était nécessaire de qualifier Palladius
et ses partisans d’Ariens??. Cétait & cause de cette qualification qu’ ils pouvaient
étre jugés, parce que la qualification montrait qu’ils se trouvaient en-dehors de
la communauté religieuse. De plus Ambroise ne pouvait pas entrer en discus-
sion sur la confession de Nicée, comme Palladius le voulait. Car Ambroise et ses
évéques auraient nié eux-mémes la valeur générale de cette confession — valeur
générale que les Nicéens avaient défendu depuis le concile de Nicée. Il n’y avait
aucune alternative dans le procédé.

Regardons les buts d’Ambroise: Il avait exigé un concile fondé sur la foi de
Nicée et il y réussit. Il lui fallait transformer le concile d’Aquilée en un interro-
gatoire parce que des Ariens étaient venus au concile. Déja depuis 380
Ambroise avait qualifi¢ Palladius d’Arien. Par conséquent il fallait que le
concile demande raison a Palladius et ses partisans et, le cas échéant, le concile
devait & nouveau affirmer qu’ils étaient des Ariens. Le concile d’Aquilée est la
conséquence de la dispute entre Ambroise et Palladius qui avait commencé en
380.

Conclusion

Pour terminer comparons rapidement le concile de Milan et le concile
d’Aquilée: A la différence de Constance, Gratien ne fut pas au début de son
régne fixé & un parti et pendant les premiéres années il ne fut pas sous une
influence déterminante. Palladius et ses partisans n’ont jamais blamé I’empe-
reur Gratien, mais ils 'ont excusé. Au contraire, 4 Milan, I’attitude des repré-
sentants Nicéens envers Constance fut tout a fait différente. La résistance de
Lucifer et d’Eusébe contre 'empereur Constance fut extraordinaire. A Milan
c’était I'empereur influencé par des évéques ariens qui dirigeait les buts du
concile; & Aquilée c’était un évéque qui dirigeait le concile. A Milan les Ariens,
qui étaient en minorité, avaient besoin du pouvoir impérial, alors qu’a Aquilée
les Nicéens pouvaient s’en passer.

Considérons encore une fois ce qu’est la différence la plus importante entre
les Nicéens et les Ariens: Les Ariens n’ont pas réussi a constituer une confession
commune. IlIs ont fait des expériences avec des formules dogmatiques. Il n’y eut
jamais une unité arienne; par conséquent les contradictions entre eux provo-
quérent des divisions internes. En Occident, au contraire, la confession rédigée
a Nicée est devenue constitutive; le symbole de Nicée était la fondation sur
laquelle I’Eglise était posée. Les Nicéens ont défendu le symbole de Nicée avec
un sérieux religieux qui est remarquable, tandis que les Ariens ont toujours
préféré des mobiles tactiques: et c’est 4 cause de cela qu’ils dépendaient tou-
jours de ’empereur. Ils n’avaient aucune autorité par eux-mémes. Les Nicéens,
au contraire, se sentaient indépendants de 'empereur dans leur croyance, que
celui-ci leur soit hostile ou leur accorde son appui.

39 Ambroise, Epist. 10, 4-11 (PL XVI 981-984).




	Les évêques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e siècle

