
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 1

Artikel: Les évêques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e
siècle

Autor: Gottlieb, Gunther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les eveques et les empereurs dans les affaires ecclesiastiques
du 4e siecle

Par Günther Gottlieb, Heidelberg

Introduction

En l'an 324 l'empereur Constantin a vaincu Licinius, l'empereur de la
partie Orientale de l'empire romain. Ainsi il s'etait fait maitre de tout l'empire.
Cet evenement eut egalement des consequences pour la politique rehgieuse.
Constantin voulait conserver, pour lui-meme et pour l'empire, la gräce du Dieu
chrdtien, ä qui il attribua ses victoires. II regardait le christianisme comme un
element unifiant et associant. Aussi la politique de Constantin envers l'Eglise
chretienne n'eut-elle qu'un seul but: la paix de l'Eglise, fondöe sur une unite
religieuse.

Or ä ce moment la controverse arienne dechirait l'Eglise. Cette controverse
s'etait declaree ä Alexandrie en 318. Arius, qui 6tait ä la t6te de l'eglise de Bauealis

et qui avait beaueoup d'influence, proclama la Subordination du fils de
Dieu au pere (la Subordination du Verbe ä Dieu); autrement dit: pour Arius il y
avait eu un temps oü le Verbe n'existait pas; et seul le Pere möritait expressement

le titre de Dieu et le Verbe n'avait, ä cötd du Pere, qu'une divinite secon-
daire et subordonnee. Alexandre, eveque d'Alexandrie, condamna la doctrine
d'Arius. Mais Arius gagna rapidement des partisans. Au concile de Nicee,
l'empereur Constantin essaya de rdtablir l'unite de l'Eglise - sans succes. La
controverse arienne se propagea; eile ne devait 6tre reduite qu' apres 380 par
l'empereur Theodose.

Quelle valeur avait la foi de Nicee? QueUe consequence eut le developpement

de la controverse arienne? Comment se conduisirent les öveques et les

empereurs? Quel but poursuivaient-üs dans leur politique religieuse? Ce sont
ces questions que je vais traiter par deux exemples: le concile de Milan (355) et
le concile d'Aquüee (381). L'interpretation se fondera sur les publications des

eveques Lucifer de Caralis, Hilaire de Poitiers et Ambroise de Milan.
°-

La question des confessions defoi
Les eveques reunis ä Nicee (325) ont redige sous l'influence de l'empereur

Constantin un vieux symbole baptismal en ajoutant ä la demande de Constantin
les formules «engendre de l'ousia du Pere» et «consubstantiel (homoousios)

* Cette contribution est le texte inchange d'une Conference donnee ä Geneve le 17 juin 1974 sur
l'invitation du Departement des Sciences de l'Antiquite de l'Universite. J'y ai ajoute quelques
notes contenant des textes et des references ä la litterature importante. Je remercie vivement
M. Adalberto Giovannini, professeur ä l'Universite de Geneve, et M. Herwig Kramolisch,
Heidelberg, qui ont corrige et revu le texte francais.



Les eveques et les empereurs dans les affaires ecclesiastiques du 4e siecle 39

au Pere». Teile est la confession de Nicee (la foi de Nicee). Ces formules s'oppo-
saient ä toutes les reflexions speculatives sur l'engendrement du fils de l'ousia
du Pere, non comprehensible par la raison. Par consequent ces formules s'oppo-
saient ä Arius. Elles etaient destinees ä servir l'unite de l'Eglise. Le symbole de
Nicee fut adopte, comme dit Hilaire, contre tous les Aliens; ou encore: le Symbole

de Nicee est la fides conscripta redigee par 318 eveques contre toutes les

heresies. Ce que Hilaire veut dire par fides conscripta, devient plus clair et plus
precis par d'autres textes de Hilaire, Lucifer et Ambroise: Le concile de Nicee
n'a pas cree la tradition orthodoxe. II est, en effet, une Station importante. On y
a fixe dans un sens constitutif ce que des le d6but on comprenait par Dieu et le

fils de Dieu. Mais la tradition orthodoxe commence chez les patriarches et les

prophetes et se continue sous les apötres et les martyrs jusqu'ä ces jours; eile est

une tradition du Vieux Testament et une tradition apostolique1.
Le concile de Nicee etait necessaire et la foi devait etre fixee, parce qu'une

heresie, celle d'Arius, s'etait soulevee contre la foi. Et ce que les eveques ecri-
vaient n'etait pas pense par des hommes, ce n'etait pas un dogme des hommes,
mais la loi de Dieu2. Nous constatons donc: le symbole de Nicee etait constitutif.

Ce ne sont pas les eveques qui fönt la foi, c'est au contraire la foi qui fait les

eveques.
Dans les parties occidentales la foi de Nicee devint obligatoire, sauf en

Illyrie. En Orient, au contraire, les partisans d'Arius garderent leur influence.
On continua ä discuter les questions dogmatiques traitees par Arius. II y eut des

conciles, des groupes rivaux et des formules dogmatiques differentes; mais il n'y
avait pas de confession qui aurait pu associer tous les eveques orientaux. Mais
Athanase etait leur adversaire commun, qui intrepidement defendait la foi de

Nicee et qui ä cause de cela fut proscrit plusieurs fois. Pendant l'exil Athanase
s'instaüa dans les provinces occidentales et il re<*ut l'appui de Feveque de Rome.

Constantin ne prit jamais franchement position dans la controverse entre
Aliens et Niceens: il etait plus interesse ä l'unite et ä la communaute de l'Eglise

1 Lucifer, De non conveniendo cum haereticis XI (CSEL XIV 25, 3-7): ...quomodopoterisportare
deum, Constanti, in corpore tuo, cum apostolicam fidem reiciendo haereticamque suscipiendo
non te illius esse dixeris, cuius se dixerunt patres nostri Abraham Isaac et Jacob, sed et cuncti
prophetae apostoli ac martyres? Cf. autres textes chez Lucifer (CSEL XIV 30, 13-18; 210, 25-
28; 292, 12-16). Hilaire, Collectanea Antiariana Parisina A V 1, 1 (CSELLXV79, 1-6); A IX 1

(CSEL LXV 95, 6-13). Ambroise, De fide (CSEL LXXVIII) I 5. 26. 28sq. 83; De spiritu sancto
(CSEL LXXIX) I 61; öe incamationis Dominicae sacramenlo (CSEL LXXIX) 84. 88. 91.

2 Lucifer, De non conveniendo XII (CSEL XIV 26, 30-33); Moriendum esse pro dei filio IV (loc.
cit. 292, 13-22). Hilaire, Collectanea Antiariana A IX 1 (CSEL LXV 95, 6-13): Sic credimus

placere omnibus posse catholicis a symbolo accepto recedere nos non oportere, quod in collatione
apud omnes integrum recognouimus, nee a fide recessuros, quam per prophetas a deo patre per
Christum dominum nostrum docente spiritu sancto et in euangeliis et in apostolis omnibus

suscepimus, et per traditionem patrum secundum successionem apostolorum usque ad traetatum
apud Nicheam habitum contra heresim, quae tunc temporis exurrexerat, posita nunc usque
permanet.



40 Günther Gottlieb

qu'ä un dogme homogene. Sous le regne de ses fils Constance et Constant la
controverse dogmatique continua. II n'y eut pas de politique ecclesiastique
imperiale pour etablir l'unite de la foi, tant que Constance eut ä cöte de lui son
frere Constant en Occident. L'empire romain etait divise en deux domaines et
deux parties d'administration distinctes, et il y avait egalement dans l'Eglise
une certaine division des affaires. II n'y avait aucune necessite pour une harmo-
nisation dogmatique.

Mais lorsque Constance fut devenu empereur unique, il s'occupa ener-
giquement des affaires ecclesiastiques et dogmatiques. II soutint avec grande
ferveur l'effort arien pour une nouvelle confession. Toutefois Constance et les
Aliens n'ont jamais reussi ä trouver une formule acceptable pour les differents
groupes; il n'y eut jamais une confession arienne equivalente ä celle de Nicee.
Jamais les adversaires ne furent unis par un dogme commun. Ils mettaient
constamment les nouveUes formules en question et les discutaient. De l'autre
cöte, par contre, les Niceens restaient fideles ä leur principe, ä savoir qu'U n'y a

qu' une seule foi, redigee ä Nicee, et cela non pas comme resultat des discussions

mais comme la revelation et verite divines, foi qui n'est pas le r6sultat de la
reflexion des hommes mais qui est donnee par Dieu.

Des que Constance fut seul au pouvoir^ la Situation des eveques d'Occident
changea. Constance soutenu par les Aliens d'IUyrie (oü il y eut des le debut des

partisans d'Arius) voulut constituer par la force l'unite de la foi dans l'aria-
nisme. En meme temps, ä partir de 355, la foi de Nicee fut placee au centre des

argumentations contre Constance et ses evßques et - plus tard, sous l'empereur
Gratien - contre les eveques Palladius et Secundianus. En lisant les arguments
de Lucifer, Hilaire et d'Ambroise nous connaissons la valeur du dogme Niceen.
En examinant les controverses nous comprenons ce que signifie la liberte par la
foi, ce que signifie d'etre responsable seulement envers Dieu et non envers
l'empereur.

La terminologie pendant la controverse dogmatique

Evidemment la discussion sur la foi a influence la terminologie utilisee par
les deux parties. Nous allons considerer avant tout la terminologie chez Lucifer
et Ambroise. Elle concerne en particulier les conciles de Milan et d'Aquüee.
Elle demontre les contradictions influencees egalement par les positions
differentes des empereurs, en 355 celle de Constance, et en 381 celle de Gratien. A
Milan l'empereur Constance lui-meme a participe au concile. II influenza les

discussions et fut responsable des publications du concile. Les manifestations
officielles du concile et les argumentations contre les Niceens sont pour l'essen-
tiel ceUes de l'empereur. A Milan les Niceens etaient sur la defensive, ä Aquilee
au contraire c'etaient eux qui avaient pris l'offensive, menes par Ambroise.
Leurs adversaires etaient non seulement ä Milan mais encore ä Aquilee des

eveques, ä Milan aussi l'empereur, qui etaient accuses de participation ä l'here-



Les eveques et les empereurs dans les affaires ecclesiastiques du 4e siegle 41

sie arienne. Par consequent l'argumentation des Niceens fut tres semblable tant
ä Milan qu'ä Aquilee; et les publications de Lucifer apres le concile de Milan et
ceUes d'Ambroise avant le concile d'Aquüee, qui sont dirigees contre les Aliens,
ont le meme caractere.

La terminologie utilisee par les Niceens est simple et claire; je dirais meme:
eile est d'une clarte didactique extraordinaire: Le concile de Nicee etait necessaire,

parce qu'Arius avait pubhe des doctrines dirigees contre la tradition
evangeüque et apostolique. Le symbole de Nicee fixait la foi. La doctrine
d'Arius etait condamnee; c'est-ä-dire qu'elle ötait une doctrine heretique, liee
au nom de son auteur. L'heresie, c'est une sorte de faction (factio ou secta) et

chaque faction est appelee sous le nom de son auteur, parce qu'elle se separe de
l'unite.

Pour des raisons qu'il est facile d'imaginer les partisans d'Arius n'etaient
pas satisfaits du resultat de Nicee. Apres 325 dans l'Eglise la Situation se presen-
tait de la fac/jn suivante: la relation entre Dieu (le Pere) et le fils (Jesus-Christ)
etait tout comme auparavant, une question qui n'etait pas tiree au claü. En
Orient l'idde qu'on se faisait de la relation entre le Pere et le fils justifiait la
discussion dogmatique. Par contre, en Occident la dogmatique comme une
possibilite theologique et systematique etait ä peine imaginable. Par
consequent, pour les eveques occidentaux - ce qui veut dire: pour les Niceens - toutes
les discussions dogmatiques en Orient sont de l'heresie arienne, parce qu'elles
sont fondees sur Arius et parce qu'elles deduisent leur origine de lui, sans se

demander s'il y avait des Uens etroits ou plus eloignes avec le dogme d'Arius.
Tous les groupements qui continuaient ä traiter les questions et controverses
surgies avant et ä Nicee, sont appeles Aliens3. Dans ce sens les quelques
eveques des provinces occidentales qui participaient aux discussions dogmatiques

sont des Aliens, parmi eux Valens de Mursa et Ursacius de Singidunum
dejä depuis 3424.

Les Niceens ont fixe les positions comme suit: les Aliens (Ariani) sont

opposes aux Christiani5; les idololatres (sie!) aux catholici6; les pseudepiscopi
Ariani aux sacerdotes domini1; ceux qui sont extra ecclesiam sont opposes ä ceux
qui sont ecclesia de?; la traditio Arii, haeretica fides et nouella praedicatio est

opposee ä la traditio fidei et ä la apostolica et catholica fides9; les milites Ante-
christi et les hostes dei sont opposes aux milites Christi10. Les Aliens sont comme

3 Lucifer, par exemple, parle seulement des Ariens. Ambroise, De fide (CSEL LXXVIII) 144 et
45.

4 Hilaire, Collectanea Antiariana B II 1, 2 (CSEL LXV 106) et 7 (loc. cit. 118sq.).
5 Lucifer, CSEL XIV 5, 3; 9,4. 18sq.; 15,28sq. et passim.
6 Lucifer, CSEL XIV 57, 29sq. 7 Lucifer, CSEL XIV 8, 32sq.; 20, 14sqq. et passim.
8 Cf. Lucifer, CSEL XIV 4, 23sq.; 9, 5sqq. avec 119, 10sq.; 156, 27sq.
9 Lucifer, CSEL XIV 19, 14sq.; 25, 3sqq.; 26, 22; 149, 2sqq.; 211, 20sq.; 265, 18-21; 292, 4-28.

Hilaire, Collectanea Antiariana A IX 1 et 3 (CSEL LXV 95, 6sqq. et 97, 1-7).
10 Lucifer, CSEL XIV 29, 14-17; 113,20sq.



42 Günther Gottlieb

les ethnici ou comme la generatio praua Iudaeorum qui se livrent ä des discussions

sans fin et posent des questions stupides; c'est-ä-düe qu'ils renient la vraie
foi, qu'ils fönt de la philosophie1 ¦!

Nous avons vu que les eveques Aliens ont 6te appeles pseudepiscopi, c'est-
ä-dire de faux pretres de Dieu, qui ont l'audace d'occuper le sacerdoce. Cette
consequence se derive de l'orthodoxie qui, comme je viens de le dire, est la
Constituante pour toutes les institutions de l'Eglise ainsi que pour les decisions
des conciles. Cela est valable aussi pour les decisions, les lois et les autres
publications des empereurs lorsqu'elles s'occupent d'affaires ecclesiastiques et de la
foi. Un eveque qui n'accepte pas la foi de Nic6e n'est pas un evSque legitime,
mais un pseudepiscopus. Un concile qui denie le fils de Dieu, qui n'admet pas
que le Saint-Esprit soit le veritable Esprit de Dieu, qui desavoue la tradition
evangelique et apostolique, qui par contre ne soutient que la doctrine d'Arius,
un tel concile est un concile qui n'a aucun effet (uanum concilium)12. De meme
qu'un empereur qui devie de la foi de Nicee et qui publie d'autres formules
dogmatiques, c'est-ä-dire des formules heretiques, est un empereur heretique,
un roi apostat, unfundator blasphemiae, un tyrannus, qui veut exercer sa
domination (sa uana dominatio) sur le peuple de Dieu13.

Quant aux Aliens ils formulaient et publiaient de la meme maniere leurs
revendications contre les Niceens, autrement dit: contre l'orthodoxie fondee sur
le symbole de Nicee. Je m'explique par quelques exemples: D'abord un
exemple du temps avant 355. En Orient, Marcellus, eveque d'Ancyra, fut
condamne et banni pour avoir defendu le symbole de Nicee et avoir defie les

theologiens orientaux. Par contre il fut retju par l'Occident. Les eveques orientaux

reunis ä Serdique (342) prirent position contre lui. Dans une lettre envoyee
en Afrique ils parlerent de la noua secta Marcelli et appelerent Marcellus et les

eveques occidentaux, qui gardaient la communaute avec lui, des scelerati, dam-
nati, de ecclesia saneta reiecti, inimici dei, des gens qui declenchent des seditiones
et bella ä la maniere des ludaei, des gens qui parlent avec un os profanum14. -
En 366 les eveques Valens et Ursacius ont defini dans une lettre la formule

11 Lucifer, CSEL XIV 5, 20-28; 12, 6-8; 19, 5-13; 22, 24-29; 26, 9sq.; 30, 23-28. Ambroise, De
fide (CSEL LXXVIII) 142. 85; II 134; III2; De incarnatione (CSEL LXXIX) 9.

12 Lucifer, De non conveniendo V (CSEL XIV 11, 30-12, 8).
13 Lucifer, CSEL XIV 19, 29; 123, 265; 125, 18-21; 149,29-31; 150, 25sq.; 259, 23; 284, 1 lsqq.;

291, 13-18.
14 Hilaire, Collectanea Antiariana AIV1,2 (CSEL LXV 49,22-24). 24 (loc. cit. 63,23-29 et 64,9-

11): Post multa igitur, dilectissimi fratres, haec uobis ex aperto mandamus, ne quis uestrum ab

aliquo circumuentus aliquando communicet, idest Ossio, Protogeni, Athanasio, Marcello, Ascle-

pae, Paulo, Iulio, sed nee cuiquam damnatorum de ecclesia saneta reiectis neque sociis ipsorum,
qui illis siue per se siue per scripta communicant. quare uos nee ad illos scribere umquam debetis

nee ab ipsis scripta suseipere Seditionibus uacantes bella persecutionesque acerrimas sanctis
ecclesiis ingerunt et tyrannico morepopulos dei in suum dominium captiuare contendunt. 27 (loc.
cit. 65, 31-66, 5 et 66, 28-30). 28 (loc. cit. 67, 8-20): Propter has igitur causas iustum duxit
concilium, ut Iulium urbis Romae et Ossium ceterosque supra memoratos discingeret atque



Les eveques et les empereurs dans les affaires ecclesiastiques du 4e siecle 43

similis filius patri comme fides catholica, la vraie foi15. - Au concile de Milan
(355) l'empereur Constance avait mis en valeur une sentence equivalente contre
les eveques occidentaux. II avait qualifie comme fides et fides catholica des

formules dogmatiques qui etaient influencees par le dogme d'Arius16. - Pour
finir, au concile d'Aquilee PaUadius, accuse d'Arianisme, appela Ambroise et
ses eveques des impii et les incrimina d'incredulite17.

II faut relever que ni l'empereur Constance ni les eveques qui prirent la

parole au concile de Milan, par exemple Valens de Mursa, n'ont jamais fait
allusion ä Arius. De meme ä Aquilee Palladius de Ratiaria a refuse d'avoir
aucune connexion avec Arius et sa theologie. II se defendait en repetant qu'il ne
connaissait pas Arius, qu'il ne l'avait jamais vu. Palladius evita de faire mention
d'Arius dans ses reponses; il presenta plutöt lui-meme des formules dogmatiques

et invita Ambroise et ses partisans ä prendre position18. Les adversaires
du symbole de Nicöe indiquaient et qualifiaient les formules dogmatiques
d'Arius comme fides catholica, parce qu'en se donnant comme partisans et
successeurs d'Arius, eveque dispute, ils se seraient definis eux-memes comme
unefactio ou secta.

Reste ä signaler la facpn dont l'empereur Constance parla de ses adversaires

au concile de Milan. Elle differe de la terminologie utilisee en general,
parce qu'elle est plus forte dans les points essentiels. Constance appela ses

adversaires: inimici pacis, hostes unitatis, adversarii fraternae caritatis, contu-
maces et superbi19. Mais il est impossible de verifier si Constance les a aussi

qualifies d' haeretici et impii. Le reproche d'etre des inimici pacis et hostes unitatis

mene dans la meme direction, mais il a un sens strictement politique.

L'empereur Constance et le concile de Milan
Avec ces observations nous nous trouvons dejä au milieu de la discussion

sur le concile de Milan20. Dans la litterature il y a des interpretations differentes.

damnaret. quae cum ita sint, custodire uos ab ipsis et abstinere debetis, dilectissimi fratres, nee

eos aliquando ad communionem uestram ammittere, sed nee ipsorum litteras aeeipere nee ad illos
litteras dominicas dare, et quoniam catholicam et apostolicam fidem uoluerunt infringere hi, qui
cum Ossio erant, inducentes nouam seetam Iudeo couniti Marcelli, mixtam Sabellio et Paulo,
iudaizantem, necessario ordinauimus catholicae ecclesiae fidem, quam negauerunt supradicti,
qui cum Ossio sunt, et Marcelli haeretici induxerunt. consequens est, ut aeeeptis Htteris nostris

singuli consensum huic sententiae commodantes decreta nostra propria subscriptione signetis.
15 Hilaire, Collectanea Antiariana B V (CSEL LXV 159sq.).
16 Lucifer, CSEL XIV 57, 22-26; 62, 15-20; 142, 6-8.
17 Gesta concilii Aquileiensis 33 et 48 (PL XVI 966 et 970).
18 J'ai en preparation une interpretation du concile d'Aquüee. J'en examinerai en detail les

circonstances et le deroulement. Ici je donne seulement des informations importantes pour la

comparaison entre le concile de Milan et le concile d'Aquilee.
19 Lucifer, CSEL XIV 3, 5-7; 210, 3; 227, 32.

20 Entre-temps j'ai pris connaissance de la contribution de M. Klaus Martin Girardet, Constance

II, Athanase et Vedit d'Arles (353) (dans: Politique et thiologie chez Athanase d'Alexandrie.



44 Günther Gottheb

En general on regarde la condamnation et le bannissement d'Athanase comme
le seul but de l'empereur Constance21. Nous allons essayer de faire comprendre
plus precisement les evenements survenus au concüe de Milan.

Lucifer de Carahs a traite des evenements du concile de Milan dans
plusieurs petits exposes. II nous montre que l'empereur Constance a poursuivi
deux buts: d'abord il voulait faire condamner Athanase par tous les eveques
rdunis ä Milan, comme quelques-uns l'avaient dejä fait au concile d'Arles (353).
Puis il voulait obliger les Niceens ä se joindre ä leurs adversaires Ariens dans
une communaute de tous les eveques22. Dans les deux livres sur Athanase
Lucifer a traite uniquement de la question d'Athanase. Au contraüe il n'a pas
fait mention de la condamnation d'Athanase ä Milan dans les exposös De non
conveniendo cum haereticis et De regibus apostaticis. II s'y occupe des prises de

position de l'empereur sur la foi et de ses efforts pour une unite de l'Eglise. Dans
le meme rapport, Lucifer mentionne un edit que Constance a publie ä Milan.

Les questions qui se posent ä propos de cet edit sont les suivantes: quel est
le sujet de l'edit? A quel moment pendant le concile fut-il publie? L'edit est-il
mentionne ailleurs? A qui fut-ü adresse? Et pour quelles raisons Constance l'a-
t-il publie? - Le sujet de l'edit nous est expose par Lucifer: Constance y a traitS
de deux aspects importants: en premier heu il y a dit qu'il voulait faire regner la
paix23. Par consequent il faisait appel aux eveques de se rejoindre dans une
communaute. Sinon, tous ceux qui desavouent et refusent l'offre de l'empereur
sont des inimici pacis, hostes unitatis et adversariifraternae caritatis24. En second
lieu Constance a emprunte des formules dogmatiques exprimant ce que lui-
m6me et ses eveques croyaient et ä quoi ils voulaient donner une valeur generale25.

Actes du colloque de Chantilly 23-25 Septembre 1973, edites par Charles Kannengiesser, p. 63-
91). Girardet a traite quelques problemes discutes dans cette Conference. Comme moi il est
convaincu que l'empereur Constance voulait faire adopter la reconnaissance d'une formule
heretique et obtenir l'union de l'episcopat oriental et occidental. Mais Girardet pense que
Constance a dejä presente un tel edit au synode d'Arles (355) (loc. cit. 64sqq.).

21 Par exemple Hans Lietzmann, Geschichte der alten Kirche 3, 213: «Aber von der Glaubensfrage

war auch jetzt nicht die Rede ...»; Jacques Moreau, Jahrb. f. Antike und Christentum 2

(1959) 172f. (s.v. Constantius II); G. Bardy dans: A. Fliehe et V. Martin, Histoire de l'Eglise 3,

142sq.; M. Meslin, Les Ariens d'Occident (335-430) 2Ti: «Seule la personne d'Athanase... fut
en cause Ni ä Aries, ni ä Milan, ni ä Beziers, Ursace et Valens n'ont impose de formule de

foi ...». Plus differencie Charles Joseph Hefele, Histoire des Conciles I 2, 872-875, surtout
874sq. (v. Girardet, loc. cit. 68 et 77).

22 Lucifer, par exemple CSEL XIV 3, 5-7: dixisti nos fuisse atque esse inimicos pacis, hostes

unitatis, adversarios etiamfraternae caritatis; 20, 14-16: dixisti quod enim pacis causa coniungi
desideransfuerispseudepiscopos seetae tuae nobis ...; 130,22-25; 161, 23-26.

23 Lucifer, CSEL XIV 9, 5-10: deinde cum pacem semper habuerit domini ecclesia et uos atque
ornnium seetarum haereticosforas abiecerit, dixisti: pacem uolofirmari in meo imperio...; 13,18.

24 Lucifer, CSEL XIV 3, 5sqq.
25 Lucifer, CSEL XIV, par exemple 19,1-5: circumscribere nos tepotuisse arbitratus es subtilitate,

qua serpens circumscripserit Adam et Euam, eximiis uerbis pulcherrimisque sensibus conscri-



Les eveques et les empereurs dans les affaires ecelesiastiques du 4e siecle 45

Cela nous mene aux autres questions: D'abord il est necessaire d'expliquer
comment se deroula le concile. Hilaire et Sulpice Severe nous en ont donne des

informations26: le concile commenc^ dans l'eglise episcopale. Comme represen-
tants des Niceens participaient, ä part les envoyes de l'eveque de Rome, Eusebe
de Vercellae et Lucifer de Caralis. Quand ils furent cites et invites ä souscrire ä

la condamnation d'Athanase, Eusebe exigea qu'il fallait d'abord se mettre en
accord sur la foi; car ü disait avoir appris que quelques eveques participant au
concüe etaient macules d'heresie. Et U presenta un exemplaire du symbole de

Nicee et invita ä y souscrire. Dionysius de Milan re<*ut la feuille le premier. II se

preparait ä y souscrire, lorsque Valens de Mursa lui arracha la plume et la
feuille des mains en criant qu'on ne ferait jamais une chose pareille. Un grand
tumulte en resulta. Le peuple qui s'etait reuni dans le bas de l'eglise intervint en
faveur de la foi de Nicee avec grande ardeur. Valens et ses partisans eurent peur
et transfererent le concile dans le palais imperial. Le rapport d'Hüaire s'arrete
ici. Mais le rapport de Sulpice Severe nous mene plus loin. II raconte que du
palais Valens et Ursacius publierent, sous le nom de l'empereur, une lettre,
rempüe de fourberie27. En realite il s'agit d'une lettre, d'un message, emanant
de l'empereur. (Le fait que Valens et Ursacius ont influence le contenu est

secondaire.)
Nous supposons, comme l'a dejä fait Wilhelm Hartel38, que cette lettre est

identique ä l'edit mentionne par Lucifer. Par cette lettre l'empereur s'adressait

au public. C'est le meme procede que pour un edit. II y a toute une serie d'edits
qui sont adresses au peuple d'une cite ou d'une province (edictum adpopulum,
edictum adprovinciales)29. L'edit dont le contenu est rendu en detail par Lucifer
fut publie au debut de la deuxieme partie du concile quand on eut transfere les

discussions de l'eglise au palais. Le destinataire de l'edit etait le peuple de

Milan. II va de soi qu'apres les evenements survenus dans l'eglise et apres les

reactions violentes du peuple contre la pohtique religieuse de l'empereur, Constance

s'adressa au peuple. De l'avis de l'empereur et de ses partisans les reactions

violentes dont la cause 6tait la dissension dogmatique etaient provoquees
par un certain groupe d'eveques; - autrement dit: eUes etaient provoquees par
Eusebe, Lucifer et Dionyse. Les tumultes se passaient dans et devant l'eglise
episcopale, c'est-ä-dire qu'ils avaient un caractere public, fait plus grave: le

bens edictum, in quo omnia uenena tuae haeresis continentur...; 26,22-26: oportuerat nos uitare
te profanas uocum nouitates proferentem, siquidem cognosceremus te illam sacrilegam uocem
instinctu protulisse diaboli, illam, inquam, uocem, per quam expresseris uenena dogmatis tui
dicens: 'erat quando non erat, etfactus est ex nihilo, et non est una potentia patris etfilii'.

26 Hilaire, CSEL LXV 184sq.; Sulpice Severe, Historia sacra II 39,4-6.
27 Sulpice Severe, op. cit. II39, 5: Illinc epistolam sub imperatoris nomine emittunt, omnipravitate

refertam.
28 Index nominum et rerum s.v. Constantius imperator (CSEL XIV 345sq.).
29 Par exemple Cod. Theod. IV 4, 5; X 10, 10; XI 1, 29; XII 5, 2; XVI 1, 2 (v. Cod. Theod, ed. P.

Krueger et Th. Mommsen, I 1 p. CLXII sqq.).



46 Günther Gottlieb

peuple participait ä la resistance et prenait parti pour le symbole de Nicee. Le
sens de l'edit et le procedö suivi par l'empereur correspondaient donc aux
circonstances et aux sujets discutes au concile de Milan. L'6dit comme manifesta-
tion de la volonte imperiale etait une loi obligatoire non seulement pour le

peuple de Milan, le destinataire formellement indique, mais aussi pour tous les

sujets de l'Empire et bien Evidemment pour tous les participants du concile.
Lucifer et Eusebe ont pris tout de suite position contre ce que l'empereur

exigeait et contre ses buts: contre l'essai d'instituer une paix fausse dans l'Eglise
et d'imposer aux Niceens la communaute avec lui et ses eveques en exigeant
l'approbation des formules dogmatiques. En refusant, Lucifer et ses collegues
sont devenus des rebelles. C'est pourquoi l'empereur a qualine leur attitude au
meme concile de inimicitia pacis et unitatis etfraternae caritatis.

Resumons ce que nous pouvons dire sur la politique de Constance dans les

affaires ecclesiastiques et dogmatiques entre 353 et 355: peu apres la mort de

Magnentius en 353, un concile eut lieu ä Aries, oü l'empereur sejournait.
L'empereur exigea la condamnation d'Athanase. Paul de Treves fut condamne,
parce qu'il s'opposa ä la demande de l'empereur. Nous ne savons pas combien
d'eveques etaient presents au concile d'Arles ni comment ils se conduisirent.
Pour des raisons qu'il est facile d'imaginer je pense que tous les autres evdques
capitulerent aux ordres de l'empereur. Le concile d'Arles a eu pour but la
condamnation d'Athanase par les eveques de Gaule d'abord, semble-t-ü30.

Apres 353 l'eveque de Rome insista pour la convocation d'un autre concile.
Ce desir correspondait tout ä fait aux intentions de l'empereur, qui evidemment
tenait beaueoup ä y faire condamner Athanase par les eveques d'Italie le plus
tot possible. La Situation au concile de Milan est evidente: celui qui souscrivait
ä la condamnation d'Athanase, se trouvait ä cöte de l'empereur parce qu'il se

conformait ä sa volonte. Et il se trouvait dans la communaute de tous ceux qui,
de leur cöte, avaient deja condamne Athanase. Autrement dit: dans la communaute

des Ariens Valens et Ursace, qui soutenaient et protegeaient la politique
de l'empereur. La condamnation d'Athanase equivalait ä un jugement de sa foi
et de sa position dogmatique. Par eile on se trouvait automatiquement dans la
communaute des adversaires de la confession de Nicee.

Lucifer et Eusebe, les representants des Niceens, voyaient bien les

consequences de la politique imperiale. Ils se trouvaient dans la communaute
d'Athanase, qui avait toujours ddfendu la foi de Nicee. C'est-ä-dire: cette position

les faisait adversaires de l'empereur.
Pour Constance il suffisait d'arriver ä la condamnation d'Athanase. De

l'autre cöte, Lucifer et Eusebe ne pouvaient qu'exiger l'approbation de la foi de
Nicee. Celle-ci etait constitutive pour la legalite de toutes les charges et de
toutes les institutions ecclesiastiques. C'est-ä-dire que pour les Niceens le

30 Girardet, op. cit. (cf. ci-dessus n. 20) 70sqq. qui pense que l'edit de Milan avait dejä ete publie
ä Aries (353).



Les eveques et les empereurs dans les affaires ecclesiastiques du 4e siecle 47

concile de Milan manquait de toute legalite parce qu'il n'etait pas fonde sur
l'acceptation du symbole de Nicee. Ce n'est pas par des mobiles tactiques,
comme on a voulu le croire, qu' Eusebe invita tous les participants ä souscrire
au symbole de Nicee, mais parce qu'il y voyait la condition pour la communaute

des eveques. Le fait que Lucifer et Eusebe refusaient constamment de
souscrire ä la condamnation d'Athanase et invitaient les eveques ä souscrire au
symbole de Nicee fut le motif d'abord pour la reaction violente de Valens et
ensuite, apres que le peuple eut pris position contre les eveques de l'empereur,
pour l'intervention de l'empereur. Maintenant l'empereur proclama ce qu'il
considerait comme la foi et il accusa les Niceens de mettre en peril la paix ä

l'interieur. Constance voulait faire comprendre au peuple que les eveques
insubordonnes s'etaient dresses contre l'empereur. Et que par cela l'interet
public etait touche.

L'empereur prit les evenements de Milan comme une affaire politique
puisqu'il etait de l'office de l'empereur de mettre fin ä toute sorte de revolte, ä

toute sorte de soulevement dirigee contre l'autorite imperiale. L'edit de Constance

fixait ce qui devait etre cru. Cela impliquait une Obligation juridique de ce

qu'etait la foi. Ce procede correspond ä celui dont l'empereur Theodose s'est
servi en 380. Lui aussi a fixe ce qui devait etre cru - avec la difference toutefois
que dans sa loi Theodose a maintenu le symbole de Nic6e, symbole qui depuis
sa formulation n'avait subi aucune alteration.

Ambroise de Milan et le concile d'Aquilee*'
Ce sont les rivalites entre Niceens et Ariens qui sont caracteristiques aussi

pour le concile d'Aquilee. La Situation etait la suivante: L'empereur Gratien
avait convoque le concile, mais il n'y participa pas lui-meme. Les eveques se

reunirent vers la fin aoüt 381. Le vendredi 3 septembre, ä la demande de Palladius,

ev6que de Ratiaria, une discussion eut lieu qui fut dirigee par Ambroise,
eveque de Milan. Ambroise la transforma en un interrogatoire de Palladius,
Secundianus de Singidunum et du pretre Attalus. Palladius et ses deux partisans

furent accuses d'Arianisme et condamnes pour participation ä l'heresie
arienne. Voyons ce qu'etaient les discussions du concile et les buts des acteurs!

En general on suppose que l'empereur Gratien a change par principe la

politique ecclesiastique de son pere Valentinien et qu'il etait decide des le debut
ä reduire l'Eglise ä une dogmatique uniforme. J'ai demontre ailleurs que ce
n'est pas correct32. Au debut Gratien a suivi envers l'Eglise la pohtique reservee
de son pere. Mais pendant ses sejours en Illyrie il tomba sous l'influence de
Palladius de Ratiaria, un eveque arien. Ceci obhgea Ambroise ä chercher de

son cöte ä prendre de l'influence sur l'empereur, parce qu'il voulait faire regner
la foi de Nicee sur l'Illyrie.

31 Cf. ci-dessus n. 18.

32 Dans mon livre Ambrosius von Mailand und Kaiser Gratian (Göttingen 1973) 51-71 et 83sqq.



48 Günther Gottlieb

Gratien a prepare le concile par deux lettres. La deuxieme lettre, un rescrit,
fut pubhee en reponse ä la protestation d'Ambroise contre la premiere lettre
dans laquelle l'empereur avait invite tous les eveques d'Orient et d'Occident ä

trouver un arrangement. Certes l'empereur maintenait cette intention dans le

rescrit, mais il limita le nombre d'eveques invites en disant qu'il suffisait que les

eveques des sieges voisins participent au concile et que les autres eveques occi-
dentaux et orientaux etaient libres de venir ou non; autrement dit: en principe,
tous les eveques etaient invites tout comme auparavant33.

Ambroise rejetait le premier projet qui etait cependant tout ä fait conforme
ä l'intention de Palladius, qui exigeait un concile general. Pourquoi PaUadius a-
t-il exige un concile general? La raison en est que la presence des eveques orientaux

aurait augmente son parti. Et c'est justement pour eviter cela qu' Ambroise
est intervenu aupres de l'empereur. Nous apprenons par les textes que Palladius
et ses partisans connaissaient les deux lettres de l'empereur et par lä tout le
procede. Palladius comptait trouver appui aupres de l'empereur. En tout cas, en
ce temps-lä, Palladius n'avait aucune raison de juger la Situation differemment.
Peu avant le concile l'empereur et Palladius s'etaient rencontres ä Sirmium. Ils
avaient discute le concile projete. Palladius voulait s'assurer que les eveques
d'Orient avaient ete invites. L'empereur lui affirma que c'etait le cas et l'invita ä

venir au concile. De plus la fac,on dont Palladius a parle de l'empereur Gratien
et de la rencontre avec lui est tout ä fait remarquable. On peut en conclure que
les relations entre eux n'etaient pas chargees d'animosite. Mais je pense que
l'attitude de Palladius etait surtout influencee par des mobiles tactiques. II
voulait meme se rendre agreable ä l'empereur en reprochant ä Ambroise des

intentions malfaisantes, par exemple en pretendant que celui-ci avait extorque
un rescrit de l'empereur34.

Essayons de preciser ce que Palladius voulait atteindre au concile et quel
procede il considerait comme correct et uniquement possible pour y arriver: II
lui semblait essentiel qu'il y ait une veritable discussion. II avait dejä propose
une date pour cette discussion avant d'arriver ä Aquilee35. De l'avis de Palladius

il y avait des differends sur le plan de la foi et il aurait ete preferable d'invi-
ter les eveques occidentaux et orientaux ä une discussion. II n'a jamais essaye de
dissimuler la Situation, bien connue aussi de l'empereur par la dispute Iitteraire
entre Ambroise et Palladius. Ce dernier exigeait un concile general (generale et
plenum concilium). II reprochait ä Ambroise d'etre un transgressor et un impius,
c'est-ä-dire quelqu'un qui viole la foi. Pour lui Ambroise n'avait aucune autorite

ä transformer la discussion en un interrogatoire36. Ces reproches tous
ensemble etaient diriges contre la confession d'Ambroise. PaUadius regardait

33 Gesta concilii Aquileiensis 3sq. (PL XVI 955sq.).
34 Loc. cit. 8. 10 et 42 (PL XVI 957sq. 969).
35 Loc. cit. 10 (PL XVI 958).
36 Loc. cit. 33. 41. 48 (PL XVI 965sq. 968 et 970).



Les eveques et les empereurs dans les affaires ecclesiastiques du 4e siecle 49

Ambroise comme le repr6sentant d'une faction qui n'dtait pas du tout quahfiee
pour faire un interrogatoire et pour etre juge. II annon§a une expositio fidei
comme alternative ä la confession de Nicee. Ambroise lui repondit: Damna
impietatem AriiP1 C'est ä cause de cette exigence que Palladius a refuse de se

soumettre au procede introduit par Ambroise et qu'il a refuse de repondre ä

moins qu'un concile general ne soit reuni. En regardant tous les evenements, les
intentions tactiques de PaUadius apparaissent plus claires que ses principes et

que sa doctrine. Tous ses reproches etaient destines ä rendre Ambroise suspect
aupres de l'empereur.

Tournons-nous maintenant vers Ambroise. Comme Palladius, il connais-
sait personeUement l'empereur depuis 379. D'apres Ambroise seul un concile
fonde sur la foi de Nicee pouvait etre un concile legitime. C'etait la raison pour
laquelle il avait adresse une demande ä l'empereur dont le resultat fut la
deuxieme lettre imperiale mentionnee plus haut38. En regardant les actes du
concile, ce qui frappe ce sont les observations suivantes: au debut du proces-
verbal du concile nous trouvons une liste des participants. Palladius, Secundia-
nus et le pretre Attalus, tous trois accuses d'Arianisme, ne sont pas cites dans
cette liste, quoiqu'üs aient participe effectivement au concile. II en est de meme
ä la fin des actes. II s'ensuit que l'expression omnes episcopi ne designe, parmi les
participants au concile, que les Niceens.

La condition ä laquelle on aurait pu discuter de la foi aurait et6 que tous les

eveques r6unis ä Aquilee soient sur un pied d'egalite. C'etait - pour des raisons
qu'il est facile d'imaginer- le principe de PaUadius. II a naturellement defendu
ce principe avec determination, parce qu'ü restait dans la minorite avec ses

partisans. Pour Ambroise il etait cependant un fait etabli que Palladius et les
deux autres etaient des Ariens. Dejä dans la premiere partie de son traite Defide
il avait qualifie Palladius d'Arien, et il y avait explique ä l'empereur pourquoi
les Ariens avaient une confession fausse. Or PaUadius n'etait pas pret ä

condammer Arius. Par consequent les Niceens avaient rejete Palladius et
Secundianus comme dveques illegitimes dejä avant que le concile ne se

reunisse. Au sens propre ils n'etaient pas des participants legitimes, parce qu'ils
etaient haeretici. Car ou bien le concile ne se composait que de Niceens ou bien
il y avait des haeretici parmi les participants - dans ce cas il s'ensuivait la trans-
formation de la reunion en un debat judiciaire pour juger les ennemis de la foi.

La discussion se deroula le matin aussi bien que l'apres-midi, avec cette
difference toutefois que l'apres-midi Ambroise fit ecrire un proces-verbal
comme il etait d'usage ä l'occasion d'un debat judiciaire, c'est-ä-dire que le
matin Ambroise et ses eveques ont maintenu les conditions d'une discussion
libre. C'est justement sur ce fait que les eveques ont mis l'accent dans une lettre
ä l'empereur Gratien. Mais surtout ils ont attire l'attention de l'empereur sur le

37 Loc. cit. 50 (PL XVI 971).
38 Cf. ci-dessus n. 34.

4 Museum Helveticum



50 Günther Gottlieb: Les eveques et les empereurs

fond de l'affaire en expliquant pourquoi il etait necessaire de qualifier Palladius
et ses partisans d'Ariens39. C'etait ä cause de cette quaüfication qu' ils pouvaient
etre juges, parce que la quaüfication montrait qu'ils se trouvaient en-dehors de
la communaute religieuse. De plus Ambroise ne pouvait pas entrer en discussion

sur la confession de Nicee, comme Palladius le voulait. Car Ambroise et ses

eveques auraient nie eux-memes la valeur generale de cette confession - valeur
generale que les Niceens avaient defendu depuis le concile de Nicee. II n'y avait
aucune alternative dans le procede\

Regardons les buts d'Ambroise: II avait exige un concile fonde sur la foi de
Nicee et il y reussit. II lui faUait transformer le concile d'Aquilee en un interro-
gatoire parce que des Ariens etaient venus au concile. Dejä depuis 380
Ambroise avait qualifie Palladius d'Arien. Par consequent il fallait que le
concile demande raison ä PaUadius et ses partisans et, le cas echeant, le concile
devait ä nouveau affirmer qu'ils etaient des Ariens. Le concile d'Aquilee est la

consequence de la dispute entre Ambroise et Palladius qui avait commence en
380.

Conclusion

Pour terminer comparons rapidement le concile de Milan et le concile
d'Aquilee: A la difference de Constance, Gratien ne fut pas au debut de son

regne fixe ä un parti et pendant les premieres annöes il ne fut pas sous une
influence determinante. Palladius et ses partisans n'ont jamais bläme l'empereur

Gratien, mais ils l'ont excuse. Au contraire, ä Milan, l'attitude des repre-
sentants Niceens envers Constance fut tout ä fait differente. La resistance de
Lucifer et d'Eusebe contre l'empereur Constance fut extraordinaire. A Milan
c'etait l'empereur influencö par des eveques ariens qui dirigeait les buts du
concile; ä Aquilee c'etait un 6veque qui dirigeait le concile. A Milan les Ariens,
qui etaient en minorite, avaient besoin du pouvoir imperial, alors qu'ä Aquilee
les Niceens pouvaient s'en passer.

Considerons encore une fois ce qu'est la difference la plus importante entre
les Niceens et les Ariens: Les Ariens n'ont pas reussi ä constituer une confession
commune. Ils ont fait des experiences avec des formules dogmatiques. II n'y eut
jamais une unite arienne; par consequent les contradictions entre eux provo-
querent des divisions internes. En Occident, au contraire, la confession redigee
ä Nicee est devenue constitutive; le symbole de Nicee 6tait la fondation sur
laquelle l'Eglise etait posee. Les Niceens ont döfendu le symbole de Nicee avec
un serieux reügieux qui est remarquable, tandis que les Ariens ont toujours
prefere des mobües tactiques: et c'est ä cause de cela qu'ils dependaient
toujours de l'empereur. Ils n'avaient aucune autorite par eux-memes. Les Niceens,
au contraire, se sentaient independants de l'empereur dans leur croyance, que
celui-ci leur soit hostile ou leur accorde son appui.

39 Ambroise, Epist. 10,4-11 (PL XVI 981-984).


	Les évêques et les empereurs dans les affaires ecclésiastiques du 4e siècle

