
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 1

Artikel: Clarissima mundi lumina : zu einem Interpretationsproblem im
Prooemium von Vergils Georgica

Autor: Liver, Ricarda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Clarissima mundi lumina

Zu einem Interpretationsproblem im Prooemium von Vergils Georgica

Von Ricardo Liver, Bern

Das Prooemium, das Vergil dem ersten Buch seiner Georgica voranstellt,
ist wohl das vollkommenste Stück Gebetsdichtung, das die klassisch lateinische
Literatur hervorgebracht hat. Dichte und Ausgewogenheit der Komposition
kennzeichnen den sakralen Stil des Prooemiums. Dieser Gesamtcharakter des

Eingangsgebets ist oft hervorgehoben worden; ein Einzelproblem jedoch, das
gerade mit der harmonischen Struktur des Gebets in engem Zusammenhang
steht, kann trotz der Fülle von erklärender Literatur zum Georgica-Prooe-
mium1 nicht als gelöst gelten.

Seit Wissowa2 sind sich die modernen Kommentatoren darin einig, dass

Vergil im Georgica-Prooemium dem Vorbild Varros gefolgt sei, der seinem
Traktat De re rustica eine Invocatio von 12 Göttern vorausschickt, die er als di
Consentes bezeichnet, wobei er gleich präzisiert, dass er nicht den griechischen
Zwölfgötterverein meine, dessen vergoldete Statuen auf dem Forum eben diesen

Namen trügen, sondern illos XII deos, qui maxime agricolarum duces sunt
(R.r. 1,1,4)3. Ob Vergil das varronische Zwölfgötterschema tatsächlich in seinen
Text verarbeitet hat, soll hier näher untersucht werden.

Die These ist nur haltbar, wenn die Verse 5-20 wirklich 12 Götter anrufen.
Auf diese Zahl kommt man, indem man clarissima mundi lumina (5) als
Periphrase für Soi und Luna interpretiert, ferner den Gruppen der Fauni und
Dryades, die die Apostrophe Fauni (10) aufspalten, je einen Platz zuweist. Dass

von den Göttern des Georgica-Prooemiums nur eine kleine Zahl mit den
varronischen übereinstimmt, hat man natürlich nicht übersehen können und auf

1 W. Richter, Vergil. Georgica, herausgegeben und erklärt (München 1957). Bibliographie zum
Prooemium S. 115. Weitere Interpretationen und Literaturhinweise bei W. Steidle, Zwei
Vergilprobleme, in: Seriaphilologica Aenipontana (Innsbruck 1962) 3llf. Zur Bedeutung des
Prooemiums für das Vergilveretändnis in einem umfassenden Sinn vgl. F. Klingner, Vergil.
Bucohca, Georgica, Aeneis (Zürich/Stuttgart 1967) 185ff. Ferner L. P. Wilkinson, The Georgics
of Vergil (Cambridge 1969); zur hier behandelten Frage besonders 75 und 146f.

2 G. Wissowa, Das Prooemium von Vergils Georgica, Hermes 52 (1917) 92f.
3 Eine Ausnahme stellt P. Fabbri, Virgilio poeta sociale epolitico (Milano/Genova/Roma 1929)

dar. Vgl. 90,1: «Certamente Virgilio pote leggere l'opera varroniana prima di pubblicare le
Georgiche, ma piü certamente ancora non ne trasse ispirazione, avendolo preceduto o quasi
nell'inizio del lavoro.» Fabbri geht denn auch gar nicht auf die Frage nach dem varronischen
Vorbild ein, sondern stellt S. 91 ohne weiteres fest, was wir in der Folge zu beweisen versuchen:

«A principio del poema Virgilio invoca Libero e Cerere.»

3 Museum Helveticum



34 Ricarda Liver

verschiedene Weisen zu erklären versucht4. Tatsächlich kehren nur drei der
varronischen Götter bei Vergil explizit wieder, nämlich Ceres, Liber und
Minerva. Soi und Luna sind ja nicht genannt, sondern nur aufgrund einer
Interpretation erschlossen; gegen diese Deutung kann man verschiedene Einwände
erheben.

Richter (117) behauptet: «Clarissima mundi lumina war ohne weiteres als
Sonne und Mond zu verstehen.» Zur Begründung weist er auf Catull 66,1 hin.
Dazu ist zunächst zu sagen, dass dort die Formulierung magni... lumina mundi
nicht Sonne und Mond speziell, sondern alle Gestirne in ihrer Gesamtheit
bezeichnet. Auch der vergilische Sprachgebrauch führt keineswegs zwingend
auf eine Interpretation von mundi lumina als Sonne und Mond. Lumina
erscheint bei Vergil in der Mehrzahl der Fälle als Metonymie für oculi; an den

(nur!) zwei Stellen, wo lumina Gestirne bezeichnet, geht es auf die in der Nacht
sichtbaren Sterne5. Die Deutung der clarissima mundi lumina als Soi und Luna
wird freilich durch den Relativsatz von V 6, labentem caelo quae ducitis annum,
nahegelegt6. Dieser Interpretation stehen jedoch eine ganze Reihe von Einwänden

entgegen, die mir gewichtig genug erscheinen, die allgemein vertretene
These von der Rezeption des varronischen Zwölfgötterschemas zumindest zu
erschüttern.

Keiner der Kommentatoren, die lumina als Sonne und Mond erklären
wollen, zweifelt an Vergils Sinn für Harmonie und stilistische Ausgewogenheit;
aber keiner weist darauf hin, welch unerhörte Härte, welchen Bruch in der
syntaktischen Struktur des Gebetes es bedeuten würde, wenn man die Verse 5

und 6 von 7 inhaltlich abtrennen musste. Dem ersten Götterpaar, nur in einer
Periphrase apostrophiert (darüber später), folgte dann das zweite ohne
Konjunktion, ohne den geringsten Hinweis, dass hier etwas Neues beginnt7. Alle
weiteren Gottheiten werden jeweils mit einer Konjunktion eingeführt, mit
Ausnahme von Pan, der jedoch durch ipse als neue Person gekennzeichnet wird.
Ferner widerspräche es vergiüschem Stilgefühl, den Anruf eines ersten Götter-

4 Vgl. Richter 116: «Es ist bis heute ungeklärt, warum der Dichter die Zusammenstellung
Varros nur zu einem kleinen Teil übernommen hat und unter welchem Gesichtspunkt seine

Anordnung zustande kam». Gegen Richters Versuch, die Auswahl der Götter im Hinblick auf
die Gesamtkomposition der Georgica zu erklären, wendet sich Klingner 188,1: «Mit dem Blick
auf Varros Willkür wird Vergil nichts anderes getan haben als eine andere, schönere Folge zu
ersinnen, die nicht weniger frei ist und immerhin den Eindruck erweckt, dass alles von
wohltuenden göttlichen Mächten durchwaltet ist». Aber dem Vorwurf, den Dichter
eigenmächtig zu systematisieren, entgeht auch Klingner selbst nicht ganz, da auch er die These vom
varronischen Vorbild unbesehen übernimmt und dadurch zu denselben interpretatorischen
Gewaltsamkeiten gezwungen wird wie die übrigen Kommentatoren.

5 Ge. 1,251 illic sera rubens accendit lumina Vesper; Aen. 7,13 nocturna lumina.
6 Vgl. die in vielem verwandte Formulierung Lucr. 5,1437f, auf die Steidle 313 Anm. 0

hinweist.

7 Klingner 186 sagt: «Ein Anruf ist jeweils an den vorigen mit que, einige Male mit et gereiht»,
wobei, was er verschweigt, der Übergang von 6 zu 7 eben aus der Reihe tanzen würde!



Clarissima mundi lumina 35

paares (nach der herrschenden Meinung die periphrastische Apostrophe an Soi
und Luna) gewichtig durch ein proleptisches Personalpronomen, noch
verstärkt durch das emphatische o, anzukündigen, das zweite Paar aber, das sich
durch die folgenden Prädikationen (7-9) als fundamental wichtig erweist, nur
durch die Apostrophe der blossen Namen einzuführen. Eine solche Schroffheit
ist schlechthin undenkbar. Man kann auch nicht übersehen, dass vos, o (5), et
vos (10) und tuque o (12) in Parallelität zueinander stehen und somit den Anruf
je einer neuen Instanz einleiten. Weiterhin springt auch der Parallelismus der
beiden Kola clarissima mundi lumina und agrestum praesentia numina (10), der
wie ein Praeludium zu späterer Reimtechnik anmutet, in die Augen. Wer das

ganze Prooemium unvoreingenommen liest (besser noch: hört), wird nicht
zögern, die beiden gleich strukturierten Formulierungen (Substantiv + Attribut
+ Genitiv) als proleptische Prädikationen den unmittelbar folgenden Apostrophen

durch die Götternamen (Liber et alma Ceres - Fauni) beizuordnen. So
verstanden auch die meisten antiken Kommentatoren, denen wir doch wohl ein
ferneres Stilempfinden für lateinische Sprache zutrauen dürfen als uns selbst,
die Stelle8.

Weitere Gründe sprechen gegen die Annahme, der Ausdruck clarissima
mundi lumina beinhalte ein eigenes Götterpaar. Es wäre höchst seltsam, wenn
Vergü diejenigen Gottheiten, denen er durch den Anruf an erster Stelle eine
hervorragende Bedeutung zuerkennt, nicht direkt mit ihrem Namen, sondern
mit einer durchaus nicht zwingend auf diesen hinführenden Umschreibung
apostrophieren würde. Mit Periphrasen werden zwar auch Aristaeus (cultor
nemorum, cui 14/15) und Triptolemus (unci puer monstrator aratri 19)

angesprochen. Aber erstens nehmen sie nicht derart exponierte Stellen im
Gesamtgebet ein wie die Götter, die dieses eröffnen. Weiterhin glaube ich, dass die
Umschreibung gerade dieser beiden Namen ihren guten Grund hat: Vergil
bemüht sich, den Ton des Prooemiums trotz dem Beiwerk von griechischer
Mythologie durchaus im Römischen zu halten. Mit der einzigen Ausnahme von
Pan sind die Namen der apostrophierten Götter lateinisch9. Die unverkennbar
griechischen Namen Aristaeus und Triptolemus wären in diesem Verein stö-

8 Man hat den Eindruck, dass Wissowa die Gewaltsamkeit seiner Interpretation doch leise
bewusst war, wenn er die stihstische Härte durch den wenig überzeugenden Vorschlag, vos o
auf beide Götterpaare zu beziehen, zu beseitigen versucht (93): «Die Aufzählung beginnt
paarweise mit Soi und Luna, Ceres und Liber, beide durch die gemeinsame Anrede vos o so

eng verbunden, dass die Mehrzahl der antiken Vergilerklärer nur ein Götterpaar vor sich zu
haben meinte.» Den Vorschlag, lumina als Soi und Luna zu verstehen, macht die Brevis
expositio; hingegen zeigen Servius und Probus zu Ge. 1,5 deutlich, dass sie lumina als Prädikation

zu Liber und Ceres auffassen.
9 V. 11 betrachte ich als einen Einschub und darum die Dryaden nicht als eigens angerufene

Göttergruppe. Ähnlich mischt Horaz in seinem Faunus-Hymnus C. 3,18 Hellenistisches mit
Römischem, wenn er Faunus als Nympharum fugientum amator prädiziert. Dieser hellenistische

Pinselstrich im sonst durchaus italischen Gemälde des Hymnus ist in seiner Wirkung
vergleichbar mit dem Einschub von V. 11 im Georgf'ca-Prooemium.



36 Ricarda Liver

rend aufgefallen10. Dass die Reihe mit Süvanus, einem betont einheimischen,
nur römischen Gott schhesst, legt nahe, dass an der ersten Stelle des Gebets
ebenfalls ein spezifisch römischer Name stehen muss: Soi wäre das nicht, Liber
ist es zweifellos".

Damit sind wir von den formalen Einwänden schon teilweise zu inhaltlichen

übergegangen. Weitere kommen hinzu. Soi und Luna begegnen in den
Georgica überhaupt nicht als kultisch verehrte Gottheiten12. Hingegen sind es

gerade Ceres und der sonst als Bacchus oder Lenaeus bezeichnete Liber13, die
im Verlaufe des Gedichts mehrfach als für die Landwirtschaft wichtige Götter
erwähnt, ja sogar mit eigentlichen Gebeten bedacht werden14 - als einzige, sieht
man von der kurzen Apostrophe an Pales und Pan zu Anfang des 3. Buches ab.

Am Schluss möchte man fragen: Kann man sich vorstellen, dass Vergil,
hätte er wirklich das varronische Schema in sein Prooemium verarbeiten wollen,

dies in einer derart schwierigen und undurchsichtigen Weise getan hätte,
dass moderne Interpreten sich den Kopf zerbrechen und gegeneinander
polemisieren müssen, welche Götter wo zu finden seien und wie man auf die Zwölfzahl

kommen könne? Ohne eine unsichere Konstruktion durch eine andere
ersetzen zu wollen, möchte ich einer Neunzahl, die sich in drei Dreiergruppen
aufteilt, den Vorzug geben: Die drei ersten, Liber, Ceres und Fauni, vor der
starken Zäsur V 12. Nachher die drei Götter, die mit Tieren zu tun haben,
Neptunus, Aristaeus und Pan (12-18). Schüesslich Minerva, Triptolemus und
Süvanus (18-20).

Freilich bleibt vom Inhaltlichen her die Situation durchaus unbehaglich,
wenn man die Verse 5 und 6 als eine Prädikation, die Ceres und Liber mit
Gestirnen gleichsetzt, verstehen will. Den stoischen Synkretismus, den Servius

10 Wissowa, der das Prooemium als durchaus griechisch beurteilt, findet in den Periphrasen
einen Bruch im sakralen Stil (95). Seine Aussage: «Die Frömmigkeit des italischen
Landmanns findet in seinem Gedicht keine Widerspiegelung» (98) wäre zu nuancieren: Wenn auch
nicht direkte Reflexe der tatsächlich praktizierten Religion, so enthalten die vergilischen
Gedichte doch Spuren dessen, was die augusteische Restauration in romantischer Sicht als

altrömische Religion stilisierte. Zu apodiktisch scheint mir auch das Urteil von Steidle 312,
«dass die Götternamen keinen sakralen Bezug haben».

11 Zu Vergils Auffassung von Bacchus Liber vgl. unten Anm. 13.

12 Ge. 1,232 ist astrologische Theorie. Ebenso sind im Abschnitt über die signa (1,351 ff.) Soi und
Luna im Kosmos wirkende Faktoren, zum Teil griechisch-mythologisch personifiziert (so
1,396), nie aber wirkliche Gottheiten im kultischen Sinn.

13 Vergil versteht Liber, von dessen ursprünglich einheimischem Charakter man zu seiner Zeit
offensichüich nicht mehr wusste als heute, als Gott des Weinbaus, was er in Wirklichkeit kaum

gewesen sein dürfte. Die Liberalia vom 17. März haben mit Weinbau überhaupt nichts zu tun;
umgekehrt ist in den Zeugnissen über drei Weinfeste des römischen Jahres, die Vinalia
(priora) vom 23. April, die Vinalia rustica vom 19. August und die Meditrinalia vom 11.

Oktober, von Liber nicht die Rede. Für Vergil jedoch ist die Gleichung Liber Bacchus
vollkommen.

14 Vgl. unten S. 36. Zu Ge. l,338f. bemerkt Richter 164: «Ceres, die wichtigste Gottheit für den
Bauern».



Clarissima mundi lumina 37

Vergil unterschiebt15, wird man dem Dichter ungern zutrauen16. Eher möchte
man vermuten, hinter der Prädikation stecke eine für uns nicht mehr fassbare
Theorie, wonach Ceres und Liber resp. Demeter und Dionysos in einer
mythologischen Erzählung mit irgendwelchen Gestirnen geghchen wurden. Aber
vielleicht ist die Deutung der Formulierung clarissima mundi lumina auf
Gestirne gar nicht so zwingend, wie es auf den ersten Blick scheint. Über die
Verwendung von lumina durch Vergil wurde oben (S. 33) gesprochen. Lumen wird
zudem schon im klassischen Latein in einer übertragenen Bedeutung 'leuchtendes

Vorbild, Schmuck, Zierde' auf Menschen bezogen. So z.B. Cic. Catil. 3,10
Clarissimis viris interfectis, lumina civitatis exstincta sunt. Wie lux, gloria und
andere Abstrakta begegnet lumen als besonders ehrende Anrede an einen
Menschen: Mart. 1,96 Naevia lux, inquit, Naevia lumen, have. In diesem Sinn kann
Vergil Liber und Ceres, die er in den Versen 7-9 als Kulturbringer der Menschheit

prädiziert, ohne weiteres als clarissima mundi lumina, 'leuchtende Vorbilder

der Welt', anreden. V. 6. würde ich umschreiben: «die ihr das am Himmel
ablaufende Jahr anführt», wobei ducitis das Gewicht von duces estis hat17.

Diese Interpretation steht in Einklang mit der Rolle, die Liber und Ceres in den

Georgica spielen: 2,380 preist Bacchus als den Herrn der Compitalia, die
anfangs Januar als feriae conceptivae gefeiert wurden. 2,2 zeigt ihn bei einem
Kelterfest, während 1,147 Ceres als Kulturbringerin, 1,338 als Herrin der Ceria-
lia im April, darüber hinaus aber auch als Beschützerin des ganzen bäuerlichen
Jahres darstellt. Liber und Ceres, die Schutzmächte von Getreide- und Weinbau,

die das Jahr des italischen Bauern in seinem gesamten Ablauf bestimmen:
Welches andere Götterpaar wäre berufener, die erste Stelle im Eingangsgebet
der Georgica einzunehmen?

15 Vgl. Servius ad loc. Ferner Macr. Sat. 1,16,44; 1,18,23.
16 Dies um so weniger, als er im folgenden Pan, Fauni und Süvanus unterscheidet. Das Verhält¬

nis von Faunus und Süvanus zueinander (Identität, Funktionsgleichheit, -unterschiede?) ist
bis heute überhaupt nicht geklärt (vgl. K. Latte, Römische Religionsgeschichte 83f, was auch
noch nicht das letzte Wort sein dürfte). Sicher ist aber, dass beide seit frühester Zeit mit dem
griechischen Pan geglichen wurden (ibid.).

17 Ob hier vielleicht eine varronische Reminiszenz vorliegt? Vgl. oben S. 32.


	Clarissima mundi lumina : zu einem Interpretationsproblem im Prooemium von Vergils Georgica

