
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 3

Artikel: Philosophische Dialogkunst Platons (am Beispiel des Charmides)

Autor: Müller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 33 1976 Fase. 3

Philosophische Dialogkunst Platons

(am Beispiel des Charmides)

Von Gerhard MüUer, dessen

Willy Theiler gewidmet

Das Gespräch über die Selbsterkenntnis ist nicht nur ein Paradigma
eindrucksvoller Dialogkunst Platons, sondern auch ein beunruhigendes
Paradigma der Uneinigkeit von Piatoninterpreten. Der zentrale Sinn des Dialogs
wird von ihnen sehr verschieden, ja entgegengesetzt aufgefasst. Aufden folgenden

Seiten sollen einige Beobachtungen an seiner literarischen Form vorgetragen

werden, die eine Deutung auf die metaphysische Wissensethik Platons hin
nahelegen.

Genau in der Mitte des Dialogs steht die Definition der Sophrosyne als
Selbsterkenntnis gemäss dem delphischen Spruch (164 c-165 b). Kritias trägt
sie, um sich aus der Verlegenheit zu retten, wie in einem Neueinsatz begeistert
als die endlich gefundene Wahrheit vor. Doch es wird sich ergeben, dass er ihre
Tragweite nicht erfasst hat. Erst die wenigstens durchscheinende Lösung des
Rätsels am Ende des Dialogs wird zeigen, dass er mit dem Anspruch, die befreiende,

göttliche Wahrheit vorzubringen, recht hatte, so sehr er wegen seiner
Verhaftung in technischem Verständnis des Wissens ausserstande ist und bleibt,
jene Wahrheit voll zu verstehen.

Kritias hat die neue Definition nicht erfunden, er bringt sie mit von früheren

Disputen mit Sokrates, bringt auch die von ihm unverstandene Umdeutung
mit, kraft deren der delphische Spruch, der ja von Haus aus eine Mahnung an
die Grenzen des Menschen, eine Warnung vor deren Überschreitung ist, nun zu
etwas Gegenteiligem wird, zu einer Begrüssung der Eintretenden durch den
Gott (165 a 5): der Mensch wird seiner Verwandtschaft mit dem Gott versichert
und zu einer Grenzüberschreitung geradezu aufgefordert; er soll lernen, sich in
einem Bereiche zu bewegen, der ihm gemäss und heimisch ist. Kein Wunder,
dass Kritias den so zu verstehenden Spruch «ziemlich rätselhaft» nennt (164 e

6), dem Orakelgott wesensgemäss; rätselhaft war er ja vorher so wenig wie
unSev ayav. Die Umdeutung zielt ersichtlich auf die platonische
Gottverwandtschaft des Menschen hin; denn diese ist hinter dem Wissen des Wissens
verborgen, um das im zweiten Teil des Dialogs so angestrengt und scheinbar
ergebnislos gerungen wird. Das Ergebnis wird zwar nicht explizit gegeben, weil

9 Museum Helveticum

Klassisch - philologisches
Seminar der Universität

ZÜRICH



130 Gerhard Müller

die Disputierenden es ohne Einführung der noetischen Dimension nicht finden
können, aber die Erörterung ist kunstvoll so angelegt, dass dem Leser zugemutet

werden kann, es selbst zu vollziehen. Seit dem Moment, wo Kritias das von
Charmides eingeführte, aber nicht erläuterte Tun des Seinigen (xä eauxoü
Ttpärceiv) durch das Tun guter Taten ersetzte, d.h. solcher Taten, die dem
Menschen «selbsteigen» (o'iKeTa 163 c 5) sind, und von da zur Selbsterkenntnis
in neuem Sinne übersprang, ist der Leser aufgefordert, die grundlegende
Umkehrung der Begriffe das Seinige, das Selbsteigene, die Selbsterkenntnis
ernstzunehmen und der Interpretation des weiteren Dialogs zugrundezulegen, auch
wenn Kritias dieser Sehweise noch nicht fähig ist. Diese Umkehrung und
Umdeutung gibt übrigens ganz genau Platons radikales Nein zur altgriechischen
Welt wieder, mit dem er alle überlieferte Religion, Polisordnung und Dichtung
als unwahr durchstreicht. Es ist nicht zu viel behauptet, wenn ich Platons Kritik
an den alten Göttern wie an den Dichtern und seinen Staatsentwurf nur von
dem Punkte aus für verstehbar erkläre, den die genannte Umdeutung bezeichnet.

Diese neugedeutete Selbsterkenntnis erhält ihren Platz nicht zufällig
genau in der Mitte des Dialoges. Es liegt ein kompositorischer Kunstgriff vor, mit
dem Platon der Fortsetzer derselben poetischen Tradition ist, die er aus inhaltlichen

Gründen so leidenschaftlich ablehnt (ich denke etwa an die Monodie
Kreusas im Mittelpunkt des euripideischen Ion). Der Satz von den
Philosophenkönigen in der Pohteia ist auch seiner Plazierung nach ein Zentralsatz.

Es gibt eine andere platonische Umdeutung, die der vorliegenden parallel
ist, ja sogar sachhch mit ihr identisch heissen darf, die Umdeutung des Wissens

vom Nichtwissen in der Apologie. Das Chairephonorakel meinte damit die
religiöse Bescheidung des historischen Sokrates, aber bei Platon wird daraus die

Entwertung des innerweltlichen Wissens der Techniker, die über die sittlichen
Dinge nichts wissen, obschon sie es wähnen. Dies vom richtig Philosophierenden,

für den der Name des Sokrates beispielhaft steht (Apol. 23 a 8-b 4), ge-
wusste Nichtwissen ist dann nichts als die dem Wissenswahn der empirischen
Welt zugekehrte, kritische Seite der platonischen Metaphysik, erscheint also

nur in Verbindung mit dem Wege zu einem positiven, heilbringenden Wissen,
das keines Menschen persönliches Eigentum ist, das er anderen weitergeben
kann, sondern das sich in der Homologia des Gesprächs bildet und dabei
sichere Wahrheit gewinnt mit Gründen, die fester als Eisen und Stahl sind (Gorg.
509 a). Auf die hochwichtige Parallele zum Hauptgedanken des Charmides
muss an dieser Stelle ein kurzer Hinweis genügen1.

Es gilt nun zu sehen, wie kunstvoll der zentrale Gedanke der Selbsterkenntnis

im Gespräch eingeführt wird. Nach dem Scheitern seiner definitori-

1 Icü erörtere Das sokratische Wissen des Nichtwissens in den platonischen Dialogen anderwärts

genauer: Arapnua, Festschrift für H. Diller (Athen 1975) 145-173.



Püilosopüische Dialogkunst Platons 131

sehen Vorschläge 'Ruhigkeit' und 'zurückhaltende Scheu', die beide der
gesellschaftlichen Konvention im Hinblick auf wohlerzogene Jugend zugehörten,
brachte der jugendliche Charmides einen platonischen Gedanken vor: Sophrosyne

als tä eauxoü irpärTeiv. Damit ist das Niveau der Philosophie erreicht. Wie
schon angedeutet, sind von dieser Definition alle folgenden nur Neufassungen.
Dass sie wirklich platonisch ist, beweist ein unübersehbarer Hinweis, den Platon

eingebaut hat. Charmides will sie von einem anderen gehört haben, aber
Kritias möchte auf Sokrates' gezielte Frage dieser andere nicht sein (161 c);
doch legt etwas später (162 b 9) der Jüngling durch Blick und Lächeln wieder
nahe, dass er es ist. Kritias selbst nimmt durch seine verräterische Nervosität
dem Sokrates jeden Zweifel (e86kei yäp uoi ist wohl 162 c 4 zu lesen, der
Moment des Vorgangs ist gemeint). Er ist ärgerlich wie ein Dichter auf den
Schauspieler, der seine Verse schlecht vorträgt; also er hat die Definition seiner
Geltungssucht entsprechend dem jungen Vetter wie eine eigene vorgetragen, will
das aber jetzt vor Sokrates vertuschen, deswegen sein «nicht von mir» (161c 2).
Man darf Kranz nicht folgen, der die Definition unter die Kritiasfragmente
aufnahm (VS 88 B 41 a, obwohl zu 41 nicht passend). Nein, der Leser soll merken,

dass früherer Umgang mit Sokrates, mit Bedacht 156 a 8 erwähnt, dem
Kritias die Formel vermittelte. Sokrates aber reklamiert, seinem Nichtwissen
treu, den Ertrag einer Homologia nicht für seine Person. So philosophisch war
Kritias nicht, als er ihn dem Charmides weitergab. Hätte er den Gedanken
selbst gefunden, dann würde der ehrgeizige Mann sich jetzt stolz dazu bekennen.

Bestätigt wird der platonische Charakter der vorliegenden Definition
durch ihre Verwendung bei der Abgrenzung der Tugenden im 4. Buche der
Politeia. Zwar gilt sie dort für die Gerechtigkeit, sofern jeder Stand oder Seelenteil

das Seinige tun muss, während die Sophrosyne dort Einigkeit der Stände
oder Seelenteile darüber ist, welcher den anderen beherrschen soll. Doch ist die
Differenz nur terminologisch; wie wenig Wert Platon auf Terminologie legte,
hat er oft genug und gerade Charmides 163 d besonders deutlich gesagt. Die
beiden Tugenden stehen sich nahe und gehen ganz im Wissen vom Guten auf,
an dem sie hängen; gerade das sollen wir am Schluss des Charmides erraten.
Nun hat Platon offensichtlich das Tun des Seinigen aus volkstümlicher Rede
übernommen. Das lehrt Sophokles' Elektra 678, vor allem aber das Sprichwort
rjKOJtEiv tivü xä eowroü jeder soll nach seinen eigenen Angelegenheiten
schauen, das Gyges bei Herodot (I 8) seinem König entgegenhält2. Die Formel

2 Ein aristokratisches Schlagwort liegt trotz B. Witte, Die Wissenschaft vom Guten und Bösen

(Berlin 1971) 37-39 nicht vor; Kritias vertritt keinen Klassengeist. Platon will etwas
Fundamentales und Metaphysisches herausarbeiten; sein Kritias vertritt Denkgewohnheiten, die
dem widerstreben, aber keine Mischung aus aristokratischem Dünkel und sophistischer
Gesellschaftstheorie, wie W. es darstellt. Leider hat das die Folge, dass der platonische Sinn des

Dialoges bei W. verlorengeht. Auch die Verbindung zu den Gestirnseelen der Nomoi und zur
esoterischen Lehre, die W. 119ff. herstellt, ist textfremd.



132 Gerhard Müller

ist von Platon umgedeutet auf Einfügung in eine gültige Ordnung, ähnlich wie
er den delphischen Spruch und das Orakel in der Apologie umdeutet.

Um auch für die rechte Staatsordnung gültig zu sein, muss die Formel ja
notwendig einen anderen Sinn bekommen als den herkömmlichen. Rechte
Politik wird später (171 d-172 a) als Folge der Herrschaft wahrer Sophrosyne
gepriesen werden. Es ist bezeichnend, dass in der ersten Erörterung durch
Charmides und Sokrates das Tun des Seinigen wie selbstverständlich im
genannten herkömmlichen Sinne verstanden, in diesem aber als ungeeignet abgelehnt

wird (162 e ff.). Zwischen Kritias und Sokrates wird das Thema auf einem
höheren Niveau weiterbehandelt, nachdem Kritias das falsche Kriterium der
Besonnenheit, ob auf eigene oder auf fremde Angelegenheiten gerichtet, durch
die moralische Qualität ersetzt. Dazu forderte ihn aber Sokrates eigens heraus
durch die Frage, ob denn die Betreibung eigener Angelegenheiten die Tugend
der Besonnenheit ausschliesse. An die moralische Qualität erinnert sich Kritias
wieder aus früheren sokratischen Disputen. Mit dem «schön und förderlich
Getanen» (163 c) meint er so wenig wie mit xä oiKEia egoistischen Nutzen, wie
manche gröblich missverstehen, sondern das sittlich Förderliche, das dem eigenen

Wesen, dem besseren Selbst Gemässe, was immer das bedeutet; redet er
doch assoziativ und rezeptiv. Terminologische Unterscheidungen im Stile des

Prodikos, deren er sich hierbei bedient, lässt ihm Sokrates gutmütig ironisch
durchgehen, indem er ihn spüren lässt, wie unwesentlich sie ihm gegenüber der
Sache scheinen. Kritias soll durch solche Abhängigkeit von intellektueller
Mode charakterisiert werden wie schliesslich auch durch seine Begeisterung,
mit der er seine These gerettet zu haben und vor den Anwesenden, besonders

vor dem Vetter und Mündel, besser dazustehen meint.
Nur bemerkt er nicht, dass semer neuen Fassung das grundlegende Merkmal

der Motivierung durch das Wissen des Guten fehlt. Um das Fehlende
nachzutragen, greift er aus der Erinnerung den Begriff Selbsterkenntnis heraus
(163 c-165 b), aber erst, nachdem ihn Sokrates ins Dilemma gestürzt hat durch
die Frage nach dem sittlichen Wissen des Arztes, das ja in seinem therapeutischen

nicht enthalten ist (164 a-c). Die Angelegenheiten der anderen betreibt er
gewiss, und wenn er Gesundheit fördert, dient er dem Guten, so scheint es

Kritias. Aber ob ein schwerer Missetäter oder ein Tyrann des Gesundwerdens
wert ist oder eher der Strafe, weiss er qua Arzt nicht. Auf diese Differenz, über
die im Laches (195 c) Nikias und sogar der unphilosophische Laches orientiert
sind, muss Kritias erst gestossen und belehrt werden, dass es nicht darum geht,
dass der Arzt öfters des Erfolgs seiner Behandlung erst später sicher sein kann
(164 b). Da er nicht weiter weiss und nur darum, desertiert Kritias aus dem
vorliegenden Gedankengang, um sich mit einem Sprung in eine andere,
assoziativ erinnerte Formulierung zu retten. Ohne zu ahnen, dass diese, die
Selbsterkenntnis, tief mit dem Tun des Seinigen verknüpft ist, meint er ganz neu
anzusetzen. Charmides' Vermutung, dass sein Vormund selbst nichts Klares zur



Philosophische Dialogkunst Platons 133

Sache weiss (162 b lff.), war also ganz richtig. Platon macht hier das fahrige
Denken seiner Figur in der ungelösten Aporie und dann besonders in der imitativen

Aporie 169 c so deutlich, weil es das Hindernis für eine explizite Lösung
des erörterten Problems ist und bis zum Schluss bleibt. Der Leser wird so auf
das Fehlende, das noetische Wissen und seine Objekte, hingewiesen. So führt
uns der Dialog vor, wie weit man im verständigen Gespräch an die Grenze
herankommen kann, die innerweltliches und überweltliches Denken voneinander

trennt, und lässt uns die tiefe Differenz spüren wie die Notwendigkeit, den
befreienden Sprung über die Grenze zu tun. Von dieser Absicht der Gestaltung
ist die Zeichnung der von Platon gewählten Gesprächspartner des Philosophen
bestimmt. Platons beide Verwandte, der ältere und der jüngere, vertreten gute
attische Tradition und disputieren im Jahre 432 anachronistisch über
Probleme, die es erst in platonischer Philosophie geben wird. Der Jüngling stellt
dar, was man sich in seiner Zeit unter einem acbtppcov vorstellte. Kritias aber
zeigt intellektuelle Übung, literarische Kenntnisse und Erfahrung mit sokratischen

Disputen, aus denen er Thesen und Formeln erinnernd ins Gespräch
bringt, ohne sie aus dem Grunde zu verstehen, weil er beharrlich der noetischen
Denkweise ausweicht. Aber sophistische Züge hat ihm Platon weder in diesem
Dialog noch in anderen (Protagoras, Kritias) verliehen. Anklänge an die Manier

des Prodikos machen noch keinen Sophisten. Platon hätte gewusst, wie
man einen solchen Typus zeichnet. Auch der historische Kritias kann nach den
poetischen und pohtischen Äusserungen, die wir den Fragmenten entnehmen,
kein Sophist gewesen sein. Die sophistische These, Religion sei Erfindung der
Mächtigen, im bekannten fr. 25 muss nicht die Meinung des Autors wiedergeben;

der Held des Satyrspiels wird für diese These bestraft. Womöglich gehört
fr. 25 dem Euripides, nebenbei bemerkt. Völlig fernzuhalten hat der Interpret
unseres Dialoges die politische Rolle, die Kritias 411 und dann 404 gespielt hat;
denn Platon hat sie ferngehalten, weil sie unterhalb seiner Problematik lag, von
der aus beide Parteien von 404 gleicherweise verdammenswert waren. Nur mit
dem Thema des Dialogs kann die Wahl der Gesprächspartner zusammenhängen.

Soviel nun dem Kritias an Verständnis fehlt, das Fundamentale, Übersubjektive

der platonischen Selbsterkenntnis hat er jedenfalls verstanden und nicht
wie Xenophon an subjektive Selbstkenntnis gedacht, die analog wäre zum
Urteil eines Pferdekenners, der Vorzüge und Nachteile einzelner Tiere auf dem
Markt abwägt (Mem. 4, 2, 24-29). Auch der nicht unähnliche Satz Heraklits
r|0o<; ävQpchncö 5aiutov (fr. 119) meint ja nicht individuelle Eigenart, sondern:
dass er ein Mensch ist (f|6o<; avGpräitEiov fr. 78), das ist schicksalhaft für den
Menschen. Ähnlich muss Heraklits fr. 116 gemeint sein, wenn es echt ist. Was
aber, über Kritias' Horizont hinaus, platonisch unter Selbsterkenntnis zu
verstehen ist, lehrt überwältigend klar die Stelle aus dem Phaidros (29 e), wo
Sokrates seine wichtigste Aufgabe darin sieht, zu erkennen, ob sein Selbst das



134 Gerhard Müller

qualmende Ungeheuer Typhon, der begehrliche Seelenteil, ist oder nicht
vielmehr «ein ruhigeres und einfacheres Wesen, dem es gegeben ist, etwas von
einem göttlichen und quahnlosen Rang zu haben» (uoipa ist soviel wie 'Rang'
auch etwa Krat. 398 b, Phil. 54 c). Jeder Zweifel am Rechte, die Selbsterkenntnis

im Charmides und damit auch das Wissen des Wissens mit dem Ideenwissen
gleichzusetzen, wird durch diese parallele Formuherung ausgeschlossen. Es sei

wiederholt, dass wir im Mittelpunkt des Dialoges zugleich im Mittelpunkt der
platonischen Philosophie stehen.

Die lange Rede des Kritias (164 c 7-165 b 4), in der er den delphischen
Spruch einfuhrt und sich emphatisch anheischig macht, von ihm Rechenschaft
abzulegen (ein sokratischer Begriff!), bezeichnet eine ambivalente geistige
Situation mit einer Kunst der Gestaltung, die an ambivalente menschliche
Situationen in der Tragödie erinnert. Mit grossem Selbstbewusstsein verkündet Kritias

die Selbsterkenntnis als seine Definition: (prjui 164 d 4, so wie vorher schon
ötopi^ouai (163 e 11) und: «Hesiod und jeder Vernünftige» (d.h. ich) «nennen
besonnen den, der ...» (163 c 6). Er beruft sich auf die Autorität dessen, der die
Inschrift in Delphi angebracht hat, als dessen Bundesgenosse er den ursprünglichen

Sinn des Spruches gegen spätere Verfälschung zur Geltung bringen will.
Denn er hat das Rätselhafte an ihm durchschaut, die anderen nicht. So kann er
sich mit dem Spruch identifizieren: ra ypctunara Kai eych (165 a 1). Der Kontrast

dieses Anspruchs auf Wissensbesitz zur sokratischen Haltung wird sofort
(b 5-8) von Sokrates hervorgehoben. Wohl referiert Kritias den früher gelernten

Inhalt richtig, den Ursinn der göttlichen Begrüssung (das göttlich Wahre
muss auch gegen die Geschichte ursprünglich sein). Aber das Rätsel hat er auch
seinerseits nicht richtig gelöst, solange er den Begründungszusammenhang
nicht durchschaut, die Tragweite der Selbsterkenntnis nicht erfasst, d.h. sie
nicht selbst erworben hat. Die Ironie der Situation ist also die, dass einer, der
stolz sein Wissen vom Höchsten verkündet und seine Freiheit vom Irrtum
anderer, einem fundamentaleren Irrtum unterliegt, als der ist, über den er
triumphiert, nämlich dem technischen Verständnis auch von diesem Wissen.
Der Nichtwissende trägt höchste Weisheit vor, von der aus der Weg zur Bestimmung

menschlicher Gutheit führen würde. Zum Triumphieren wäre Anlass,
aber es wird sich zeigen, wie weit man noch von der Wahrheit entfernt ist. Dies
ist das Schicksal der Philosophie im Bereich menschlicher Denkgewohnheiten.
Mit dieser kunstvoll hergestellten Situation in der Mitte des Dialogs muss also
die scheinbar ausweglose andere Situation am Schlüsse zusammengesehen werden.

Wenn man von der Mitte des Dialogs, wo die Selbsterkenntnis eingeführt
wird, auf die ausführliche, lebensvolle Einleitung zurückblickt, so fügen sich
deren Züge einleuchtend zur philosophischen Thematik, die Leben und Tod
übergreift. Darauf weist gleich am Anfang die Gelassenheit des Sokrates hin,
der aus einer verlustreichen Schlacht zurückgekehrt ist und auf die Frage, wie



Philosophische Dialogkunst Platons 135

es möglich war, dass er heil davonkam, also eine Frage, die erleichterte Besorgnis

ausdrücken soll, ruhig antwortet: so, wie du siehst, so als ob der Unterschied
von Leben und Tod nichts bedeutete (153 b). Von den thrakischen Ärzten und
ihrem Gottkönig Zalmoxis berichtet er später, dass sie die Seele mit ihrer
Therapie dem Leibe mit der seinigen überordnen und sogar unsterblich machen
können (156 d). Die Selbsterkenntnis gehört nur der unsterblichen Seele nach
dieser Auffassung, und sie macht gottähnlich (dies ist die Lehre des vorliegenden

Dialogs). Die Besprechung (encpSfi 157 b) mit «schönen Reden» verrät
ihren Sinn dann sofort. Auch die Art, wie Sokrates den sinnlichen Zauber, der
vom schönen Charmides ausgeht, mit starken Wendungen beschreibt, bezieht
sich unverkennbar auf Selbsterkenntnis der Seele. Sie ist keinesfalls ironisch
gemeint. Die Bildmetapher vom Rehkalb und dem Löwen (155 d) lässt an zwei
andere platonische Metaphern für die Begierden denken, das vielköpfige Ungeheuer

(Pol. 588 c) und den qualmenden Typhon (Phaidr. 229 e)3. 'Selbstbeherrschung'

ist ja der geläufigste Sinn von Sophrosyne.
Es kann schon hier gesagt werden, dass die literarische Gestaltung des

Dialogs mit der Mittelstellung des umgedeuteten yvräGi aauTÖv keinesfalls
erlaubt, im zweiten Dialogteil nichts zu finden als die Widerlegung einer
zeitgenössischen These vom selbstbezüglichen Wissen. Ein Forscher von Rang, H.
Bonitz, hat diese Meinung vor hundert Jahren aufgebracht; sie hätte sofort
durch bessere Beobachtung der Komposition und des Gedankengangs widerlegt

werden müssen. Statt dessen hat sie eine erstaunliche Nachfolge bis heute
gefunden4. Es ist aber unvorstellbar, dass Platon mitten im Dialog die Frage
nach dem Höchsten stehen lässt, um dann nur noch die Polemik gegen eine ihm
ungeeignet erscheinende Theorie eines Zeitgenossen folgen zu lassen. Wenn
nach einem sonderbaren Wissen gesucht wird, das mit keiner bekannten Wis-

3 Die Bezüge der szenischen Einleitung zum Thema hat B. Witte (a. O.) richtig gesehen. Es mag
sein, dass die Halle der Basile, Gattin des Hades, mit Bezüglichkeit beladen ist (139). Aber
anderes ist überzogen: Sokrates steht nicht im Schatten des Todes. Dass iatbOrig 153 b auf
Sokrates' Namen anspielen soll, kann ich nicht glauben.

4 Entschieden folgt ihr K. Oehler, Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei
Platon und Aristoteles (München 1962). Er und sein Schüler E. Martens setzen selbstbezügliches

und selbstbegründetes Wissen unerlaubt gleich. In der Dissertation Das selbstbezügliche
Wissen in Platons Charmides (München 1973) stülpt Martens, unangebrachten Scharfsinn mit
Bündheit gegenüber den Gegebenheiten des Textes verbindend, eine komplizierte und haltlose

Konstruktion über Platons Gedankengang. Seine Hauptthese (61ff.), im Charmides
werde das selbstbezügliche Wissen für den Menschen abgelehnt, für den Gott aber zugelassen,

scheitert an dem Fehlen der Antithese göttliches und menschliches Wissen in Platons
Denken. Bei Platon und Aristoteles erreicht der Mensch, der die Ostopia verwirklicht, auf Zeit
den Zustand, der dem Gott immer eigen ist. Das macht Rang und Würde der Philosophie aus.

- Als sorgfältigste Textauslegung more philologico hält sich von Irrtümern wie denen von
Martens und Witte fern die Dissertation (Freiburg 1966) von R. Dieterle: Platons Laches und
Charmides, Unters, z. elenktisch-aporetischen Struktur der Frühdialoge. - Treffender Widerspruch

gegen Oehler bei B. Witte (a.O. 117 Anm. 23).



136 Gerhard Müller

sensart identisch sein kann, dann muss jeder ernsthafte Platonleser an das
Ideenwissen denken. Das Wissen des Wissens, auch Wissen des «grossen Mannes»

(169 a) genannt, kann nur das noetische sein. Die philosophische Seele
findet in sich die Ideen wieder, die sie als ausserhalb seiende aufgenommen hat,
so dass bei aktuahsiertem Wissen sich die aW*0£ia xöv ovxcov (Menon 86 b) in
der Seele befindet, obwohl sie doch ihre Existenz in sich hat. Im Mythus des
Phaidros erblickt die vollkommene Seele des Gottes, «mit Vernunft und
ungemischtem Wissen sich nährend» (247 d) am überhimmlischen Ort bei ihrer
Umfahrt «die Gerechtigkeit selbst, erblickt auch die Besonnenheit, erblickt
auch das Wissen, nicht dasjenige, dem Werden anhaftet, auch nicht dasjenige,
das irgendwie wechselnde Gestalt an wechselndem Platz annimmt im Bereich
dessen, was wir jetzt Seiendes nennen, sondern das Wissen, das seinen Platz im
wahrhaft Seienden hat». Die nichtgöttlichen Seelen folgen nach ihrem Vermögen

dem Gott, dem sie jeweils zugehören, und erreichen annäherungsweise
dieselbe Wissensschau. Die mythische Rede veranschaulicht hier wie sonst bei
Platon einen philosophischen Sachverhalt, dass dies besondere Wissen mit
seinem Gegenstand identisch wird. Am Höhepunkt des Weges, den im Symposion

Diotima dem Sokrates beschreibt, gelangt die Seele, durch die schönen
ua0f|uctxa aufsteigend, zum Schönen selbst, das den Ehrentitel uEyiaxov
uä0r||ia trägt (also auch ein in besonderer Weise Gewusstes sein muss) und wird
mit diesem ihrem Gegenstand schauend eins. Dies ÖE&aGcu jiövov Kai auvEivai
(211 d 8), mit einer Metapher aus der erotischen Sprache bezeichnet, ist die
höchste Erfüllung des Lebens, das, «wenn irgendwo, dort lebenswert ist für den
Menschen» (d 2). Besser als es Platon an dieser Stelle tut, könnte niemand das
Wissen des Wissens, nach dem im Charmides gesucht wird als nach einem
«gemeinsamen Gut für alle Menschen» (166 d), erläutern.

Während nun sonst die Homologie unter platonischen Gesprächspartnern
hergestellt wird durch Auffindung von Gemeinsamem in jeder menschlichen
Rede und besonders durch Prüfung und Entlarvung aufklärerischer Thesen,
deren Vertreter sich gewissen gemeinsamen Grundwahrheiten in eben dieser
Rede nicht entziehen können (für beides bietet etwa der Gorgias anschauliche
Beispiele), wird dieses Verfahren im Charmides auf echt platonische Formulierungen

angewandt, die ihr Verteidiger nicht in ihren sachgemässen Zusammenhang

rücken kann. Die Sachlage ist dabei schwieriger als im Laches, wo sich
Nikias ebenfalls für eine platonische These, die er eingeführt hat, einsetzt,
nämlich dass Tapferkeit das Wissen ist von dem, was zu fürchten ist, dem
Schlechten, und von dem, was nicht gefürchtet zu werden braucht, dem, was
entweder nicht schlecht oder sogar gut ist. Aber Nikias weiss, dass es sich dabei
um ein Wissen handelt, das sich auf das Gute richtet und allem technischen
Fachwissen übergeordnet und für dieses normativ ist. Mit Unterstützung des
Sokrates setzt er diesen Gedanken gegen den beschränkten Laches durch, und
offen bleibt nur die Frage, ob dann nicht Tapferkeit mit der umfassenden meta-



Philosophische Dialogkunst Platons 137

physischen Wissenstugend zusammenfällt; vielmehr sie bleibt scheinbar offen,
die positive Antwort wird ja nahe genug gelegt. Hier im Charmides wird eine
tiefer hegende Frage gestellt, wie dies dirigierende Wissen oberhalb des technischen

Wissens beschaffen ist. Es gelingt nicht, eine vollständige und befriedigende

Antwort zu finden. Doch ausgehend von den Anhaltspunkten in platonischen

Formulierungen, die Kritias weiss, kommt man doch auf Grund von
Homologie der Wahrheit näher, so dass der aporetische Ausgang als scheinbar
zu durchschauen ist. Kritias ist in seiner Einsicht noch nicht so weit wie Nikias.
Die Frage ist aber auch schwerer, um die es hier geht. Der beschränkte Gegenspieler

fehlt, vor den Ohren des begabten Anfängers Charmides soll die
fundamentale Schwierigkeit der Ideenphilosophie von disputierenden Denkern
vorgeführt werden. Der Zuhörende oder der Leser soll begreifen, dass die Philosophie

ihr Ziel, an dem doch die Eudaimonie des Menschengeschlechts hängt,
solange nicht erreichen kann, wie sie nur mit dem herkömmlichen und technischen

Wissen rechnet und arbeitet, das der Aufgabe nicht gewachsen ist, dem
Menschen zur Erkenntnis seines Selbst zu verhelfen. Nur darauf ist die Disputation

angelegt, dies Faktum drastisch deutlich zu machen.
Gewiss ist es, so könnte man gegen diese Interpretation einwenden, nach

realistischer Psychologie unglaubhaft, dass Kritias, der doch offensichtlich in
platonische Probleme eingeweiht ist, zwar die Formel xä eciuxoü npäxxEiv, das
Wissen des Wissens und die platonisch umgedeutete delphische Begrüssung
kennt, aber auf das an sich Seiende und die korrespondierende Vernunft in der
Seele nicht kommt und von Sokrates nicht an sie erinnert wird. Aber das muss
ebenso hingenommen werden wie die unrealistische Erfindung, dass Sokrates
und Kritias im Jahr 432 über das Grundproblem des platonischen Denkens
sprechen, das erst Jahrzehnte später konzipiert wurde. Beides ist freie
Konstruktion des Schriftstellers, nach dessen Willen die Disputierenden auf der
Suche nach dem, was allein not tut, gerade dasjenige ausser Betracht lassen, das
aüein ihrem Suchen zum Erfolg verhelfen kann. Die Kunst der Gesprächsführung

liegt nun eben darin, dass die durch das Verfahren der Homologie gewonnenen

Formulierungen der Wahrheit, die gefunden werden soll, so erstaunlich
nahe kommen, dass man nur noch das Ideenwissen einzusetzen braucht. Das
besondere heilbringende Wissen, dessen Möghchkeit im Laufe der Disputation
bestritten wird, findet doch eine Bestimmung von so viel positivem Gehalt, dass
sie nach der Schlussaporie doch nicht der Vergessenheit anheimfallen kann.
Aber auch schon die eigentümliche Weise, wie die Möglichkeit bestritten wird,
lässt den Leser aufhorchen. Der folgende Überblick über die zweite Hälfte des

Dialoges soll darauf sorgfältig achtgeben.
Die Homologie, die Kritias siegesgewiss anbietet, weil er sich für fähig hält

zur Rechenschaft über seine Definition (165 b 3f.), ist nun aber keine Sache des

guten Willens («wenn ich Lust habe» b 6), sondern fordert unvoreingenommene,

d.h. aus dem Stand des Nichtwissens heraus vollzogene Prüfung, also



138 Gerhard Müller

objektive Einordnung des fraglichen Wissens in das System aller Arten des

Wissens; sie geschieht durch Diairesis im folgenden; denn nichts anderes als
dies lesen wir nach der methodischen Vorbemerkung des Sokrates (b 5-c 1) in
dem Passus, der zu einer systematischen Bestimmung der Sophrosyne führt
(167 a 1-7), die an Vollständigkeit und Präzision jeden Wunsch erfüllt, dessen

Erfüllung man im Hinblick auf die Ideenphilosophie fordern musste. Diairesis
ist, wie dieser Passus und andere lehren, schon in den sogenannten Frühdialogen

präsent. Welches ist das Wissen, das Sophrosyne in ihrem Namen trägt, in
dem cppovEiv vorkommt (164 a 2), und das nun dem Wissen vom Selbst gleichgesetzt

wird? Da von vornherein nicht nach subjektiver Eigenart des Selbst gefragt
wird, wie es Xenophons Denken entspräche, sondern nach semer objektiven Norm
und Bestimmung, ist die erste Frage begreiflicherweise die nach dem Objekt und,
damit zusammenfallend, dem Ergebnis, der Leistung, dem Zweck des Wissens

vom Selbst. Ärztliche Kunst und Baukunst sohen als Analogie dienen.
Die Analogie von technischem und sittlichem Wissen, die ja in unserem

Dialog eine so grosse Rolle spielt, hat offenbar für Platon zwei Gründe. Einmal
besteht die Notwendigkeit einer genauen sachlichen Bestimmung der ethischen
Norm, die es ja in der Ethik der mythischen Religion und in der Tradition der
Poliskultur nicht gab. Das technische Wissen ist aber gerade, natürlich in seinen
technischen Grenzen, sehr genau. EitioxaaOcu heisst schon bei Homer, der das
Substantiv nicht hat, so viel wie «sich auskennen»5 im Schwimmen, Handwerken,

Leierspielen oder auch in anderen Dingen, die analog dazu gesehen werden

dürfen. Für das ethische Wissen wird nun bei Platon und gerade in unserem

Dialog eine objektgemäss entsprechende Genauigkeit erstrebt. Andrerseits
macht die Analogie, die beispielgebend und helfend sein soll, (und das macht ja
gerade die Problematik des vorliegenden Disputs aus) deutlich, dass man nicht
ohne Sprung auskommt, und das ist der Sprung vom öpaxöv zum vonxöv.
Kritias wirft denn auch dem Sokrates falsche Methode vor: ein sichtbarer
Zweck eigne dem sittlicheh Wissen nicht (165 e). Einen solchen hatte Sokrates
aber auch nicht gefordert. Wenn er dann wenigstens ein dem Wissen vorgegebenes

Objekt fordert unter Verweis auf das Beispiel der mathematischen
Wissenschaften, steigert Kritias seine Kritik bis zum Vorwurf unsachlich persönlicher

Widerlegungskünste (166 bc), womit er seine eigenen Worte desavouiert:
«Das ist es ja gerade. Du kommst mit deiner Frage genau auf den Punkt der
Differenz.» Beide Male charakterisiert die Kritik an sachlichen Fragen den
Kritiker, der dem geduldigen Gang dialektischen Gespräches nicht gewachsen
ist. Er lässt sich beruhigen mit dem Hinweis auf das gemeinsame Gut für die
Menschheit (166 d), das in dem gesuchten und so ungewöhnlichen Wissen

5 Von da kommt wohl Platons Vokabel £nio"rriuT|, die in ionischer Wissenschaft nicht
vorzukommen scheint. Im Index von Kranz zu Diels' VS gibt es nur Belege, die alle nachplatonisch
sein dürften ausser in Demokrits fr. 181 (merkwürdig wäre das nur dann nicht, wenn es von
Demokrates sein sollte).



Philosophische Dialogkunst Platons 139

gefunden würde; oder allgemeiner gesagt (d 6): «dass ein jegliches vom Seienden

in seiner Beschaffenheit deutlich werde», das wäre das gemeinsame Gut
(eine echt platonische Formulierung, der Zweck der Dialektik). In Wahrheit
fällt mit diesem allgemeinen Wissen das sittliche zusammen. Kritias wiederholt
seine positive Behauptung von c 1-3: Selbsterkenntnis ist als einziges Wissen
von der Art, Wissen von sich selbst und von den anderen Wissensarten zu sein.
Der Zusatz xcöv öMxov Eixiaxnucbv ist sachgemäss und bedarf keiner Begründung;

denn, wie Aristoteles6 sagt, aufdie entgegengesetzten Objekte richtet sich
ein und dasselbe Wissen. Aber auch ein weiterer Zusatz wird auf Sokrates'
Verlangen von Kritias ohne Widerspruch zugelassen, Wissen auch vom Nichtwissen
(e 7-9), ein Entgegengesetztes in anderem Sinne, so scheint es bis aufweiteres.

In der systematischen Fassung, die Sokrates nun der Definition gibt, sind
die anderen Wissensarten anderen Personen zugeordnet, weil der Inhaber der
Selbsterkenntnis, der crröippcov, sie in dieser seiner Eigenschaft nicht hat, mag er
sie auch auf Grund anderer Eigenschaften haben können. Auf diese Weise
kommt die doppelte Entgegensetzung klarer heraus: der acbippcov weiss, was er
weiss und was er nicht weiss. Die Vertreter der anderen Wissensarten wissen
aber offensichtlich nicht, was sie wissen und was sie nicht wissen, sondern der
rjcbcppcov muss sie beaufsichtigen (etcictkoheiv), um ihnen das klar zu machen.
Er ist also der einzige («von den anderen keiner» a 5), der über sich selbst und
die anderen Gewissheit hat im Sinne der objektiven Selbsterkenntnis. Es fällt
nun auf, dass er bei der Beaufsichtigung das, was die anderen wissen und zu
Recht zu wissen glauben, von dem unterscheidet, was sie nicht wissen und zu
Unrecht zu wissen glauben. Das letztere könnte ihm selbst, hätte er deren
«anderes» Wissen, niemals zustossen; man begreift also die Abtrennung der anderen

mit ihrem Wissen in der systematischen Formulierung. Deren Kunst geht
aber noch viel weiter, in den aporetischen Dialogen ist sie vielleicht die
kunstvollste und tiefste. Denn gemeint sind mit den anderen die Handwerker, Politiker

und Dichter, denen Sokrates in der Apologie ihr eigenes Fachwissen
zuerkannte, aber das eingebildete Wissen von «den grössten Dingen» absprach. Der
acbcppcov ist als Besitzer der Selbsterkenntnis der dialektische Philosoph, der mit
dem noetischen Wissen zugleich weiss, dass das technische Wissen, das den
anderen (oder vielleicht ihm selbst) zu eigen ist, kein Wissen im vollen Sinne ist,
sondern gemessen am noetischen Wissen eigentlich ein Nichtwissen. Den
Mathematikern, den kurz vorher erwähnten, fiele dabei das dianoetische Wissen
zu, eine niedere Stufe im Bereich dessen, was nicht öpctxöv ist, aber etwas Mittleres,

weil die Mathematiker für nichtsichtbare Gegenstände als Modell sichtbare

verwenden. Die Aussagekraft der systematischen Formulierung ist also
sehr gross und von höchster Feinheit, weil ganz schlicht dieselbe Stufung des

6 Z. B. An. Pr. 24 a 21; andere Stellen im Index Aristotelicus von Bonitz. Schon bei Platon ist der
gleiche Gedanke geäussert, so Phaidon 97 d oder Nomoi 816 de.



140 Gerhard Müller

Wirklichen ausgesagt wird, die wir aus dem sogenannten Liniengleichnis am
Schluss des 6. Buches der Politeia kennen, und weil wir mit dieser Auslegung
der Selbsterkenntnis im Zentrum der platonischen Metaphysik stehen. Deswegen

also war vorher (ab 165 cd) das technische und dann das mathematische
Wissen zur Sprache gebracht und der Übergang vom sichtbaren spyov zum
unsichtbaren so betont worden durch Kritias' übereifrigen Protest, aber auch
der weitere Übergang vom Wissensobjekt, das äXXo ai>xx]C, xi)c, £Tti0xf*UTi<; (166
a 5) ist, zu einem Objekt, mit dem das Wissen zusammenfällt in dem Sinne, der
sich aus der Phaidrosstelle von den ideenschauenden Seelen so schön erläutern
liess, in dem Sinne, der sich auch durch Phaidon 84 b bestätigen lässt, wo es

heisst, die Seele folge dem Denken und sei «immer in ihm», schaue das Wahre
und das Göttliche und das nicht auf blosser Meinung Beruhende und nähre
sich von ihm, dies ahes während dieses Lebens, um nachher «zum Verwandten
zu gelangen»7 und dort von allen menschlichen Übeln befreit zu sein.

Das Einswerden des noetischen Denkens mit seinem Gegenstand, dies
Wissen des Wissens, impliziert, wie man nun klar sieht, keineswegs einen
Widerspruch zum Vorhandensein eines vorgegebenen Objekts. Zu Charmides 166

b 5 ist also anzumerken, dass die Sophrosyne sehr wohl xivög £juo*xf*UT| ist, nur
dass dies xi kein der Seele wesensmässig Fremdes ist wie die sichtbaren Gegenstände.

An dem klaren Tatbestand ist kein Zweifel erlaubt, dass der vorliegende
Gedankengang das noetische Wissen objektbezogen versteht und als solches
ohne weiteres voraussetzt. Kritias' Ungeschicklichkeit könnte das zu verschleiern

scheinen (b 7ff); würde er von Ideen sprechen, käme das moderne Missverständnis

nicht zustande. Ein selbstbegründetes, will sagen ein selbsterzeugtes
Wissen im Sinne des neuzeitlichen Idealismus (im Grunde Fichtes), wo die
Subjektivität die Gegenstandswelt hervorbringt, darf nicht in Platons Text
hineingedeutet werden8. In nur wenig verhüllender Formulierung spricht Platon
hier, wo er das rätselhafte Wissen des Wissens erörtern lässt, von der Erfassung
noetischer Objekte durch die Vernunft. Daraus folgt, schon von der richtig
verstandenen Definition 167 a aus, dass er keinesfalls das Wissen des Wissens in
diesem Dialog ablehnen wird, sondern mit der Aporie am Schluss einen Denk-
anstoss geben will. Wie ungeschickt musste Platon sein, wenn er das, was
moderne Interpreten für seine Meinung halten, so ausgedrückt hätte, wie wir es im
Text lesen.

Auch wenn im Theätet (200 b) das Wissen des Wissens, in Formulierungen
bezeichnet, die an die des Charmides erinnern, ad absurdum geführt wird
durch den Hinweis auf den progressus in infinitum, zu dem es notwendig fuh-

7 Dass 84 b 2 etwas fehlt, wohl hinter xsX£vxt\cst\ ein Infinitiv wie äjtievai oder ä(pi^Ea9at, ist
mir sehr wahrscheinüch. Dann wäre rö toioütov tö auyyevEc; klar, sonst unklar.

8 Mit starken Ausdrücken bekennt sich K. Oehler im genannten Buche (108) zu dieser extremen
Auffassung. Die Formulierung Friedländers, gegen die er sich wendet, ist unanfechtbar und

explizit durch 169 e 2-5 gedeckt: yvcöaic; eoutoö und yvcoaic; eautf|c; sind identisch.



Phüosophische Dialogkunst Platons 141

ren müsse, so beruft sich Bonitz9 doch zu Unrecht auf diese Stelle, weil er übersieht,

dass Sokrates den Einwand einem hXEyKxiKÖc, in den Mund legt, dass
dieser aber vom nichtnoetischen Denken ausgeht, also die gemeinte Reflexivi-
tät gar nicht trifft. Dieser Irrtum ist eine der typischen Möghchkeiten, Platons
Gesprächskunst zu verkennen10.

Wenn man den Aufbau der so sorgfältig herauspräparierten Definition
167 a 1-7 und seine sachliche Tragweite durchschaut hat, dann sieht man, dass

er an den beiden Zusätzen hängt, die vorher ohne viel Aufhebens angefügt
worden waren: Wissen der anderen Wissensarten (166 c 2) und Wissen des

Nichtwissens (e 7). Diese beiden Zusätze erweisen sich nun aber als sachlich
identisch. Denn gesehen von demjenigen Wissen aus, das der ocotppcov hat und
das allein auf den Namen Wissen Anspruch hat (Politeia 511 bd), sind alle
anderen Wissensarten Nichtwissen, nämlich von den Gegenständen, von denen
allein es Wissen im vollen Sinne geben kann, von den wahrhaften Gegenständen

und damit von den «grössten Dingen», wie die Apologie sagte. Nicht die
geringste Bedeutung der vorliegenden Definition liegt darin, dass sie uns
erlaubt, das Wissen des Nichtwissens, auf das der Sokrates der Apologie stolz war
und aufdas hin er das Orakel aus Delphi bezog, aufdas strengste in den Aufbau
von Platons metaphysischem System einzuordnen. Die Befangenheit im technischen

Wissen, im innerweltlichen Verständnis der menschlichen Dinge bedeutet

Unkenntnis der Bestimmung des Menschen. Die Überlegungen auch des
Charmides wollen die Bestimmung des Menschen, seine Selbsterkenntnis
retten. Die Definition, zu der diese Bemühungen bisher gelangt sind, gibt den
Grundriss der Ordnung des Seienden, in der der Mensch durch Wissen seine

Bestimmung finden kann mit Ausschluss jeder anderen Ordnung. Dabei ist die
Entlarvung des nicht gewussten Nichtwissens die wichtigste Leistung der
Philosophie für die Menschheit, die damit die Tür für die Wahrheit öffnet, anders

gesagt: die das Auge der Seele aus dem barbarischen Schlamm heraus dem
Licht entgegenführt (Politeia 533 d). So fundamental ist die Sophrosyne, von
der das Wissen des Nichtwissens nicht zu trennen ist. Sein sittlicher Sinn, wie er
uns in der Apologie entgegentritt, bestätigt sich auch hier bei der vorliegenden
Definition ebenso wie das Recht, es ausschliesslich der platonischen Metaphysik

zu vindizieren.
Angesichts der Funktion, die diese Definition für das Ganze des Dialoges

9 Platonische Studien (31886) 247f.
10 Im Phaidon 85 cd äussert Simmias Zweifel an der Gültigkeit der vorgetragenen Unsterblich¬

keitsbeweise, also am Oslo«; A-öyoi; (c 3), wie man verstehen muss (vgl. Phaidr. 246 a, auch
vielfach missdeutet; göttlich ist der dialektische Beweis). Angesehene Piatonforscher verstehen

so, als seien die Zweifel in Platons Namen gültig. So kommt ein Agnostizismus heraus,
das Gegenteil von dem, was Platon will. Ich meine Friedländer (Platon III 44) und Gundert
(Dialog und Dialektik 56). Das irrationalistische Bild von Platons Denken, als ob der Logos
nichts Endgültiges und ewig Gültiges für Tod und Leben gewänne, muss entschieden
angefochten werden. Sicherheit wie Eisen und Stahl beansprucht Platons Logos.



142 Gerhard Müller

hat, sofern sie, ein Muster von Exaktheit und zugleich Eleganz, den Gipfel der
Disputation über die Sophrosyne bildet, von dem aus man nach rückwärts und
nach vorwärts schauen muss, sich zu orientieren, mag eine allgemeine Bemerkung

über den Sinn des Definierens im platonischen Gespräch geboten sein.
Warum ist man in ihm eigentlich so sehr interessiert an Definition einer oder
der Gutheit? (Ich bevorzuge diese Übersetzung von ctpExf*, weil dies Wort in
älterer theologischer Sprache gebräuchlich war und keine künstliche Bildung
wie Bestheit oder Bestform ist.) Der Leser erinnert sich, dass Sokrates zu Charmides

sogleich bei Beginn des Gespräches sagte (159 a), wenn er die Sophrosyne

in sich habe, so müsse sie ihn das merken lassen, so dass er dann eine

Meinung über ihr Wesen äussern könne; sich griechisch auszudrücken sei er ja
imstande, d.h. weiteres sei nicht nötig, wenn nur jene Gutheit in ihm sei. Mit
Rücksicht auf den kaum erwachsenen Charmides werden nur die Vokabeln
airjOncrtg und 56£a verwendet; es handelt sich um eine abgeschwächte Formulierung

des Gedankens: wer die Gutheit besitzt, kann sie definieren. Nicht
weniger platonisch ist die Umkehrung davon: wer die Gutheit definieren kann,
besitzt sie. Die Kritik an diesem sogenannten Intellektualismus ist bekannt und
landläufig; sie reicht von Aristoteles bis zu den modernen Piatoninterpreten.
Dass das Wissen des Sittlichen das Tun des Unsittlichen nicht verhindern kann,
in vielen Fällen jedenfalls, ist eine Binsenwahrheit. Wie konnte Platon sie

ignorieren? Wie konnte er den entgegengesetzten X.öyog, der nach Aristoteles
EN 1145 b 28 äti(piaßT*x£i xoig cpaivoiisvoK; Evapycbc;, zur Hauptthese seiner
Ethik machen? Wie kann Sokrates die Findung einer Definition der Sophrosyne
zu dem rechnen, was ein gemeinsames Gut der Menschheit sei, zum Deutlichmachen

alles Seienden (166 d)? Ja, wie kann der Anspruch erhoben werden, der
doch in der 167 a formulierten Definition liegt, dass man alles Seiende sich
deutlich gemacht haben muss, um die Sophrosyne zu besitzen? Wie kann das

Glück des Einzelnen und der Gesamtheit davon abhängig gemacht werden
(172 a; 176 a)? Das heisst doch, nüchtern gesagt, dass erst die Fähigkeit zur
Definition der Gutheit deren Verwirklichung im Leben des Aütags ermöglicht.

Die Lösung der Frage liegt in der besonderen, der einzigartigen Natur des

Wissens, auf das in der Definition 167 a die Besonnenheit zurückgeführt wird.
Die Schwierigkeiten des vorliegenden Dialogs, die eine exphzite Lösung
verhindern, rühren von der nicht überwundenen Differenz zwischen sittlichem,
noetischem Wissen und technischem Wissen her. Denn so viel wird klar
herausgearbeitet, dass eine Definition, Vorschrift oder Regel, die im Bereich des
technischen Wissens verbleibt, unfähig ist, das sittliche Tun zu garantieren. Gewiss

gibt es Sätze, die durch Erziehung und Herkommen, insbesondere auch durch
religiöse Überlieferung, mehr oder weniger fest eingewurzelt sind und so eine
wesentliche Wirkung auf die praktische Sittlichkeit ausüben. Aber sie können,
wie es die Phädra des Euripides (Hipp. 380ff.) aus bitterer Erfahrung gesteht,
den Zwiespalt zwischen sittlicher Überzeugung und unsittlichem Wollen oder



Philosophische Dialogkunst Platons 143

Tun nicht verhindern oder gar grundsätzlich beseitigen. Platon wollte nun
keinesfalls herkömmlichen sittlichen Regeln vertrauen und ebensowenig der
Tradition mythischer Religion. Das besagt ja die Kritik, die der Sokrates der
Apologie an den Handwerkern, Politikern und Dichtern übt, weil sie vom
Sittlichen gar nichts wissen, sondern nur von ihrer innerweltlichen Denkweise
aus etwas zu wissen wähnen. Platon will also das, was bisher allgemein als
Wissen von den «höchsten Dingen» galt, überwinden und transzendieren und
ein Wissen konzipieren, das den Menschen dem wahrhaft Seienden verbindet
und ihm dadurch zu seiner wahren Bestimmung verhilft. Dies noetische Wissen
überragt an Exaktheit, aber zugleich auch an Fülle und beseligender Kraft alles
bekannte Wissen, auch alle tradierte Religion; und wer es gewonnen hat, kann
nicht anders als gut handeln, getrieben von der wahrhaften Freiwilligkeit, die
niemandem sonst eignet, mag er nun gut oder böse handeln.

Die im Charmides gesuchte Definition läuft nun aber auf solches Wissen
hinaus: nur, wer es kennt und von ihm erfüllt ist, kann es definieren. Die Definition

der besonderen Gutheit Sophrosyne, mit der aber die ganze Gutheit
gemeint ist, wird also im Charmides nur deshalb mit so unsäglicher Bemühung
und so heiligem Ernst erstrebt, weil der Definierende der noetisch erfassbaren
Wirklichkeit und des noetischen Denkens (mit seinen Verfahrensweisen, z. B.
der Diairesis, die hier geübt wird) kundig sein muss, um richtig zu definieren. So

kommt, von allem Gewohnten her seltsam genug, die Definition der Gutheit
ihrem Besitz gleich. Kein Wunder, dass Leute, die das Gute tun wollen, vor
allem anderen sein Wesen bestimmen möchten und dabei merken, dass sie zu
diesem Zwecke das Ganze des Seienden in Betracht ziehen müssen. So zeigt der
Dialog Politeia, dass man eine zulängliche Definition der Gerechtigkeit nicht
gewinnen kann, wenn man nicht, ganz neue Wege gehend, die wahre, im Geiste
geschaute Wirklichkeit aufbaut, in deren Zusammenhang die Gerechtigkeit
ihren Sinn, der Mensch seine Bestimmung und Eudaimonie findet. Die
Aufgabe, die am Ende des ersten Buches ungelöst heissen musste, wird auf dem
riesigen Umwege gelöst, den der ganze Dialog zurücklegt.

Die landläufige Kritik am Intellektualismus dieser Ethik verkennt die
Eigenart dessen, was hier Wissen heisst. Es ist nicht nur unser rationales Erfassen,

obwohl es nichts Irrationales an sich haben soll. Platon meint ein aufnehmendes

Schauen von Wesenheiten, das, wiewohl logisch so präzis wie möglich,
die Seele so erfüllt, dass es sie über den innerweltlichen Horizont hinaushebt,
wobei sie sich ihrer Verwandtschaft zu den Wesenheiten bewusst und wahrhaft
frei wird. Dies mag von den (verschiedenen) Denkgewohnheiten unseres Zeitalters

aus schwer begreiflich sein. Aber bei Platon und überall da, wo echt
platonische Tradition weiterwirkt, ist die transzendierende Fähigkeit der Vernunft,
die ihre Vernünftigkeit dabei nicht preisgibt, Anfang, Mitte und Ende des

Phüosophierens und der Weg zur Wahrheit. Wer das nicht ernst nimmt und
nicht dauernd berücksichtigt, oder wer es gar für Unsinn hält, der kann keinen



144 Gerhard Müller

einzigen platonischen Dialog richtig interpretieren. Das gilt auch für den Dialog

Charmides, der doch oft zu den vermeintlich «unmetaphysischen» Dialogen

gezählt wurde und manchmal auch heute noch gezählt wird". In Wahrheit
steht die ganze platonische Metaphysik hinter ihm.

Im Phaidros (265 b-266 b) bekennt sich Sokrates zur Kunst des «Zusam-
menführens und Trennens» von gebräuchlichen Begriffen, die er Dialektik
nennt und deren Meistern er «wie den Spuren eines Gottes» folgen will. Es sind
aber in diesem Dialog unbezweifelbar nicht Begriffe, sondern vielmehr ist es

Seiendes, woran diese hohe Kunst geübt wird. Es ist die Kunst des Definierens,
dieselbe, die im Charmides ein gemeinsames Gut der Menschheit hiess und
nach dem unanfechtbaren Zeugnis 166 d sich auch dort auf Seiendes richtete,
nicht auf vermeintlich sokratische, unplatonische 'Begriffe'. Im Phaidros hat
Sokrates vom falschen, vulgären Eros den anderen abgetrennt, die geistige
Liebe zum Schönen, die alle Sinnlichkeit unter sich lassend zum göttlich Schönen

emporsteigt, die also mit dem der Seele innewohnenden Trieb zur Weisheit
zusammenfällt, also auch eine Gutheit sein will und von der Gesundsinnigkeit
des Charmides letztlich nicht zu unterscheiden ist. Er ordnet sie unter die
Erscheinungsformen der 0£ia uavict ein, die einen aus dem Alltäglichen
heraustretenden, über das Alltägliche hinaustretenden Geisteszustand bedeutet und
durch unsere Vokabel Wahnsinn nicht wiedergegeben wird. Als Heraustreten
aus allen innerweltlichen Interessen (ei;ioxd|i£vo<; xcöv avOpcoiüvcov aixouSaa-
näxcov 249 dl) und Erfülltsein vom Göttlichen (evOourjtä^cov d 2) wird er
beschrieben, darf aber nicht mit irrationaler Mystik verwechselt werden; eher
könnte man von Mystik der Vernunft sprechen. Denn das höchste Schöne, von
dem in diesem Dialog die Rede ist, das Schöne selbst, ist, wie das Symposion
lehrte (211 cd), ein ua0T||ia, auch ist es schwerlich von der Idee des Guten, dem

ueyiaxov |iä0r|na der Pohteia, verschieden. Eine göttlich erhobene Verfassung
des Denkens befähigt also allein zur Gewinnung jenes uä0T*ua, jenes Wissens,
in dem wir das Wissen ues Wissens aus dem Charmides wiedererkennen müssen.

Wenn Sokrates es definierend erfassen will, muss er es erfahren haben,
muss es kennen und besitzen. Wenn so, wie früher dargelegt, Definieren und
Besitzen der Gutheit dasselbe ist, so begegnet uns in eben dieser paradoxen
Identität das Wissen des Wissens. Auch der Charmides führt ins Zentrum der
platonischen Metaphysik, es sei wiederholt.

11 Für E. Kapp, The theory of ideas in Plato's earlier dialogues (Ausgew. Schriften, Berlin 1968,

55-150) gehört der Charmides zu den vor dem Phaidon datierbaren Dialogen, in denen
Gedanken des historischen Sokrates behandelt werden. Erst politische Resignation habe
Platon dazu getrieben, Theorie mit einem unrealen Gegenstandsbereich zu seinem eigentlichen

Lebensinhalt zu machen. Dieser Notwendigkeit entsprang der xropicuoc;. Ich kann diese
erstaunüche These, in der sich Wilamowitz' biographische Piatoninterpretation mit einem
starken antimetaphysischen Grundgefühl des Autors verbindet, nicht für richtig halten. Die
durch gedankliche Konsequenz imponierende Abhandlung verdient eine fundamentale
Auseinandersetzung.



Philosophische Dialogkunst Platons 145

Aus solchen Überlegungen heraus stelle ich hier in Kürze eine These auf,
die umfassendere Begründung erfordert, als sie hier gegeben werden kann: der
Satz, dass, wer das Gute weiss, es auch notwendig tut, ist auf dem Boden der
Ideenphilosophie gewachsen und hat nur auf diesem Boden einen verständlichen

Sinn. Dass der Mensch freiwillig nur das Gute tue, diese Transformation
jenes Satzes, ist an einen Sinn von Freiwilligkeit gebunden, der mit dem
aktualisierten Wissen von einer transzendenten Wirklichkeit untrennbar zusammenhängt.

Denn nur dieses Wissen setzt den Menschen in den Stand der Freiheit
und erlaubt ihm, sein eigentliches Selbst zu gewinnen. Wo dieses Wissen fehlt
oder nicht aktualisiert ist, gibt es keine echte Freiwilligkeit. Freiwillig im
innerweltlichen Sinne kann man sehr wohl das Böse tun ebenso wie das Gute. Die
Tcpoaiperjic; bei Aristoteles bedeutet dies; aristotelische Ethik stellt sich mit
grosser Entschiedenheit gegen Platons metaphysische Ethik. Allerdings richtet
sich der Angriffnominell gegen Sokrates, dem es Aristoteles als hohes Verdienst
anrechnet, Definition (öpi^eaOai Ka96ta>u) und Induktion (etccikxikoüc; Xöyovc)
eingeführt zu haben, wenn er nur nicht den Fehler begangen hätte, diese
Methoden auf die Ethik anzuwenden, wohin sie nicht gehören, weil X.6yoi in der
Ethik nur eine begleitende Funktion haben. Der Verdacht lässt sich nun aber
niemals überwinden, dass Aristoteles, was er hier von der sokratischen Ethik
sagt, aus den platonischen Dialogen herausdestilliert hat, dass es ihm also

fernlag, den historischen und den platonischen Sokrates zu scheiden, jedenfalls
da, wo es um die ethischen Definitionen geht. Wenn der historische Sokrates
solche aufgestellt hat, wie lauteten sie? Und wenn er die These vertrat: wer das
Gerechte gelernt hat, der ist gerecht, genau so wie, wer die Musik gelernt hat,
Musiker ist, wer die Baukunst gelernt hat, Baumeister ist, eine These, die wir aus
dem durchaus metaphysisch orientierten Dialoge Gorgias kennen (460 b), wie
hat er eine so sehr der Erfahrung widersprechende Behauptung begründet?
Und welche Definitionen von Tugenden hat er bei seinen Induktionen gefunden?

Sind das dieselben, die wir aus den platonischen Tugenddialogen kennen?
Aber dort sind sie, wie gerade der recht verstandene Charmides lehrt, metaphysisch

gemeint und metaphysisch untermauert. Waren also die Definitionen des

historischen Sokrates von den platonischen nur in der Begründung verschieden,
indem Platon seine eigene einsetzte oder nachtrug, soweit keine zulängliche
vorhanden war? Und soll dasselbe auch für das Paradoxon der fehlerlosen
Wissenstugend gelten? Man gerät hier in ausserordentliche Schwierigkeiten,
von denen die unermessliche Literatur zeugt, die es seit dem vorigen Jahrhundert

zum Thema gibt und die noch viel weniger als die Piatoninterpretation zu
einem leidlichen Einvernehmen der Forscher geführt hat. Hier kann nur von
der Auslegung des Charmides auf Metaphysik hin die Vermutung geäussert
werden, dass die ethischen Definitionen, von denen Aristoteles redet, dem
platonischen Sokrates gehören. Das stärkste Argument zugunsten dieser
Vermutung ist in der wahrscheinlichen Diagnose enthalten, dass sich diese Defini-

10 Museum Helveticum



146 Gerhard Müller

tionen und das Paradoxon des Tugendwissens anders als metaphysisch nicht
wohl begründen lassen. Darin stellen sie sich dem platonischen Paradoxon aus
dem Gorgias an die Seite, dass es besser, zuträglicher, glückseliger ist, Unrecht
zu leiden als Unrecht zu tun.

Einer einheitlich metaphysischen Auslegung aller platonischen Dialoge,
wie ich sie hier befürworten möchte, steht die alte und noch immer lebendige
Neigung entgegen, überall da, wo Platon nicht ausdrücklich von Ideen, von
Diairesis, Unsterblichkeit oder anderen metaphysischen Dingen spricht, deren
einstweilige Nichtexistenz zu erschliessen und die gegebene Thematik dem
historischen Sokrates zuzuschreiben. Ich halte das für eine Verkennung der
Kunst des Schriftstellers Platon. Er schreibt keine Lehrschriften, sondern literarische

Gebilde von hohem künstlerischen Rang. Er ist dabei nicht verpflichtet,
sich immer aufgleiche Weise und mit den gleichen Wendungen auf seine
Philosophie zu beziehen. Der Charmides und die ihm verwandten kleinen Dialoge
führen auf ihre Weise nahe an die wesentlichen Merkmale der platonischen
Metaphysik heran, um nicht zu sagen: sie führen in deren Mittelpunkt hinein.
Das, was platonisches Denken von anderem unterscheidet und den Übergang
von herkömmlichen oder aufklärerischen Meinungen zu diesen strengen
Gedankengängen, zu ihrem Anspruch auf unwidersprechliche Gewissheit und auf
rettende Kraft so schwer macht, wird Gegenstand des dialogischen Ringens in
diesen Werken. Die Aporien unterwegs und am Ende sind dabei von der Art,
dass sie nur von metaphysischen Gesichtspunkten aus auflösbar werden. Aber
auch der Gorgias, der nicht aporetisch ausgeht, sondern einen Rhetor mit
seinem Schüler und einen Immoralisten bindend und zwingend widerlegt, lässt
sich nicht von der Metaphysik Platons abtrennen, ohne seine Lebenskraft zu
verlieren. Gewiss finden sich so gut wie keine Termini darin, wie sie in den als
allein metaphysisch geltenden Dialogen üblich sind. Explizite Metaphysik wird
nicht vorgebracht. Trotzdem ist der metaphysische Sinn von Fragestellung,
Durchführung und Ergebnis unübersehbar, wenn man genau genug hinsieht.
Mit innerweltlichen Gründen lässt sich nicht beweisen, dass es falsch ist, mit der
laxen Moral des Polos oder mit der krassen Immoral des Kallikles zu leben;
innerweltlich lebt es sich gewiss vorteilhafter so als mit dem Grundsatz, dass
unrechtes Handeln mehr als der Tod zu fürchten ist. Schon in der Apologie
wurde dieser Grundsatz durch Sokrates in göttlichem Auftrag verkündet. Weil
solche Gesinnung gegen die herrschende Gewohnheit geht, wird ihre Formulierung

gegen Polos zu der unerhört paradoxen Zuspitzung vorgetrieben, die ganz
ernsthaft und wörtlich gemeint, aber als ernsthaft verstehbar ist nur in einem
Horizont, der das begrenzte Menschenleben und die räumlich-zeitliche Welt
übersteigt, nur in einer Ordnung der Welt, die nicht ctKoauia ist, sondern köü-
(ioc;, weil von cpiAAa, koctuiöxtii;, ocotppoaüvT*, 5iKaiorjüvr| (508 a) zusammengehalten.

Der Schlussmythos gibt den Hinweis auf überweltliche Verantwortung
der Seele, obwohl deren Unsterblichkeit gar nicht im Gespräch behandelt wor-



Philosophische Dialogkunst Platons 147

den war. Gerade von diesem Mythos heisst es vorweg: du wirst dies für ein
Märchen halten, ich aber für einen Logos (523 a). Zu einer innerweltlichen
Ethik würde dieser Mythos gar nicht passen, auch konvergiert er mit dem Mythos

der Politeia, die doch gewiss ein metaphysischer Dialog ist, in seinen
Hauptzügen12.

Alle Literatur, auch die eigene, ist für Platon Spiel (naibiä); das sagt er
selbst, auch dass dies Spiel legitim nur ist, wenn es sich an den Ernst gebunden
weiss, also stets an die Wahrheit der Philosophie, die nicht bloss Theorie sein
will, sondern Lebensentscheidung. Von der Freiheit nun, die dem Spiel eignet,
hat Platon grosszügig Gebrauch gemacht; und es steht uns nicht zu, kleinlich
pedantische Forderungen an solche Kunstwerke heranzutragen, als ob Vorstellungen,

wie sie sich ein moderner Gelehrter von Übereinstimmung zwischen
verschiedenen Schriften desselben Autors, von ihrer Ordnung und Reihenfolge
gern bildet, auch die Vorstellungen Platons sein müssten. Seine gestaltende
Kunst verfügt über verschiedenartige Formen bei gleichbleibender gedanklicher

Konzeption. Das erste Buch der Politeia ist ein aporetischer Dialog, die
folgenden Bücher geben einen positiven Aufbau. Das macht das Ganze nicht
uneinheitlich; ein aporetischer Dialog kann auf das gleiche Gedankensystem
zielen wie einer, der metaphysische Thesen aufstellt und Unsterblichkeit
beweist.

Die Ethik im Gorgias ist nicht sokratisch, sondern platonisch. Denn, wie
dargelegt, ist es nicht glaubhaft, dass die Freiwilligkeit, die allein dem Tun des
Guten zuerkannt wird (Gorg. 468 c ff. 509 e), ohne ein aufTranszendenz gerichtetes

Wissen vor Platon behauptet werden konnte. Es gilt dasselbe für das nie
fehlende Tugendwissen; vielmehr dies ist das gleiche Phänomen. Schwerlich
darf man es schon im fr. 83 des Demokrit finden13; denn der Wortlaut (Ursache
des Fehlens ist das Nichtwissen des Besseren) schhesst den Fall nicht aus, dass
der Fehlende das Wissen des Besseren besass. Dass rechtes Tun und rechte
Gesinnung nicht ohne Beteiligung des Wissens Zustandekommen, das lag
längst vor aristotelischer Theorie in griechischem Denken und in griechischer
Sprache. Es genügt, stellvertretend für ähnliche Wendungen der Dichtersprache

das ct9eui0xia eibchc, anzuführen, womit in der Odyssee (i 428) die

12 Entgegengesetzt urteilt über den Gorgias H. Patzer, Die philos. Bedeutung der Sokratesgestalt
indenpl. Dialogen in: Parusia, Festschrift Hirschberger (Frankfurt 1965)21-43. Platon porträtiere

in ihm Gestalt und «Weltanschauung» seines Lehrers. Was sollen dann die Gründe von
Eisen und Stahl, was soll der Mythos? Dasselbe gilt gegen E. Kapp, der (a.O. 79ff.) glaubt,
Sokrates vertrete dort nur die geltende Moral, nur dass er sie ernst nehme und seine Landsleute

ermahne, dasselbe zu tun. Dabei würden nur Begriffe wie die aristotelischen und die
unsrigen verwendet. Nein: die Aussagen über gut und schlimm zielen auf Seiendes auch über
den menschlichen Horizont hinaus. Sonst verdienten die Gründe gegen Polos für Platon
nicht, fest und dauernd wie Eisen und Stahl zu heissen.

13 Das wollte zuletzt A. Graeser, Probleme der platonischen Seelenteilungslehre (München 1969)
17 Anm. 14, doch ohne nähere Erörterung.



148 Gerhard MüUer

Ruchlosigkeit des Kyklopen bezeichnet wird. So haben natürlich die Sophisten
und der historische Sokrates ohne weiteres damit gerechnet, dass die Moral im
allgemeinen von den Gedanken bestimmt wird; nur deswegen konnten sie

erwarten, belehrend einzuwirken. Diese Voraussetzung wird auch heute nicht
nur im pädagogischen Zusammenhang jeder für richtig halten. Aber gerade für
diese normale Auffassung bedeutet ein beanspruchtes echtes Wissen, dem das

richtige Tun unfehlbar folgen müsse, ein Paradoxon, eine aufreizende Provokation.

Auf solchen Ton sind aber nun die ethischen Thesen des Sokrates im
Gorgias gestimmt; auch dies ist ein Mittel Platons, auf den unerhörten Rang
solcher Ethik und auf den überweltlichen Bezug davon hinzuweisen. Eine
genaue Interpretation des Gorgias könnte dies alles aufzeigen.

Kehren wir nun zur zentralen Definition des Charmides zurück, die übrigens

eben jenem unfehlbaren Tugendwissen der Sache nach zugedacht ist, so
kann uns die feierliche Gebetsformel, mit der (167 a 9) die Analyse der Definition

begonnen wird, nur deren Wert in den Augen des Sokrates, also auch
Platons selbst, bestätigen. Eine gegnerische These, die man widerlegen will,
würde Platon nicht durch die Worte ehren: die dritte Spende dem Retter Zeus,
d. h. jetzt komme das Wichtigste, das zum Göttlichen Hinführende zur Untersuchung.

Trotzdem scheint gleich von Anfang an der Weg versperrt (aicopco b 7);
aber das ist der Thematik gemäss, bei einer banalen Sache oder einer zu
annullierenden Meinung wäre das unnötig. Doch die Sonderstellung des vorliegenden

Wissens unter allen Akten des Bewusstseins muss klar zugestanden werden,
und das ergibt eine schwere Frage. Es gibt keine Analogie im uns bekannten
Bereich zu der Selbstbeziehung des fraglichen Wissens und gleichzeitig zu seiner

Beziehung auf zwei entgegengesetzte Objekte, die anderen Wissensarten
und das Nichtwissen. Das fragliche Wissen muss also, wenn es denn existiert,
als ein axorcov bewertet werden, als etwas, das im geläufigen Koordinatensystem

keinen Platz findet. Die Vokabel ist ambivalent, denn nur vom Normalen
aus bedeutet sie das Absurde. Aber vielleicht meint sie auch etwas Seltsames,
das dem Normalen überlegen ist. Jedenfalls wird ausdrücklich abgelehnt, aus

«Atopie» auf Unmöglichkeit zu schliessen (168 a 10). Eine zweite Überlegung
(b-e) bedenkt die Selbstbezüglichkeit allein ohne die beigegebenen Beziehungen

und zeigt, dass gewisse Relationen wie grösser-kleiner nicht ohne logischen
Widerspruch selbstbezüglich sein könnten. Aber Hören und Sehen, wenn sie

auf sich selbst reflektieren (im Bewusstsein, ohne das sie ja ohnehin nicht bestehen

können), zeigen sie dann sinnvoll den Fall der Selbstbezüglichkeit als

möglich, sofern das Sehen dann in sich nur Gesehenes, also Farbe entdecken
wird14, das Hören in sich nur Gehörtes, also Laute? Die zweifache Bedeutung
von öyic, (Sehen und Gesehenes) und otKoi* (Hören und Gehörtes) entspräche

14 Ich bin skeptisch gegenüber Stallbaums Tilgung des dv 168 d 10; die Korruptel scheint anders
zu hegen, öyic; als Subjekt von d 9 wiederholt ist verdächtig. Ich schlage vor öxprav yap öv|/w
oüöepiav pf) tioxe 181*. SinnvoU scheint: die öytc; kann keine öv|/tc; sehen, die nicht farbig wäre.



Philosophische Dialogkunst Platons 149

dem. Eine Selbstbezüglichkeit in diesen Fällen wird angezweifelt (e 4, 169 a 1),
aber «von einigen vielleicht nicht». Als unmöglich wird sie weder hier noch
später erklärt so wenig wie das Wissen des Wissens. Vielmehr bleibt die
Möglichkeit offen. Sie erstreckt sich nicht auf die anderen Merkmale des Sehens und
Hörens, die 167 d abgelehnt worden waren, die Kontrolle anderer Seh- und
Hörakte und des Nichtsehens und Nichthörens; ein Widerspruch besteht nicht
zwischen den beiden Stellen. Nur hinsichtlich der Reflexivität könnte das Sehen
und Hören in der materiellen Welt tatsächlich dem Ideenwissen, das im Wissen
des Wissens steckt, gleichen und durch Analogie für dessen Möglichkeit
sprechen. Denn zum Unterschied vom Wissen der stofflichen Dinge ziehen Sehen
und Hören ihre Gegenstände in die eigene Seinsweise hinein wie das Ideenwissen.

Wir haben einen positiven Hinweis gefunden.
Gehören dazu auch die Selbstbewegung und die Selbstverbrennung? In

168 e 9 heisst es: Kai exi ye kivt|cu<; aöxf* eauxf-v kiveiv Kai 0epu6xr|<; Kaeiv. Die
Selbstbewegung scheint als platonische Definition der Seele mit Recht hier
zugefügt zu sein. Misstrauen erweckt nur die liederliche Formulierung aüxf*
eauxf*v Kiveiv, wo doch angesichts des Verbums äniaxüxv öv Ttapäaxoi ein uf|
beim Infinitiv unerlässlich wäre (vgl. e 4f.). Ausserdem ist das Nebeneinander
zweier Satzkonstruktionen im selben Satz (zwei Subjekte ohne Infinitiv, dann
Übergang zur Infinitivkonstruktion) in so gepflegtem Stil unerträglich. Noch
liederlicher klingt OepLiöxn«; Kdeiv, wo nicht einmal das reflexive Verhältnis
eigens ausgedrückt wäre, das doch gerade für den Gedankengang das Wesentliche

ist. Mit peinlicher Sorgfalt werden sonst in den Induktionen nicht nur des

vorliegenden Dialoges die analogen Sachverhalte bezeichnet; ein Abgehen von
dieser Gewohnheit wirkt als Stilfehler. Was mit Selbstverbrennung gemeint
wäre, ist nicht klar. Am ehesten wird man an physische ektcüpcoctk; denken;
denn was sollte man sich unter der Reflexivität einer psychischen Hitze vorstellen?

Mit Selbstbewegung wäre die Seele als Bewegerin menschlicher oder
astronomischer Körper gemeint, nicht als denkendes Wesen. Erst in den Nomoi (897
a) wird die Selbstbewegung der Weltseele mit deren Denken ineinsgesetzt. Das
schon für den Charmides anzunehmen, und gar stillschweigend, habe ich
schwere Skrupel. Es kommt aber noch etwas Stilistisches hinzu, das den
Verdacht eines liederlichen Zusatzes von fremder Hand an unserer Stelle wesentlich

erhöht. In e 3-10 wird öaa 8ieX.r|>.*j0auev aufgeteilt in das Unmögliche und
das Problematische. Das erstere sind die Zahlen und Grössen e 5-6, das letztere
sind Sehen und Hören Kai ixävxa au xä xoiaüxa e 10. Denn ausser von Zahlen
und Grössen war im gegenwärtigen Gedankengang über die Selbstbezüglichkeit,

der 168 b 2 begann, nur von ctKof) und öyic, die Rede, nicht von Kwum?
und 0epuöxr|c;. Nun ist mit nävxa xä xoiaüxa kein Gegensatz zu Bewegung und
Wärme gemeint; was also soll das Wörtchen au? Muss man es streichen? Nicht
sinnlos ist es aber, wenn es Anapher zu 8' au e 9 sein sollte. So könnte sehr schön
der Gegensatz zu Zahlen und Grössen, bei denen Reflexivität unmöglich ist,



150 Gerhard Müller

noch einmal hervorgehoben werden. Unter nävxa x. x. lässt sich nach so ungleichen

Dingen wie Bewegung und Wärme nichts Deutliches vorstellen. Würde
ixävxa x. x. unmittelbar auf okot* und ö\|/ic; folgen, musste man an Geruchs- und
Tastsinn denken. Wozu diente dann die Anapher, die ja eine gewisse Emphase
ausdrückt? Mir scheint: wenn wirklich hinsichtlich des Selbstbezuges das Sehen
und Hören mit dem Wissen des Wissens zusammengehört, wie es sich ja nahelegte,

dann ist die Anapher ein wertvoller stilistischer Fingerzeig für den
Verstehenden, weil sich dann unter dem Sammelnamen xä xoiaüxa neben unwesentlichen

Verwandten von Hören und Sehen auch das Wesentliche und Ungewöhnliche

verbirgt. Man wird einwenden, dass die Anapher noch über einen längeren

Zwischenraum hinüberreichen kann. Vielleicht, wenn auch stilistisch mit
weniger Eindrücklichkeit, auf die es hier ankommt. Ein stärkerer Gegengrund
ist, dass nävxa x.x. nur mit den blossen Nominativen äKof| und öi)/i<; glatt
zusammengeht, schlecht aber mit denjenigen, die einen Infinitiv bei sich haben.
Von der Verunklärung des Satzbaus habe ich ja gesprochen. Es scheint, dass
äixiaxiav av rtapäoxoi zu den Infinitiven schlecht passt, die eher ärcioxolxo
verlangen (e 4). Kurz gesagt, einwandfreies Griechisch ist nur: äKof* 5' au Kai
ö\|/ic; Kai nävxa au xä xoiaüxa, dies sogar sehr gut.

Aus den vorgetragenen Gründen athetiere ich die stilistisch extrem störenden

10 Worte: Kai exi küeiv. Unechte Zusätze, meist kleine, sind im Platon-
text nicht selten, vgl. gleich danach 169 a 4, b 8, 170 a 3-4, alles zweifelsfreie
Fälle. Was aber den Inhalt angeht, so müssen wir froh sein, Andeutungen von
Gedanken loszuwerden, die an dieser Stelle unorganisch sind. Denn abgesehen
von Wärme gehört vor allem Selbstbewegung überhaupt nicht zur Thematik
unseres Dialoges15. Sollte eine Beziehung zu ihr hergestellt werden, dann müss-
ten wir sie wenigstens knapp erläutert sehen.

Es ergibt sich, dass die Möglichkeit des selbstbezüglichen Wissens mit
Sicherheit weder behauptet noch geleugnet werden kann (öiiaxupt^eaOai wird
168 a und 169 a iü beiden Fällen unzulässig genannt). Die Aporie, die Sokrates
schon 167 b eingestanden hat, nimmt nun bei 169 a die Form an, die ihrem
aktiven Sinn entspricht: wir müssen die strenge Methode der Diairesis zu Rate
ziehen, die systematisch unter allen 5uväu£i?, die es im Seienden gibt, nach
Selbstbezüglichkeit sucht und, wenn sie welche findet, entscheidet, ob das Wissen

genannt Sophrosyne dazugehört, anders gesagt, ob es ein Wissen des Wissens

gibt, das so förderlich und gut ist, dass es den Ehrennamen Sophrosyne
verdient. Denn den hohen Wert dieser Gutheit weiss Sokrates, d.h. jeder
Denkende, von vornherein «ahnungsweise» (b 5), ein platonischer Grundgedanke;

15 Dies gegen Witte, der (a.O. 119-124) die dubiose Andeutung von Selbstbewegung und das
aristotelische Denken des Denkens mit kühnem Sprung auf eine «gemeinsame Quelle», die
esoterische Lehre Platons, zurückführt, von der doch, pindarisch geredet, nicht der Traum
eines Schattens im Charmides zu bemerken ist. Worin könnte sie also zur Interpretation des

Dialoges beitragen? Sie könnte nur von der Sache abführen, um die es geht.



Philosophische Dialogkunst Platons 151

vor aller Philosophie ahnt die Seele das Gute, dem sie verwandt ist (so auch
Politeia 505 e). Dass Sokrates sich jene Diairesis nicht zutraut, ist die Haltung
des Nichtwissens, die er immer annimmt und die der Möglichkeit einer exakten
Lösung der jeweiligen Frage nie widerspricht. Einem grossen Mann soll die
Aufgabe übertragen werden; diese ist also schwer, aber nicht unlösbar. Jeder
denkt an den «längeren und vollständigeren» Weg in der Politeia (435 d), auf
dem mit Methoden, die im Gespräch nur behelfsmässig gehandhabt werden
können, sichere Einsicht zu erreichen ist. Aber nicht einmal der kürzere Weg
wird im Charmides eingeschlagen. Denn Kritias, den Sokrates witzigerweise da

auffordert, wo er selbst zu versagen meint, ist unfähig, das zu tun. Wie einer, der
beim Anblick eines Gähnenden selbst gähnen muss, wird er von der echten

Aporie des Sokrates angesteckt, um in einer Verlegenheit minderen Ranges,
weil es ihm nur um seine Reputation geht, unklar daherzureden und die sachliche

Aporie zu vertuschen (d 1).

Damit ist gesagt: mit einem solchen Dialogpartner, der nur gelernte
Gedanken assoziativ verbindet, ist das Problem, das vielleicht lösbar ist, nicht zu
lösen. Wir müssten die streng methodische Wissenschaft (von den Ideen) zu
Hilfe rufen. Damit ist aber zugleich, noch einmal, gesagt, dass Platon unmöglich

in diesem Dialog nur eine gegnerische These als unhaltbar erweisen wollte16.

Hätte er das gewollt, dann hätte er die Gesprächssituation 169 a-c nicht so

anlegen können, wie er es tat.
Wenn nun Sokrates, damit das Gespräch weitergeht, die Möglichkeit des

Wissens vom Wissen unter dem Vorbehalt des nachzuholenden Beweises
einräumt, dann erwarten wir, dass nun vom Nutzen dieses Wissens die Rede ist.
Man merkt aber sofort, dass Nutzen und Möglichkeit gar nicht voneinander zu
trennen sind. Möglichkeit heisst eben Einordnung ins Seiende. Wenn diese

geleistet ist, wird der Nutzen eo ipso ersichtlich. Doch, wie gerade gesagt, kann
sie hier nicht geleistet werden. So bemüht sich Sokrates auf dem kürzeren
Wege, d.h. durch normale dialogische Verständigung, die Fähigkeit des
gemeinten Wissens oder ihre Grenze von demjenigen Merkmal der systematischen

Definition aus, das allein soeben (d 3f.) provisorisch als möglich eingeräumt

war, herauszufinden, nämlich von der Reflexivität aus. Die anderen
Gegenstände des Wissens, die in der Definition enthalten waren, müssen ja
vom Wissen des Wissens miterfasst werden, jedenfalls die Gegenstände, die
man als Inhaber des reflexiven Wissens weiss und die man nicht weiss. Solange

16 Anders urteilt J. Adamietz, Zur Erklärung des Hauptteils von Platons Ch., Hermes 97 (1969)
37-57, der seine Gründe für eine Widerlegung des selbstbezüglichen Wissens durch Platon
klar vorträgt und z. B. überzeugt ist, dass Platons Leugnung der Möglichkeit eines solchen
Wissens aus dem Text mit Sicherheit hervorgehe (43) und dass dieses Wissen 171 d nur
ironisch gelobt werde (49). Beides bestreite ich. Andere Divergenzen sind implizit in meiner
Darlegung behandelt. - Vgl. H. Herter, Selbsterkenntnis der Sophrosyne, in: Festschrift
Vretska (Heidelberg 1970) 74-88, dem ich zustimme.



152 Gerhard Müller

man nicht fähig ist, hier das Et8o<; einzusetzen, fehlt es an Wissensinhalt. Im
folgenden Abschnitt (169 d-170 c) wird dem Kritias, der ja mit seiner Selbsterkenntnis

alle Schwierigkeiten für gelöst hielt, klar gemacht, dass das reflexive
Wissen sich darauf beschränken muss, zu wissen, dass man ein Wissen hat17.

Für den Inhalt davon bleibt es auf das jeweilige Fachwissen angewiesen, das

empirischen Stoff erfasst, den es nicht (wie noetisches Wissen sein Objekt)
selbstbezüglich spiegeln kann. Kritias muss das wehrlos zugeben. Er hatte sich
darauf berufen (169 e), dass ETciaxfiun eauxf|<; von selbst £itio*xf*ur| feauxoü zur
Folge habe, was angesichts des objektiven Charakters der Selbsterkenntnis
unbestreitbar ist und alle überflüssigen Skrupel darüber bei vielen Interpreten
erledigen sollte. Er hatte sogar gemeint, diese Selbsterkenntnis sei gleichbedeutend

mit dem Wissen von dem Inhalt, der zusammen mit diesem Selbst gegeben
ist. Das ist auch der Fall, soweit hat er richtig gelernt, aber nur unter der
Voraussetzung, dass das Wissen noetisch ist. Ein solches kommt aber in diesem
elenktischen Disput nicht vor. Statt dessen entsteht der groteske Schein, die
Sophrosyne als Selbsterkenntnis müsse, um inhaltliche Aussagen zu machen,
stets das jeweilige technische Wissen zu Hilfe nehmen (TtpooEixiaxrixai 170 b 6),
während in Wahrheit umgekehrt technisches Wissen in die Lage kommt, das
Wissen des Wissens «zusätzlich in Betracht zu ziehen», wie 172 b 5 gesagt werden

wird (7tpoc-Ka9opcovTi).
Aber Kritias, der so begeistert gewesen war, wird noch mehr in die Enge

getrieben. In Konsequenz der gemachten Einschränkung muss er nun (170 d—

171 c) auch die prüfende und unterscheidende Funktion des Wissens vom
Wissen gegenüber den Inhalten der anderen Wissensarten preisgeben. Sie ist
den Fachleuten zu überlassen, so scheint es, wenn man unter Prüfen und
Unterscheiden eine innerfachliche Beurteilung von «richtig Gesagtem und Getanem»

(171b) versteht. Ins Handwerk des Arztes kann der o-cbcppcov nicht kritisch
hineinreden. Er kann sich mit einem Arzte eigentlich nicht unterhalten; denn
der versteht nur etwas von Gesundheit und Krankheit, aber nichts von der
laxptKfi (170 e); damit ist gemeint, dass er sein Fachwissen nicht in die Gesamtheit

alles Wissens einordnen, ihm nicht den Platz anweisen kann, auf dem es

das Seinige tut18. Was Wissen, Nichtwissen und die verschiedenen Arten oder

17 Zum Text: unerträglich ist 170 b 12 öti 8s ytyvwaicsi, in dem öxt ö sein musste; aber da die
Pointe des Satzes im Gegensatz 6 - ort liegt (cf. auch c 9), würde auch die Schreibweise 6 ti
nichts nützen. Es muss also ön b 12 in ö geändert werden. - Übrigens sollte kein Zweifel sein
am Recht der Tilgung von a oi5ev... eiSevai 170 a 3-4, die Burnet mit Autor nennt, aber nicht
annimmt, obwohl diese Worte dem xö abxö einen anderen Sinn geben, als der Kontext logisch
erlaubt. - Zu 169 c 6 gebe ich Badham recht, der ävaYKac8f|vai strich. Die stilistische Parallele

zum &aTtEp-Satz spricht gegen zwei Infinitive zu e8o!;e, so dass Burnets ävajtXna6f|vai
(wie Phaidon 67 a anstecken) nicht einleuchtet. «Von meiner Aporie aus wurde er auch
seinerseits von einer Aporie ergriffen, wie mir schien.» Das zweimalige üitö ist nicht störend,
sondern gerade wirkungsvoll.

18 In 170 e 7 verweist eac, Scpausv auf die Darlegung 164 a-c und bestätigt im Sinne der oben



Philosophische Dialogkunst Platons 153

Abstufungen unter den Wissensarten bedeuten, das weiss allein der aräcppcov,
der sich darüber nur mit seinem Fachkollegen (171 c) verständigt, so wie alle
Fachleute es untereinander tun. Scheinbar ist eine Destruktion der Definition
von 167 a eingetreten, und es bleibt nur eine xe%vr\ neben den anderen übrig.
Freiheh, wenn irgend etwas ambivalent oder ironisch ist, dann ist es dies Ergebnis.

Denn was Verlust schien, ist in Wahrheit Gewinn. Kompetenzen im Bereich
des technischen Wissens sind abgestossen, damit um so reiner die Aufgabe des
ethischen Wissens, des Wissens vom Nichtwissen, in Erscheinung tritt. Wer jene
Definition verstanden hat unter ihrer verhüllenden Redeweise, der erinnert
sich, dass das erciaKoneiv nur Sache eines übergeordneten, nicht technisch
nebengeordneten Wissens sein konnte. Es ging doch, wie oben ausgeführt, um
eine seinsmässige Stufung des Wissens. Systematisiert erschien die Unterscheidung

der Apologie zwischen innerweltlichem Nichtwissen und wahrem Wissen,
das sittliche Weisheit ist, dort wieder. Wer daran denkt, wird unter der
vermeintlichen Kapitulation, zu der die Sache des Kritias und seiner
Selbsterkenntnis-Definition getrieben wird, den heimlichen Sieg ihres besseren Sinnes
herausspüren.

Platon hat nun neben die verkürzte und verarmte Sophrosyne, bei der das

Gespräch 171 c anlangte, unvermittelt die siegreiche und strahlende gestellt,
indem er überraschend ausmalt, zu welchem Segen und Glück die nicht
verarmte Sophrosyne der Definition führen kann. Damit das Phantasiebild vor
Augen gestellt werden kann, ist die Vorgabe erforderlich, dass die im destruktiven

Disput seit 169 d weggenommenen Fähigkeiten der Eigentümerin
wiedererstattet werden. Nun kann sie in einer Polis oder einer Hausgemeinschaft
durch Zuteilung der verschiedenen Aufgaben an die verschieden befähigten
Menschen Irrtum und Fehlverhalten ausschalten. Die Verwalter des überprüfenden

Wissens werden nicht ins technische Wissen der Fachleute hineinreden,
was soeben mühsam als untunlich erwiesen wurde, und umgekehrt. Was eben
noch als bedauerlicher Missstand erschien, entpuppt sich nun als die wahre
Ordnung des Lebens, in der jeder das Seinige tut, die Herrschaft der Gutheit.
Der rhetorisierende Stil des Lobpreises scheint einem Phantasiegebilde gemäss,
steht aber doch im Dienste einer ernsten Aussage, z. B. wie e 5-6 die Parallelität
der Satzglieder der Parallelität individueller und staatlicher Ethik entspricht,
die ja ein Grundgedanke der Pohteia ist. Ein im Zusammenhang dieses Dialoges

nur erträumtes Ideal kann trotzdem platonische Wahrheit haben im Sinne
des «schwer, aber nicht unmöglich» des Staatsdialoges. Denn natürlich haben
mit Recht viele eine Skizze des platonischen Staates auf kleinstem Räume in
der Lobrede gefunden. Die umfassende und überragende Bedeutung der So-

gegebenen Auslegung, dass schon dort von den Grenzen des fachlichen Wissens beim Arzte
die Rede war. Die erstaunliche gedankliche Konsistenz der Aussagen Platons zu beachten, ist
oft hilfreich; aber, da sie sich manchmal verhüllt, kann es recht schwierig sein; hier nicht.



154 Gerhard Müller

phrosyne unseres Dialoges kommt dadurch zur Geltung. Wenn es anschliessend

heisst (172 a 7), ein derartiges Wissen sei noch nirgendwo in Erscheinung
getreten, so heisst das zugleich: nirgendwo in unserem Gespräch und nirgendwo

in der Wirklichkeit. Nur der letztere Sinn erinnert an den Schluss des 9.

Buches der Politeia, wo dem platonischen Staatsentwurf, der aufgestellt ist als
Muster am Himmel, Verbindlichkeit zugesprochen wird, gleichgültig ob er
irgendwo existiert oder existieren wird. Einen suggestiv aufmunternden Ton hat
auch an unserer Stelle die Ausmalung des Ideals, so dass der Leser dem Gedanken

Raum geben soll, ein solches Wissen könnte doch vielleicht möglich und
anwendbar sein. Freilich, weder Dialog noch Wirklichkeit zeigen es bisher. So

bleibt für Sokrates nichts übrig, als dass nach Kapitulation und kurzem
Triumph in der Phantasie der verarmten Sophrosyne als Abfindung eine
bescheidene Domäne zugesprochen wird, ein dritter, resigniert klingender Akt.
Von den Merkmalen der Definition sind ihr ja nur Wissen und Nichtwissen als

Objekte verblieben. Könnte sie nicht mit dieser Unterscheidung bei sich und
bei anderen Bemühungen um Wissen grössere Exaktheit zur Gewohnheit erheben

und sich als Spezialistin für die logische Form des Wissens doch noch ein
wenig nützlich machen? Wir würden dann unsere zu grossen Ansprüche und
Erwartungen ihr gegenüber beschränken. Nun, das ist teuflisch geschickt ausgedrückt

und, wenn irgend etwas, sokratische Ironie. Gewiss, wenn wir im Bereich
des technischen Wissens bleiben, wäre solche formale Propädeutik ein nützlicher,

aber nicht erstaunlicher Dienst. Kritias wäre nicht dagegen, damit wenigstens

etwas von seiner Sache gerettet bliebe. Aber wenn man bedenkt, dass die
Unterscheidung Wissen-Nichtwissen überweltliches Wissen von den höchsten
Dingen vom innerweltlichen Fachwissen und Nichtwissen von den höchsten
Dingen trennt, dann ist die kleine Funktion, mit der nach zu grossen Erwartungen

die Sophrosyne abgespeist wird, ein ironischer Hinweis auf ihren Wert als

Bringerin des Heils für die Menschheit. In solcher Weise führt uns Platons
Dialog kunstvoll ganz nahe an die Wahrheit heran oder an der Wahrheit vorbei,

aber so, dass nur eine einzige Blickwendung nötig wäre, freilich eine ganz
besondere, um ihrer ansichtig zu werden. Das Reden dicht vorbei muss jeden
Leser der Tragödie an gewisse Szenen erinnern, in denen Personen aneinander
vorbeüeden, wie etwa Hippolytos und Theseus oder Elektra und Orest. Aber
auch die Neigung zum ambivalenten Formulieren, die gerade im Charmides
festzustellen ist, indem es manche Aussagen gibt, die auf dem Niveau des
technischen Wissens, aber auch auf dem des sittlichen Wissens verstanden werden
können und sollen, gehört mit doppelbödigem Reden tragischer Personen
zusammen. Platon, der die Welt der Tragödie überwunden zu haben beansprucht,
ist in solchen Kunstmitteln ihr Erbe.

Nach der ambivalenten Abfindung fährt Sokrates mit «vielleicht» fort (c
4). Das bedeutet in seinem Munde immer, dass ein wesentlicher oder gar
entscheidender Gesichtspunkt noch hinzuzuziehen ist, damit eine nicht verfehlte



Philosophische Dialogkunst Platons 155

Aussage zu voller Richtigkeit gelangen kann. Man denkt zuerst, die Einschränkung

der Definition auf das (vermeintliche) Minimum solle rückgängig
gemacht werden. Aber das geschieht nicht, auch später nicht; es ist nicht nötig,
weil hinter dem vordergründigen Sinn der wahre durchscheint für den, der ihm
gewachsen ist. Nein, mit dem Satz «vielleicht haben wir keine brauchbare
Untersuchung geführt» wird die Einschränkung zugleich mit der
uneingeschränkten Fassung der Definition in Grund und Boden verdammt und mit
ihnen auch noch ausdrücklich die so leuchtend ausgemalte Segenswirkung der
vollen, wissenden Sophrosyne. Dazu treibt den Sokrates eine «seltsame»
Vorstellung, die ihn befällt (äxo7t' axxa c 5) und die er der Harmlosigkeit des Kritias
entgegenstellt, der einer technischen Verengung der Sophrosyne zustimmte. Es

ist der Zweifel am £7iictxt|uövco<; £,t)v. Ambivalent, wie dieser Begriff ist, zeigt
sich auch der Zweifel, den Sokrates mit dem Traum der Penelope aus dem 19.

Buche der Odyssee vergleicht, weil er sich wie dieser erfüllen kann oder auch
nicht, nämlich hinsichtlich des Schlimmen, das er anzukündigen scheint. Eine
herrliche Widerlegung solcher trüben Ahnung steht in beiden Fällen ganz
nahe. Man brauchte bloss den Blick hinzuwenden. Der Traum zeigt das Bild
einer von allen Arten des Wissens sinngemäss verwalteten, von dem obersten
Wissen aber, der Sophrosyne, souverän dirigierten Gemeinschaft, also eine

Wiederholung des strahlenden Bildes von vorhin, nur mit trüber Färbung,
indem die Wissensnatur dieser Ordnung nun auf einmal rein technisch aussieht
und von keinem guten Handeln gefolgt, von keiner Eudaimonie begleitet
scheint19. Das blosse Wissen, so heisst das, kann den Menschen nicht retten; die
verwissenschaftlichte Welt ist dem Menschen nicht heilsam.

Das beängstigende Traumgesicht wird sich erfüllen, wenn man £juc-xf|ur|
wie Kritias versteht, dagegen wird es sich in Freude verwandeln, wenn man sie

platonisch, noetisch versteht. Analog dazu wird die Ergebnislosigkeit der Suche
nach dem Wissen des Wissens entweder wirklich und endgültig sein, oder aber
sie wird sich wie ein trügender Schein auflösen, wenn das endlich erkannte
äyaGöv Rettung bringt, wie der endlich erkannte Odysseus es tat. Der geniale
Kunstgriff dieser Erfindung ist nun so durchgeführt, dass die Beschreibung des

£jxiaxT*uövco<; C,x\v einer Gemeinschaft (173 b-d) auf doppelte Auffassung des

ETtic-xTipövcoc; durchgehends angelegt ist, technische und noetische. Die Perfektion

des Wissens bei allen technischen Berufen bestünde nach philosophischer
Auffassung darin, dass das innerweltliche Nichtwissen von den wichtigsten
Dingen, das der Sokrates der Apologie bekämpfte, bei allen Technikern durchschaut

und somit unschädlich gemacht würde (b 2-4). Die Kunst der Seher,

19 Zum Text: 173 d 1 ist ETtouai, mit einem ött-Satz verknüpft, offenbar ohne Beispiel. Ferner ist

sicher KaTsrjKSuaausvov x. ä. yevoc; Akkusativ analog zur Konstruktion 171 a 3-4. Also ist

ETtouai Korruptel. Auch ist ein Plural neben dem 8uv&uE0a des zweiten Satzgliedes und nach

ouYXO)pf|aa>UEV c 3 zu verlangen. Ich schlage vor: swooüuev im gleichen Sinne wie Phaidon
72 b und 74 e.



156 Gerhard MüUer

dieser von Platon verachteten Gaukler (gemäss Apol. 22 c), würde dann in
philosophische Zukunftsdeutung, d.h. Voraussage ewiger Verantwortung,
überweltlicher Strafe und Belohnung, verwandelt (Tcpocpf|xa<; xcöv ueÄAövxcuv

c 6). Bei der anderen Auffassung würde immer nur die technische Perfektion
herausgehört, also dass anstelle der üblichen Mantik rationalisierte Zukunftsprognose

träte, eine nüchterne, freudlose Kunst, die so wenig wie handwerkliche

oder ärztliche Vollkommenheit das rechte Verhalten und die Eudaimonie
gewährleisten könnte.

Kritias besteht mit Recht darauf, dass das Ziel des guten Handelns ohne
Wissen nicht erreichbar ist, so dass ihn Sokrates schnell zu dem besonderen
Wissen hinführen kann, das allein unter sämtlichem Wissen von Vergangenem,
Gegenwärtigem und Zukünftigem, das ein angenommener Alleswisser besässe,

zur Eudaimonie verhelfen könnte. Natürlich ist jener Alleswisser ein phantastisches

Bild des Philosophen, sofern sein Wissen über die Zeitdimension hinwegreicht

aufzeitlose Gegenstände. Das Wissen des Guten ist Ziel der Philosophie.
Nun war tatsächlich seit der Einführung des delphischen Spruches vom sittlich
Guten in der Disputation nicht mehr gesprochen worden, wohl aber vorher
(163 c-e). So kann Sokrates ironisch sagen, Kritias habe es verheimlicht und ihn
absichtlich im Kreise herumgeführt20. In Wahrheit hatte der verkannt, dass das
Wissen des Wissens zum höchsten Ziel des Guten hinstrebt und alle seine
Gegenstände vom Guten Sein und Erkennbarkeit empfangen, wie die Politeia
sagt. Gut sein heisst ja seinen Sinn als Seiendes erfüllen; es ist kerne getrennte
Qualität von einigem Seienden nur.

Nun aber wird die letzte Diairesis dieses Dialoges vollzogen. Wenn
Sophrosyne das Wissen vom Wissen und Nichtwissen ist, nach Definition, und im
Bereich des Fachwissens verbleibt, wenn aber das Wissen vom Guten und
Bösen Sinn und Funktion jeglichen Fachwissens, ohne dies fachlich anzutasten,
bestimmt, dann ist Sophrosyne nicht identisch mit dem Wissen vom Guten und
Bösen21. Diese Diairesis ist falsch, aber die logisch richtige Folgerung aus dem

20 Zum Text: Dass 174 c 2 etwas fehlt, hat v. Arnim unwiderleglich gesagt. Wilamowitz schlägt
nicht glücklich ptai; (7r.ap)o6o*t*c, vor; denn das hiesse, dass man nctpouatbv zu £*iioTt*ud)v, tö
£f|v aber ebenso dazu wie zu -tctpouanc; hinzudenken musste. hart und stillos. Auch ist piü?
oüani; Tuuin? unantastbar, weil es im Gegensatz zu sämtlichen anderen diese eine ausdrückt.
Statt v. Arnims (toüto spyov f|v) ziehe ich wegen der Futura in c 5, c 6 vor: (toOt' äitoX.ai>

aöpEGa), cf. 172 c 1.

21 Zum Text: 174 d 3-7 ist, wie überliefert, logisch unklar. Sicher scheint, dass oü yäp die
Begründung dafür gibt, dass f| aaxppoouvri d 3 (Subjekt) nicht diese, die Wissenschaft vom
Guten und Bösen, sein kann; denn diese, wiederaufgenommen in f] ItuaTtipr* d 5, geht eben
nicht auf die Arten des Wissens und Nichtwissens (Definition der Sophrosyne). Der Satzteil
&XX' r\c,... f|püc; unterbricht diese logische Verbindung und ist als schlechter Zusatz zu
streichen; aXX' allein mit Madvig zu süeichen, genügt nicht: e\<; käme, auf ctuin bezüglich, aber
nach accxppoauvri stehend, in fatale Position. Es geht klar nur so weiter: «Infolgedessen, wenn
diese (die von Gut und Böse) heilbringend ist, dürfte die Sophrosyne etwas anderes in unseren

Augen sein.» f| <b<p£Xiur| verrät sich durch die feminine Form, die unmöglich im gleichen



Philosophische Dialogkunst Platons 157

Disput mit einem Partner, der das Wissen des Nichtwissens technisch versteht.
Kritias selbst kann sich der Konsequenz nicht entziehen, versucht aber in einem
Rückzugsgefecht (174 d 8ff.) die Sophrosyne, so wie sie definiert war, allen
eixioxfiuai mit Einschluss des Wissens vom Guten überzuordnen und so zur
Instanz des sittlichen Nutzens zu erheben. Dies tut er wohl in unklarer Erinnerung

an sokratische Gespräche, die eine ähnliche Ordnung behandelten. Aber
die vorher im Gespräch zugestandene Beschränkung der Sophrosyne auf das
Wissen vom Wissen verhindert den Ausweg, solange jedenfalls, wie ihr damit
nur die enge Domäne formaler Wissensprüfung zugestanden bleibt (172 bc).
Eine solche Sophrosyne kann das Wissen vom Guten nicht dirigieren. Auf den
Gedanken, ihr selbst den kleinen Zusatz «vom Guten», wie Sokrates 173 d 8

ironisch sagte, anzuhängen, kann nach dem Schisma Wissen des Wissens-Wissen

des Guten niemand mehr kommen.
Die zusammenfassende Schlussbemerkung des Sokrates (175 a 9-d 5) klingt

erbarmungslos und viel schroffer als frühere Eingeständnisse des Scheiterns.
Die Definition sei trotz zweier grosszügiger Vorgaben, die, streng genommen,
unerlaubt waren, nicht gefunden worden. Die erste davon, die Möglichkeit des

selbstbezüglichen Wissens, habe der Logos nicht gestattet «und nicht ja zu ihr
gesagt» (oü8e cpärjKovxo? b 7). Das erinnert immerhin daran, dass die Frage
vorher unentschieden geblieben war; der Logos hatte auch nicht nein gesagt
(169 b 1). Aber die zweite Vorgabe habe etwas Absurdes für möglich erklärt,
nämlich dass der acbcppcov nicht nur ein Wissen von dem hat, was er weiss,
nämlich dass er es weiss (mehr freilich nicht), sondern auch ein Wissen von
dem, was er nicht weiss, nämlich eben, dass er es nicht weiss. Aus diesem
Unsinnigsten, das es geben kann, kann freilich die metaphysische Stufung des Seienden,

und sie allein, etwas Sinnvolles machen, so denkt der platonkundige Leser
hinzu. Denn der Dialektiker bezieht sein Wissen auf Ideen als Seiendes und
ordnet dem in diesem strengen Sinne nicht Seienden das Nichtwissen zu.

Nun fällt auf, dass «das Allerunsinnigste» hier im Resume zum ersten
Male so kritisiert wird, wobei das auch zugegeben wird (oü8' Eixio"K£i|/äu£voi
c 4).Tatsächlich war es ja im prüfenden Gespräch der Restbestand oder doch ein
Teil des Restbestandes, der dem selbstbezüglichen Wissen blieb, nachdem ihm
die Prüfung von fremdem Wissen genommen war (170 d—171 c). Man kann
sagen: nach der Destruktion des Prüfens fremden Wissens blieb der acbcppcov
171 c als das übrig, als was er 175 c 1 formuüert wird, als Wissender allein vom
eigenen Wissen und Nichtwissen. Jene Prüfung aber erscheint im Resume (b 7-
c 3) als das zweite unerlaubte Zugeständnis, das aber, was soeben von mir
Restbestand genannt wurde, als die Folgerung daraus. Wo war nun eigentlich

Satz auf die maskuüne folgen kann, als erläuternder Zusatz fremder Hand; auch ist «etwas
anderes» allein erwünscht. Die Diagnose bei Witte (a.O. 137 Anm. 124) ist nicht gut. c 6 kann
es nicht heissen: «wenn selbst (oütt*) die Besonnenheit nützlich ist»; das wäre kein Griechisch
und gedanklich dubios.



158 Gerhard Müller

dies zweite Zugeständnis ausgesprochen worden? Es wurde, streng genommen,
in die systematische Definition 167 a 1-7 eingebaut und war wenige Zeilen
vorher wie selbstverständlich der Selbstbezüglichkeit angehängt worden, weil
Entgegengesetztes vom gleichen Wissen erfasst wird. Dann wurde (bis 168 a)
das selbstbezügliche Wissen mit Einschluss der Prüfung fremden Wissens als

äxoixov erklärt aus dem Fehlen aller Analogien im Bereich uns bekannter
Erscheinungen. Die anschliessende Frage, ob Selbstbezüglichkeit, für sich
betrachtet, möglich sei, blieb offen. Nur «damit das Gespräch fortschreiten kann»
(169 d 2) wurde die Existenz selbstbezüglichen Wissens als Vorgabe
eingeräumt. Hier findet sich das erste unerlaubte Zugeständnis, das 175 b 6 gerügt
wird. Das zweite findet sich dagegen nirgends explizit ausgedrückt; höchstens
könnte man es versteckt als vorausgesetzt ansehen, wenn Prüfung fremden
Wissens von 170 d an Gegenstand der Suche wird, allerdings mit eindeutig
negativem Ergebnis, wobei das «Allerunsinnigste» als Restbestand übrig bleibt.
Die Interpretation konnte aber (oben S. 152f.) diesen Verlust insgeheim als
Gewinn verstehen. Es überrascht nun sehr, dass vom Restbestand 175 c 1-3
nicht als von einer Folgerung, sondern als von einer Absicht jenes zweiten
Zugeständnisses geredet wird: 'iva 8t* fiuiv yevoixo (das 8f| stellt das sogar als
natürlich hin). Dieser weitere Fall kunstvoller Formulierung soll uns zu dem
Gedanken führen, dass die vermeintlich beklagenswerte Reduktion auf ein
Minimum dem wahren Wissen erst zu seiner Aufgabe verhilft, das wahrhaft
Seiende zu wissen und, was es nicht weiss, als nicht wahrhaft Seiendes einzustufen.

Diese Stufung wäre somit sogar als der Zweck des Zugeständnisses
durchschaut, d. h. man hätte Prüfung fremden Wissens als Aufgabe des selbstbezügli-
chen Wissens nur in Betracht gezogen und ins Zugeständnis einbezogen, um als

Ergebnis der Prüfung dieser Prüfung den Restbestand zu gewinnen, der
bescheiden aussah, aber überaus wertvoll war, Wissen von einem Wissen und
einem Nichtwissen. Dabei muss man freilich noch daran denken, dass, wie oben
(S. 139) aus der Definition herausgelesen wurde, das fremde Wissen (der
Handwerker und Politiker) für den Wissenden ein Nichtwissen ist. So kann man das

Zugeständnis, das im Resume als ein zweites auftritt, als Implikation des ersten,
der Selbstbezüglichkeit selbst, verstehen. Dieses erste und einzige Zugeständnis
fällt nun aber mit dem Thema des Dialoges zusammen. Also in verhüllter Weise
gibt die letzte sachliche Aussage der eigentlichen philosophischen Disputation
des Dialoges zu, worauf er hinauswollte, auf das Ideenwissen, das alles
innerweltliche Wissen zum Nichtwissen herabstuft. Wissen vom Wissen ist nur eine
andere Vokabel dafür. Nachträglich fällt von solcher Einsicht über die Formulierung

der Aporie aus dem Interpreten ein, dass der Satz f*ulv iva 6 Xöyoc,

rcpoioi (169 d 2) weit über seinen momentanen Sinn für die Situation des
Gesprächs hinaus einen zweiten philosophischen Sinn haben kann, haben muss:
Philosophieren ist nur möglich, wenn man Wissen vom Wissen zulässt. Das ist,
mit dem Phaidon zu reden, eine Hypothesis, die sich als stark erweist, ohne die



Philosophische Dialogkunst Platons 159

man nicht auskommt. Das iva hier ist dasselbe wie im Resume, was soviel heisst
wie: das zweite Zugeständnis wird mit dem ersten zugleich gemacht. Wenn
ferner beim zweiten Zugeständnis der Vorbehalt ou8e xoüx' ecovxoc; xoü Ä.6you

(175 c 1) weiter geht als beim ersten, wo mit oü8e cpäoKovxoc; eivai das oük
ecovxoc; gemildert wurde, so ist das sinnvoll. Denn «Leistungen anderer
Wissensarten zu wissen» kann nicht gelingen wegen der seinsmässigen Abstufung;
so kann der Logos es auch nicht erlauben. Welches Raffinement der Formulierung

bis in alle Einzelheiten hinein! Es setzt sich fort in den folgenden Worten
des Sokrates (c 8-d 5): «Die Untersuchung, die uns doch so gutmütig und nicht
verhärtet fand, kann trotzdem die Wahrheit nicht ausfindig machen, sondern
machte sie dergestalt zum Gespött, dass sie uns ganz rücksichtslos dasjenige als

unnütz erwies, was wir von Anfang an, einig in den Aussagen und einig im
Modellieren, als Besonnenheit hinstellen wollten» (c 8-d 5). Kann man übersehen,

was das heisst? Die Untersuchung machte die Wahrheit zum Gespött; also

war die Wahrheit doch wohl irgendwie präsent in dem, was die Homologie der
Gesprächspartner sagen wollte. Die Schlussaporie ist also nicht richtig; d.h.
nicht zu Recht bleiben Wissen des Wissens als angebliche Sophrosyne und
Wissen vom Guten und Bösen unverbunden nebeneinander stehen. Man muss
die beiden in eins setzen; das kann man aber nur, wenn man nicht so «gutmütig»

(einfältig) und starrsinnig (aK>.T*pcöv) bleibt, den Horizont des technischen
Wissens nicht zu überschreiten. An dieser Wahrheit ist man im Dialog ganz
dicht vorbeigegangen, hat ihr nicht die gebührende Ehre erwiesen, sondern Hybris

gezeigt. Mit der Hybris ist die Abwertung der Sophrosyne gemeint, die ja in
Wahrheit dem Ideenwissen gleichzustellen ist nach der Definition, die im
Mittelpunkt der Disputation stand.

Deutlicher als es geschieht, kann das negative Ergebnis nicht als scheinbar
hingestellt werden. Die Art des Forschens liess es an sich fehlen, gesteht
Sokrates (175 b) und nimmt die Schuld auf sich, Sophrosyne ist nur ironisch in
eine kümmerliche Nebenrolle abgedrängt, sie, die doch gesundes Denken in
ihrem Namen trägt. Der övouaxoOextic;, wie man doch wohl mit späten
Handschriften und gestützt aufKratylos 389 d 8 statt vouo0exi*c; lesen muss, hatte mit
dieser Namengebung eine ungewöhnliche Auszeichnung im Sinn. So muss man
ihrer Definition weiterhin nachstreben, d.h. in diesem Streben das Ziel des

gesunden Denkens anstreben. Man muss sich dazu sogar zwingen lassen (176 c
7); ein solcher Zwang ist kein Gegensatz zur äväKpiaicj, dem Fragen und
Gefragtwerden, das eine Lebensnotwendigkeit ist, keine freundliche Konzession
(Scbaeic;). Dies alles sind Hinweise, dass etwas Wesentliches über die gesuchte
Gutheit, über das Wissen des Wissens ungesagt blieb und nachzuholen ist. Die
wahre Beschwörungskunst mit «schönen Reden» oder Gedanken, die mit so

grossem Ernst erlernte (175 e), muss erst noch wirklich angewendet werden. Die
Diagnose, so wie sie hier in Worte gefasst wird, kommt einer positiven Prognose
nahe. Wir können die seltsame Sache nicht wirklich aufzeigen auf unserem



160 Gerhard MüUer

Wege, aber es gibt einen feineren Weg dazu. Aporie bezieht sich hier wie sonst
im Platon nicht aufunlösbare oder als unlösbar angesehene Fragen, sondern sie

besteht, gleichzeitig literarisches Kunstmittel und gedankliche Problemstellung,

nur im Verhältnis von bisher angewendeten Denkmitteln zu einem Denkziel,

das als nötig und als womöglich erreichbar anvisiert wird. Verwandt ist das
Phänomen der sokratischen, d.h. platonischen, an die platonische Metaphysik
gebundenen Ironie. Sie hängt stets und ausschliesslich mit dem Gefälle zusammen

zwischen dem philosophischen Hinzielen auf Denknotwendiges und der
herkömmlichen, innerweltlichen Denkweise, der Wesentliches als unwesentlich,

Unwesentliches als wesentlich und der wahre Weg als abwegig erscheint.
Also im Moment, wo man der Wahrheit ansichtig wird, erlischt die Ironie von
selbst vor der Wahrheit, mag auch ihre Anwendung auf den Unverstand, der in
der Höhle herrscht, fortgesetzt werden. Die Wahrheit selbst steht keinesfalls im
Lichte der Ironie, ein Sachverhalt, der leider immer noch in der Piatoninterpretation

verkannt werden kann.
Man darf auch sagen, der Dialog formuliere ein Rätsel, dessen Lösung er

andeutet. Es hat etwas zu bedeuten, dass Sokrates das Tun des Seinigen, kaum
dass es genannt ist, mit einem Rätsel vergleicht und (ironisch) Zweifel an seiner
Ausdeutung äussert (161c 8-9). Die Formel wörtlich zu verstehen, hiesse ihren
Erfinder für einfältig halten (161 d, 162 a 11); da er das doch wohl nicht war,
verstärkt sich der Eindruck des gewollten Rätsels (162 a 10, b 4). Der Punkt, wo
dessen Auflösung ansetzen muss, ist unzweideutig erkennbar in der systematischen

Definition 167 a, die gültig und richtig bleibt, wenn man sie nur richtig
auf den Übergang hin versteht, ohne den Philosophieren nicht möglich ist, den
Übergang von dem, was als wirklich und was als Wissen davon gilt, zu dem, was
in Wahrheit wirklich und was davon Wissen ist. Auch die reduzierte Form, auf
die dann diese Definition eingeschränkt wird, hat den gleichen, nur noch
verschärften Sinn. Wer ihn sieht, für den wächst der scheinbaren Ausweglosigkeit
des Dialogs ein deutliches und gesichertes Ergebnis zu. Umgekehrt, wer nicht
sieht, dass die ganze Konzeption der Ideenphilosophie hinter dem Dialog steht
und durch ihn hindurchscheint, der kann den Dialog überhaupt nicht verstehen.

Es ist notwendig, abzugehen nicht nur von der Vorstellung einer Darstellung

von Problemen des historischen Sokrates, sondern auch von der Vorstellung

einer Vorstufe platonischer Philosophie, so als ob die Lösung der
dargestellten Schwierigkeiten im Geiste des Autors sich allererst vorbereite, so als ob
Platon, wie Wilamowitz meinte, sich «selbst des Weges noch nicht gewiss» sei22.

Wenn der Charmides keine Vorstufe darstellt, dann muss er kein Frühdialog

sein und die anderen aporetischen Dialoge ebensowenig. Ist in ihnen die

22 Wilamowitz, Platon II 652. - Auf Ideenwissen hin interpretiert H. Erbse, Über Platons
Methode in den sogenannten Jugenddialogen, Hermes 96 (1968) 21-40, der sich auch von E. Kapps
Betrachtungsweise abwendet. Das Argument für die Folge Euthydemos-Charmides (36fT.)
lässt sich vielleicht umkehren; aber ist die Folge hier überhaupt wichtig?



Philosophische Dialogkunst Platons 161

metaphysische Wissensethik Voraussetzung und Gegenstand, dann wird alle
Chronologie von Inhalt und Form aus fragwürdig, verliert aber zugleich an
Bedeutung. Es erscheint nur schwer vorstellbar, was ein Leser, der nicht dem

engeren oder weiteren Kreis der Akademie angehörte, mit dem Rätsel, das der
Charmides aufgibt, anfangen sollte, hätte er nicht vorher in den nichtaporeti-
schen Dialogen gelesen. Diese wären dann vorher erschienen, denkt man sich.
Aber auch Leser späterer Jahrhunderte wären in derselben Lage. Sollte z. B. die
hier angedeutete Interpretation des Charmides etwas Richtiges an sich haben,
so würde sie das dem Vorwissen aus der Lektüre der sogenannten metaphysischen

Dialoge verdanken.
Der Raum erlaubt nicht, hier eingehend die Interpretation Platons

anzufechten, die ich die irrationalistische23 nenne, weil nach ihr platonisches
Philosophieren nie zu einem endgültigen Ergebnis gelangt, das es nicht selbst sofort
dem «dogmatischen Zugriff» ironisch entzöge. Es gibt nichts Platonwidrigeres
als diese Meinung. In Wahrheit beansprucht Platon ein Wissen von höchster
Sicherheit, das sogar die Evidenz mathematischen Wissens übertrifft, wie die
Stufe die Vorstufe übertrifft. Kein Glaube im modernen Sinne, sondern ein
uä0r*ua höchsten Ranges ist das, worauf sich die Selbsterkenntnis des
vorliegenden Dialogs stützt; denn sie reflektiert nur in der Seele, was ausserhalb als

ewige Wahrheit angetroffen wird.

23 Ihr Hauptvertreter in der deutschen Philologie ist H. Gundert, Dialog und Dialektik (Amster¬
dam 1971) und der Vortrag: Der platonische Dialog (Heidelberg 1968). Gundert stelltplaton-
widrig göttliches Wissen fehlsamem menschlichen gegenüber und lässt Sokrates das Gute
nicht wissen, aber praktisch vorleben. Das falsche Zeugnis des 7. Briefes hilft allen, die so

denken, Platon selbst des Irrationalismus schuldig zu sprechen. Alle Irrationalisten und alle
«Historizisten» der Piatonforschung sehen den Brief als lebensnotwendig für sich an.

11 Museum Helveticum


	Philosophische Dialogkunst Platons (am Beispiel des Charmides)

