Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 3

Artikel: Philosophische Dialogkunst Platons (am Beispiel des Charmides)
Autor: Muller, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-26406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-26406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol.33 1976 Fasc.3

Philosophische Dialogkunst Platons

(am Beispiel des Charmides)

Von Gerhard Miiller, Giessen

Willy Theiler gewidmet

Das Gesprich iiber die Selbsterkenntnis ist nicht nur ein Paradigma ein-
“drucksvoller Dialogkunst Platons, sondern auch ein beunruhigendes Para-
digma der Uneinigkeit von Platoninterpreten. Der zentrale Sinn des Dialogs
wird von ihnen sehr verschieden, ja entgegengesetzt aufgefasst. Auf den folgen-
den Seiten sollen einige Beobachtungen an seiner literarischen Form vorgetra-
gen werden, die eine Deutung auf die metaphysische Wissensethik Platons hin
nahelegen.

Genau in der Mitte des Dialogs steht die Definition der Sophrosyne als
Selbsterkenntnis gemiss dem delphischen Spruch (164 c-165 b). Kritias trigt
sie, um sich aus der Verlegenheit zu retten, wie in einem Neueinsatz begeistert
als die endlich gefundene Wahrheit vor. Doch es wird sich ergeben, dass er ihre
Tragweite nicht erfasst hat. Erst die wenigstens durchscheinende Losung des
Ritsels am Ende des Dialogs wird zeigen, dass er mit dem Anspruch, die befrei-
ende, gottliche Wahrheit vorzubringen, recht hatte, so sehr er wegen seiner
Verhaftung in technischem Verstindnis des Wissens ausserstande ist und bleibt,
jene Wahrheit voll zu verstehen.

Kritias hat die neue Definition nicht erfunden, er bringt sie mit von friihe-
ren Disputen mit Sokrates, bringt auch die von ihm unverstandene Umdeutung
mit, kraft deren der delphische Spruch, der ja von Haus aus eine Mahnung an
die Grenzen des Menschen, eine Warnung vor deren Uberschreitung ist, nun zu
etwas Gegenteiligem wird, zu einer Begriissung der Eintretenden durch den
Gott (165 a 5): der Mensch wird seiner Verwandtschaft mit dem Gott versichert
und zu einer Grenziiberschreitung geradezu aufgefordert; er soll lernen, sich in
einem Bereiche zu bewegen, der ihm gemiss und heimisch ist. Kein Wunder,
dass Kritias den so zu verstehenden Spruch «ziemlich ritselhafty nennt (164 e
6), dem Orakelgott wesensgemaiss; ritselhaft war er ja vorher so wenig wie
undév ayav. Die Umdeutung zielt ersichtlich auf die platonische Gottver-
wandtschaft des Menschen hin; denn diese ist hinter dem Wissen des Wissens
verborgen, um das im zweiten Teil des Dialogs so angestrengt und scheinbar
ergebnislos gerungen wird. Das Ergebnis wird zwar nicht explizit gegeben, weil

9 Museum Helveticum

Klassisch - philologisches
Seminar  der  Univarsi tit
ZURICH




130 Gerhard Miiller

die Disputierenden es ohne Einfithrung der noetischen Dimension nicht finden
konnen, aber die Erorterung ist kunstvoll so angelegt, dass dem Leser zugemu-
tet werden kann, es selbst zu vollziehen. Seit dem Moment, wo Kritias das von
Charmides eingefiihrte, aber nicht erliuterte Tun des Seinigen (td £avtod
npattelv) durch das Tun guter Taten ersetzte, d.h. solcher Taten, die dem
Menschen «selbsteigen» (oikeia 163 ¢ 5) sind, und von da zur Selbsterkenntnis
in neuem Sinne iibersprang, ist der Leser aufgefordert, die grundlegende Um-
kehrung der Begriffe das Seinige, das Selbsteigene, die Selbsterkenntnis ernst-
zunehmen und der Interpretation des weiteren Dialogs zugrundezulegen, auch
wenn Kritias dieser Sehweise noch nicht féhig ist. Diese Umkehrung und Um-
deutung gibt iibrigens ganz genau Platons radikales Nein zur altgriechischen
Welt wieder, mit dem er alle iiberlieferte Religion, Polisordnung und Dichtung
als unwahr durchstreicht. Es ist nicht zu viel behauptet, wenn ich Platons Kritik
an den alten Gottern wie an den Dichtern und seinen Staatsentwurf nur von
dem Punkte aus fiir verstehbar erklire, den die genannte Umdeutung bezeich-
net.

Diese neugedeutete Selbsterkenntnis erhilt ihren Platz nicht zufillig ge-
nau in der Mitte des Dialoges. Es liegt ein kompositorischer Kunstgriff vor, mit
dem Platon der Fortsetzer derselben poetischen Tradition ist, die er aus inhaltli-
chen Griinden so leidenschaftlich ablehnt (ich denke etwa an die Monodie
Kreusas im Mittelpunkt des euripideischen Ion). Der Satz von den Philoso-
phenk6nigen in der Politeia ist auch seiner Plazierung nach ein Zentralsatz.

Es gibt eine andere platonische Umdeutung, die der vorliegenden parallel
ist, ja sogar sachlich mit ihr identisch heissen darf, die Umdeutung des Wissens
vom Nichtwissen in der Apologie. Das Chairephonorakel meinte damit die
religiose Bescheidung des historischen Sokrates, aber bei Platon wird daraus die
Entwertung des innerweltlichen Wissens der Techniker, die iiber die sittlichen
Dinge nichts wissen, obschon sie es wihnen. Dies vom richtig Philosophieren-
den, fiir den der Name des Sokrates beispielhaft steht (Apol. 23 a 8-b 4), ge-
wusste Nichtwissen ist dann nichts als die dem Wissenswahn der empirischen
Welt zugekehrte, kritische Seite der platonischen Metaphysik, erscheint also
nur in Verbindung mit dem Wege zu einem positiven, heilbringenden Wissen,
das keines Menschen personliches Eigentum ist, das er anderen weitergeben
kann, sondern das sich in der Homologia des Gesprichs bildet und dabei si-
chere Wahrheit gewinnt mit Griinden, die fester als Eisen und Stahl sind (Gorg.
509 a). Auf die hochwichtige Parallele zum Hauptgedanken des Charmides
muss an dieser Stelle ein kurzer Hinweis geniigen!.

Es gilt nun zu sehen, wie kunstvoll der zentrale Gedanke der Selbster-
kenntnis im Gespréach eingefiihrt wird. Nach dem Scheitern seiner definitori-

1 Ich erortere Das sokratische Wissen des Nichtwissens in den platonischen Dialogen anderwiirts
genauer: Awpnpa, Festschrift fiir H. Diller (Athen 1975) 145-173.




Philosophische Dialogkunst Platons 131

schen Vorschldge ‘Ruhigkeit’ und ‘zuriickhaltende Scheu’, die beide der gesell-
schaftlichen Konvention im Hinblick auf wohlerzogene Jugend zugehorten,
brachte der jugendliche Charmides einen platonischen Gedanken vor: Sophro-
syne als Ta £éavtod npatrewv. Damit ist das Niveau der Philosophie erreicht. Wie
schon angedeutet, sind von dieser Definition alle folgenden nur Neufassungen.
Dass sie wirklich platonisch ist, beweist ein uniibersehbarer Hinweis, den Pla-
ton eingebaut hat. Charmides will sie von einem anderen gehort haben, aber
Kritias mochte auf Sokrates’ gezielte Frage dieser andere nicht sein (161 c);
doch legt etwas spiter (162 b 9) der Jiingling durch Blick und Licheln wieder
nahe, dass er es ist. Kritias selbst nimmt durch seine verriterische Nervositit
dem Sokrates jeden Zweifel (£80xet yap pot ist wohl 162 ¢ 4 zu lesen, der Mo-
ment des Vorgangs ist gemeint). Er ist drgerlich wie ein Dichter auf den Schau-
spieler, der seine Verse schlecht vortriagt; also er hat die Definition seiner Gel-
tungssucht entsprechend dem jungen Vetter wie eine eigene vorgetragen, will
das aber jetzt vor Sokrates vertuschen, deswegen sein «nicht von mir» (161 c 2).
Man darf Kranz nicht folgen, der die Definition unter die Kritiasfragmente
aufnahm (VS 88 B 41 a, obwohl zu 41 nicht passend). Nein, der Leser soll mer-
ken, dass fritherer Umgang mit Sokrates, mit Bedacht 156 a 8 erwihnt, dem
Kritias die Formel vermittelte. Sokrates aber reklamiert, seinem Nichtwissen
treu, den Ertrag einer Homologia nicht fiir seine Person. So philosophisch war
Kritias nicht, als er ihn dem Charmides weitergab. Hatte er den Gedanken
selbst gefunden, dann wiirde der ehrgeizige Mann sich jetzt stolz dazu beken-
nen. Bestitigt wird der platonische Charakter der vorliegenden Definition
durch ihre Verwendung bei der Abgrenzung der Tugenden im 4. Buche der
Politeia. Zwar gilt sie dort fiir die Gerechtigkeit, sofern jeder Stand oder Seelen-
teil das Seinige tun muss, wihrend die Sophrosyne dort Einigkeit der Stinde
oder Seelenteile dariiber ist, welcher den anderen beherrschen soll. Doch ist die
Differenz nur terminologisch; wie wenig Wert Platon auf Terminologie legte,
hat er oft genug und gerade Charmides 163 d besonders deutlich gesagt. Die
beiden Tugenden stehen sich nahe und gehen ganz im Wissen vom Guten auf,
an dem sie hingen; gerade das sollen wir am Schluss des Charmides erraten.
Nun hat Platon offensichtlich das Tun des Seinigen aus volkstiimlicher Rede
iibernommen. Das lehrt Sophokles’ Elektra 678, vor allem aber das Sprichwort
okomeiv Tiva 10 Emvtod = jeder soll nach seinen eigenen Angelegenheiten
schauen, das Gyges bei Herodot (I 8) seinem Konig entgegenhilt?. Die Formel

2 Ein aristokratisches Schlagwort liegt trotz B. Witte, Die Wissenschaft vom Guten und Bésen
(Berlin 1971) 37-39 nicht vor; Kritias vertritt keinen Klassengeist. Platon will etwas Funda-
mentales und Metaphysisches herausarbeiten; sein Kritias vertritt Denkgewohnheiten, die
dem widerstreben, aber keine Mischung aus aristokratischem Diinkel und sophistischer Ge-
sellschaftstheorie, wie W. es darstellt, Leider hat das die Folge, dass der platonische Sinn des
Dialoges bei W. verlorengeht. Auch die Verbindung zu den Gestirnseelen der Nomoi und zur
esoterischen Lehre, die W. 119ff. herstellt, ist textfremd.




132 Gerhard Miiller

ist von Platon umgedeutet auf Einfiigung in eine giiltige Ordnung, dhnlich wie
er den delphischen Spruch und das Orakel in der Apologie umdeutet.

Um auch fiir die rechte Staatsordnung giiltig zu sein, muss die Formel ja
notwendig einen anderen Sinn bekommen als den herkdmmlichen. Rechte
Politik wird spéter (171 d-172 a) als Folge der Herrschaft wahrer Sophrosyne
gepriesen werden. Es ist bezeichnend, dass in der ersten Erdrterung durch
Charmides und Sokrates das Tun des Seinigen wie selbstverstindlich im ge-
nannten herkdmmlichen Sinne verstanden, in diesem aber als ungeeignet abge-
lehnt wird (162 e ff.). Zwischen Kritias und Sokrates wird das Thema auf einem
hoheren Niveau weiterbehandelt, nachdem Kritias das falsche Kriterium der
Besonnenheit, ob auf eigene oder auf fremde Angelegenheiten gerichtet, durch
die moralische Qualitit ersetzt. Dazu forderte ihn aber Sokrates eigens heraus
durch die Frage, ob denn die Betreibung eigener Angelegenheiten die Tugend
der Besonnenheit ausschliesse. An die moralische Qualitit erinnert sich Kritias
wieder aus fritheren sokratischen Disputen. Mit dem «schdén und forderlich
Getanen» (163 ¢) meint er so wenig wie mit t¢ oikeia egoistischen Nutzen, wie
manche groblich missverstehen, sondern das sittlich Forderliche, das dem eige-
nen Wesen, dem besseren Selbst Gemiisse, was immer das bedeutet; redet er
doch assoziativ und rezeptiv. Terminologische Unterscheidungen im Stile des
Prodikos, deren er sich hierbei bedient, ldsst ihm Sokrates gutmiitig ironisch
durchgehen, indem er ihn spiiren lasst, wie unwesentlich sie thm gegeniiber der
Sache scheinen. Kritias soll durch solche Abhingigkeit von intellektueller
Mode charakterisiert werden wie schliesslich auch durch seine Begeisterung,
mit der er seine These gerettet zu haben und vor den Anwesenden, besonders
vor dem Vetter und Miindel, besser dazustehen meint.

Nur bemerkt er nicht, dass seiner neuen Fassung das grundlegende Merk-
mal der Motivierung durch das Wissen des Guten fehlt. Um das Fehlende
nachzutragen, greift er aus der Erinnerung den Begriff Selbsterkenntnis heraus
(163 c-165 b), aber erst, nachdem ihn Sokrates ins Dilemma gestiirzt hat durch
die Frage nach dem sittlichen Wissen des Arztes, das ja in seinem therapeuti-
schen nicht enthalten ist (164 a—). Die Angelegenheiten der anderen betreibt er
gewiss, und wenn er Gesundheit fordert, dient er dem Guten, so scheint es
Kritias. Aber ob ein schwerer Missetiter oder ein Tyrann des Gesundwerdens
wert ist oder eher der Strafe, weiss er qua Arzt nicht. Auf diese Differenz, iiber
die im Laches (195 c) Nikias und sogar der unphilosophische Laches orientiert
sind, muss Kritias erst gestossen und belehrt werden, dass es nicht darum geht,
dass der Arzt 6fters des Erfolgs seiner Behandlung erst spéter sicher sein kann
(164 b). Da er nicht weiter weiss und nur darum, desertiert Kritias aus dem
vorliegenden Gedankengang, um sich mit einem Sprung in eine andere, asso-
ziativ erinnerte Formulierung zu retten. Ohne zu ahnen, dass diese, die Selbst-
erkenntnis, tief mit dem Tun des Seinigen verkniipft ist, meint er ganz neu
anzusetzen. Charmides’ Vermutung, dass sein Vormund selbst nichts Klares zur




Philosophische Dialogkunst Platons 133

Sache weiss (162 b 1ff.), war also ganz richtig. Platon macht hier das fahrige
Denken seiner Figur in der ungelosten Aporie und dann besonders in der imita-
tiven Aporie 169 c so deutlich, weil es das Hindernis fiir eine explizite Losung
des erorterten Problems ist und bis zum Schluss bleibt. Der Leser wird so auf
das Fehlende, das noetische Wissen und seine Objekte, hingewiesen. So fiihrt
uns der Dialog vor, wie weit man im verstindigen Gesprich an die Grenze
herankommen kann, die innerweltliches und iiberweltliches Denken voneinan-
der trennt, und lésst uns die tiefe Differenz spiiren wie die Notwendigkeit, den
befreienden Sprung iiber die Grenze zu tun. Von dieser Absicht der Gestaltung
ist die Zeichnung der von Platon gewihlten Gesprichspartner des Philosophen
bestimmt. Platons beide Verwandte, der dltere und der jiingere, vertreten gute
attische Tradition und disputieren im Jahre 432 anachronistisch iiber Pro-
bleme, die es erst in platonischer Philosophie geben wird. Der Jiingling stellt
dar, was man sich in seiner Zeit unter einem co@pwv vorstellte. Kritias aber
zeigt intellektuelle Ubung, literarische Kenntnisse und Erfahrung mit sokrati-
schen Disputen, aus denen er Thesen und Formeln erinnernd ins Gesprich
bringt, ohne sie aus dem Grunde zu verstehen, weil er beharrlich der noetischen
Denkweise ausweicht. Aber sophistische Ziige hat ihm Platon weder in diesem
Dialog noch in anderen (Protagoras, Kritias) verliehen. Anklinge an die Ma-
nier des Prodikos machen noch keinen Sophisten. Platon hitte gewusst, wie
man einen solchen Typus zeichnet. Auch der historische Kritias kann nach den
poetischen und politischen Ausserungen, die wir den Fragmenten entnehmen,
kein Sophist gewesen sein. Die sophistische These, Religion sei Erfindung der
Michtigen, im bekannten fr. 25 muss nicht die Meinung des Autors wiederge-
ben; der Held des Satyrspiels wird fiir diese These bestraft. Womdéglich gehort
fr. 25 dem Euripides, nebenbei bemerkt. Véllig fernzuhalten hat der Interpret
unseres Dialoges die politische Rolle, die Kritias 411 und dann 404 gespielt hat;
denn Platon hat sie ferngehalten, weil sie unterhalb seiner Problematik lag, von
der aus beide Parteien von 404 gleicherweise verdammenswert waren. Nur mit
dem Thema des Dialogs kann die Wahl der Gesprichspartner zusammenhiin-
gen.

Soviel nun dem Kritias an Verstandnis fehlt, das Fundamentale, Ubersub-
jektive der platonischen Selbsterkenntnis hat er jedenfalls verstanden und nicht
wie Xenophon an subjektive Selbstkenntnis gedacht, die analog wire zum
Urteil eines Pferdekenners, der Vorziige und Nachteile einzelner Tiere auf dem
Markt abwigt (Mem. 4, 2, 24-29). Auch der nicht undhnliche Satz Heraklits
n0oc avOphdne daipwv (fr. 119) meint ja nicht individuelle Eigenart, sondern:
dass er ein Mensch ist (Rfo¢ dvOpaneiov fr. 78), das ist schicksalhaft fiir den
Menschen. Ahnlich muss Heraklits fr. 116 gemeint sein, wenn es echt ist. Was
aber, iiber Kritias’ Horizont hinaus, platonisch unter Selbsterkenntnis zu ver-
stehen ist, lehrt iiberwiltigend klar die Stelle aus dem Phaidros (29 e), wo So-
krates seine wichtigste Aufgabe darin sieht, zu erkennen, ob sein Selbst das




134 Gerhard Miiller

qualmende Ungeheuer Typhon, der begehrliche Seelenteil, ist oder nicht viel-
mehr «ein ruhigeres und einfacheres Wesen, dem es gegeben ist, etwas von
einem gottlichen und qualmlosen Rang zu habeny (poipa ist soviel wie ‘Rang’
auch etwa Krat. 398 b, Phil. 54 c¢). Jeder Zweifel am Rechte, die Selbsterkennt-
nis im Charmides und damit auch das Wissen des Wissens mit dem Ideenwissen
gleichzusetzen, wird durch diese parallele Formulierung ausgeschlossen. Es sei
wiederholt, dass wir im Mittelpunkt des Dialoges zugleich im Mittelpunkt der
platonischen Philosophie stehen.

Die lange Rede des Kritias (164 ¢ 7-165 b 4), in der er den delphischen
Spruch einfiihrt und sich emphatisch anheischig macht, von ihm Rechenschaft
abzulegen (ein sokratischer Begriff!), bezeichnet eine ambivalente geistige Si-
tuation mit einer Kunst der Gestaltung, die an ambivalente menschliche Situa-
tionen in der Tragodie erinnert. Mit grossem Selbstbewusstsein verkiindet Kri-
tias die Selbsterkenntnis als seine Definition: gnut 164 d 4, so wie vorher schon
dwopifopar (163 e 11) und: «Hesiod und jeder Verniinftige» (d.h. ich) «<nennen
besonnen den, der ...» (163 ¢ 6). Er beruft sich auf die Autoritit dessen, der die
Inschrift in Delphi angebracht hat, als dessen Bundesgenosse er den urspriingli-
chen Sinn des Spruches gegen spitere Verfilschung zur Geltung bringen will.
Denn er hat das Ritselhafte an ihm durchschaut, die anderen nicht. So kann er
sich mit dem Spruch identifizieren: ta ypappata xoi £y® (165 a 1). Der Kon-
trast dieses Anspruchs auf Wissensbesitz zur sokratischen Haltung wird sofort
(b 5-8) von Sokrates hervorgehoben. Wohl referiert Kritias den frither gelern-
ten Inhalt richtig, den Ursinn der gottlichen Begriissung (das gottlich Wahre
muss auch gegen die Geschichte urspriinglich sein). Aber das Ritsel hat er auch
seinerseits nicht richtig gelost, solange er den Begriindungszusammenhang
nicht durchschaut, die Tragweite der Selbsterkenntnis nicht erfasst, d.h. sie
nicht selbst erworben hat. Die Ironie der Situation ist also die, dass einer, der
stolz sein Wissen vom Hochsten verkiindet und seine Freiheit vom Irrtum
anderer, einem fundamentaleren Irrtum unterliegt, als der ist, iiber den er
triumphiert, ndmlich deém technischen Verstindnis auch von diesem Wissen.
Der Nichtwissende trigt hochste Weisheit vor, von der aus der Weg zur Bestim-
mung menschlicher Gutheit fithren wiirde. Zum Triumphieren wire Anlass,
aber es wird sich zeigen, wie weit man noch von der Wahrheit entfernt ist. Dies
ist das Schicksal der Philosophie im Bereich menschlicher Denkgewohnheiten.
Mit dieser kunstvoll hergestellten Situation in der Mitte des Dialogs muss also
die scheinbar ausweglose andere Situation am Schlusse zusammengesehen wer-
den.

Wenn man von der Mitte des Dialogs, wo die Selbsterkenntnis eingefiihrt
wird, auf die ausfiihrliche, lebensvolle Einleitung zuriickblickt, so fiigen sich
deren Ziige einleuchtend zur philosophischen Thematik, die Leben und Tod
iibergreift. Darauf weist gleich am Anfang die Gelassenheit des Sokrates hin,
der aus einer verlustreichen Schlacht zuriickgekehrt ist und auf die Frage, wie




Philosophische Dialogkunst Platons 135

es moglich war, dass er heil davonkam, also eine Frage, die erleichterte Besorg-
nis ausdriicken soll, ruhig antwortet: so, wie du siehst, so als ob der Unterschied
von Leben und Tod nichts bedeutete (153 b). Von den thrakischen Arzten und
threm Gottkonig Zalmoxis berichtet er spiter, dass sie die Seele mit ihrer The-
rapie dem Leibe mit der seinigen iiberordnen und sogar unsterblich machen
kénnen (156 d). Die Selbsterkenntnis gehort nur der unsterblichen Seele nach
dieser Auffassung, und sie macht gottihnlich (dies ist die Lehre des vorliegen-
den Dialogs). Die Besprechung (¢n@dn 157 b) mit «schénen Reden» verrit
ihren Sinn dann sofort. Auch die Art, wie Sokrates den sinnlichen Zauber, der
vom schonen Charmides ausgeht, mit starken Wendungen beschreibt, bezieht
sich unverkennbar auf Selbsterkenntnis der Seele. Sie ist keinesfalls ironisch
gemeint. Die Bildmetapher vom Rehkalb und dem Léwen (155 d) ldsst an zwei
andere platonische Metaphern fiir die Begierden denken, das vielképfige Unge-
heuer (Pol. 588 c¢) und den qualmenden Typhon (Phaidr. 229 e)?. ‘Selbstbeherr-
schung’ ist ja der geldufigste Sinn von Sophrosyne.

Es kann schon hier gesagt werden, dass die literarische Gestaltung des
Dialogs mit der Mittelstellung des umgedeuteten yv@®01 cavtov keinesfalls
erlaubt, im zweiten Dialogteil nichts zu finden als die Widerlegung einer zeitge-
nossischen These vom selbstbeziiglichen Wissen. Ein Forscher von Rang, H.
Bonitz, hat diese Meinung vor hundert Jahren aufgebracht; sie hitte sofort
durch bessere Beobachtung der Komposition und des Gedankengangs wider-
legt werden miissen. Statt dessen hat sie eine erstaunliche Nachfolge bis heute
gefunden®. Es ist aber unvorstellbar, dass Platon mitten im Dialog die Frage
nach dem Hochsten stellen ldsst, um dann nur noch die Polemik gegen eine ihm
ungeeignet erscheinende Theorie eines Zeitgenossen folgen zu lassen. Wenn
nach einem sonderbaren Wissen gesucht wird, das mit keiner bekannten Wis-

3 Die Beziige der szenischen Einleitung zum Thema hat B. Witte (a. O.) richtig gesehen. Es mag
sein, dass die Halle der Basile, Gattin des Hades, mit Beziiglichkeit beladen ist (139). Aber
anderes ist iiberzogen: Sokrates steht nicht im Schatten des Todes. Dass éonfng 153 b auf
Sokrates’ Namen anspielen soll, kann ich nicht glauben.

4 Entschieden folgt ihr K. Oehler, Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei
Platon und Aristoteles (Miinchen 1962). Er und sein Schiiler E. Martens setzen selbstbeziigli-
ches und selbstbegriindetes Wissen unerlaubt gleich. In der Dissertation Das selbstbeziigliche
Wissen in Platons Charmides (Miinchen 1973) stiilpt Martens, unangebrachten Scharfsinn mit
Blindheit gegeniiber den Gegebenheiten des Textes verbindend, eine komplizierte und halt-
lose Konstruktion iiber Platons Gedankengang. Seine Hauptthese (61ff.), im Charmides
werde das selbstbeziigliche Wissen fiir den Menschen abgelehnt, fiir den Gott aber zugelas-
sen, scheitert an dem Fehlen der Antithese goéttliches und menschliches Wissen in Platons
Denken. Bei Platon und Aristoteles erreicht der Mensch, der die Oswpia verwirklicht, auf Zeit
den Zustand, der dem Gott immer eigen ist. Das macht Rang und Wiirde der Philosophie aus.
— Als sorgfiltigste Textauslegung more philologico hilt sich von Irrtiimern wie denen von
Martens und Witte fern die Dissertation (Freiburg 1966) von R. Dieterle: Platons Laches und
Charmides, Unters. z. elenktisch-aporetischen Struktur der Frithdialoge. — Treffender Wider-
spruch gegen Oehler bei B. Witte (a.O. 117 Anm. 23).




136 Gerhard Miiller

sensart identisch sein kann, dann muss jeder ernsthafte Platonleser an das
Ideenwissen denken. Das Wissen des Wissens, auch Wissen des «grossen Man-
nes» (169 a) genannt, kann nur das noetische sein. Die philosophische Seele
findet in sich die Ideen wieder, die sie als ausserhalb seiende aufgenommen hat,
so dass bei aktualisiertem Wissen sich die aAn0gio tddv 6vtov (Menon 86 b) in
der Seele befindet, obwohl sie doch ihre Existenz in sich hat. Im Mythus des
Phaidros erblickt die vollkommene Seele des Gottes, «mit Vernunft und unge-
mischtem Wissen sich nidhrend» (247 d) am iiberhimmlischen Ort bei ihrer
Umfahrt «die Gerechtigkeit selbst, erblickt auch die Besonnenheit, erblickt
auch das Wissen, nicht dasjenige, dem Werden anhaftet, auch nicht dasjenige,
das irgendwie wechselnde Gestalt an wechselndem Platz annimmt im Bereich
dessen, was wir jetzt Seiendes nennen, sondern das Wissen, das seinen Platz im
wahrhaft Seienden haty. Die nichtgottlichen Seelen folgen nach ihrem Vermo-
gen dem Gott, dem sie jeweils zugehoren, und erreichen anniherungsweise
dieselbe Wissensschau. Die mythische Rede veranschaulicht hier wie sonst bei
Platon einen philosophischen Sachverhalt, dass dies besondere Wissen mit
seinem Gegenstand identisch wird. Am Hoéhepunkt des Weges, den im Sympo-
sion Diotima dem Sokrates beschreibt, gelangt die Seele, durch die schonen
poOnpata aufsteigend, zum Schonen selbst, das den Ehrentitel péywotov
paBnpa tragt (also auch ein in besonderer Weise Gewusstes sein muss) und wird
mit diesem ihrem Gegenstand schauend eins. Dies Oeic0a1 povov kai cuveival
(211 d 8), mit einer Metapher aus der erotischen Sprache bezeichnet, ist die
hochste Erfiilllung des Lebens, das, «<wenn irgendwo, dort lebenswert ist fiir den
Menschen» (d 2). Besser als es Platon an dieser Stelle tut, konnte niemand das
Wissen des Wissens, nach dem im Charmides gesucht wird als nach einem
«gemeinsamen Gut fiir alle Menschen» (166 d), erldutern.

Wihrend nun sonst die Homologie unter platonischen Gesprichspartnern
hergestellt wird durch Auffindung von Gemeinsamem in jeder menschlichen
Rede und besonders durch Priiffung und Entlarvung aufklirerischer Thesen,
deren Vertreter sich gewissen gemeinsamen Grundwahrheiten in eben dieser
Rede nicht entziehen konnen (fiir beides bietet etwa der Gorgias anschauliche
Beispiele), wird dieses Verfahren im Charmides auf echt platonische Formulie-
rungen angewandt, die ihr Verteidiger nicht in ihren sachgeméssen Zusammen-
hang riicken kann. Die Sachlage ist dabei schwieriger als im Laches, wo sich
Nikias ebenfalls fiir eine platonische These, die er eingefithrt hat, einsetzt,
namlich dass Tapferkeit das Wissen ist von dem, was zu fiirchten ist, dem
Schlechten, und von dem, was nicht gefiirchtet zu werden braucht, dem, was
entweder nicht schlecht oder sogar gut ist. Aber Nikias weiss, dass es sich dabei
um ein Wissen handelt, das sich auf das Gute richtet und allem technischen
Fachwissen iibergeordnet und fiir dieses normativ ist. Mit Unterstiitzung des
Sokrates setzt er diesen Gedanken gegen den beschrinkten Laches durch, und
offen bleibt nur die Frage, ob dann nicht Tapferkeit mit der umfassenden meta-




Philosophische Dialogkunst Platons 137

physischen Wissenstugend zusammenfillt; vielmehr sie bleibt scheinbar offen,
die positive Antwort wird ja nahe genug gelegt. Hier im Charmides wird eine
tiefer liegende Frage gestellt, wie dies dirigierende Wissen oberhalb des techni-
schen Wissens beschaffen ist. Es gelingt nicht, eine vollstindige und befriedi-
gende Antwort zu finden. Doch ausgehend von den Anhaltspunkten in platoni-
schen Formulierungen, die Kritias weiss, kommt man doch auf Grund von
Homologie der Wahrheit niher, so dass der aporetische Ausgang als scheinbar
zu durchschauen ist. Kritias ist in seiner Einsicht noch nicht so weit wie Nikias.
Die Frage ist aber auch schwerer, um die es hier geht. Der beschrinkte Gegen-
spieler fehlt, vor den Ohren des begabten Anfingers Charmides soll die funda-
mentale Schwierigkeit der Ideenphilosophie von disputierenden Denkern vor-
gefithrt werden. Der Zuhorende oder der Leser soll begreifen, dass die Philoso-
phie ihr Ziel, an dem doch die Eudaimonie des Menschengeschlechts hingt,
solange nicht erreichen kann, wie sie nur mit dem herkommlichen und techni-
schen Wissen rechnet und arbeitet, das der Aufgabe nicht gewachsen ist, dem
Menschen zur Erkenntnis seines Selbst zu verhelfen. Nur darauf ist die Dispu-
tation angelegt, dies Faktum drastisch deutlich zu machen.

Gewiss ist es, so konnte man gegen diese Interpretation einwenden, nach
realistischer Psychologie unglaubhaft, dass Kritias, der doch offensichtlich in
platonische Probleme eingeweiht ist, zwar die Formel td Eavtod npatterv, das
Wissen des Wissens und die platonisch umgedeutete delphische Begriissung
kennt, aber auf das an sich Seiende und die korrespondierende Vernunft in der
Seele nicht kommt und von Sokrates nicht an sie erinnert wird. Aber das muss
ebenso hingenommen werden wie die unrealistische Erfindung, dass Sokrates
und Kritias im Jahr 432 iiber das Grundproblem des platonischen Denkens
sprechen, das erst Jahrzehnte spiter konzipiert wurde. Beides ist freie Kon-
struktion des Schriftstellers, nach dessen Willen die Disputierenden auf der
Suche nach dem, was allein not tut, gerade dasjenige ausser Betracht lassen, das
allein ihrem Suchen zum Erfolg verhelfen kann. Die Kunst der Gespréchsfiih-
rung liegt nun eben darin, dass die durch das Verfahren der Homologie gewon-
nenen Formulierungen der Wahrheit, die gefunden werden soll, so erstaunlich
nahe kommen, dass man nur noch das Ideenwissen einzusetzen braucht. Das
besondere heilbringende Wissen, dessen Moglichkeit im Laufe der Disputation
bestritten wird, findet doch eine Bestimmung von so viel positivem Gehalt, dass
sie nach der Schlussaporie doch nicht der Vergessenheit anheimfallen kann.
Aber auch schon die eigentiimliche Weise, wie die Moglichkeit bestritten wird,
lasst den Leser aufhorchen. Der folgende Uberblick iiber die zweite Hilfte des
Dialoges soll darauf sorgfiltig achtgeben.

Die Homologie, die Kritias siegesgewiss anbietet, weil er sich fiir fahig hilt
zur Rechenschaft iiber seine Definition (165 b 3f.), ist nun aber keine Sache des
guten Willens («wenn ich Lust habe» b 6), sondern fordert unvoreingenom-
mene, d.h. aus dem Stand des Nichtwissens heraus vollzogene Priifung, also




138 Gerhard Miiller

objektive Einordnung des fraglichen Wissens in das System aller Arten des
Wissens; sie geschieht durch Diairesis im folgenden; denn nichts anderes als
dies lesen wir nach der methodischen Vorbemerkung des Sokrates (b 5— 1) in
dem Passus, der zu einer systematischen Bestimmung der Sophrosyne fiihrt
(167 a 1-7), die an Vollstindigkeit und Prizision jeden Wunsch erfiillt, dessen
Erfillung man im Hinblick auf die Ideenphilosophie fordern miisste. Diairesis
ist, wie dieser Passus und andere lehren, schon in den sogenannten Friithdialo-
gen prasent. Welches ist das Wissen, das Sophrosyne in ihrem Namen trigt, in
dem @poveiv vorkommt (164 a 2), und das nun dem Wissen vom Selbst gleich-
gesetzt wird? Da von vornherein nicht nach subjektiver Eigenart des Selbst gefragt
wird, wie es Xenophons Denken entspriéiche, sondern nach seiner objektiven Norm
und Bestimmung, ist die erste Frage begreiflicherweise die nach dem Objekt und,
damit zusammenfallend, dem Ergebnis, der Leistung, dem Zweck des Wissens
vom Selbst. Arztliche Kunst und Baukunst sollen als Analogie dienen.

Die Analogie von technischem und sittlichem Wissen, die ja in unserem
Dialog eine so grosse Rolle spielt, hat offenbar fiir Platon zwei Griinde. Einmal
besteht die Notwendigkeit einer genauen sachlichen Bestimmung der ethischen
Norm, die es ja in der Ethik der mythischen Religion und in der Tradition der
Poliskultur nicht gab. Das technische Wissen ist aber gerade, natiirlich in seinen
technischen Grenzen, sehr genau. énictac0at heisst schon bei Homer, der das
Substantiv nicht hat, so viel wie «sich auskennen»’ im Schwimmen, Handwer-
ken, Leierspielen oder auch in anderen Dingen, die analog dazu gesehen wer-
den diirfen. Fiir das ethische Wissen wird nun bei Platon und gerade in unse-
rem Dialog eine objektgemiss entsprechende Genauigkeit erstrebt. Andrerseits
macht die Analogie, die beispielgebend und helfend sein soll, (und das macht ja
gerade die Problematik des vorliegenden Disputs aus) deutlich, dass man nicht
ohne Sprung auskommt, und das ist der Sprung vom 6patov zum vonTov.
Kritias wirft denn auch dem Sokrates falsche Methode vor: ein sichtbarer
Zweck eigne dem sittlichen Wissen nicht (165 e). Einen solchen hatte Sokrates
aber auch nicht gefordert. Wenn er dann wenigstens ein dem Wissen vorgege-
benes Objekt fordert unter Verweis auf das Beispiel der mathematischen Wis-
senschaften, steigert Kritias seine Kritik bis zum Vorwurf unsachlich persénli-
cher Widerlegungskiinste (166 bc), womit er seine eigenen Worte desavouiert:
«Das ist es ja gerade. Du kommst mit deiner Frage genau auf den Punkt der
Differenz.» Beide Male charakterisiert die Kritik an sachlichen Fragen den
Kritiker, der dem geduldigen Gang dialektischen Gespriches nicht gewachsen
ist. Er lédsst sich beruhigen mit dem Hinweis auf das gemeinsame Gut fiir die
Menschheit (166 d), das in dem gesuchten und so ungewdhnlichen Wissen

5 Von da kommt wohl Platons Vokabel émothum, die in ionischer Wissenschaft nicht vorzu-
kommen scheint. Im Index von Kranz zu Diels’ VS gibt es nur Belege, die alle nachplatonisch
sein diirften ausser in Demokrits fr. 181 (merkwiirdig wire das nur dann nicht, wenn es von
Demokrates sein sollte).




Philosophische Dialogkunst Platons 139

gefunden wiirde; oder allgemeiner gesagt (d 6): «dass ein jegliches vom Seien-
den in seiner Beschaffenheit deutlich werde», das wire das gemeinsame Gut
(eine echt platonische Formulierung, der Zweck der Dialektik). In Wahrheit
fallt mit diesem allgemeinen Wissen das sittliche zusammen. Kritias wiederholt
seine positive Behauptung von ¢ 1-3: Selbsterkenntnis ist als einziges Wissen
von der Art, Wissen von sich selbst und von den anderen Wissensarten zu sein.
Der Zusatz 1@dv dAlov émotnudv ist sachgemiss und bedarf keiner Begriin-
dung; denn, wie Aristoteles® sagt, auf die entgegengesetzten Objekte richtet sich
ein und dasselbe Wissen. Aber auch ein weiterer Zusatz wird auf Sokrates’ Ver-
langen von Kritias ohne Widerspruch zugelassen, Wissen auch vom Nichtwissen
(e 7-9), ein Entgegengesetztes in anderem Sinne, so scheint es bis auf weiteres.

In der systematischen Fassung, die Sokrates nun der Definition gibt, sind
die anderen Wissensarten anderen Personen zugeordnet, weil der Inhaber der
Selbsterkenntnis, der c@@pwv, sie in dieser seiner Eigenschaft nicht hat, mag er
siec auch auf Grund anderer Eigenschaften haben kénnen. Auf diese Weise
kommt die doppelte Entgegensetzung klarer heraus: der co@pov weiss, was er
weiss und was er nicht weiss. Die Vertreter der anderen Wissensarten wissen
aber offensichtlich nicht, was sie wissen und was sie nicht wissen, sondern der
cw@pmv muss sie beaufsichtigen (Emoxoneiv), um ihnen das klar zu machen.
Er ist also der einzige («von den anderen keiner» a 5), der iiber sich selbst und
die anderen Gewissheit hat im Sinne der objektiven Selbsterkenntnis. Es fillt
nun auf, dass er bei der Beaufsichtigung das, was die anderen wissen und zu
Recht zu wissen glauben, von dem unterscheidet, was sie nicht wissen und zu
Unrecht zu wissen glauben. Das letztere konnte ihm selbst, hiitte er deren «an-
deres» Wissen, niemals zustossen; man begreift also die Abtrennung der ande-
ren mit ihrem Wissen in der systematischen Formulierung. Deren Kunst geht
aber noch viel weiter, in den aporetischen Dialogen ist sie vielleicht die kunst-
vollste und tiefste. Denn gemeint sind mit den anderen die Handwerker, Politi-
ker und Dichter, denen Sokrates in der Apologie ihr eigenes Fachwissen zuer-
kannte, aber das eingebildete Wissen von «den grossten Dingen» absprach. Der
co@pov ist als Besitzer der Selbsterkenntnis der dialektische Philosoph, der mit
dem noetischen Wissen zugleich weiss, dass das technische Wissen, das den
anderen (oder vielleicht ihm selbst) zu eigen ist, kein Wissen im vollen Sinne ist,
sondern gemessen am noetischen Wissen eigentlich ein Nichtwissen. Den Ma-
thematikern, den kurz vorher erwihnten, fiele dabei das dianoetische Wissen
zu, eine niedere Stufe im Bereich dessen, was nicht 0patov ist, aber etwas Mitt-
leres, weil die Mathematiker fiir nichtsichtbare Gegenstinde als Modell sicht-
bare verwenden. Die Aussagekraft der systematischen Formulierung ist also
sehr gross und von hochster Feinheit, weil ganz schlicht dieselbe Stufung des

6 Z.B. An. Pr. 24 a 21; andere Stellen im Index Aristotelicus von Bonitz. Schon bei Platon ist der
gleiche Gedanke geéussert, so Phaidon 97 d oder Nomoi 816 de.




140 Gerhard Miiller

Wirklichen ausgesagt wird, die wir aus dem sogenannten Liniengleichnis am
Schluss des 6. Buches der Politeia kennen, und weil wir mit dieser Auslegung
der Selbsterkenntnis im Zentrum der platonischen Metaphysik stehen. Deswe-
gen also war vorher (ab 165 cd) das technische und dann das mathematische
Wissen zur Sprache gebracht und der Ubergang vom sichtbaren £pyov zum
unsichtbaren so betont worden durch Kritias® tibereifrigen Protest, aber auch
der weitere Ubergang vom Wissensobjekt, das &AAo adtiic tiic Emothung (166
a 5) ist, zu einem Objekt, mit dem das Wissen zusammenfillt in dem Sinne, der
sich aus der Phaidrosstelle von den ideenschauenden Seelen so schon erldutern
liess, in dem Sinne, der sich auch durch Phaidon 84 b bestitigen lisst, wo es
heisst, die Seele folge dem Denken und sei «<immer in ihmy, schaue das Wahre
und das Géttliche und das nicht auf blosser Meinung Beruhende und néhre
sich von ithm, dies alles wihrend dieses Lebens, um nachher «zum Verwandten
zu gelangen»? und dort von allen menschlichen Ubeln befreit zu sein.

Das Einswerden des noetischen Denkens mit seinem Gegenstand, dies
Wissen des Wissens, impliziert, wie man nun klar sieht, keineswegs einen Wi-
derspruch zum Vorhandensein eines vorgegebenen Objekts. Zu Charmides 166
b 5 ist also anzumerken, dass die Sophrosyne sehr wohl 1ivo¢ Emotnun ist, nur
dass dies Tt kein der Seele wesensmissig Fremdes ist wie die sichtbaren Gegen-
stinde. An dem klaren Tatbestand ist kein Zweifel erlaubt, dass der vorliegende
Gedankengang das noetische Wissen objektbezogen versteht und als solches
ohne weiteres voraussetzt. Kritias’ Ungeschicklichkeit konnte das zu verschlei-
ern scheinen (b 7ff.); wiirde er von Ideen sprechen, kime das moderne Missver-
stindnis nicht zustande. Ein selbstbegriindetes, will sagen ein selbsterzeugtes
Wissen im Sinne des neuzeitlichen Idealismus (im Grunde Fichtes), wo die
Subjektivitit die Gegenstandswelt hervorbringt, darf nicht in Platons Text hin-
eingedeutet werden®. In nur wenig verhiillender Formulierung spricht Platon
hier, wo er das ritselhafte Wissen des Wissens erortern lidsst, von der Erfassung
noetischer Objekte durch die Vernunft. Daraus folgt, schon von der richtig
verstandenen Definition 167 a aus, dass er keinesfalls das Wissen des Wissens in
diesem Dialog ablehnen wird, sondern mit der Aporie am Schluss einen Denk-
anstoss geben will. Wie ungeschickt miisste Platon sein, wenn er das, was mo-
derne Interpreten fiir seine Meinung halten, so ausgedriickt hitte, wie wir es im
Text lesen.

Auch wenn im Theétet (200 b) das Wissen des Wissens, in Formulierungen
bezeichnet, die an die des Charmides erinnern, ad absurdum gefiihrt wird
durch den Hinweis auf den progressus in infinitum, zu dem es notwendig fiih-

7 Dass 84 b 2 etwas fehlt, wohl hinter teAevtfion ein Infinitiv wie dmévar oder agi&ecday, ist
mir sehr wahrscheinlich. Dann wiire 10 tolobtov = 10 cvyyevég klar, sonst unklar.

8 Mit starken Ausdriicken bekennt sich K. Oehler im genannten Buche (108) zu dieser extremen
Auffassung. Die Formulierung Friedlinders, gegen die er sich wendet, ist unanfechtbar und
explizit durch 169 e 2-5 gedeckt: yvdoig Eavtod und yvidoig avtiig sind identisch.




Philosophische Dialogkunst Platons 141

ren miisse, so beruft sich Bonitz® doch zu Unrecht auf diese Stelle, weil er iiber-
sieht, dass Sokrates den Einwand einem &Aeyktikoc in den Mund legt, dass
dieser aber vom nichtnoetischen Denken ausgeht, also die gemeinte Reflexivi-
tat gar nicht trifft. Dieser Irrtum ist eine der typischen Moglichkeiten, Platons
‘Gesprichskunst zu verkennen!©,
Wenn man den Aufbau der so sorgfiltig herauspriparierten Definition
167 a 1-7 und seine sachliche Tragweite durchschaut hat, dann sieht man, dass
er an den beiden Zusitzen hingt, die vorher ohne viel Aufhebens angefiigt
worden waren: Wissen der anderen Wissensarten (166 ¢ 2) und Wissen des
Nichtwissens (e 7). Diese beiden Zusitze erweisen sich nun aber als sachlich
identisch. Denn gesehen von demjenigen Wissen aus, das der co@pwv hat und
das allein auf den Namen Wissen Anspruch hat (Politeia 511 bd), sind alle
anderen Wissensarten Nichtwissen, nimlich von den Gegenstinden, von denen
allein es Wissen im vollen Sinne geben kann, von den wahrhaften Gegenstin-
den und damit von den «grossten Dingeny, wie die Apologie sagte. Nicht die
geringste Bedeutung der vorliegenden Definition liegt darin, dass sie uns er-
laubt, das Wissen des Nichtwissens, auf das der Sokrates der Apologie stolz war
und auf das hin er das Orakel aus Delphi bezog, auf das strengste in den Aufbau
von Platons metaphysischem System einzuordnen. Die Befangenheit im techni-
schen Wissen, im innerweltlichen Verstindnis der menschlichen Dinge bedeu-
tet Unkenntnis der Bestimmung des Menschen. Die Uberlegungen auch des
Charmides wollen die Bestimmung des Menschen, seine Selbsterkenntnis ret-
ten. Die Definition, zu der diese Bemithungen bisher gelangt sind, gibt den
Grundriss der Ordnung des Seienden, in der der Mensch durch Wissen seine
Bestimmung finden kann mit Ausschluss jeder anderen Ordnung. Dabei ist die
Entlarvung des nicht gewussten Nichtwissens die wichtigste Leistung der Philo-
sophie fiir die Menschheit, die damit die Tiir fiir die Wahrheit 6ffnet, anders
gesagt: die das Auge der Seele aus dem barbarischen Schlamm heraus dem
Licht entgegenfiihrt (Politeia 533 d). So fundamental ist die Sophrosyne, von
der das Wissen des Nichtwissens nicht zu trennen ist. Sein sittlicher Sinn, wie er
uns in der Apologie entgegentritt, bestitigt sich auch hier bei der vorliegenden
Definition ebenso wie das Recht, es ausschliesslich der platonischen Metaphy-
sik zu vindizieren.
Angesichts der Funktion, die diese Definition fiir das Ganze des Dialoges

9 Platonische Studien (31886) 247f.

10 Im Phaidon 85 cd dussert Simmias Zweifel an der Giiltigkeit der vorgetragenen Unsterblich-
keitsbeweise, also am Ogioc Aoyog (¢ 3), wie man verstehen muss (vgl. Phaidr. 246 a, auch
vielfach missdeutet; gottlich ist der dialektische Beweis). Angesehene Platonforscher verste-
hen so, als seien die Zweifel in Platons Namen giiltig. So kommt ein Agnostizismus heraus,
das Gegenteil von dem, was Platon will. Ich meine Friedlinder (Platon III 44) und Gundert
(Dialog und Dialektik 56). Das irrationalistische Bild von Platons Denken, als ob der Logos
nichts Endgiiltiges und ewig Giiltiges fiir Tod und Leben gewinne, muss entschieden ange-
fochten werden. Sicherheit wie Eisen und Stahl beansprucht Platons Logos.




142 Gerhard Miiller

hat, sofern sie, ein Muster von Exaktheit und zugleich Eleganz, den Gipfel der
Disputation iiber die Sophrosyne bildet, von dem aus man nach riickwirts und
nach vorwirts schauen muss, sich zu orientieren, mag eine allgemeine Bemer-
kung iiber den Sinn des Definierens im platonischen Gesprich geboten sein.
Warum ist man in ihm eigentlich so sehr interessiert an Definition einer oder
der Gutheit? (Ich bevorzuge diese Ubersetzung von épett, weil dies Wort in
dlterer theologischer Sprache gebrauchlich war und keine kiinstliche Bildung
wie Bestheit oder Bestform ist.) Der Leser erinnert sich, dass Sokrates zu Char-
mides sogleich bei Beginn des Gespriches sagte (159 a), wenn er die Sophro-
syne in sich habe, so miisse sie ihn das merken lassen, so dass er dann eine
Meinung iiber ihr Wesen dussern konne; sich griechisch auszudriicken sei er ja
imstande, d.h. weiteres sei nicht notig, wenn nur jene Gutheit in ihm sei. Mit
Riicksicht auf den kaum erwachsenen Charmides werden nur die Vokabeln
aicOnoic und 86&a verwendet; es handelt sich um eine abgeschwichte Formu-
lierung des Gedankens: wer die Gutheit besitzt, kann sie definieren. Nicht
weniger platonisch ist die Umkehrung davon: wer die Gutheit definieren kann,
besitzt sie. Die Kritik an diesem sogenannten Intellektualismus ist bekannt und
landliufig; sie reicht von Aristoteles bis zu den modernen Platoninterpreten.
Dass das Wissen des Sittlichen das Tun des Unsittlichen nicht verhindern kann,
in vielen Fillen jedenfalls, ist eine Binsenwahrheit. Wie konnte Platon sie
ignorieren? Wie konnte er den entgegengesetzten A0yoc, der nach Aristoteles
EN 1145 b 28 aueiopnteil toic paivopevolg eévapyoc, zur Hauptthese seiner
Ethik machen? Wie kann Sokrates die Findung einer Definition der Sophrosyne
zu dem rechnen, was ein gemeinsames Gut der Menschheit sei, zum Deutlich-
machen alles Seienden (166 d)? Ja, wie kann der Anspruch erhoben werden, der
doch in der 167 a formulierten Definition liegt, dass man alles Seiende sich
deutlich gemacht haben muss, um die Sophrosyne zu besitzen? Wie kann das
Gliick des Einzelnen und der Gesamtheit davon abhéngig gemacht werden
(172 a; 176 a)? Das heisst doch, niichtern gesagt, dass erst die Fahigkeit zur
Definition der Gutheit deren Verwirklichung im Leben des Alltags ermoglicht.

Die Losung der Frage liegt in der besonderen, der einzigartigen Natur des
Wissens, auf das in der Definition 167 a die Besonnenheit zuriickgefithrt wird.
Die Schwierigkeiten des vorliegenden Dialogs, die eine explizite Losung ver-
hindern, rithren von der nicht iiberwundenen Differenz zwischen sittlichem,
noetischem Wissen und technischem Wissen her. Denn so viel wird klar heraus-
gearbeitet, dass eine Definition, Vorschrift oder Regel, die im Bereich des tech-
nischen Wissens verbleibt, unfihig ist, das sittliche Tun zu garantieren. Gewiss
gibt es Sitze, die durch Erziehung und Herkommen, insbesondere auch durch
religisse Uberlieferung, mehr oder weniger fest eingewurzelt sind und so eine
wesentliche Wirkung auf die praktische Sittlichkeit ausiiben. Aber sie konnen,
wie es die Phidra des Euripides (Hipp. 380ff.) aus bitterer Erfahrung gesteht,
den Zwiespalt zwischen sittlicher Uberzeugung und unsittlichem Wollen oder




Philosophische Dialogkunst Platons 143

Tun nicht verhindern oder gar grundsitzlich beseitigen. Platon wollte nun
keinesfalls herkdmmlichen sittlichen Regeln vertrauen und ebensowenig der
Tradition mythischer Religion. Das besagt ja die Kritik, die der Sokrates der
Apologie an den Handwerkern, Politikern und Dichtern iibt, weil sie vom
Sittlichen gar nichts wissen, sondern nur von ihrer innerweltlichen Denkweise
aus etwas zu wissen wihnen. Platon will also das, was bisher allgemein als
Wissen von den «hochsten Dingen» galt, iiberwinden und transzendieren und
ein Wissen konzipieren, das den Menschen dem wahrhaft Seienden verbindet
und ihm dadurch zu seiner wahren Bestimmung verhilft. Dies noetische Wissen
iiberragt an Exaktheit, aber zugleich auch an Fiille und beseligender Kraft alles
bekannte Wissen, auch alle tradierte Religion; und wer es gewonnen hat, kann
nicht anders als gut handeln, getrieben von der wahrhaften Freiwilligkeit, die
niemandem sonst eignet, mag er nun gut oder bése handeln.

Die im Charmides gesuchte Definition lduft nun aber auf solches Wissen
hinaus: nur, wer es kennt und von ihm erfiillt ist, kann es definieren. Die Defini-
tion der besonderen Gutheit Sophrosyne, mit der aber die ganze Gutheit ge-
meint ist, wird also im Charmides nur deshalb mit so unsiglicher Bemiihung
und so heiligem Ernst erstrebt, weil der Definierende der noetisch erfassbaren
Wirklichkeit und des noetischen Denkens (mit seinen Verfahrensweisen, z.B.
der Diairesis, die hier geiibt wird) kundig sein muss, um richtig zu definieren. So
kommt, von allem Gewohnten her seltsam genug, die Definition der Gutheit
ihrem Besitz gleich. Kein Wunder, dass Leute, die das Gute tun wollen, vor
allem anderen sein Wesen bestimmen méchten und dabei merken, dass sie zu
diesem Zwecke das Ganze des Seienden in Betracht ziehen miissen. So zeigt der
Dialog Politeia, dass man eine zuldngliche Definition der Gerechtigkeit nicht
gewinnen kann, wenn man nicht, ganz neue Wege gehend, die wahre, im Geiste
geschaute Wirklichkeit aufbaut, in deren Zusammenhang die Gerechtigkeit
ihren Sinn, der Mensch seine Bestimmung und Eudaimonie findet. Die Auf-
gabe, die am Ende des ersten Buches ungelost heissen musste, wird auf dem
riesigen Umwege gelost, den der ganze Dialog zuriicklegt.

Die landldufige Kritik am Intellektualismus dieser Ethik verkennt die
Eigenart dessen, was hier Wissen heisst. Es ist nicht nur unser rationales Erfas-
sen, obwohl es nichts Irrationales an sich haben soll. Platon meint ein aufneh-
mendes Schauen von Wesenheiten, das, wiewohl logisch so prizis wie moglich,
die Seele so erfiillt, dass es sie iiber den innerweltlichen Horizont hinaushebt,
wobei sie sich ihrer Verwandtschaft zu den Wesenheiten bewusst und wahrhaft
frei wird. Dies mag von den (verschiedenen) Denkgewohnheiten unseres Zeital-
ters aus schwer begreiflich sein. Aber bei Platon und iiberall da, wo echt plato-
nische Tradition weiterwirkt, ist die transzendierende Fahigkeit der Vernunft,
die ihre Verniinftigkeit dabei nicht preisgibt, Anfang, Mitte und Ende des
Philosophierens und der Weg zur Wahrheit. Wer das nicht ernst nimmt und
nicht dauernd beriicksichtigt, oder wer es gar fiir Unsinn hilt, der kann keinen




144 Gerhard Miiller

einzigen platonischen Dialog richtig interpretieren. Das gilt auch fiir den Dia-
log Charmides, der doch oft zu den vermeintlich «unmetaphysischeny» Dialo-
gen gezidhlt wurde und manchmal auch heute noch gezihlt wird!!. In Wahrheit
steht die ganze platonische Metaphysik hinter ihm.

Im Phaidros (265 b-266 b) bekennt sich Sokrates zur Kunst des «Zusam-
menfithrens und Trennens» von gebrduchlichen Begriffen, die er Dialektik
nennt und deren Meistern er «wie den Spuren eines Gottes» folgen will. Es sind
aber in diesem Dialog unbezweifelbar nicht Begriffe, sondern vielmehr ist es
Seiendes, woran diese hohe Kunst geiibt wird. Es ist die Kunst des Definierens,
dieselbe, die im Charmides ein gemeinsames Gut der Menschheit hiess und
nach dem unanfechtbaren Zeugnis 166 d sich auch dort auf Seiendes richtete,
nicht auf vermeintlich sokratische, unplatonische ‘Begriffe’. Im Phaidros hat
Sokrates vom falschen, vulgidren Eros den anderen abgetrennt, die geistige
Liebe zum Schonen, die alle Sinnlichkeit unter sich lassend zum gottlich Scho-
nen emporsteigt, die also mit dem der Seele innewohnenden Trieb zur Weisheit
zusammenfillt, also auch eine Gutheit sein will und von der Gesundsinnigkeit
des Charmides letztlich nicht zu unterscheiden ist. Er ordnet sie unter die Er-
scheinungsformen der O¢ia pavia ein, die einen aus dem Alltaglichen heraus-
tretenden, iiber das Alltagliche hinaustretenden Geisteszustand bedeutet und
durch unsere Vokabel Wahnsinn nicht wiedergegeben wird. Als Heraustreten
aus allen innerweltlichen Interessen (£§iwotapevoc 1dv dvBponivov crovdac-
patov 249 d 1) und Erfiilltsein vom Gottlichen (EvBovcialov d 2) wird er
beschrieben, darf aber nicht mit irrationaler Mystik verwechselt werden; eher
konnte man von Mystik der Vernunft sprechen. Denn das héchste Schéne, von
dem in diesem Dialog die Rede ist, das Schone selbst, ist, wie das Symposion
lehrte (211 cd), ein pdOnpua, auch ist es schwerlich von der Idee des Guten, dem
peywotov pabnpa der Politeia, verschieden. Eine gottlich erhobene Verfassung
des Denkens befihigt also allein zur Gewinnung jenes pnadnua, jenes Wissens,
in dem wir das Wissen-des Wissens aus dem Charmides wiedererkennen miis-
sen. Wenn Sokrates es definierend erfassen will, muss er es erfahren haben,
muss es kennen und besitzen. Wenn so, wie frither dargelegt, Definieren und
Besitzen der Gutheit dasselbe ist, so begegnet uns in eben dieser paradoxen
Identitat das Wissen des Wissens. Auch der Charmides fithrt ins Zentrum der
platonischen Metaphysik, es sei wiederholt.

11 Fiir E. Kapp, The theory of ideas in Plato’s earlier dialogues (Ausgew. Schriften, Berlin 1968,
55-150) gehort der Charmides zu den vor dem Phaidon datierbaren Dialogen, in denen
Gedanken des historischen Sokrates behandelt werden. Erst politische Resignation habe
Platon dazu getrieben, Theorie mit einem unrealen Gegenstandsbereich zu seinem eigentli-
chen Lebensinhalt zu machen. Dieser Notwendigkeit entsprang der yopiopoc. Ich kann diese
erstaunliche These, in der sich Wilamowitz’ biographische Platoninterpretation mit einem
starken antimetaphysischen Grundgefiihl des Autors verbindet, nicht fiir richtig halten. Die
durch gedankliche Konsequenz imponierende Abhandlung verdient eine fundamentale Aus-
einandersetzung.




Philosophische Dialogkunst Platons 145

Aus solchen Uberlegungen heraus stelle ich hier in Kiirze eine These auf,
die umfassendere Begriindung erfordert, als sie hier gegeben werden kann: der
Satz, dass, wer das Gute weiss, es auch notwendig tut, ist auf dem Boden der
Ideenphilosophie gewachsen und hat nur auf diesem Boden einen versténdli-
chen Sinn. Dass der Mensch freiwillig nur das Gute tue, diese Transformation
jenes Satzes, ist an einen Sinn von Freiwilligkeit gebunden, der mit dem aktua-
lisierten Wissen von einer transzendenten Wirklichkeit untrennbar zusammen-
hingt. Denn nur dieses Wissen setzt den Menschen in den Stand der Freiheit
und erlaubt ihm, sein eigentliches Selbst zu gewinnen. Wo dieses Wissen fehlt
oder nicht aktualisiert ist, gibt es keine echte Freiwilligkeit. Freiwillig im inner-
weltlichen Sinne kann man sehr wohl das Bose tun ebenso wie das Gute. Die
npoaipecic bei Aristoteles bedeutet dies; aristotelische Ethik stellt sich mit
grosser Entschiedenheit gegen Platons metaphysische Ethik. Allerdings richtet
sich der Angriff nominell gegen Sokrates, dem es Aristoteles als hohes Verdienst
anrechnet, Definition (0pilec0ot kaBo6iov) und Induktion (EmakTtiKkovg AOYOLC)
eingefithrt zu haben, wenn er nur nicht den Fehler begangen hitte, diese Me-
thoden auf die Ethik anzuwenden, wohin sie nicht gehoren, weil Aoyot in der
Ethik nur eine begleitende Funktion haben. Der Verdacht lisst sich nun aber
niemals iiberwinden, dass Aristoteles, was er hier von der sokratischen Ethik
sagt, aus den platonischen Dialogen herausdestilliert hat, dass es ihm also
fernlag, den historischen und den platonischen Sokrates zu scheiden, jedenfalls
da, wo es um die ethischen Definitionen geht. Wenn der historische Sokrates
solche aufgestellt hat, wie lauteten sie? Und wenn er die These vertrat: wer das
Gerechte gelernt hat, der ist gerecht, genau so wie, wer die Musik gelernt hat,
Musiker ist, wer die Baukunst gelernt hat, Baumeister ist, eine These, die wir aus
dem durchaus metaphysisch orientierten Dialoge Gorgias kennen (460 b), wie
hat er eine so sehr der Erfahrung widersprechende Behauptung begriindet?
Und welche Definitionen von Tugenden hat er bei seinen Induktionen gefun-
den? Sind das dieselben, die wir aus den platonischen Tugenddialogen kennen?
Aber dort sind sie, wie gerade der recht verstandene Charmides lehrt, metaphy-
sisch gemeint und metaphysisch untermauert. Waren also die Definitionen des
historischen Sokrates von den platonischen nur in der Begriindung verschieden,
indem Platon seine eigene einsetzte oder nachtrug, soweit keine zuldngliche
vorhanden war? Und soll dasselbe auch fiir das Paradoxon der fehlerlosen
Wissenstugend gelten? Man gerit hier in ausserordentliche Schwierigkeiten,
von denen die unermessliche Literatur zeugt, die es seit dem vorigen Jahrhun-
dert zum Thema gibt und die noch viel weniger als die Platoninterpretation zu
einem leidlichen Einvernehmen der Forscher gefiihrt hat. Hier kann nur von
der Auslegung des Charmides auf Metaphysik hin die Vermutung gedussert
werden, dass die ethischen Definitionen, von denen Aristoteles redet, dem
platonischen Sokrates gehoren. Das stirkste Argument zugunsten dieser Ver-
mutung ist in der wahrscheinlichen Diagnose enthalten, dass sich diese Defini-

10 Museum Helveticum




146 Gerhard Miiller

tionen und das Paradoxon des Tugendwissens anders als metaphysisch nicht
wohl begriinden lassen. Darin stellen sie sich dem platonischen Paradoxon aus
dem Gorgias an die Seite, dass es besser, zutriglicher, gliickseliger ist, Unrecht
zu leiden als Unrecht zu tun.

Einer einheitlich metaphysischen Auslegung aller platonischen Dialoge,
wie ich sie hier befirworten mochte, steht die alte und noch immer lebendige
Neigung entgegen, iiberall da, wo Platon nicht ausdriicklich von Ideen, von
Diairesis, Unsterblichkeit oder anderen metaphysischen Dingen spricht, deren
einstweilige Nichtexistenz zu erschliessen und die gegebene Thematik dem
historischen Sokrates zuzuschreiben. Ich halte das fiir eine Verkennung der
Kunst des Schriftstellers Platon. Er schreibt keine Lehrschriften, sondern litera-
rische Gebilde von hohem kiinstlerischen Rang. Er ist dabei nicht verpflichtet,
sich immer auf gleiche Weise und mit den gleichen Wendungen auf seine Philo-
sophie zu beziehen. Der Charmides und die ihm verwandten kleinen Dialoge
fihren auf ihre Weise nahe an die wesentlichen Merkmale der platonischen
Metaphysik heran, um nicht zu sagen: sie fithren in deren Mittelpunkt hinein.
Das, was platonisches Denken von anderem unterscheidet und den Ubergang
von herkdmmlichen oder aufkldrerischen Meinungen zu diesen strengen Ge-
dankengidngen, zu ihrem Anspruch auf unwidersprechliche Gewissheit und auf
rettende Kraft so schwer macht, wird Gegenstand des dialogischen Ringens in
diesen Werken. Die Aporien unterwegs und am Ende sind dabei von der Art,
dass sie nur von metaphysischen Gesichtspunkten aus auflésbar werden. Aber
auch der Gorgias, der nicht aporetisch ausgeht, sondern einen Rhetor mit
seinem Schiiler und einen Immoralisten bindend und zwingend widerlegt, lisst
sich nicht von der Metaphysik Platons abtrennen, ohne seine Lebenskraft zu
verlieren. Gewiss finden sich so gut wie keine Termini darin, wie sie in den als
allein metaphysisch geltenden Dialogen iiblich sind. Explizite Metaphysik wird
nicht vorgebracht. Trotzdem ist der metaphysische Sinn von Fragestellung,
Durchfithrung und Ergebnis uniibersehbar, wenn man genau genug hinsieht.
Mit innerweltlichen Griinden lisst sich nicht beweisen, dass es falsch ist, mit der
laxen Moral des Polos oder mit der krassen Immoral des Kallikles zu leben;
innerweltlich lebt es sich gewiss vorteilhafter so als mit dem Grundsatz, dass
unrechtes Handeln mehr als der Tod zu fiirchten ist. Schon in der Apologie
wurde dieser Grundsatz durch Sokrates in gottlichem Auftrag verkiindet. Weil
solche Gesinnung gegen die herrschende Gewohnheit geht, wird ihre Formulie-
rung gegen Polos zu der unerhort paradoxen Zuspitzung vorgetrieben, die ganz
ernsthaft und wortlich gemeint, aber als ernsthaft verstehbar ist nur in einem
Horizont, der das begrenzte Menschenleben und die rdumlich-zeitliche Welt
ibersteigt, nur in einer Ordnung der Welt, die nicht dxoopia ist, sondern k6c-
poc, weil von @iAia, KooHOTNG, COEPOSLVT, dikatocOvn (508 a) zusammenge-
halten. Der Schlussmythos gibt den Hinweis auf iiberweltliche Verantwortung
der Seele, obwohl deren Unsterblichkeit gar nicht im Gespriach behandelt wor-




Philosophische Dialogkunst Platons 147

den war. Gerade von diesem Mythos heisst es vorweg: du wirst dies fir ein
Mirchen halten, ich aber fiir einen Logos (523 a). Zu einer innerweltlichen
Ethik wiirde dieser Mythos gar nicht passen, auch konvergiert er mit dem My-
thos der Politeia, die doch gewiss ein metaphysischer Dialog ist, in seinen
Hauptziigen!2.

Alle Literatur, auch die eigene, ist fiir Platon Spiel (na1d1d); das sagt er
selbst, auch dass dies Spiel legitim nur ist, wenn es sich an den Ernst gebunden
weiss, also stets an die Wahrheit der Philosophie, die nicht bloss Theorie sein
will, sondern Lebensentscheidung. Von der Freiheit nun, die dem Spiel eignet,
hat Platon grossziigig Gebrauch gemacht; und es steht uns nicht zu, kleinlich
pedantische Forderungen an solche Kunstwerke heranzutragen, als ob Vorstel-
lungen, wie sie sich ein moderner Gelehrter von Ubereinstimmung zwischen
verschiedenen Schriften desselben Autors, von ihrer Ordnung und Reihenfolge
‘gern bildet, auch die Vorstellungen Platons sein miissten. Seine gestaltende
Kunst verfiigt iiber verschiedenartige Formen bei gleichbleibender gedankli-
cher Konzeption. Das erste Buch der Politeia ist ein aporetischer Dialog, die
folgenden Biicher geben einen positiven Aufbau. Das macht das Ganze nicht
uneinheitlich; ein aporetischer Dialog kann auf das gleiche Gedankensystem
zielen wie einer, der metaphysische Thesen aufstellt und Unsterblichkeit be-
weist.

Die Ethik im Gorgias ist nicht sokratisch, sondern platonisch. Denn, wie
dargelegt, ist es nicht glaubhaft, dass die Freiwilligkeit, die allein dem Tun des
Guten zuerkannt wird (Gorg. 468 c ff. 509 e), ohne ein auf Transzendenz gerich-
tetes Wissen vor Platon behauptet werden konnte. Es gilt dasselbe fiir das nie
fehlende Tugendwissen; vielmehr dies ist das gleiche Phinomen. Schwerlich
darf man es schon im fr. 83 des Demokrit finden!?; denn der Wortlaut (Ursache
des Fehlens ist das Nichtwissen des Besseren) schliesst den Fall nicht aus, dass
der Fehlende das Wissen des Besseren besass. Dass rechtes Tun und rechte
Gesinnung nicht ohne Beteiligung des Wissens zustandekommen, das lag
lingst vor aristotelischer Theorie in griechischem Denken und in griechischer :
Sprache. Es geniigt, stellvertretend fiir dhnliche Wendungen der Dichter-
sprache das dfepictia €idmd¢ anzufithren, womit in der Odyssee (1 428) die

12 Entgegengesetzt urteilt iiber den Gorgias H. Patzer, Die philos. Bedeutung der Sokratesgestalt
in den pl. Dialogen in: Parusia, Festschrift Hirschberger (Frankfurt 1965) 21-43. Platon portri-
tiere in ihm Gestalt und «Weltanschauungy seines Lehrers. Was sollen dann die Griinde von
Eisen und Stahl, was soll der Mythos? Dasselbe gilt gegen E. Kapp, der (a.O. 79ff.) glaubt,
Sokrates vertrete dort nur die geltende Moral, nur dass er sie ernst nehme und seine Lands-
leute ermahne, dasselbe zu tun. Dabei wiirden nur Begriffe wie die aristotelischen und die
unsrigen verwendet. Nein: die Aussagen iiber gut und schlimm zielen auf Seiendes auch iiber
den menschlichen Horizont hinaus. Sonst verdienten die Griinde gegen Polos fiir Platon
nicht, fest und dauernd wie Eisen und Stahl zu heissen.

13 Das wollte zuletzt A. Graeser, Probleme der platonischen Seelenteilungslehre (Miinchen 1969)
17 Anm. 14, doch ohne nihere Erérterung.




148 Gerhard Miiller

Ruchlosigkeit des Kyklopen bezeichnet wird. So haben natiirlich die Sophisten
und der historische Sokrates ohne weiteres damit gerechnet, dass die Moral im
allgemeinen von den Gedanken bestimmt wird; nur deswegen konnten sie
erwarten, belehrend einzuwirken. Diese Voraussetzung wird auch heute nicht
nur im padagogischen Zusammenhang jeder fiir richtig halten. Aber gerade fiir
diese normale Auffassung bedeutet ein beanspruchtes echtes Wissen, dem das
richtige Tun unfehlbar folgen miisse, ein Paradoxon, eine aufreizende Provoka-
tion. Auf solchen Ton sind aber nun die ethischen Thesen des Sokrates im
Gorgias gestimmt; auch dies ist ein Mittel Platons, auf den unerhérten Rang
solcher Ethik und auf den iiberweltlichen Bezug davon hinzuweisen. Eine ge-
naue Interpretation des Gorgias konnte dies alles aufzeigen.

Kehren wir nun zur zentralen Definition des Charmides zuriick, die iibri-
gens eben jenem unfehlbaren Tugendwissen der Sache nach zugedacht ist, so
kann uns die feierliche Gebetsformel, mit der (167 a 9) die Analyse der Defini-
tion begonnen wird, nur deren Wert in den Augen des Sokrates, also auch
Platons selbst, bestitigen. Eine gegnerische These, die man widerlegen will,
wiirde Platon nicht durch die Worte ehren: die dritte Spende dem Retter Zeus,
d.h. jetzt komme das Wichtigste, das zum Géttlichen Hinfithrende zur Untersu-
chung. Trotzdem scheint gleich von Anfang an der Weg versperrt (dnopd b 7);
aber das ist der Thematik gemaiss, bei einer banalen Sache oder einer zu annul-
lierenden Meinung wire das unnotig. Doch die Sonderstellung des vorliegen-
den Wissens unter allen Akten des Bewusstseins muss klar zugestanden werden,
und das ergibt eine schwere Frage. Es gibt keine Analogie im uns bekannten
Bereich zu der Selbstbeziehung des fraglichen Wissens und gleichzeitig zu sei-
ner Beziehung auf zwei entgegengesetzte Objekte, die anderen Wissensarten
und das Nichtwissen. Das fragliche Wissen muss also, wenn es denn existiert,
als ein dtomov bewertet werden, als etwas, das im geldufigen Koordinatensy-
stem keinen Platz findet. Die Vokabel ist ambivalent, denn nur vom Normalen
aus bedeutet sie das Absurde. Aber vielleicht meint sie auch etwas Seltsames,
das dem Normalen iiberlegen ist. Jedenfalls wird ausdriicklich abgelehnt, aus
«Atopie» auf Unmoglichkeit zu schliessen (168 a 10). Eine zweite Uberlegung
(b—e) bedenkt die Selbstbeziiglichkeit allein ohne die beigegebenen Beziehun-
gen und zeigt, dass gewisse Relationen wie grosser—kleiner nicht ohne logischen
Widerspruch selbstbeziiglich sein konnten. Aber Horen und Sehen, wenn sie
auf sich selbst reflektieren (im Bewusstsein, ohne das sie ja ohnehin nicht beste-
hen koénnen), zeigen sie dann sinnvoll den Fall der Selbstbeziiglichkeit als
moglich, sofern das Sehen dann in sich nur Gesehenes, also Farbe entdecken
wird!4, das Horen in sich nur Gehortes, also Laute? Die zweifache Bedeutung
von Oyi¢ (Sehen und Gesehenes) und dkomn (Héren und Gehortes) entspriache

14 Ich bin skeptisch gegeniiber Stallbaums Tilgung des dv 168 d 10; die Korruptel scheint anders
zu liegen. Oy als Subjekt von d 9 wiederholt ist verdiichtig. Ich schlage vor aypov yap dyv
ovdepiav pn note 187). Sinnvoll scheint: die dyic kann keine dyig sehen, die nicht farbig wire.




Philosophische Dialogkunst Platons 149

dem. Eine Selbstbeziiglichkeit in diesen Fillen wird angezweifelt (e 4, 169 a 1),
aber «von einigen vielleicht nichty. Als unmdoglich wird sie weder hier noch
spéter erkldrt so wenig wie das Wissen des Wissens. Vielmehr bleibt die Mog-
lichkeit offen. Sie erstreckt sich nicht auf die anderen Merkmale des Sehens und
Horens, die 167 d abgelehnt worden waren, die Kontrolle anderer Seh- und
Horakte und des Nichtsehens und Nichthorens; ein Widerspruch besteht nicht
zwischen den beiden Stellen. Nur hinsichtlich der Reflexivitit konnte das Sehen
und Hoéren in der materiellen Welt tatsichlich dem Ideenwissen, das im Wissen
des Wissens steckt, gleichen und durch Analogie fiir dessen Moglichkeit spre-
chen. Denn zum Unterschied vom Wissen der stofflichen Dinge ziehen Sehen
und Horen ihre Gegenstidnde in die eigene Seinsweise hinein wie das Ideenwis-
sen. Wir haben einen positiven Hinweis gefunden.

Gehoren dazu auch die Selbstbewegung und die Selbstverbrennung? In
168 e 9 heisst es: xai €11 ye kKivnoig adth E0vTHV KIVELV Kai OeppoTng kaewv. Die
Selbstbewegung scheint als platonische Definition der Seele mit Recht hier
zugefligt zu sein. Misstrauen erweckt nur die liederliche Formulierung adth
gavTtnv Kively, wo doch angesichts des Verbums driotiav Gv napaoyot ein puf
beim Infinitiv unerlédsslich wére (vgl. e 4f.). Ausserdem ist das Nebeneinander
zweier Satzkonstruktionen im selben Satz (zwei Subjekte ohne Infinitiv, dann
Ubergang zur Infinitivkonstruktion) in so gepflegtem Stil unertriglich. Noch
liederlicher klingt Beppotng xéewv, wo nicht einmal das reflexive Verhiltnis
eigens ausgedriickt wire, das doch gerade fiir den Gedankengang das Wesent-
liche ist. Mit peinlicher Sorgfalt werden sonst in den Induktionen nicht nur des
vorliegenden Dialoges die analogen Sachverhalte bezeichnet; ein Abgehen von
dieser Gewohnheit wirkt als Stilfehler. Was mit Selbstverbrennung gemeint
wire, ist nicht klar. Am ehesten wird man an physische éxnvupwoig denken;
denn was sollte man sich unter der Reflexivitit einer psychischen Hitze vorstel-
len? Mit Selbstbewegung wiire die Seele als Bewegerin menschlicher oder astro-
nomischer Korper gemeint, nicht als denkendes Wesen. Erst in den Nomoi (897
a) wird die Selbstbewegung der Weltseele mit deren Denken ineinsgesetzt. Das
schon fiir den Charmides anzunehmen, und gar stillschweigend, habe ich
schwere Skrupel. Es kommt aber noch etwas Stilistisches hinzu, das den Ver-
dacht eines liederlichen Zusatzes von fremder Hand an unserer Stelle wesent-
lich erhoht. In e 3-10 wird doa dieAnAvBapev aufgeteilt in das Unmégliche und
das Problematische. Das erstere sind die Zahlen und Grossen e 5-6, das letztere
sind Sehen und Horen koi névta ad ta towadta € 10. Denn ausser von Zahlen
und Grossen war im gegenwirtigen Gedankengang iiber die Selbstbeziiglich-
keit, der 168 b 2 begann, nur von @xot und dy1i¢ die Rede, nicht von kivnoig
und Oeppoc. Nun ist mit nwévro 10 towadta kein Gegensatz zu Bewegung und
Wirme gemeint; was also soll das Wortchen ad? Muss man es streichen? Nicht
sinnlos ist es aber, wenn es Anapher zu 8’ ad e 9 sein sollte. So kénnte sehr schon
der Gegensatz zu Zahlen und Grossen, bei denen Reflexivitat unmoglich ist,




150 Gerhard Miiller

noch einmal hervorgehoben werden. Unter navta 1. 1. ldsst sich nach so unglei-
chen Dingen wie Bewegung und Wirme nichts Deutliches vorstellen. Wiirde
mavta T. T. unmittelbar auf dxot und dyic folgen, miisste man an Geruchs- und
Tastsinn denken. Wozu diente dann die Anapher, die ja eine gewisse Emphase
ausdriickt? Mir scheint: wenn wirklich hinsichtlich des Selbstbezuges das Sehen
und Hoéren mit dem Wissen des Wissens zusammengehort, wie es sich ja nahe-
legte, dann ist die Anapher ein wertvoller stilistischer Fingerzeig fiir den Verste-
henden, weil sich dann unter dem Sammelnamen ta towabta neben unwesentli-
chen Verwandten von Horen und Sehen auch das Wesentliche und Ungewdhn-
liche verbirgt. Man wird einwenden, dass die Anapher noch iiber einen linge-
ren Zwischenraum hiniiberreichen kann. Vielleicht, wenn auch stilistisch mit
weniger Eindriicklichkeit, auf die es hier ankommt. Ein stirkerer Gegengrund
ist, dass mavta 1.1. nur mit den blossen Nominativen édxot und dyi¢ glatt zu-
sammengeht, schlecht aber mit denjenigen, die einen Infinitiv bei sich haben.
Von der Verunklarung des Satzbaus habe ich ja gesprochen. Es scheint, dass
amoTtiav v mapdoyot zu den Infinitiven schlecht passt, die eher amotoito
verlangen (e 4). Kurz gesagt, einwandfreies Griechisch ist nur: dxof} 8 ad xai
Oyic kai mavta ad ta towadta, dies sogar sehr gut.

Aus den vorgetragenen Griinden athetiere ich die stilistisch extrem storen-
den 10 Worte: kai €t ... kaelv. Unechte Zusitze, meist kleine, sind im Platon-
text nicht selten, vgl. gleich danach 169 a 4, b 8, 170 a 34, alles zweifelsfreie
Fille. Was aber den Inhalt angeht, so miissen wir froh sein, Andeutungen von
Gedanken loszuwerden, die an dieser Stelle unorganisch sind. Denn abgesehen
von Wirme gehort vor allem Selbstbewegung iiberhaupt nicht zur Thematik
unseres Dialoges!3. Sollte eine Beziehung zu ihr hergestellt werden, dann miiss-
ten wir sie wenigstens knapp erldutert sehen.

Es ergibt sich, dass die Moglichkeit des selbstbeziiglichen Wissens mit
Sicherheit weder behauptet noch geleugnet werden kann (duoyvpilecOu wird
168 a und 169 a in beiden Fillen unzuléssig genannt). Die Aporie, die Sokrates
schon 167 b eingestanden hat, nimmt nun bei 169 a die Form an, die ihrem
aktiven Sinn entspricht: wir miissen die strenge Methode der Diairesis zu Rate
ziehen, die systematisch unter allen dvvapeig, die es im Seienden gibt, nach
Selbstbeziiglichkeit sucht und, wenn sie welche findet, entscheidet, ob das Wis-
sen genannt Sophrosyne dazugehort, anders gesagt, ob es ein Wissen des Wis-
sens gibt, das so forderlich und gut ist, dass es den Ehrennamen Sophrosyne
verdient. Denn den hohen Wert dieser Gutheit weiss Sokrates, d.h. jeder Den-
kende, von vornherein «ahnungsweise» (b 5), ein platonischer Grundgedanke;

15 Dies gegen Witte, der (a.O. 119-124) die dubiose Andeutung von Selbstbewegung und das
aristotelische Denken des Denkens mit kithnem Sprung auf eine «gemeinsame Quelle», die
esoterische Lehre Platons, zuriickfithrt, von der doch, pindarisch geredet, nicht der Traum
eines Schattens im Charmides zu bemerken ist. Worin kénnte sie also zur Interpretation des
Dialoges beitragen? Sie konnte nur von der Sache abfithren, um die es geht.




Philosophische Dialogkunst Platons 151

vor aller Philosophie ahnt die Seele das Gute, dem sie verwandt ist (so auch
Politeia 505 ). Dass Sokrates sich jene Diairesis nicht zutraut, ist die Haltung
des Nichtwissens, die er immer annimmt und die der Moglichkeit einer exakten
Losung der jeweiligen Frage nie widerspricht. Einem grossen Mann soll die
Aufgabe iibertragen werden; diese ist also schwer, aber nicht unlésbar. Jeder
denkt an den «ldngeren und vollstindigeren» Weg in der Politeia (435 d), auf
dem mit Methoden, die im Gespriach nur behelfsmissig gehandhabt werden
konnen, sichere Einsicht zu erreichen ist. Aber nicht einmal der kiirzere Weg
wird im Charmides eingeschlagen. Denn Kritias, den Sokrates witzigerweise da
auffordert, wo er selbst zu versagen meint, ist unfihig, das zu tun. Wie einer, der
beim Anblick eines Gahnenden selbst gahnen muss, wird er von der echten
Aporie des Sokrates angesteckt, um in einer Verlegenheit minderen Ranges,
weil es ihm nur um seine Reputation geht, unklar daherzureden und die sach-
liche Aporie zu vertuschen (d 1).

Damit ist gesagt: mit einem solchen Dialogpartner, der nur gelernte Ge-
danken assoziativ verbindet, ist das Problem, das vielleicht 18sbar ist, nicht zu
losen. Wir miissten die streng methodische Wissenschaft (von den Ideen) zu
Hilfe rufen. Damit ist aber zugleich, noch einmal, gesagt, dass Platon unmég-
lich in diesem Dialog nur eine gegnerische These als unhaltbar erweisen woll-
te!s, Hatte er das gewollt, dann hitte er die Gesprichssituation 169 a—c nicht so
anlegen kdnnen, wie er es tat.

Wenn nun Sokrates, damit das Gespriach weitergeht, die Moglichkeit des
Wissens vom Wissen unter dem Vorbehalt des nachzuholenden Beweises ein-
raiumt, dann erwarten wir, dass nun vom Nutzen dieses Wissens die Rede ist.
Man merkt aber sofort, dass Nutzen und Méglichkeit gar nicht voneinander zu
trennen sind. Mdoglichkeit heisst eben Einordnung ins Seiende. Wenn diese
geleistet ist, wird der Nutzen eo ipso ersichtlich. Doch, wie gerade gesagt, kann
sie hier nicht geleistet werden. So bemiiht sich Sokrates auf dem kiirzeren
Wege, d.h. durch normale dialogische Verstindigung, die Fahigkeit des ge-
meinten Wissens oder ihre Grenze von demjenigen Merkmal der systemati-
schen Definition aus, das allein soeben (d 3f.) provisorisch als moglich einge-
raumt war, herauszufinden, nimlich von der Reflexivitit aus. Die anderen
Gegenstinde des Wissens, die in der Definition enthalten waren, miissen ja
vom Wissen des Wissens miterfasst werden, jedenfalls die Gegenstidnde, die
man als Inhaber des reflexiven Wissens weiss und die man nicht weiss. Solange

16 Anders urteilt J. Adamietz, Zur Erklirung des Hauptteils von Platons Ch., Hermes 97 (1969)
37-57, der seine Griinde fiir eine Widerlegung des selbstbeziiglichen Wissens durch Platon
klar vortrigt und z.B. iiberzeugt ist, dass Platons Leugnung der Moglichkeit eines solchen
Wissens aus dem Text mit Sicherheit hervorgehe (43) und dass dieses Wissen 171 d nur
ironisch gelobt werde (49). Beides bestreite ich. Andere Divergenzen sind implizit in meiner
Darlegung behandelt. — Vgl. H. Herter, Selbsterkenntnis der Sophrosyne, in: Festschrift
Vretska (Heidelberg 1970) 7488, dem ich zustimme.




152 Gerhard Miiller

man nicht fihig ist, hier das €idoc einzusetzen, fehlt es an Wissensinhalt. Im
folgenden Abschnitt (169 d—170 c) wird dem Kiritias, der ja mit seiner Selbster-
kenntnis alle Schwierigkeiten fiir gelost hielt, klar gemacht, dass das reflexive
Wissen sich darauf beschrinken muss, zu wissen, dass man ein Wissen hat!’,
Fiir den Inhalt davon bleibt es auf das jeweilige Fachwissen angewiesen, das
empirischen Stoff erfasst, den es nicht (wie noetisches Wissen sein Objekt)
selbstbeziiglich spiegeln kann. Kritias muss das wehrlos zugeben. Er hatte sich
darauf berufen (169 e), dass émiothun £avtiig von selbst Emothun Eavtod zur
Folge habe, was angesichts des objektiven Charakters der Selbsterkenntnis
unbestreitbar ist und alle {iberfliissigen Skrupel dariiber bei vielen Interpreten
erledigen sollte. Er hatte sogar gemeint, diese Selbsterkenntnis sei gleichbedeu-
tend mit dem Wissen von dem Inhalt, der zusammen mit diesem Selbst gegeben
ist. Das ist auch der Fall, soweit hat er richtig gelernt, aber nur unter der Vor-
aussetzung, dass das Wissen noetisch ist. Ein solches kommt aber in diesem
elenktischen Disput nicht vor. Statt dessen entsteht der groteske Schein, die
Sophrosyne als Selbsterkenntnis miisse, um inhaltliche Aussagen zu machen,
stets das jeweilige technische Wissen zu Hilfe nehmen (npooenictntor 170 b 6),
wihrend in Wahrheit umgekehrt technisches Wissen in die Lage kommt, das
Wissen des Wissens «zusétzlich in Betracht zu zieheny», wie 172 b 5 gesagt wer-
den wird (npockaBopdvt).

Aber Kritias, der so begeistert gewesen war, wird noch mehr in die Enge
getrieben. In Konsequenz der gemachten Einschrinkung muss er nun (170 d-
171 ¢) auch die priifende und unterscheidende Funktion des Wissens vom
Wissen gegeniiber den Inhalten der anderen Wissensarten preisgeben. Sie ist
den Fachleuten zu iiberlassen, so scheint es, wenn man unter Priifen und Unter-
scheiden eine innerfachliche Beurteilung von «richtig Gesagtem und Geta-
nem» (171 b) versteht. Ins Handwerk des Arztes kann der coo@pwv nicht kritisch
hineinreden. Er kann sich mit einem Arzte eigentlich nicht unterhalten; denn
der versteht nur-etwas von Gesundheit und Krankheit, aber nichts von der
iatpikn (170 e); damit ist gemeint, dass er sein Fachwissen nicht in die Gesamt-
heit alles Wissens einordnen, ihm nicht den Platz anweisen kann, auf dem es
das Seinige tut!8, Was Wissen, Nichtwissen und die verschiedenen Arten oder

17 Zum Text: unertriglich ist 170 b 12 611 8¢ yiyvibokey, in dem d11 = 6 sein miisste; aber da die
Pointe des Satzes im Gegensatz 6 — ot liegt (cf. auch ¢ 9), wiirde auch die Schreibweise 6 Tt
nichts niitzen. Es muss also 11 b 12 in 8 geiindert werden. — Ubrigens sollte kein Zweifel sein
am Recht der Tilgung von & oidev ... eidévai 170 a 3-4, die Burnet mit Autor nennt, aber nicht
annimmt, obwohl diese Worte dem 10 avt0 einen anderen Sinn geben, als der Kontext logisch
erlaubt. — Zu 169 ¢ 6 gebe ich Badham recht, der avoyxac@fjva strich. Die stilistische Paral-
lele zum donep-Satz spricht gegen zwei Infinitive zu £30&e, so dass Burnets dvanino0Ofjval
(wie Phaidon 67 a = anstecken) nicht einleuchtet. «Von meiner Aporie aus wurde er auch
seinerseits von einer Aporie ergriffen, wie mir schien.» Das zweimalige Ono ist nicht stérend,
sondern gerade wirkungsvoll.

18 In 170 e 7 verweist ¢ Epapev auf die Darlegung 164 a—c und bestitigt im Sinne der oben




Philosophische Dialogkunst Platons 153

Abstufungen unter den Wissensarten bedeuten, das weiss allein der co@pav,
der sich dariiber nur mit seinem Fachkollegen (171 c) verstindigt, so wie alle
Fachleute es untereinander tun. Scheinbar ist eine Destruktion der Definition
von 167 a eingetreten, und es bleibt nur eine téxvn neben den anderen iibrig.
Freilich, wenn irgend etwas ambivalent oder ironisch ist, dann ist es dies Ergeb-
nis. Denn was Verlust schien, ist in Wahrheit Gewinn. Kompetenzen im Bereich
des technischen Wissens sind abgestossen, damit um so reiner die Aufgabe des
ethischen Wissens, des Wissens vom Nichtwissen, in Erscheinung tritt. Wer jene
Definition verstanden hat unter ihrer verhiillenden Redeweise, der erinnert
sich, dass das émoxoneiv nur Sache eines iibergeordneten, nicht technisch
nebengeordneten Wissens sein konnte. Es ging doch, wie oben ausgefithrt, um
eine seinsmissige Stufung des Wissens. Systematisiert erschien die Unterschei-
dung der Apologie zwischen innerweltlichem Nichtwissen und wahrem Wissen,
das sittliche Weisheit ist, dort wieder. Wer daran denkt, wird unter der ver-
meintlichen Kapitulation, zu der die Sache des Kritias und seiner Selbster-
kenntnis-Definition getrieben wird, den heimlichen Sieg ihres besseren Sinnes
herausspiiren.

Platon hat nun neben die verkiirzte und verarmte Sophrosyne, bei der das
Gesprich 171 ¢ anlangte, unvermittelt die siegreiche und strahlende gestellt,
indem er iiberraschend ausmalt, zu welchem Segen und Gliick die nicht ver-
armte Sophrosyne der Definition fithren kann. Damit das Phantasiebild vor
Augen gestellt werden kann, ist die Vorgabe erforderlich, dass die im destrukti-
ven Disput seit 169 d weggenommenen Fihigkeiten der Eigentiimerin wieder-
erstattet werden. Nun kann sie in einer Polis oder einer Hausgemeinschaft
durch Zuteilung der verschiedenen Aufgaben an die verschieden befihigten
Menschen Irrtum und Fehlverhalten ausschalten. Die Verwalter des iiberprii-
fenden Wissens werden nicht ins technische Wissen der Fachleute hineinreden,
was soeben mithsam als untunlich erwiesen wurde, und umgekehrt. Was eben
noch als bedauerlicher Missstand erschien, entpuppt sich nun als die wahre
Ordnung des Lebens, in der jeder das Seinige tut, die Herrschaft der Gutheit.
Der rhetorisierende Stil des Lobpreises scheint einem Phantasiegebilde gemdss,
steht aber doch im Dienste einer ernsten Aussage, z. B. wie e 5-6 die Parallelitit
der Satzglieder der Parallelitit individueller und staatlicher Ethik entspricht,
die ja ein Grundgedanke der Politeia ist. Ein im Zusammenhang dieses Dialo-
ges nur ertriumtes Ideal kann trotzdem platonische Wahrheit haben im Sinne
des «schwer, aber nicht unméglich» des Staatsdialoges. Denn natiirlich haben
mit Recht viele eine Skizze des platonischen Staates auf kleinstem Raume in
der Lobrede gefunden. Die umfassende und iiberragende Bedeutung der So-

gegebenen Auslegung, dass schon dort von den Grenzen des fachlichen Wissens beim Arzte
die Rede war. Die erstaunliche gedankliche Konsistenz der Aussagen Platons zu beachten, ist
oft hilfreich; aber, da sie sich manchmal verhiillt, kann es recht schwierig sein; hier nicht.




154 Gerhard Miiller

phrosyne unseres Dialoges kommt dadurch zur Geltung. Wenn es anschlies-
send heisst (172 a 7), ein derartiges Wissen sei noch nirgendwo in Erscheinung
getreten, so heisst das zugleich: nirgendwo in unserem Gesprich und nirgend-
wo in der Wirklichkeit. Nur der letztere Sinn erinnert an den Schluss des 9.
Buches der Politeia, wo dem platonischen Staatsentwurf, der aufgestellt ist als
Muster am Himmel, Verbindlichkeit zugesprochen wird, gleichgiiltig ob er ir-
gendwo existiert oder existieren wird. Einen suggestiv aufmunternden Ton hat
auch an unserer Stelle die Ausmalung des Ideals, so dass der Leser dem Gedan-
ken Raum geben soll, ein solches Wissen konnte doch vielleicht méglich und
anwendbar sein. Freilich, weder Dialog noch Wirklichkeit zeigen es bisher. So
bleibt fiir Sokrates nichts iibrig, als dass nach Kapitulation und kurzem
Triumph in der Phantasie der verarmten Sophrosyne als Abfindung eine be-
scheidene Domiéne zugesprochen wird, ein dritter, resigniert klingender Akt.
Von den Merkmalen der Definition sind ihr ja nur Wissen und Nichtwissen als
Objekte verblieben. Konnte sie nicht mit dieser Unterscheidung bei sich und
bei anderen Bemiithungen um Wissen grossere Exaktheit zur Gewohnheit erhe-
ben und sich als Spezialistin fiir die logische Form des Wissens doch noch ein
wenig niitzlich machen? Wir wiirden dann unsere zu grossen Anspriiche und
Erwartungen ihr gegeniiber beschrinken. Nun, das ist teuflisch geschickt ausge-
driickt und, wenn irgend etwas, sokratische Ironie. Gewiss, wenn wir im Bereich
des technischen Wissens bleiben, wire solche formale Propiddeutik ein niitzli-
cher, aber nicht erstaunlicher Dienst. Kritias wire nicht dagegen, damit wenig-
stens etwas von seiner Sache gerettet bliebe. Aber wenn man bedenkt, dass die
Unterscheidung Wissen-Nichtwissen iiberweltliches Wissen von den héchsten
Dingen vom innerweltlichen Fachwissen und Nichtwissen von den héchsten
Dingen trennt, dann ist die kleine Funktion, mit der nach zu grossen Erwartun-
gen die Sophrosyne abgespeist wird, ein ironischer Hinweis auf ihren Wert als
Bringerin des Heils fiir die Menschheit. In solcher Weise fiihrt uns Platons
Dialog kunstvoll ganz nahe an die Wahrheit heran oder an der Wahrheit vor-
bei, aber so, dass nur eine einzige Blickwendung notig wire, freilich eine ganz
besondere, um ihrer ansichtig zu werden. Das Reden dicht vorbei muss jeden
Leser der Tragddie an gewisse Szenen erinnern, in denen Personen aneinander
vorbeireden, wie etwa Hippolytos und Theseus oder Elektra und Orest. Aber
auch die Neigung zum ambivalenten Formulieren, die gerade im Charmides
festzustellen ist, indem es manche Aussagen gibt, die auf dem Niveau des tech-
nischen Wissens, aber auch auf dem des sittlichen Wissens verstanden werden
konnen und sollen, gehért mit doppelbédigem Reden tragischer Personen zu-
sammen. Platon, der die Welt der Tragédie iiberwunden zu haben beansprucht,
ist in solchen Kunstmitteln ihr Erbe.

Nach der ambivalenten Abfindung fédhrt Sokrates mit «vielleicht» fort (c
4). Das bedeutet in seinem Munde immer, dass ein wesentlicher oder gar ent-
scheidender Gesichtspunkt noch hinzuzuziehen ist, damit eine nicht verfehlte




Philosophische Dialogkunst Platons 155

Aussage zu voller Richtigkeit gelangen kann. Man denkt zuerst, die Einschrén-
king der Definition auf das (vermeintliche) Minimum solle riickgingig ge-
macht werden. Aber das geschieht nicht, auch spiter nicht; es ist nicht notig,
weil hinter dem vordergriindigen Sinn der wahre durchscheint fiir den, der ihm
gewachsen ist. Nein, mit dem Satz «vielleicht haben wir keine brauchbare
Untersuchung gefiihrty wird die Einschrinkung zugleich mit der uneinge-
schrinkten Fassung der Definition in Grund und Boden verdammt und mit
thnen auch noch ausdriicklich die so leuchtend ausgemalte Segenswirkung der
vollen, wissenden Sophrosyne. Dazu treibt den Sokrates eine «seltsame» Vor-
stellung, die ihn befillt (dton’ dtta c 5) und die er der Harmlosigkeit des Kritias
entgegenstellt, der einer technischen Verengung der Sophrosyne zustimmte. Es
ist der Zweifel am émotnpoveg (ijv. Ambivalent, wie dieser Begriff ist, zeigt
sich auch der Zweifel, den Sokrates mit dem Traum der Penelope aus dem 19.
Buche der Odyssee vergleicht, weil er sich wie dieser erfiillen kann oder auch
nicht, nimlich hinsichtlich des Schlimmen, das er anzukiindigen scheint. Eine
herrliche Widerlegung solcher tritben Ahnung steht in beiden Fillen ganz
nahe. Man brauchte bloss den Blick hinzuwenden. Der Traum zeigt das Bild
einer von allen Arten des Wissens sinngemiss verwalteten, von dem obersten
Wissen aber, der Sophrosyne, souveran dirigierten Gemeinschaft, also eine
Wiederholung des strahlenden Bildes von vorhin, nur mit tritber Firbung,
indem die Wissensnatur dieser Ordnung nun auf einmal rein technisch aussieht
und von keinem guten Handeln gefolgt, von keiner Eudaimonie begleitet
scheint!®. Das blosse Wissen, so heisst das, kann den Menschen nicht retten; die
verwissenschaftlichte Welt ist dem Menschen nicht heilsam.

Das beédngstigende Traumgesicht wird sich erfiilllen, wenn man émiothun
wie Kritias versteht, dagegen wird es sich in Freude verwandeln, wenn man sie
platonisch, noetisch versteht. Analog dazu wird die Ergebnislosigkeit der Suche
nach dem Wissen des Wissens entweder wirklich und endgiiltig sein, oder aber
sie wird sich wie ein triigender Schein auflosen, wenn das endlich erkannte
ayaBov Rettung bringt, wie der endlich erkannte Odysseus es tat. Der geniale
Kunstgriff dieser Erfindung ist nun so durchgefiihrt, dass die Beschreibung des
gmotnuoveg Cijv einer Gemeinschaft (173 b—d) auf doppelte Auffassung des
¢motuoveg durchgehends angelegt ist, technische und noetische. Die Perfek-
tion des Wissens bei allen technischen Berufen bestiinde nach philosophischer
Auffassung darin, dass das innerweltliche Nichtwissen von den wichtigsten
Dingen, das der Sokrates der Apologie bekampfte, bei allen Technikern durch-
schaut und somit unschéddlich gemacht wiirde (b 2-4). Die Kunst der Seher,

19 Zum Text: 173 d 1 ist énopat, mit einem d11-Satz verkniipft, offenbar ohne Beispiel. Ferner ist
sicher xateoxkevacuévov 1. a. yévog Akkusativ analog zur Konstruktion 171 a 3-4. Also ist
gémopar Korruptel. Auch ist ein Plural neben dem duvapebo des zweiten Satzgliedes und nach
ocvyyopnompey ¢ 3 zu verlangen. Ich schlage vor: £évvoobuev im gleichen Sinne wie Phaidon
72bund 74 e.




156 Gerhard Miiller

dieser von Platon verachteten Gaukler (gemiss Apol. 22 c), wiirde dann in
philosophische Zukunftsdeutung, d.h. Voraussage ewiger Verantwortung,
tiberweltlicher Strafe und Belohnung, verwandelt (tpo@ftac t@v peEALOVIOV
c 6). Bei der anderen Auffassung wiirde immer nur die technische Perfektion
herausgehort, also dass anstelle der iiblichen Mantik rationalisierte Zukunfts-
prognose trite, eine niichterne, freudlose Kunst, die so wenig wie handwerk-
liche oder #drztliche Vollkommenheit das rechte Verhalten und die Eudaimonie
gewdhrleisten konnte.

Kritias besteht mit Recht darauf, dass das Ziel des guten Handelns ohne
Wissen nicht erreichbar ist, so dass ihn Sokrates schnell zu dem besonderen
Wissen hinfithren kann, das allein unter simtlichem Wissen von Vergangenem,
Gegenwirtigem und Zukiinftigem, das ein angenommener Alleswisser besisse,
zur Eudaimonie verhelfen kénnte. Natiirlich ist jener Alleswisser ein phantasti-
sches Bild des Philosophen, sofern sein Wissen iiber die Zeitdimension hinweg-
reicht auf zeitlose Gegenstiéinde. Das Wissen des Guten ist Ziel der Philosophie.
Nun war tatséchlich seit der Einfithrung des delphischen Spruches vom sittlich
Guten in der Disputation nicht mehr gesprochen worden, wohl aber vorher
(163 c—¢). So kann Sokrates ironisch sagen, Kritias habe es verheimlicht und ihn
absichtlich im Kreise herumgefiihrt2%, In Wahrheit hatte der verkannt, dass das
Wissen des Wissens zum hochsten Ziel des Guten hinstrebt und alle seine Ge-
genstinde vom Guten Sein und Erkennbarkeit empfangen, wie die Politeia
sagt. Gut sein heisst ja seinen Sinn als Seiendes erfiillen; es ist keine getrennte
Qualitét von einigem Seienden nur.

Nun aber wird die letzte Diairesis dieses Dialoges vollzogen. Wenn So-
phrosyne das Wissen vom Wissen und Nichtwissen ist, nach Definition, und im
Bereich des Fachwissens verbleibt, wenn aber das Wissen vom Guten und
Bosen Sinn und Funktion jeglichen Fachwissens, ohne dies fachlich anzutasten,
bestimmt, dann ist Sophrosyne nicht identisch mit dem Wissen vom Guten und
Bdsen?!, Diese Diairesis ist falsch, aber die logisch richtige Folgerung aus dem

20 Zum Text: Dass 174 ¢ 2 etwas fehlt, hat v. Arnim unwiderleglich gesagt. Wilamowitz schliigt
nicht glitcklich piég (rap)odong vor; denn das hiesse, dass man rapovedv zu EmoTnudv, 10
Cfv aber ebenso dazu wie zu rapovong hinzudenken miisste, hart und stillos. Auch ist pdg
obong tabtng unantastbar, weil es im Gegensatz zu simtlichen anderen diese eine ausdriickt.
Statt v. Arnims (todto £pyov fv) ziehe ich wegen der Futura in ¢ 5, ¢ 6 vor: (todt” dmolav-
oopeda), cf. 172 ¢ 1.

21 Zum Text: 174 d 3-7 ist, wie uberliefert, logisch unklar. Sicher scheint, dass ov yap ... die
Begriindung dafiir gibt, dass ) cogpocvvn d 3 (Subjekt) nicht diese, die Wissenschaft vom
Guten und Bésen, sein kann; denn diese, wiederaufgenommen in 1) ériothun d 5, geht eben
nicht auf die Arten des Wissens und Nichtwissens (Definition der Sophrosyne). Der Satzteil
GAX’ g ... ipdg unterbricht diese logische Verbindung und ist als schlechter Zusatz zu strei-
chen; @A)’ allein mit Madvig zu streichen, geniigt nicht: fig kime, auf abtn beziiglich, aber
nach co@pooivn stehend, in fatale Position. Es geht klar nur so weiter: «Infolgedessen, wenn
diese (die von Gut und Bose) heilbringend ist, diirfte die Sophrosyne etwas anderes in unse-
ren Augen sein.» 1| @@eAipun verrit sich durch die feminine Form, die unmaéglich im gleichen




Philosophische Dialogkunst Platons 157

Disput mit einem Partner, der das Wissen des Nichtwissens technisch versteht.
Kritias selbst kann sich der Konsequenz nicht entziehen, versucht aber in einem
Riickzugsgefecht (174 d 8ff.) die Sophrosyne, so wie sie definiert war, allen
gmotiipo mit Einschluss des Wissens vom Guten iiberzuordnen und so zur
Instanz des sittlichen Nutzens zu erheben. Dies tut er wohl in unklarer Erinne-
rung an sokratische Gespriche, die eine dhnliche Ordnung behandelten. Aber
die vorher im Gesprich zugestandene Beschrinkung der Sophrosyne auf das
Wissen vom Wissen verhindert den Ausweg, solange jedenfalls, wie ihr damit
nur die enge Domine formaler Wissenspriifung zugestanden bleibt (172 bc).
Eine solche Sophrosyne kann das Wissen vom Guten nicht dirigieren. Auf den
Gedanken, ihr selbst den kleinen Zusatz «vom Guteny, wie Sokrates 173 d 8
ironisch sagte, anzuhidngen, kann nach dem Schisma Wissen des Wissens-Wis-
sen des Guten niemand mehr kommen.

Die zusammenfassende Schlussbemerkung des Sokrates (175 a 9—d 5) klingt
erbarmungslos und viel schroffer als frithere Eingestdndnisse des Scheiterns.
Die Definition sei trotz zweier grossziigiger Vorgaben, die, streng genommen,
unerlaubt waren, nicht gefunden worden. Die erste davon, die Moglichkeit des
selbstbeziiglichen Wissens, habe der Logos nicht gestattet «und nicht ja zu ihr
gesagty (o0dE pacxovtoc b 7). Das erinnert immerhin daran, dass die Frage
vorher unentschieden geblieben war; der Logos hatte auch nicht nein gesagt
(169 b 1). Aber die zweite Vorgabe habe etwas Absurdes fiilr méglich erklirt,
namlich dass der co@pwv nicht nur ein Wissen von dem hat, was er weiss,
namlich dass er es weiss (mehr freilich nicht), sondern auch ein Wissen von
dem, was er nicht weiss, namlich eben, dass er es nicht weiss. Aus diesem Unsin-
nigsten, das es geben kann, kann freilich die metaphysische Stufung des Seien-
den, und sie allein, etwas Sinnvolles machen, so denkt der platonkundige Leser
hinzu. Denn der Dialektiker bezieht sein Wissen auf Ideen als Seiendes und
ordnet dem in diesem strengen Sinne nicht Seienden das Nichtwissen zu.

Nun fillt auf, dass «das Allerunsinnigste» hier im Résumé zum ersten
Male so kritisiert wird, wobei das auch zugegeben wird (008’ Eémoxeyduevor
c4).Tatsichlich war es ja im priiffenden Gesprich der Restbestand oder doch ein
Teil des Restbestandes, der dem selbstbeziiglichen Wissen blieb, nachdem ihm
die Priifung von fremdem Wissen genommen war (170 d-171 c¢). Man kann
sagen: nach der Destruktion des Priifens fremden Wissens blieb der cho@pov
171 c als das iibrig, als was er 175 c¢ 1 formuliert wird, als Wissender allein vom
eigenen Wissen und Nichtwissen. Jene Priifung aber erscheint im Résumé (b 7—
c 3) als das zweite unerlaubte Zugestindnis, das aber, was soeben von mir
Restbestand genannt wurde, als die Folgerung daraus. Wo war nun eigentlich

Satz auf die maskuline folgen kann, als erlduternder Zusatz fremder Hand; auch ist «etwas
anderes» allein erwiinscht. Die Diagnose bei Witte (a.O. 137 Anm. 124) ist nicht gut. ¢ 6 kann
es nicht heissen: «wenn selbst (adtn) die Besonnenheit niitzlich ist»; das wiire kein Griechisch
und gedanklich dubios.




158 Gerhard Miiller

dies zweite Zugestindnis ausgesprochen worden? Es wurde, streng genommen,
in die systematische Definition 167 a 1-7 eingebaut und war wenige Zeilen
vorher wie selbstverstindlich der Selbstbeziiglichkeit angehdngt worden, weil
Entgegengesetztes vom gleichen Wissen erfasst wird. Dann wurde (bis 168 a)
das selbstbeziigliche Wissen mit Einschluss der Priiffung fremden Wissens als
atomov erkliart aus dem Fehlen aller Analogien im Bereich uns bekannter
Erscheinungen. Die anschliessende Frage, ob Selbstbeziiglichkeit, fiir sich be-
trachtet, moglich sei, blieb offen. Nur «damit das Gesprach fortschreiten kanny
(169 d 2) wurde die Existenz selbstbeziiglichen Wissens als Vorgabe einge-
rdumt. Hier findet sich das erste unerlaubte Zugestindnis, das 175 b 6 geriigt
wird. Das zweite findet sich dagegen nirgends explizit ausgedriickt; hochstens
konnte man es versteckt als vorausgesetzt ansehen, wenn Priifung fremden
Wissens von 170 d an Gegenstand der Suche wird, allerdings mit eindeutig
negativem Ergebnis, wobei das «Allerunsinnigste» als Restbestand iibrig bleibt.
Die Interpretation konnte aber (oben S. 152f.) diesen Verlust insgeheim als
Gewinn verstehen. Es iiberrascht nun sehr, dass vom Restbestand 175 ¢ 1-3
nicht als von einer Folgerung, sondern als von einer Absicht jenes zweiten
Zugestindnisses geredet wird: ivo 61 fipiv yevouto ... (das 81 stellt das sogar als
natiirlich hin). Dieser weitere Fall kunstvoller Formulierung soll uns zu dem °
Gedanken fithren, dass die vermeintlich beklagenswerte Reduktion auf ein
Minimum dem wahren Wissen erst zu seiner Aufgabe verhilft, das wahrhaft
Seiende zu wissen und, was es nicht weiss, als nicht wahrhaft Seiendes einzustu-
fen. Diese Stufung wire somit sogar als der Zweck des Zugestdndnisses durch-
schaut, d. h. man hitte Priifung fremden Wissens als Aufgabe des selbstbeziigli-
chen Wissens nur in Betracht gezogen und ins Zugestindnis einbezogen, um als
Ergebnis der Priifung dieser Priifung den Restbestand zu gewinnen, der be-
scheiden aussah, aber iiberaus wertvoll war, Wissen von einem Wissen und
einem Nichtwissen. Dabei muss man freilich noch daran denken, dass, wie oben
(S. 139) aus der Definition herausgelesen wurde, das fremde Wissen (der Hand-
werker und Politiker) fiir den Wissenden ein Nichtwissen ist. So kann man das
Zugestindnis, das im Résumé als ein zweites auftritt, als Implikation des ersten,
der Selbstbeziiglichkeit selbst, verstehen. Dieses erste und einzige Zugestindnis
fallt nun aber mit dem Thema des Dialoges zusammen. Also in verhiillter Weise
gibt die letzte sachliche Aussage der eigentlichen philosophischen Disputation
des Dialoges zu, worauf er hinauswollte, auf das Ideenwissen, das alles inner-
weltliche Wissen zum Nichtwissen herabstuft. Wissen vom Wissen ist nur eine
andere Vokabel dafiir. Nachtriglich fillt von solcher Einsicht iiber die Formu-
lierung der Aporie aus dem Interpreten ein, dass der Satz fjuiv iva 6 Aoyog
npotot (169 d 2) weit iiber seinen momentanen Sinn fiir die Situation des Ge-
sprichs hinaus einen zweiten philosophischen Sinn haben kann, haben muss:
Philosophieren ist nur moglich, wenn man Wissen vom Wissen zulisst. Das ist,
mit dem Phaidon zu reden, eine Hypothesis, die sich als stark erweist, ohne die




Philosophische Dialogkunst Platons 159

man nicht auskommt. Das iva hier ist dasselbe wie im Résumé, was soviel heisst
wie: das zweite Zugestindnis wird: mit dem ersten zugleich gemacht. Wenn
ferner beim zweiten Zugestindnis der Vorbehalt 008& tobT Edvtoc Tod AdYoL
(175 ¢ 1) weiter geht als beim ersten, wo mit 008& @ackovtoc eivor das odk
e®dvtoc gemildert wurde, so ist das sinnvoll. Denn «Leistungen anderer Wis-
sensarten zu wissen» kann nicht gelingen wegen der seinsméssigen Abstufung;
so kann der Logos es auch nicht erlauben. Welches Raffinement der Formulie-
rung bis in alle Einzelheiten hinein! Es setzt sich fort in den folgenden Worten
des Sokrates (c 8—d 5): «Die Untersuchung, die uns doch so gutmiitig und nicht
verhirtet fand, kann trotzdem die Wahrheit nicht ausfindig machen, sondern
machte sie dergestalt zum Gespott, dass sie uns ganz riicksichtslos dasjenige als
unniitz erwies, was wir von Anfang an, einig in den Aussagen und einig im
Modellieren, als Besonnenheit hinstellen wollten» (c 8—d 5). Kann man iiberse-
hen, was das heisst? Die Untersuchung machte die Wahrheit zum Gespott; also
war die Wahrheit doch wohl irgendwie prisent in dem, was die Homologie der
Gespriachspartner sagen wollte. Die Schlussaporie ist also nicht richtig; d.h.
nicht zu Recht bleiben Wissen des Wissens als angebliche Sophrosyne und
Wissen vom Guten und Bosen unverbunden nebeneinander stehen. Man muss
die beiden in eins setzen; das kann man aber nur, wenn man nicht so «gutmii-
tig» (einfiltig) und starrsinnig (cxAnpdv) bleibt, den Horizont des technischen
Wissens nicht zu iiberschreiten. An dieser Wahrheit ist man im Dialog ganz
dicht vorbeigegangen, hat ihr nicht die gebithrende Ehre erwiesen, sondern Hy-
bris gezeigt. Mit der Hybris ist die Abwertung der Sophrosyne gemeint, die ja in
Wahrheit dem Ideenwissen gleichzustellen ist nach der Definition, die im Mit-
telpunkt der Disputation stand.

Deutlicher als es geschieht, kann das negative Ergebnis nicht als scheinbar
hingestellt werden. Die Art des Forschens liess es an sich fehlen, gesteht So-
krates (175 b) und nimmt die Schuld auf sich, Sophrosyne ist nur ironisch in
eine kilmmerliche Nebenrolle abgedringt, sie, die doch gesundes Denken in
threm Namen triagt. Der évopatofétng, wie man doch wohl mit spdten Hand-
schriften und gestiitzt auf Kratylos 389 d 8 statt vopo8&tn¢ lesen muss, hatte mit
dieser Namengebung eine ungewohnliche Auszeichnung im Sinn. So muss man
ihrer Definition weiterhin nachstreben, d.h. in diesem Streben das Ziel des
gesunden Denkens anstreben. Man muss sich dazu sogar zwingen lassen (176 ¢
7); ein solcher Zwang ist kein Gegensatz zur avaxpioic, dem Fragen und Ge-
fragtwerden, das eine Lebensnotwendigkeit ist, keine freundliche Konzession
(ddoeig). Dies alles sind Hinweise, dass etwas Wesentliches iiber die gesuchte
Gutheit, iiber das Wissen des Wissens ungesagt blieb und nachzuholen ist. Die
wahre Beschworungskunst mit «schonen Reden» oder Gedanken, die mit so
grossem Ernst erlernte (175 e), muss erst noch wirklich angewendet werden. Die
Diagnose, so wie sie hier in Worte gefasst wird, kommt einer positiven Prognose
nahe. Wir konnen die seltsame Sache nicht wirklich aufzeigen auf unserem




160 . Gerhard Miiller

Wege, aber es gibt einen feineren Weg dazu. Aporie bezieht sich hier wie sonst
im Platon nicht auf unldsbare oder als unlésbar angesehene Fragen, sondern sie
besteht, gleichzeitig literarisches Kunstmittel und gedankliche Problemstel-
lung, nur im Verhaltnis von bisher angewendeten Denkmitteln zu einem Denk-
ziel, das als notig und als woméglich erreichbar anvisiert wird. Verwandt ist das
Phinomen der sokratischen, d.h. platonischen, an die platonische Metaphysik
gebundenen Ironie. Sie hingt stets und ausschliesslich mit dem Gefille zusam-
men zwischen dem philosophischen Hinzielen auf Denknotwendiges und der
herkoémmlichen, innerweltlichen Denkweise, der Wesentliches als unwesent-
lich, Unwesentliches als wesentlich und der wahre Weg als abwegig erscheint.
Also im Moment, wo man der Wahrheit ansichtig wird, erlischt die Ironie von
selbst vor der Wahrheit, mag auch ihre Anwendung auf den Unverstand, der in
der Hohle herrscht, fortgesetzt werden. Die Wahrheit selbst steht keinesfalls im
Lichte der Ironie, ein Sachverhalt, der leider immer noch in der Platoninter-
pretation verkannt werden kann.

Man darf auch sagen, der Dialog formuliere ein Rétsel, dessen Losung er
andeutet. Es hat etwas zu bedeuten, dass Sokrates das Tun des Seinigen, kaum
dass es genannt ist, mit einem Rétsel vergleicht und (ironisch) Zweifel an seiner
Ausdeutung dussert (161 ¢ 8-9). Die Formel wortlich zu verstehen, hiesse ihren
Erfinder fiir einfiltig halten (161 d, 162 a 11); da er das doch wohl nicht war,
verstirkt sich der Eindruck des gewollten Ritsels (162 a 10, b 4). Der Punkt, wo
dessen Auflosung ansetzen muss, ist unzweideutig erkennbar in der systemati-
schen Definition 167 a, die giiltig und richtig bleibt, wenn man sie nur richtig
auf den Ubergang hin versteht, ohne den Philosophieren nicht moglich ist, den
Ubergang von dem, was als wirklich und was als Wissen davon gilt, zu dem, was
in Wahrheit wirklich und was davon Wissen ist. Auch die reduzierte Form, auf
die dann diese Definition eingeschrinkt wird, hat den gleichen, nur noch ver-
schirften Sinn. Wer ihn sieht, fir den wichst der scheinbaren Ausweglosigkeit
des Dialogs ein deutliches und gesichertes Ergebnis zu. Umgekehrt, wer nicht
sieht, dass die ganze Konzeption der Ideenphilosophie hinter dem Dialog steht
und durch ihn hindurchscheint, der kann den Dialog iiberhaupt nicht verste-
hen. Es ist notwendig, abzugehen nicht nur von der Vorstellung einer Darstel-
lung von Problemen des historischen Sokrates, sondern auch von der Vorstel-
lung einer Vorstufe platonischer Philosophie, so als ob die Lésung der darge-
stellten Schwierigkeiten im Geiste des Autors sich allererst vorbereite, so als ob
Platon, wie Wilamowitz meinte, sich «selbst des Weges noch nicht gewiss» sei?2,

Wenn der Charmides keine Vorstufe darstellt, dann muss er kein Friithdia-
log sein und die anderen aporetischen Dialoge ebensowenig. Ist in ihnen die

22 Wilamowitz, Platon 11 652. — Auf Ideenwissen hin interpretiert H. Erbse, Uber Platons Me-
thode in den sogenannten Jugenddialogen, Hermes 96 (1968) 2140, der sich auch von E. Kapps
Betrachtungsweise abwendet. Das Argument fiir die Folge Euthydemos—Charmides (36ff.)
lasst sich vielleicht umkehren; aber ist die Folge hier iiberhaupt wichtig?




Philosophische Dialogkunst Platons 161

metaphysische Wissensethik Voraussetzung und Gegenstand, dann wird alle
Chronologie von Inhalt und Form aus fragwiirdig, verliert aber zugleich an
Bedeutung. Es erscheint nur schwer vorstellbar, was ein Leser, der nicht dem
engeren oder weiteren Kreis der Akademie angehorte, mit dem Ritsel, das der
Charmides aufgibt, anfangen sollte, hitte er nicht vorher in den nichtaporeti-
schen Dialogen gelesen. Diese wiaren dann vorher erschienen, denkt man sich.
Aber auch Leser spéterer Jahrhunderte wéren in derselben Lage. Sollte z. B. die
hier angedeutete Interpretation des Charmides etwas Richtiges an sich haben,
so wiirde sie das dem Vorwissen aus der Lektiire der sogenannten metaphysi-
schen Dialoge verdanken.

Der Raum erlaubt nicht, hier eingehend die Interpretation Platons anzu-
fechten, die ich die irrationalistische?? nenne, weil nach ihr platonisches Philo-
sophieren nie zu einem endgiiltigen Ergebnis gelangt, das es nicht selbst sofort
dem «dogmatischen Zugriff» ironisch entzoge. Es gibt nichts Platonwidrigeres
als diese Meinung. In Wahrheit beansprucht Platon ein Wissen von hochster
Sicherheit, das sogar die Evidenz mathematischen Wissens iibertrifft, wie die
Stufe die Vorstufe iibertrifft. Kein Glaube im modernen Sinne, sondern ein
paOnpa hochsten Ranges ist das, worauf sich die Selbsterkenntnis des vorlie-
genden Dialogs stiitzt; denn sie reflektiert nur in der Seele, was ausserhalb als
ewige Wahrheit angetroffen wird.

23 Thr Hauptvertreter in der deutschen Philologie ist H. Gundert, Dialog und Dialektik (Amster-
dam 1971) und der Vortrag: Der platonische Dialog (Heidelberg 1968). Gundert stellt platon-
widrig gottliches Wissen fehlsamem menschlichen gegeniiber und ldsst Sokrates das Gute
nicht wissen, aber praktisch vorleben. Das falsche Zeugnis des 7. Briefes hilft allen, die so
denken, Platon selbst des Irrationalismus schuldig zu sprechen. Alle Irrationalisten und alle
«Historizisten» der Platonforschung sehen den Brief als lebensnotwendig fiir sich an.

11 Museum Helveticum




	Philosophische Dialogkunst Platons (am Beispiel des Charmides)

