
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Rubrik: Miszellen = Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen - Varietes

Aischylos Agamemnon 70

Von Hermann Funke, Mannheim

oiJO' ünoKaicov oux' ejuteißcov
ouxe fSaKpücovf ctTtüprov iepcöv

öpyäc; axeveu; jiapa9eÄi;ei.
Der Sinn dieser Zeilen ist klar: die erzürnte Gottheit lässt sich durch keinerlei
Opfer besänftigen. Weniger einfach ist die Bestimmung der drei Arten von
Opfern, die, von je einem ouxe eingeleitet, nach dem Gesetz der steigenden
Glieder aufgezählt werden. unoKaicov ist eine Korrektur Casaubons aus ürto-
K^aicov; das überlieferte uno^eißcov hat Schütz in E7ciA.eißcov geändert, worin
ihm Murray, Fraenkel u. a. folgen, während Wilamowitz die überlieferte Form
beibehält. Die noch bestehende Schwierigkeit bietet 5aKpücov, das an die Stelle
der ursprünglichen Lesart eingeschoben zu sein scheint (Fraenkel) und wohl
eine Glosse zu dem hier inhaltlich unmöglichen1 (Farnell) und sonst nur spät
belegten bnoKXaicav ist. Nach dem Vorgang von imoKaicov und e-uÄ-eißcov

dürfte man auch für 8aKpücov als drittes Glied der Aufzählung ein Verb
postulieren, wie es bereits H. Stephanus (Aeschyli tragoediae VII... Petri Victorii cura
et diligentia, ex officina H. St., 1557,378) getan hat («hic enim valde desiderave-
rim verbum quod cum aitüpcov iepcöv iungatur.»); jedoch hat sich seit 1557

noch kein passendes Verb gefunden2. Wilamowitz konjiziert ouxe 8i' ayvräv
aitüpcov iepröv und übersetzt «blutlosen Opfers heilige Reinheit»; aber warum
sollte diese Eigenschaft nur hier und nicht auch für das Brand- und Libations-
opfer gelten? So fordert Fraenkel, der jene Konjektur «otiose» nennt, als letzte
Möglichkeit: «I think it hkely that a noun in the dative has fallen out on which
aitüpcov iepcöv depended»; exempli gratia schlägt er EitaoiSalc; vor, was jedoch
aus zwei Gründen unmöglich ist. Das Opfer bedeutet für den Glauben der
Griechen, die primitive Vorstellungen überwunden hatten, wirkhch eine Gabe
an die Götter und hat mit 'Zaubersprüchen' oder 'Zaubermitteln' nichts zu tun;
Aischylos selbst zeigt mit seiner Vorstellung von Göttern, die sich das Opfer,
das ihrer würdig ist, selbst aussuchen (Ag. 1296ff.)3, eine Opferidee, die einer
Vorstellung, man könne die Götter bezaubern, völlig entgegengesetzt ist.
Sodann verwendet Aischylos enaoiSfi in deuthch pejorativem Sinn4: Zaubermit-

1 Auch die Möglichkeit der Umstellung oüte 5a.Kpwov oü6' imoKaicov (A. D. Godley, CR 25,

1911, 73f.) scheidet daher aus.
2 Vgl. N. Wecklein, Aeschylifabulae 7/(1885). Appendix coniecturas virorum doctorum minus

certas continens, 141; Voluminis II Auclarium (1893) 347. R. D. Dawe, Repertory of Conjectures

on Aeschylus (1965) 80f.
3 Vgl. dazu F. Schwenn, Gebet und Opfer (1927) 125.

4 Vgl. auch Fraenkel zu Ag. 1418: «eittoi56v in this context and on Clytemnestra's lips üas a

slightly depreciatory flavour.»



Miszellen - Varietes 123

tel gegen den Tod gibt es nicht (Eum. 649) und wenn, dann solch dubiose, wie
Apollon sie sich erlaubt, indem er die Moiren betrunken macht (Eum. 727f.;
Preller-Robert II 31). Prometheus rühmt sich, dass Zeus seiner noch bedürfen
werde, ihm aber sein Geheimnis weder mit Gewalt noch mit honigsüssen
Zauberworten entlocken könne (Prom. 173).

Die Gottheit, deren Zorn sich nicht besänftigen lässt, ist Erinys: die mächtige

Satzperiode vom Beginn der Parodos (Ag. 40) findet ihr Ende in dem
bedeutungsschweren Wort 'Epivüv (Fraenkel zu Ag. 59). Was am Anfang des

'Agamemnon' unversöhnlich ist, wird am Schluss der 'Eumeniden' besänftigt:
Ag. 70f. ouxe öpyüc; dxevei<; itapa0eA.^et ~ Eum. 900 Oe^eiv u' eoucac; Kai
ueOiaxauat köxou. Fragt man nun, wodurch diese Versöhnung, die in auffallender

Weise auf die ursprüngliche Unversöhnhchkeit dieser Gottheit Bezug
nimmt, erreicht wüd, so sind es Opfer, die jetzt ihre kultische Ansiedlung als

segenspendender Mächte manifestieren, und zwar zunächst Brand- und
Flüssigkeitsopfer, A.i7iapo0pövoicuv5 en' eoxäpaig (Eum. 806) und später die
Erstlinge des Landes, noXXf\c, 8e xt»Pa? Tf|o*8e xctKpoöivia / Oür) (834f.); diese

Opfer sind dadurch besonders hervorgehoben und miteinander verbunden,
dass Athene sie als Lohn dafür hinstellt, dass die Erinyen von ihrem Zorn
ablassen (köxov, 800; itiKpöv uevoc;, 832). Damit ist das dritte Ghed in der anfänglichen

Aufzählung der Opfer, durch die der Zorn der Götter nicht besänftigt
wird, gefunden: oü5' aicpoGivom aitüpcov iepcöv öpyä«; äxeveli; napaOsA^et. Das
Substantiv aicpöOiva, das hier gefordert ist ('das Beste von feuerlosen Opfern'),
ist belegt bei Pindar Ol. 2, 4; 10, 57 (aicpöOiva itoÄ,euou, 'das Beste von der
Kriegsbeute')6; dem ductus litterarum von 5aKpücov folgt diese Herstellung
unter allen bisherigen Versuchen am meisten; oü8s nach doppeltem ouxe ist
aischyleisch, Sept. 507 (von Wilamowitz gegen die v. 1. oü0' verteidigt, «praestat
in tertio membro oü8e») und hebt die in der Aufzählung liegende Steigerung
noch mehr hervor: die ctitupa iepct, die durch das dKpoGivon; als eine eigenständige

Form der Darbringung von den Brand- und Libationsopfern unterschieden

werden7, haben den Griechen stets als die höchste und reinste Form des

Opfers gegolten, wie Porphyrios De abst. 2, 28 bezeugt und wie Pausanias in
5 'der Thron, der (von heiligem Öl) glänzt'; vgl. Blass ad loc. Xtrcapo- bezeichnet die glänzende

Flüssigkeit, wie Wito? aiuaxoc; Ag. 1428; Wilamowitz zu v. 1372 ('Actio'): «Clytaemnestra,
cuius frons sanguinis guttis adspersa est.»

6 A. Platt, Journ. Philol. 32 (1913) 44 stützt unzutreffend auf Pind. Ol. 3, 63 seine Konjektur
ÜKpa Oucov. Aber ÜKpa in der Bedeutung 'Bestes' ist für Aischylos nicht belegt, und mit 6uew
werden in der Orestie, die von der Schlachtung Iphigeneias über die Grabspenderinnen bis zu
den vr|<paA,ia der Eumeniden von dem Gedanken des Opfers beherrscht ist, ausnahmslos
Schlacht- und Brandopfer bezeichnet.

7 Ihre Beziehung auf eiuXeißcov, «making a libation of, or from, fireless offerings» (L. R.
Farnell, CR 11, 1897, 297, nach dem Vorgang Bambergers) ist grammatisch ein Soloecismus
und inhaltlich eine Tautologie. Denselben Fehler macht H. J. Rose, A Commentary on the

surviving Plays ofAeschylus II (1958) 10, der übersetzt: «... by no übations of sacrifices which
need no fire»; denn wie kann zur Libation etwas anderes als Feuerloses in Frage kommen?



124 Miszellen - Varietes

Abhebung von dem rohen Kult des Zeus Lykaios in Arkadien (VIII 2) am Kult
des Zeus Hypatos in Athen hervorhebt (I 26,5) Aiö<; eaxi ßcouö«; 'Yitäxou, ev0a

eui|/uxov Güouaiv ou8ev, iiEtiuaxa 8e 9evxe<; oüSev exi oivcp xpf|oaaOai voui-
£ouaiv. Euripides (fr. 912) opfert dem Zeus, den er mit einer an den aischyleischen

Zeushymnos anklingenden Namensform anredet, neben xof* und jte-
^.avoc; als drittes und besonders hervorgehobenes Guciav äitupov itayKapiteiag
itAfipri itpoxuGeiaav und verbindet so das feuerlose Opfer mit einem
Kollektivbegriffaus dem Bereich der Ernte, wie es ein otKpo0ivoi<; mit dem aitüpcov iepcöv
im 'Agamemnon' tut.

Italia temptata

Par Günther Gottlieb, Heidelberg

A la fin du deuxieme livre du De fide, Ambroise demande secours ä Dieu:
Convertere, domine, fideique tuae adtolle vexilla non hic infidelis aliqua regio,
sed ea quae confessores mittere solet Italia, Italia aliquando temptata, mutata
numquam, quam dudum ab hoste barbaro defendisti, nunc etiam vindicasti...

Considerons d'abord la derniere partie du texte: Italia quam dudum ab
hoste barbaro defendisti, nunc etiam vindicasti] Dans mon livre «Ambrosius von
Mailand und Kaiser Gratian» j'ai donne de cette phrase une nouvelle interpretation:

Ambroise fait ici allusion aux Goths (le hostis barbarus) qui apres le
desastre d'Adrianople ont menace meme l'Italie en attaquant les provinces
danubiennes jusqu'aux Alpes Juliennes, mais qui sont maintenant repousses
par les empereurs Theodose et Gratien. Mais les Goths ne sont pas seulement
ennemis de l'empire romain; hs sont aussi ennemis de l'Eglise du fait qu'ils sont
Ariens. Ambroise fait ici allusion au danger arien.

Cette interpretation du texte d'Ambroise est precisee par la comparaison
avec un texte parallele de Lucifer, eveque de Caralis. Dans son traite De regibus
apostaticis, Lucifer condamne la politique religieuse de l'empereur Constance
et il caracterise ainsi la Situation de l'Italie sous son regne (CSEL XIV 53,7sq.):
ilico ut occupasti (sc. Constanti imperator) Italiam, ecclesiam eius temptasti ver-
tere. - Apres la mort de Constant en 350, son frere Constance etait devenu

empereur unique. Or Constance sympathisait avec les Ariens et leur etait
favorable. Les eveques d'Occident le consideraient comme un Arien lui-meme. II
voulait les obhger ä abandonner la foi de Nicee et ä se joindre ä leurs adversaires

ariens dans une communaut6 de tous les ev6ques. Par consequent les
Nickens consid^rerent son autorite sur la partie occidentale de l'empire comme
une occupation (Italiam occupasti) et sa pohtique religieuse (par laquelle il
voulait donner ä l'heresie arienne une valeur generale) comme une tentative de

changer l'Eglise (ecclesiam temptasti vertere). Au concile de Milan de 355



Miszellen - Varietes 125

l'empereur s'attaqua surtout aux eveques d'Itahe. C'est la Situation mentionnee
par Lucifer.

Retournons ä Ambroise! Comme Lucifer, il ecrit sur la Situation en Italie.
C'est la region des confesseurs, c'est-ä-dire des Niceens. Car en Itahe les

eveques ont des le debut defendu absolument la foi de Nicee et n'ont jamais
accepte l'heresie arienne. De plus, en disant aliquando temptata (sc. Italia)
Ambroise rappelle ä ses lecteurs le temps de Constance, quand l'Italie etait sous
la pression et la tentation de l'empereur.

Et comme Lucifer, qui dit ecclesiam eius (sc. Italiae) vertere temptasti,
Ambroise souhgne la resistance contre Constance, la defaite de l'empereur et la
victoire des Niceens (mutata [sc. Italia] numquam). Cela n'a pas d'importance
que quelques eveques d'Occident aient cede aux menaces de l'empereur; ce qui
compte, c'est le fait que les representants de la foi de Nicee, tels par exemple
Lucifer de Caralis, Eusebe de Vercellae et Denys de Milan, n'aient jamais cede
ä la violence arienne.

Geneve, Bibl. Univ., Cod. gr. 31: Symeonis Metaphrastae
Sermones ex operibus Basilii Caesariensis selecti

Par Michel Aubineau, Paris

La Bibliotheque Pubhque et Universitaire de Geneve possede 39 manuscrits

grecs. Leur catalogue le plus recent1 date de 1886, redige par H. Omont: ses

notices souvent sont malheureusement aussi breves et aussi vagues que celles

qu'il consacrait, ä la meme date, aux manuscrits grecs de la Bibliotheque Nationale

de Paris. Omont decrivait ainsi le codex gr. 31 de Geneve: «S. Cyrilli
Melissa, sermonibus XXII. Incomplet du commencement... Kai itpöc; jtapäßa-
aiv evxoÄ.f|<-; Oeoü XV° siecle. Papier. 67 feuillets. 285 sur 205 millim. Rei.
parchemin»2.

Cette notice nous a intrigue, particulierement le nom de Cyrille! Gräce aux
photocopies des premiers et derniers folios, que nous a tres liberalement com-
muniquees M. Ph. Monnier, Conservateur du Departement des manuscrits,
nous avons pu identifier sans trop de peine l'ouvrage transcrit dans le manuscrit
genevois. II s'agit d'un recueil d'homelies moralisantes composees, au Xe siecle,

par Symeon Metaphraste3. Celui-ci a decoupe, dans les homehes authentiques

1 Catalogue des manuscrits grecs des Bibliotheques de Suisse, dans: Centralblatt für
Bibliothekswesen 3 (1886) 430-440. Cf. un Supplement dans la meme revue, 8 (1891) 24-26.

2 Op. cit. 434.
3 Cf. J. GouiUard, art. Symeon Logothete, dans Dict. Theol. Cath., XIV, 2 (1941) 2959-2971,

notamment 2965.



126 Miszellen - Varietes

de Basile de Cesaree, des passages assez longs qu'il a ensuite regroupes par
themes, selon son propos ödifiant: vg. «De uirtute et uitio» (Sermo 1), «De
charitate» (Sermo 3), «De diuitüs et paupertate» (Sermo 5)... etc. Ces rhapso-
dies connurent une grande vogue. De tels morceaux choisis nous renseignent
sur la culture et les mentalites du Xe siecle4, mais ils temoignent aussi sur l'etat
du texte de Basile de Cesaree: meme s'il est comble et accable par les nombreux
manuscrits anciens du corpus basilien, l'editeur de Basile ne peut negliger ce

courant de la tradition indirecte et il se doit d'y faire au moins quelques son-
dages.

Corrigeons et precisons la notice d'Omont sur le codex gr. 31 de la Bibliotheque

de Geneve:
Symeon Metaphrastes: Sermones II-XXII de moribus, ex operibus Basilii

Caesariensis selecti: ine. mut. Kai npöc; ixapäßaaiv EvxoWic; (Migne, Patrologia
Graeca t. 32, 1137 C 7-1373 A 12).

L'ecriture (30 lignes, ä pleine page) date de la fin du XVe ou des premieres
annees du XVIe si6cle5.

On ignore l'origine du manuscrit et mdme sa provenance immediate. Est-il
entre, en 1742, ä la Bibliotheque de Geneve, avec toute la collection de l'historien

Ami Lullin? Venait-il, comme la plupart de ces manuscrits, de la
bibliotheque rassemblee en France, au XVIIe siecle, par l'antiquaire Paul Petau
(1568-1614) et son fils Alexandre?6 D'autres, plus heureux, reconstitueront
peut-etre l'histoire de ce manuscrit. Voilä du moins dissipee l'enigme de son
contenu.

4 Cf. la bibüographie de M. Geerard, Clavis Patrum Graecorum II 123 (Turnhout 1974) sub n°
2908.

5 Selon l'estünation de M. Nigel G. Wilson (Lincoln College, Oxford), ä qui nous avons montr6
le fac-simile d'une page de ce manuscrit.

6 Cf. les remarques generales de H. Omont sur les manuscrits de la bibüotheque de Geneve, op.
cit. 430.


	Miszellen = Variétés

