
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Die poetische Vieldeutigkeit des Sirius

Autor: Gantar, Kajetan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die poetische Vieldeutigkeit des Sirius

Ein weiterer Beitrag
zur Interpretation von Procopius, De aedificiis 1,2,9-10

Von Kajetan Gantar, Ljubljana

Zunächst sei noch einmal die berühmte Stelle aus Procopius, De aedificiis
1, 2, 7-12 paraphrasiert, die Beschreibung der Reiterstatue des Kaisers Iustinian

in Byzanz: Der Kaiser in einem heroischen Panzer und Helm, von dem ein
blitzhafter Glanz ausstrahlt, mit der Weltkugel, in die das Kreuz gesteckt ist, in
der linken Hand, die drohende rechte Hand aber gegen die Feinde von Osten
ausgestreckt. In diesem Bild wird der Kaiser offensichtlich so vorgestellt, wie er
selbst in die Geschichte eingehen wollte: als Liebling Gottes (QEoepiXr\c,), als

Sieger (xpo7taioüxoi;), als Friedensstifter (eipnvoTtoiöc;)1.
Diese prächtig verherrlichende Beschreibung des Kaisers stammt bekanntlich

von demselben Verfasser wie die «Geheime Geschichte» (Historia arcana,
Anekdota), wo derselbe Kaiser als ein Sklave seiner verruchten Gattin Theo-
dora, als Mörder, Erpresser und Räuber seiner Untertanen, als leichtsinniger
und gewissenloser Verschwender der erpressten Gelder2, als Fürst der Dämonen3,

als kopfloser Dämon4, als ein unheilbringender und bei aller Welt ver-
hasster Unhold dargesteUt wird.

Wie kann man nun diesen Gegensatz erklären? Hat der grosse Historiker
eine Umwandlung in seiner politischen Gesinnung gemacht und eine Pahnodie
geschrieben? Oder hat er sich skrupellos in eine Schmeichelschrift, in eine
heuchlerische Lobhudelei eingelassen? Also ein «Opportunist», ein «typischer
Byzantiner, wie ihn die Communis opinio sich vorstellt»?5 Oder aber wusste er
auch in einer solchen peinlichen Situation, wo er - wahrscheinlich im Auftrag
des Kaisers selbst - eine Lobschrift zu verfassen hatte - sein Gesicht zu wahren?
Sem Gesicht zu wahren in dem Sinne, wie schon längst W. S. Teuffei6 und J.

1 H. Hunger, Kaiser Justinian I., Anz. d. österr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Kl. 102 (1965) 356.
2 B. Rubin, Das Zeitalter Iustinians 1 (Berlin 1960) 203.
3 B. Rubin, Der Fürst der Dämonen, Byz. Zeitschr. 44 (1951) 469-481.
4 K. Gantar, Kaiser Iustinian als kopfloser Dämon, Byz. Zeitschr. 54 (1961) 1-3.
5 J. Irmscher, Geschichtsschreiber der Justinianischen Zeit, Wissensch. Zeitschr. d. Universität

Rostock 18 (1969) 469-474.
6 Vgl. seine Studien und Charakteristiken zur griechischen und römischen Literaturgeschichte

(Leipzig21889) 266: «... die kaiserliche Würde wird thatsächücü ironisiert... Es sind hölzerne
Beine auf denen einherstolziert wird, es ist Füttergold was hier umhängt.» - Die erste Fassung
des betreffenden Aufsatzes stammt aus dem Jahre 1847.



120 Kajetan Gantar

Haury7 und nach ihnen B. Rubin nachgewiesen haben, dass die panegyrische
Schrift Über die Bauwerke auch überlegene Ironie, bisweilen sogar versteckten
Tadel spüren lässt?8

Einen Hinweis zur Lösung dieser Frage und somit zur richtigen Beurteilung

der ganzen Schrift bietet der Vergleich mit dem Süius, in dem die
Beschreibung der erwähnten Reiterstatue gipfelt: «Mit einem dichterischen
Vergleich könnte man sagen, er sei jenem Herbststern gleich» (1,2, 10: tpairi xic; av
*ioit*xik<»<; eivai xöv öjtcopivöv eiceivov aaxspa). Auf die Zweideutigkeit dieser
Stelle bzw. auf die ironische Pointe, die dahinter sorgsam versteckt ist, habe ich
schon vor Jahren hingewiesen9. Da der Vergleich an einer der gehobensten und
merkwürdigsten Stellen der Schrift steht, an einer Stelle, die sozusagen die
Quintessenz des Gott-Kaisertums symbolisieren soll10, kann er für die Deutung
der ganzen Schrift massgebend sein. Nun hat aber J. A. S. Evans den ironischen
Hintersinn dieser Stehe in Zweifel gezogen11 und die Überzeugung
ausgedrückt, die betreffende Stelle sei «only a recondite, but carefully chosen allusion
to Homer's Achilles».

Dass Aed. 1, 2, 10 eine sehr sorgsam auserwählte Allusion an Homers
Achilles enthält, damit stimme ich völhg überein. Nur eines sei noch hinzugefügt:

eine Allusion an Achilles in einer ganz bestimmten homerischen Szene,
auf die hier offensichtlich angespielt wird. Es handelt sich um Ihas 22,25-3112.
Für diese Szene ist jedoch zweierlei bezeichnend: erstens, die hell leuchtende
Erscheinung, und zweitens, die unheilbringende Wirkung des Sterns, mit dem
Achilles verglichen wird. Beides ist so eng in eins zusammengeschmolzen, dass

es nicht mehr auseinandergelöst werden kann, ohne dass dem Gleichnis seine

Kraft, Pointe und Daseinsberechtigung verlorenginge. Das Hauptmerkmal
eines homerischen Gleichnisses ist es eben, dass es vieldeutig und bedeutungsvoll

ist, dass der Dichter in ihm «das mit dem leiblichen Auge (öenQaX\\öc,)

ergriffene Stück Natur zugleich mit dem innern Bhck (voü?) vernimmt»13. Ein
homerisches Gleichnis bleibt nie in einer bloss äusseren Erscheinung stecken,
immer drängt es ins Innere, ins Bedeutungsvolle, ins Definitorische14.

Auf das Sirius-Gleichnis übertragen heisst das: der Sinn des Gleichnisses,
seine definitorische Kraft steckt eben in jener Spannung, in jenem Gegensatz
zwischen der herrlichen äusseren Strahlkraft und der verderbnisvollen inneren

7 Procopiana (Programm Augsburg 1891) 31ff.; ders., Prokop und der Kaiser Iustinian, Byz.
Zeitschr. 37(1937)5.

8 B. Rubin, Prokopios von Kaisareia (Stuttgart 1954) 297.

9 Kaiser Iustinian «jenem Herbststern gleich», Mus. Helv. 19 (1962) 194-196.
10 Vgl. H.Hunger a.O.
11 J. A. S. Evans, Procopius, De aedificiis 12, 9-10, Mus. Helv. 31 (1974) 61-62.
12 Womit auch J. A. S. Evans übereinstimmt, a.O. 61.

13 W. Schadewaldt, Die homerische Gleichniswelt und die kretisch-mykenische Kunst (in: Von

Homers Welt und Werk, Stuttgart 21951, 130-154) 147.

14 W. Schadewaldt a.O. 150.



Die poetische Vieldeutigkeit des Sirius 121

Wirkung. Sobald der arme Priamos den nahenden Achilles erblickt, begreift er
im Augenbhck beides zugleich, die herrliche äussere Erscheinung und die
vernichtende Macht des nahenden Helden (II. 22, 25-32): einen ähnlichen
Eindruck soll auch Kaiser Iustinian als «zweiter Achilles» auf seinen Betrachter
machen.

Procopius wäre ein schlechter Kenner Homers15, wenn er dieses so wirkungsvolle

Gleichnis so sehr reduziert und verarmt hätte, um nur von seiner äusseren
Hülle Gebrauch zu machen, zumal da er selbst den dichterischen Gebrauch des
Gleichnisses ausdrücklich hervorhebt ((pain xi<; av 7toiT*xiKö><-;). Natürlich hat er
die poetische Deutung des Vergleichs nicht in Einzelheiten breit expliziert,
sondern nur leise angedeutet, der Geisteskraft und dem Einfühlungsvermögen
seines Lesers überlassen: sapienti sat. Er lebte wohl in einer Zeit und unter
einem Regime, wo der Leser viel zwischen den Zeilen zu lesen gewohnt war.
Und für sein Gewissen konnte es von Bedeutung sein, dass er sich von dem
offiziellen Bildnis des Kaisers - wenn auch nur leise andeutend - distanziert
hatte.

Man pflegte auch sonst - wohl unter Homers Einfluss - einen bösen
Menschen, der äusserlich prächtig erscheint, mit dem Stern Sirius zu vergleichen16.
In diesem Zusammenhang sei nur auf eine Stehe aus Horaz verwiesen, auf Sat.

17, 24-26, wo ein gewisser Rex aus Brutus' Gefolge mit Sirius verglichen wird:
solem Asiae Brutum appellat stellasque salubris
appellat comites excepto Rege; Canem illum,
invisum agricolis sidus, venisse

Der Kaiser hat in seinem Selbstbewusstsein den Vergleich mit Süius wohl
rein äusserhch-panegyrisch verstanden. Und hätte er ihn auch je eines boshaften

Nebensinnes verdächtigt, so konnte der Verfasser sofort eine unschuldige
Miene machen: das sei gar nicht beabsichtigt gewesen, das sei eine böswillig
unterschobene Fehhnterpretation u. ä. Kurz, er konnte in jedem Falle sein Alibi
im Sinne einer heroisierend-pathetischen Interpretation gleich jener von J. A. S.

Evans beweisen.

15 Und dabei soll vermerkt werden, dass Homer zu den drei Pfeilern seiner Bildung gehörte -
Homer, Herodot, Thukydides (vgl. B. Rubin, Prokopios von Kaisareia 33). Also: neben zwei
Historikern vor allem Homer!

16 Über die vernichtende Wirkung des Sirius im allgemeinen vgl. den Artikel von Gundel in RE
IIIA 1, 323ff., worauf auch in meinem bereits zitierten Artikel aus dem Jahre 1962 verwiesen
wird.


	Die poetische Vieldeutigkeit des Sirius

