Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Une image du culte égyptien a Rome en 354
Autor: Hari, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-26404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-26404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Une image du culte égyptien 2 Rome en 354

Par Robert Hari, Genéve

La remarquable exposition consacrée, a Bale, il y a quelques mois, a Cra-
nach I’Ancien a marqué par son exceptionnelle richesse — non seulement dans le
domaine de la peinture, mais aussi dans celui de la gravure et du dessin.

En ce qui concerne cette derni¢ére forme d’expression, les visiteurs qui
s’intéressent de prés ou de loin 4 ’Egypte ancienne auront été frappés par une
fort curieuse image (fig. 1) concentrant, en quelque sorte, une série d’attributs
symboliques de divinités égyptiennes. C’est I'illustration d’'une page de calen-
drier — le mois de novembre en 'occurrence —, copie au deuxi¢me degré, d’'un
document antique: le calendrier dit «du Chronographe de 354», ou «de Filoca-
lusy.

Une abondante littérature savante a été consacrée a ce document, qui est le
plus ancien du genre!; on a méme cru un instant que les copistes de la Renais-
sance qui l'ont reproduit I'avaient eu sous les yeux. En réalité, il semble bien
que leur document original ait été, lui aussi, une copie, de I’époque carolin-
gienne, aujourd’hui disparue. '

Sans parler ‘de copies antiques contemporaines, ou peu postérieures au
codex original du IXe siécle (dont des fragments se trouvent a la Bibliothéque
du Couvent de Saint-Gall?, et 4 la Bibliothéque de la Ville de Berne?), trois
copies ont été exécutées a la Renaissance: celle de Vienne*, attribuée, avec des
arguments assez convaincants, & Cranach I’Ancien par Winkler?®; celle de la
collection Barberinif, exécutée sous le contrdle du grand archéologue Nicolas
Peiresc pour Girolamo Aleandro, neveu du cardinal du méme nom; enfin celle
de Bruxelles, exécutée vers 15607,

Cet intérét pour un calendrier antique peut paraitre singulier. Il participe
probablement en partie du gott de la Renaissance pour la symbolique et I’éso-

1 Citons, parmi les plus importantes contributions:
— J. Strzygowski, Die Calenderbilder des Chronographen vom Jahre 354, Erginzungsheft 1 des
Jahrbuches des Kaiserlichen deutschen archiologischen Institutes (Berlin 1888).
— Friedrich Winkler, Die Bilder des Wiener Filocalus, Jahrbuch der preussischen Kunstsamm-
lungen, t. LVII (1938) 141-155.
— Henri Stern, Le Calendrier de 354, Bibliothéque archéologique et historique LV (1953).
D’autres auteurs ont consacré au sujet des articles moins développés: A. W. Byvanck (1940);
A. Ferrua (1939); Th. Mommsen (1850 et 1891); C. Nordenfalk (1936); M. Schapiro (1940).
2 ms. 878. 3 ms. 108. 4 ms. 3416. 5 Op. cit. 141ss.
6 ms. Barb. lat. 2154 (Bibl. Vaticane). 7 Bibliothéque royale, ms. 7543-7549.




Ancien (Vienne).

]

Fig. 1. Copie de Cranach |



i
Tore e
GO00Q0SS

L-IIJJ' v}‘"

o

41w S gugns _j')/-y;r :um, arn

5.

Rioi
' .
b

i

! Fig. 2. Copie de Peiresc (Vatican).



AR el
G A

Fig. 3. Copie de Bruxelles.







Une image du culte égyptien 4 Rome en 354 115

térisme® et, en particulier, pour tout ce qui reléve de souvenirs, vrais ou suppo-
sés, de PEgypte antique: il n’est pas mauvais de rappeler que deux ouvrages
déterminants pour I'«égyptomanie» de la Renaissance et des siécles suivants
accompagnent ou précédent de peu la copie, vers 1500—-1510, du Calendrier de
354 par Cranach: la premiére édition de Horapollon chez les Alde (1505), et
I'«Hypnerotomachia Poliphili» de Francesco Colonna en 1467. C’est également
a cette époque (1500) que parait I’édition avec traduction et commentaire de
Filippo Beroaldo de I’«Ane d’Or» d’Apulée qui est le document contemporain
le plus précis que nous possédions du culte isiaque & Rome; enfin, c’est peu
avant 1500 que divers savants — Francesco Filelfo et Marsilio Ficino par
exemple — retrouvent et traduisent des ceuvres alexandrines, dont le «Des mys-
téres égyptiens» de Jamblique.

Il n’est pas exclu, dans ces conditions, que I'intérét de Cranach a copier ce
calendrier antique ait été en partie déterminé par I'image trés égyptianisée du
mois de novembre (les autres mois de 'année sont essentiellement représentés
par des symboles saisonniers; seuls trois autres mois sont consacrés a des fétes —
paiennes — au travers d’images d’ailleurs moins chargées de symboles: janvier
(fastes des Lares?); avril (Veneralia); décembre (Saturnales).

La Renaissance, déja, ne s’est pas trompée sur le caractére égyptianisant de
cette représentation; les trois copies (Vienne, fig. 1; Vatican, fig. 2 et Bruxelles,
fig. 3) représentent visiblement un de ces prétres d’Isis au crane rasé (Cranach
interpréte d’ailleurs, en figurant un homme chauve), familiers de la littérature
romaine du Bas-Empire; les autres symboles, sur lesquels nous reviendrons
dans un instant, pouvaient eux aussi étre, partiellement, décodés par les savants
du XVlIe siécle. Selon les divers auteurs qui se sont occupés du «Calendrier de
354y, cette image attesterait la faveur et la pérennité du culte d’Isis 4 Rome au
IVe siécle apr. J.-C.

Il convient peut-étre de s’arréter quelques instants sur cet aspect du Calen-
drier de 354. Sa date est certaine, et déja reconnue par Peiresc dans une lettre du
18 décembre 1620; cette datation, fixée par la mention des Natales Caesarum et
par les fastes consulaires et le tableau des préfets de Rome, a été confirmée par
Stern®. En ce qui concerne I'auteur du Calendrier, les positions sont plus éva-
sives: sur la page de titre (et celle-la uniquement) du Codex Barberini figure la
mention Furius Dionysius Filocalus titulavit; 3 prendre cette mention 2 la lettre,
Filocalus n’aurait été que le dessinateur du titre et de la dédicace au destinataire
du Calendrier, un Valentinus dont on ne sait, par ailleurs, rien. En fait, on peut
supposer que Filocalus, dont I'ceuvre de calligraphe n’est pas absolument
inconnue!?, est ’auteur de ’ensemble.

8 Voir & ce propos Ludwig Volkmann, Bilderschriften der Renaissance; Hieroglyphik und Em-

blematik in ihren Beziehungen und Fortwirkungen (Nieuwkoop 1962). 9 Op. cit. 42ss.

10 11 a été, en particulier, le graveur d’épigrammes du pape Damase. Il est en outre 'auteur
d’inscriptions dans les tombeaux de martyrs.




116 Robert Hari

Pour Stern, la représentation symbolique des fétes isiaques dans un calen-
drier n’est pas une espéce de souvenir «antique», mais la preuve que le culte
d’Isis était encore florissant dans la Rome para-chrétienne du IVe siécle. Selon
sa date, notre calendrier a été exécuté sous le régne de Constant et de Constance
II; il faut se rappeler que c’est en 341 que les deux empereurs ont promulgué
une loi interdisant le culte paien — loi qui devait recevoir, 'année suivante déja,
des allégements — puis des remises en usage ultérieures, notamment en 346:
mais le laxisme romain rendit caduque cette loi, puisque le préfet de Rome lui-
méme, de 353 a 359, non seulement ferme les yeux sur les entorses, mais les
encourage ... On peut donc tenir pour acquis, avec Stern, que le Calendrier
représente, & propos du culte isiaque, des éléments en quelque sorte d’actualité.
Si la Féte d’Isis était alors fixée au 5 mars (Navigium Isidis)!!, les Isia se fétaient
en novembre!2, probablement du 28 octobre au 2 ou 3 novembre; consacrer &
ces fétes un feuillet du calendrier, c’était évidemment éveiller un écho précis.
Comme le reléve Stern!3, on a 14 un des derniers témoins de la pratique intégrale
du culte paien @ Rome.

On sait le succeés extraordinaire du culte d’Isis'* & Rome qui éclipsa, un
moment, le triomphalisme du christianisme, au moins aupres des classes aisées
et cultivées de la capitale. Quels éléments de ce culte sont rappelés dans I'image
du calendrier?

Il faut tout d’abord se poser la question de la fidélité non seulement des
copistes du XVle siécle a I’endroit de la copie carolingienne du IXe siécle, mais
celle de cette derniére par rapport a ’'archétype de 354. On distinguera aisément
les différences d’interprétation entre les trois codex, ou I'on retrouve les €lé-
ments essentiels, certes, mais ou les détails divergent souvent d’une fagon qui
permet d’affirmer que les copistes n’étaient pas toujours certains de ce qu’ils
copiaient.

Le personnage au crine rasé — indubitablement un prétre d’Isis — tient
dans sa main droite un sistre; sa main gauche supporte un plateau ou se dresse
un serpent; des feuilles, & premiére vue non identifiables, figurent également
sur le plateau. Au pied du prétre, une oie; sur un piédestal, une téte de chacal,
avec un collier (représenté correctement dans le Codex Barberini); cinq gre-
nades (une seule chez Cranach) complétent le tableau. Pour tous les auteurs, ces
attributs appartiennent au culte d’Isis — encore que la grenade ne laisse pas de
les géner?'s.

11 Contra paganos (anonyme de 394), vers 98ss. 12 Ibid., v. 100ss. 13 Op.cit. 11.

14 Nous parlons du culte d’Isis pour la commodité du discours; on devrait (cf. infra) peut-étre
parler plut6t du culte égyptien; méme partiellement occulté par celui d’Isis, le culte de Sérapis
connaissait encore 8 Rome un certain succeés.

15 Déja Peiresc y voyait uniquement un «signe du moisy, la grenade étant, selon lui, milre en
novembre ... L’oie, pour Strzygowski, serait simplement un symbole de protection (cf. les oies

du Capitole); les feuilles du plateau, pour Stern, seraient des feuilles de lotus, des olives, pour
Strzygowski.




Une image du culte égyptien 24 Rome en 354 117

En fait, ’égyptologue reconnaitra aisément dans tous ces attributs des
caractéristiques de plusieurs dieux importants du Panthéon égyptien: le sistre
appartient, classiquement, a la déesse Hathor; I’oie est ’'animal d’Amon; le
chacal est Anubis; le serpent est la déesse-uraeus qui ceint le front de Pharaon
(la déesse Ouadjet de Basse-Egypte), ou la magicienne Ouret-Hekaou; les
feuilles sur le plateau sont des feuilles de sycomore, I’arbre d’Hathor; restent les
grenades; c’est un fruit d’apparition tardive en Egypte, et on ne le trouve associé
aux divinités qu’a la Basse-Epoque, par exemple 4 Horus-Harpocrate (dans le
temple de Péluse, notamment); si les fruits ont été associés a Isis — appelée
parfois kapnotokoc' ou frugifera'’, il faut se souvenir qu’Harpocrate (donc
Horus enfant, selon I’assimilation grecque) est souvent, par jeu de mots, Kap-
nokpatnc!s.

A premiére vue, 'image se référe donc a plusieurs dieux égyptiens — et non
a la seule Isis, contrairement a ce qu’affirme Stern qui voit 1a le prétre d’Isis avec
tous ses attributs: téte rasée, sistre, plateau avec serpent, téte d’Anubis'® — tout en
reconnaissant 20 que le serpent ne se trouve sur aucun des documents romains qui
ont trait au culte d’Isis; contrairement a Levi?!, Stern reconnait par contre que
’oie est trés rare dans I'imagerie isiaque romaine. On remarquera en outre, en
passant, que si Isis est assez souvent représentée dans cette imagerie, c’est la
premiére fois qu’un de ses prérres 'est.

Au demeurant, deux documents nous engagent & montrer quelque pru-
dence dans I’exclusivité a accorder a Isis dans la représentation qui nous inté-
resse.

Apulée ne fait allusion qu’au sistre et au serpent: Nam dextra quidem
ferebat aereum crepitaculum, cuius per angustam lamminam in modum baltei
recurvatam traiectae mediae paucae virgulae ... reddebant argutum sonorem (Mét.
XI 4, 2). Laevae vero cymbium dependebat aureum cuius ansulae ... insurgebat
aspis caput extollens arduum cervicibus late tumescentibus (id., 4, 3).

Mais au chapitre 11, le cortége atteste ’existence d’autres dieux égyptiens
(Nec mora, cum dei dignati pedibus humanis incedere prodeunt ...): et ’'on voit
ainsi Anubis (nunc atra, nunc aurea facie sublimis, attollens canis cervices arduas,
Anubis ...), et Hathor (bos, omniparentis deae fecundum simulacrum) et 1a déesse-
uraeus (aspis squameae cervicis striato tumore sublimis), cités au méme rang
qu’lsis.

Certes, selon un procédé autant romain qu’égyptien, un certain syncré-
tisme est & considérer, qui permet a tel clergé d’assimiler d’autres dieux au profit

16 Kaibel, Epigrammata Graeca (Berlin 1878) 982, 1.

17 Dessau, Inscr. Lat. Sel. 4354.

18 Cf. R. Harder, Karpokrates von Chalkis und die memphitische Isispropaganda (Berlin 1944).
19 Op. cit. 280.

20 Ibid.

21 The Allegories of the Months 270ss.




118 Robert Hari: Une image du culte égyptien 2 Rome en 354

du leur; le succes d’Isis, mythe quasi universel de la déesse-mére, de la déesse-
sceur et de la magicienne, a dii faciliter, pour le clergé memphite «exportant» sa
théologie vers le monde romain, I'intégration d’attributs ou de caractéristiques
appartenant a d’autres divinités égyptiennes moins bien acclimatées. Il n’en
demeure pas moins que le témoignage d’Apulée atteste trés nettement I’exis-
tence reconnue — que leur culte soit lié a celui d’Isis ou non — d’autres dieux
égyptiens, comme Anubis et Hathor.
Un second document semblerait incliner a la prudence en ce qui concerne

le caractére exclusivement isiaque de la représentation du Calendrier de 354.
C’est le tétrastique qui, sur le Codex Barberini, accompagne I'image (comme
d’ailleurs d’autres tétrastiques caractérisent les autres mois). La question reste
posée de savoir si ce tétrastique explique I'image, ou si au contraire I'image
illustre le tétrastique; a cet égard les opinions sont partagées. Pour Strzygows-
ki22, c’est le deuxiéme terme qui parait devoir étre choisi, et il attribue & Ausone
la paternité de ces vers; Stern?3, au contraire, estime que les tétrastiques sont
une adjonction postérieure. Il ne nous appartient pas de trancher; mais dans un
cas comme dans 'autre, il n’est pas question nommément d’Isis: on parle de
Memphis, du culte en soi (sacra) et de la déesse:

Carbaseos postquam hunc artus indutus amictus

Memphidus antique sacra deamque colit

A quo vix avidus sistro compescitur anser

Devotusque satis incola Memphideis?*.

Il nous semble pouvoir conclure: le calendrier de Filocalus atteste qu’en

354 les cultes paiens étaient encore vigoureux 3 Rome; qu’en particulier, les
cultes égyptiens, devenus populaires dés Caracalla, étaient encore florissants;
que le culte d’Isis avait une cote particuliére — mais que certainement d’autres
divinités égyptiennes, synthétisées dans la représentation du mois de novembre
par le chronographe romain, avaient encore la faveur de nombreux fidéles.

22 Op. cit. 82. 88.

23 Op. cit. 234.

24 Ces vers — qui connaissent plusieurs lecons toutes fautives — ne satisfont complétement ni au
sens, ni a la prosodie; le copiste n’a manifestement pas compris ce qu’il copiait; il a méme
marqué son hésitation en donnant les deux legons, 'une sous 'autre: «Memphideis» et
«Memphidios»; les corrections de Baehrens (Poetae Latini minores 1, 1878) n’apportent pas
davantage de clarté.




	Une image du culte égyptien à Rome en 354

