
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Plotins letztes Wort

Autor: Schwyzer, Hans-Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Plotins letztes Wort

Von Hans-Rudolf Schwyzer, Zürich

Nur mit Erschütterung kann man die letzten vier Schriften Plotins lesen,
deren Niederschrift der vom Tode Gezeichnete einem schweren, ekelerregenden

Leiden abgetrotzt hat. Sein Schüler Porphyrios, der spätere Biograph und
Herausgeber seiner Schriften, hatte ihn schon im Sommer 268 noch vor dem
Ausbruch der Krankheit verlassen (Porph. Vita Piot. 6, 1-3). Plotin selbst hatte
ihn dazu aufgefordert; er hatte ihm nämhch zu einer Luftveränderung geraten,
um ihn von seinen Selbstmordgedanken wegzubringen (Vita 11, 11-19). Ein
weiterer Schüler, Amelios, war im Frühjahr oder Sommer 269 nach 24 Jahren
Zugehörigkeit von Rom nach Apameia in Syrien abgereist (Vita 2, 33; 3, 40-
42). Plotin war damals noch in Rom1, übersiedelte aber wenig später, wohl im
Herbst, vielleicht auch erst gegen Ende des Jahres 269, nach Kampanien auf
das Gut des Zethos, eines damals bereits verstorbenen früheren Schülers (Vita
2, 18-20). Von allen seinen Schülern blieb nach der Aussage des Porphyrios
(Vita 2,13.34) lediglich Eustochios bei ihm bis zum Tode, und selbst dies dürfte
so nicht ganz zutreffen: Eustochios wohnte nämlich in Puteoli (Vita 2, 24),
während das Gut des Zethos in der Nähe von Minturnae lag, gegen 70 Kilometer

entfernt. Als es mit Plotin zu Ende ging (in den ersten Monaten des Jahres
270, Vita 2, 30-31), holte man Eustochios, und er traf gerade noch rechtzeitig
ein, um Plotin sterben zu sehen (Vita 2, 24-25).

Eustochios war ein Arzt aus Alexandreia, der sich um Plotins Krankheit
kümmerte (Vita 7, 8-10). Es ist durchaus möglich, dass er es war, der die
Übersiedlung nach Kampanien durchgesetzt hatte. Er war offenbar kein Philosoph,
sonst hätte Porph. Vita 7, 11-12 kaum von ihm gesagt: e£iv rcepießä^Aexo yvr|-
oiou qnta>o6(poi). Das ist ein Lob, das der sich als Philosoph fühlende Porphyrios

einem Laien gönnt, wobei er einschränkend bemerkt, dieser habe sich nur
mit den Lehren Plotins befasst (Vita 7, 10-11). Es fehlten ihm also die
Voraussetzungen, Plotins Leistung gegenüber andern Piatonikern würdigen zu können.

Die Lebenszeit des Eustochios ist uns nicht bekannt. Man hat versucht, aus
dem Satze Vita 7, 9-10 ö<; Jiepi xä xeX.euxaia xf\c, f|Ä.iKiac; yvcopioGeic; auxrö (xä
nXtoxivco) 8ieueve Oepaiteütov axpi xoü Gaväxou herauszulesen, dass der Arzt
Plotin schon gegen Ende von dessen Jugend kennengelernt habe; so P. Henry,
Plotin et l'Occident (1934) 8, 1. Das Wort f)A,tKia kann zwar 'Jugend' meinen;

1 Das geht eindeutig aus dem Worte ttapauEivac; Vita 3,41 hervor.



86 Hans-Rudolf Schwyzer

diese Bedeutung kommt aber hier darum nicht in Frage, weil Eustochios vom
Tage seiner Bekanntschaft an bis zum Tode Plotins ununterbrochen (Sieueve)
bei ihm geblieben ist, obendrein noch Oepaireücov: Eustochios hat also Plotin
vielmehr erst kurz vor oder nach dem Ausbruch seiner Krankheit kennengelernt;

rtepi xä xe^euxaTa xf\c, f|Ä.iKia<; kann man daher nur auf die 'letzte Lebenszeit'

beziehen.
Aber auf wessen letzte Lebenszeit? Die Plotins oder die des Eustochios

selbst? Die SteUung der Worte zwischen bc, und yvoopio0ei<; scheint besser auf
Eustochios zu passen, schhesst aber den Bezug auf Plotin nicht aus. Die
Entscheidung muss von der Sache her getroffen werden, und da kann man nur
sagen, dass es für Porphyrios, der eine 'Vita Plotini', nicht eine 'Vita Eustochii'
schrieb, unwichtig war, wie alt Eustochios zur Zeit der Bekanntschaft mit Plotin
war, und ob er ihn mehr oder weniger lang überlebt hatte. Was der Biograph
unterstreichen wollte, war die Vertrautheit mit Plotins Lehren, die der späte
Schüler noch gewann, obschon er den Meister erst in dessen letzter Lebenszeit
kennengelernt hatte2.

Porphyrios verschweigt uns in seiner Vita eine wichtige Tatsache, die uns
nur durch ein Schohon im Plotintext hinter Enn. IV 4, 29 bekannt ist, nämlich
dass Eustochios eine Ausgabe (oder wenigstens eine Teilausgabe) von Plotins
Werken veranstaltet hat. Wann diese erschienen ist, wissen wir nicht; wir wissen
auch nicht, ob Plotin ihn dazu ermuntert hatte. Porphyrios dagegen lässt zweimal

(Vita 7, 51 und 24, 2-3) durchblicken, er habe vom Meister den Auftrag
erhalten, für die SiöpGcooic; seiner Schriften besorgt zu sein. R. Harder (in den
Anmerkungen zu seiner Ausgabe der Vita 24, 2) bezieht dies ansprechend auf
«die philologische Fürsorge für die Sauberkeit des Textes», die bei Plotin um so

nötiger war, als er wegen seiner schlechten Augen seine Manuskripte nach der
Niederschrift nicht mehr durchlas (Vita 8,2-3). Ob er aber je an eine Gesamtausgabe

dachte und gar Porphyrios einen Auftrag zu einer solchen erteilte,
muss offen bleiben. Zwar sandte er ihm die letzten neun seit seiner Abreise
verfassten Schriften nach Sizilien nach (Vita 6, 3. 17). Trotzdem könnte er sich
gerade wegen der Abwesenheit von Porphyrios mit dem Anliegen einer
Gesamtausgabe an Eustochios gewandt haben, der ihm offenbar in seiner letzten
Lebenszeit ans Herz gewachsen war. Mag das nun zutreffen oder nicht, jedenfalls

fühlte sich Eustochios dem Toten gegenüber verpflichtet, sich um seine
Schriften zu kümmern.

Man hat sich immer gewundert, warum Porphyrios volle dreissig Jahre
verstreichen liess, bis er die übernommene Aufgabe endlich ausführte. Dieses

lange Säumen könnte seine Erklärung gerade darin finden, dass Porphyrios von
einem Auftrag Plotins an Eustochios wusste. Die Rücksicht auf diesen Wunsch

2 Der Bezug auf Eustochios, den, soweit ich sehe, einzig J. Igal, La cronologia de la Vtda de

Plotino de Porfirio (Universidad de Deusto 1972) 23 Anm., vertritt, ist daher abzulehnen.



Plotins letztes Wort 87

des Meisters hätte es dann Porphyrios verwehrt, zu Lebzeiten des Eustochios an
die Ausgabe heranzutreten. Gewiss ist dies nicht mehr als eine blosse Vermutung,

wäre aber immerhin eine zureichende Erklärung für das sonst
unverständlich lange Zögern des Porphyrios. Ist dies wirklich richtig, dann könnte
man sich Eustochios als etwa gleichaltrig mit Porphyrios vorstellen. Auch wäre
unter dieser Voraussetzung hinreichend erklärt, warum sich Porphyrios für sein
Säumen nicht entschuldigt. Er hätte sonst seine eigene Ausgabe gegenüber der
eines Mannes herausstreichen müssen, dessen editorische Fähigkeiten er kaum
hoch einschätzte, dessen Menschhchkeit er aber tief bewunderte.

Wie bereits erwähnt, trat Eustochios gerade noch knapp vor Plotins Ableben

an dessen Sterbelager. Der Bericht über die letzten Augenblicke lautet bei
Porphyrios folgendermassen (Vita 2, 23-29): \ieXXcov 8e xeXeuxäv, che, 6 Euoxö-
Xioc; f|utv 5u*yeixo, eiteiSf* ev noxiöA.oi<; KaxoiKröv ö EtJoxöxioc; ßpa5ea><; npöc;
aüxöv ätpiKexo, el-tröv öxi «oe exi nepiueva)» Kai (pf*oac; neipäoOai xö ev f*uiv
0eiov äväyeiv npöc, xö ev xrö Jtavxi Oeiov, SpäKovxoc; vnö xfiv kAävtiv SieÄ.8övxoc;

ev fj KaxeKeixo Kai eic; ötct-v ev xrö xo'txtp imäpxouoav u7io5e5uKÖxocj ä(pf|Ke xö
nveöua. Der Bericht stützt sich auf Eustochios' eigene Mitteilung, die geraume
Zeit später erfolgte, als Porphyrios wieder nach Rom zurückgekehrt war (Vita 2,

12). Plotin hatte Eustochios sehnlichst erwartet und begrüsste ihn mit den in
direkter Rede wiedergegebenen Worten «oe exi Tcepiuevra» (Die direkte Rede
ist mit eijiröv öxi eingeleitet). Und nun folgt, eingeleitet mit Kai (pf*oacj, der
letzte Ausspruch des Philosophen, den man seit Ficinus entweder als indirekte
Rede verstand, die besagte, Plotin wolle versuchen, das Göttliche in uns
Menschen hinaufzuführen zum Göttlichen im All, oder die man als Fortsetzung der
direkten Rede übersetzte: «Ich versuche, das Göttliche in mir hinaufzuführen
zum Göttlichen im All» (So Müller, MacKenna, Brehier, Faggin)3.

Gegen diese Übersetzung wandte sich P. Henry in einem scharfsinnigen
Aufsatz4, in welchem er zunächst feststellte, dass der letzte Ausspruch Plotins in
drei verschiedenen Textvarianten überliefert ist, nämlich:

xö ev f)utv 0eiov BJUSC
xö ev üuiv 0etov AER
xöv ev üuiv Oeöv A™msE™m8Rws 5

Die drei Varianten eröffnen nicht bloss drei, sondern vier Interpretationsmög-
lichkeiten (A-D):

3 Folgende Übersetzungen habe ich nachgesehen: Lateinisch: Marsüius Ficinus (Florenz
1492); A. Westermann, im Anhang zu Diogenes Laertius ed. Cobet (Paris, Firmin-Didot
1878). Deutsch: H. F. MüUer (Berlin 1878); Härder1 (Leipzig 1937); Härder2 (Hamburg
1958). Französisch: M. N. Bouület (Paris 1857); E. Brehier (Paris 1924). Italienisch: V. Cilento
(Bari 1947); G. Faggin (Mailand 1947). Englisch: St. MacKenna (London 1917); A. H.
Armstrong (London 1966). Spanisch: J. Igal (siehe unten Anm. 13).

4 La demiere parole de Plotin, Studi classici e orientali, vol. 2 (Pisa 1953) 113-130.
5 yp ypätpExai, mg in margine, s supra lineam.



88 Hans-Rudolf Schwyzer

A. Schreibt man xö ev uutv 0eiov, so spricht Plotin eine Mahnung aus: «Versucht

das Göttliche in euch zum Göttlichen im All emporzuführen.»
B. Dasselbe gilt für die Variante xöv ev üulv 0eöv; auch sie ist eine Mahnung.
C. Schreibt man hingegen xö ev f|uiv 0etov, so ist dies entweder eine Feststel¬

lung, er, Plotin, versuche jetzt, das Göttliche in uns Menschen (oder: in sich
selbst) zum Göttlichen im All emporzuführen.

D. Dieselbe Lesart kann aber auch als Aufforderung an andere begriffen werden,

nämlich zu versuchen, das Göttliche in uns zum Göttlichen im All
emporzuführen.

Von den Herausgebern des griechischen Textes6 hat bis zum Erscheinen
von Henry's Aufsatz nur Perna xöv ev uuTv 0eöv gedruckt, am Rande die
Variante xö ev üuiv Geiov vermerkt; alle seitherigen Herausgeber bis einschliesslich

H-S1 haben xö ev f|uiv 0eiov in den Text gesetzt. Da jede der drei Varianten
in je zwei Handschriftenfamilien auftritt, darf man für sicher halten, dass jede
schon im Archetypus stand, und für wahrscheinhch, dass xö ev f||iTv 0eiov vom
Schreiber des Archetypus stammt, das ü der Variante xö ev uuiv 0eiov vom
Korrektor über das f| von f*uiv gesetzt wurde, und dass die Variante mit ypätpe-
xai aus dem Pararchetypus an den Rand oder über die Zeile geschrieben worden

war. Alle drei Varianten sind, von der Überlieferung aus gesehen,
gleichwertig7. Die Entscheidung, welche von den drei Varianten und welche von den
vier Übersetzungsmöglichkeiten die richtige ist, kann also nicht auf Grund des
blossen Überlieferungszustandes getroffen werden. Sie hängt vielmehr davon
ab, wie man die vier folgenden Fragen beantworten will:

1. Feststellung oder Mahnung?
2. f|uiv oder u|iiv?
3. xö Geiov oder xöv 0eöv?
4. Direkte oder indirekte Rede?

Wer die erste Frage mit 'Feststellung' beantwortet, entscheidet sich auch für
f|uiv und indirekte Rede; wer den Satz als Mahnung betrachtet, lässt die Antwort

auf die andern Fragen noch offen. Wer die zweite Frage mit uutv
beantwortet, entscheidet sich für Mahnung und direkte Rede, wer mit fjutv, kann die
erste Frage noch so oder so beantworten. Die Antwort auf die dritte Frage aber
ist unabhängig von der Beantwortung der ersten zwei Fragen.

6 Bisherige Ausgaben: Perna (Basel 1580); Creuzer (Oxford 1835); Westermann siehe oben
Anm. 3; KirchhofT (Leipzig 1856); Müller (Berün 1878); Volkmann (Leipzig 1883); Brehier,
Faggin, Armstrong siehe oben Anm. 3; H-S1 Henry und Schwyzer (Paris und Brüssel
1951); H-S2 (Oxford 1964); Harder (Hamburg 1958).

7 Dass einerseits BeTov besser überliefert erscheint als 9eöv, anderseits öuiv reichücher bezeugt
als f|u!v, darf nicht dazu fuhren, dass man xö ev üuiv Geiov wählt; die drei Varianten sind
zunächst wenigstens je als Einheit einander gegenüberzustellen. Erst wenn sich kerne als

befriedigend erweisen soüte, darf man nacü einer andern Lösung sucüen.



Plotins letztes Wort 89

1. Feststellung oder Mahnung?

Wie bereits gesagt, haben ausser Perna alle Herausgeber bis 1951 xö ev
f*utv 0eiov gedruckt. Ebenso haben bis dahin auch alle mir bekannten Übersetzer

den Satz in der Nachfolge von Ficinus als eine Feststellung aufgefasst. Erst
Henry, der sich für die Variante xöv ev uuiv 0eöv entschloss, wollte ihn als Mahnung

verstehen8. Henry zieht für seine Beweisführung eine zwar längst
bekannte, aber zu wenig ausgeschöpfte Stelle aus einem Brief des Synesios heran,
der diese Plotin-Stelle nachahmte. Sie steht bei Synesios, Epist. 138, p. 275 d-
276 a Migne 139, p. 725 Hercher, und lautet: eppcaoo Kai ipiÄ.ooö(pei, Kai xö
ev oauxrö 0eiov avaye erci xö 7tpcoxoyövov9 0eiov- KaX.öv yäp aixaoav euf*v
e7UcxoW*v xoßxo nap' euoü xfi xi|iia ooi) 5ia0eoei Ä.eyeiv, ö tpaoi xöv ntaoxivov
eirceTv xoic; Jtapayevouevoi<; äva^üovxa xt*v ii/uxnv änö xoü ocbuaxoc;.

Dieser Satz steht am Schluss eines Briefes, den Synesios an den hochgestellten

Herkulianos richtet. Der Brief hört nicht einfach mit dem üblichen
Gruss eppcooo auf; es ist vielmehr ein erweiterter Briefschluss, der eine Mahnung

in direkter Rede enthält: «Philosophiere, und führe das Göttliche in dir
hinauf zum ersterzeugenden Göttlichen.» Nun könnte man behaupten, Synesios,

der ja nicht genau zitiert, habe Plotins Feststellung, er versuche, das Göttliche

in uns zum Göttlichen im All hinaufzuführen, für seine Zwecke in eine

Mahnung umgebogen. Dem widerspricht aber deutlich die Fortsetzung ö tpaoi
xöv ntaoxivov eirceTv xot<; Tcapayevonevou;: auch Plotin hat also nach der
Interpretation des Synesios an die um ihn Herumstehenden eine Mahnung gerichtet.
Das hätte Harder (in den Anmerkungen zu der Stelle in der Vita) nicht bezweifeln

dürfen. Keineswegs konnte Synesios, wie Harder behauptet, meinen, Plotins

Worte seien eine «Umschreibung des Vorgangs, den Plotin im Tode zu
vollziehen unternahm.» Wenn das richtig wäre, wenn tatsächlich das ävaye bei
Synesios nicht ein aufforderndes, sondern ein feststellendes jieipäoOai... äväyeiv
ersetzen könnte, dann würde Synesios seinen Freund Herkulianos ja
wahrhaftig ermuntern, den gleichen Versuch zu wagen, den Plotin selbst unternahm,
nämlich in den Tod zu gehen und so «das Göttliche in uns zum Göttlichen im
All hinaufzuführen.» Synesios denkt aber gar nicht daran, seinen Freund in
einen wenn auch noch so ehrenvollen und philosophischen Tod zu schicken,
vielmehr soll er gleich jetzt und in seinem weiteren Leben das tun, was Plotin in
seiner Sterbestunde seinen am Leben bleibenden Freunden empfohlen hatte.

Das einzige, was Synesios bei der Benutzung des Zitates übersieht, ist, dass

Eustochios allein ans Sterbebett getreten war (Vita 2,34); er stellt sich offenbar

8 Seine Auffassung wurde von H-S2 und von Armstrong übernommen, nicht aber von Härder2.
9 Da es von den Briefen des Synesios noch keine kritische Ausgabe gibt, ist nicht sicher

auszumachen, ob Ttptoxöyovov (wie in der Ausgabe von Turnebus, Paris 1553, gedruckt) oder

tipoyovov (wie im Anhang der gleichen Ausgabe als Variante verzeichnet) überliefert ist. Ich
wähle mit J. Igal, Cuadernos de Filologia Cläsica 4 (1972) 455 npwxoyövov 'Ersterzeugendes'
statt itpcoxöyovov 'Ersterzeugtes'.



90 Hans-Rudolf Schwyzer

einen Kreis von Freunden vor (an das Gesinde wird er kaum gedacht haben),
die von dem sterbenden Philosophen angesprochen werden: Synesios las also in
seinem Texte ev üuiv und nimmt dies mit ev oauxrö wieder auf10, und er versteht
unter üuiv Plotins Freunde oder Schüler.

2. f*uiv oder uuiv?

Wir haben uns bis jetzt nur mit der Deutung befasst, die Synesios den
letzten Worten Plotins gab, und konnten dabei sehen, dass er in seinem Text
uuiv las und die Worte als Mahnung an andere aufgefasst hat. Damit ist aber
lediglich das Vorhandensein der Variante üuiv zur Zeit des Synesios erhärtet,
aber noch nicht, dass sie richtig ist. Für die Variante xö ev f|uiv 0eiov spricht, wie
Harder in den Anmerkungen zur Stelle ausführt, dass dieser Ausdruck eine
lange Tradition hinter sich hat seit Plat. Tim. 90 c 7-8 und Aristot. Eth. Eudem.
0 2, 1248 a 2711; ev f*uiv bedeutet «in uns Menschen». Das Göttliche in uns
Menschen zum Göttlichen im All hinaufzuführen, ist das Ziel der ävaycoyf*.
Diese ävaycoyf* sollte nun freilich der Mensch sein ganzes Leben hindurch
anstreben. Sie erst in der Todesstunde zu versuchen, ist ein reichlich verspätetes
Unterfangen, vergleichbar dem verzweifelten Bemühen eines sogenannten
Christen, sich nach einem sündhaften Leben ohne Christus noch rasch vor dem
Ende den Zugang zur ewigen Seligkeit zu sichern. W. Beierwaltes, Philos.
Rundschau 16 (1969) 132 wies denn auch mit Recht daraufhin, dass der Tod
keine «Leistung des Menschen» sei, «die auch einmal nicht gelingen könne».
Sollte aber Plotin tatsächlich gesagt haben, er in seiner Sterbestunde versuche
jetzt, xö ev f*ulv Geiov äväyeiv, so kann sich ev f)uiv nur auf den Sterbenden
selbst beziehen; der Tod fiele dann mit der ävaycoyf| zusammen, und diese
könnte also jeder einmal vollziehen, auch derjenige, der sich ein Leben lang nie
darum bemüht hatte. Wäre das richtig, dann könnte freilich xö ev f|uiv 0eiov
nicht mehr «das Göttliche in uns Menschen» heissen, sondern nur noch «das
Göttliche in mir»; denn in der hier beschriebenen Stunde stirbt allein Plotin.
Tatsächlich übersetzen so, wie schon bemerkt, Müller, MacKenna, Bröhier,
Faggin; ev f*uiv wäre dann ein Pluralis maiestatis, was Henry 121 als «erhaben»
vorkommt; Beierwaltes 131 spricht gar von einer «solipsistisch anmutenden
Ankündigung». Beide haben mit dieser Bemerkung recht, und beide ziehen
daraus den Schluss, dass ev f|uiv, so aufgefasst, sich mit Plotins Bescheidenheit
nicht vertrage.

10 Wenn Henry 127 schreibt: «Je ne crois pas que iv aauxtp de Synesius soit, de quelque maniere

que ce soit, une confirmation de ev üuiv», so verstehe ich diese Überlegung nicht; sv ctauxö) ist
für mich gerade die Bestätigung dafür, dass Synesios iv üpiv gelesen hat.

11 Ähnlich bezeichnet Aristot. Eth. Nie. K 7, 1177 a 16 den voü«; als xäv iv fipiv xö OEiöxaxov. J.

Pepin (der sich Härder anschüesst) weist in seinem Buch Idees grecques sur l'homme et sur
Dieu (Paris 1971) 11,2 darauf hin, dass der Ausdruck noch bei Jamblich De myst. 115, p. 46,13
Parthey zu lesen ist.



Plotins letztes Wort 91

Ist also damit die Notwendigkeit der Variante ev üuiv bewiesen? Henry
nimmt dies an, und Beierwaltes folgt ihm, und beide beziehen, genau wie Synesios,

die zweite Person auf Plotins Schüler. E. R. Dodds, Gnomon 37 (1965) 420

nennt die Variante xöv ev üuiv Oeöv «priggishly admonitory», also «selbstgerechte

Mahnung», und er hätte mit seinem Urteil recht, wenn der Satz zu
interpretieren wäre: «ich habe die ävaycoyf* geleistet, jetzt ist es an euch Schülern, sie

zu versuchen.» Man kann aber den Satz auch anders paraphrasieren, nämlich
so: «ich kann mich fürderhin nicht mehr um die ävaycoyf* bemühen, versucht
ihr es, solange ihr noch am Leben bleibt.» Wir hätten dann zwar auch eine

Mahnung, aber ohne irgendwelchen selbstgerechten Tonfall, vielmehr ein
Vermächtnis, das nicht bloss an Plotins Schüler, sondern an alle noch Weiterlebenden

gerichtet ist. Plotin denkt in dieser Stunde nicht an seine in alle Winde
zerstreuten Schüler, von denen sich ihm der eine oder andere vielleicht sogar
entfremdet hat12, und ganz gewiss mutet er Eustochios nicht zu, ein
Rundschreiben an jene zu verschicken. Nein, Plotins Vermächtnis gilt allen Sterblichen,

oder mindestens allen, die fähig und willens sind, solche Mahnung zu
beherzigen, d. h. sich philosophisch um die ävaycoyf* zu bemühen.

Aber kann üueic; 'alle Menschen' bedeuten? Wenn der Leser, der
Mitphilosophierende angeredet wird, verwendet Plotin stets die 2. Person Sing., z. B. IV
3,24,27; IV 7, 10,30; V 3,17,38; V5,10,1; V8,2,41^16; VI 5,12, 7-29. Dabei
wendet er sich natürhch an jeden, der die Botschaft hören will; üueic; dagegen
braucht Plotin in eher verächtlichem Sinne, so in II9,9,64; 14,36; 16,26.28; VI
7, 24, 18. In dieser Todesstunde jedoch, in der Eustochios allein anwesend ist,
kann er die 2. Person Sing, nicht verwenden; sie würde sich auf Eustochios
allein beziehen. Aber selbst wenn man den Ausdruck xö ev üuiv Oetov (oder xöv
ev üuiv Oeöv) bei Plotin oder sonstwo zu finden vermöchte, wäre doch eher ev
fiuiv zu erwarten: Plotin wird sich zwar von jetzt an an dem Versuch der
ävaycoyfi nicht mehr beteiligen können, aber das Göttliche ist nicht bloss in den
Angesprochenen anzutreffen (mögen das nun die Schüler oder alle Überlebenden

sein), sondern es ist die Rede vom Göttlichen in allen Menschen, zu denen
Plotin auch gehört, also vom «Göttlichen in uns».

Wir sollten also auf der einen Seite ev fjuiv erwarten, auf der andern Seite
aber doch eine Mahnung, keine Feststellung. Genau diese Lösung schlägt J.

Igal in seiner spanischen Übersetzung der Vita Plotini vor13. Ausführlich
begründet er sie in seinem Aufsatz Una nueva interpretaciön de las ültimas pala-
bras de Plotino, Cuadernos de Filologia Cläsica 4 (Madrid 1972) 441-462. Er
kehrt damit zur Variante xö ev fiuiv 0eiov zurück, lehnt also die Varianten xö ev
üuiv Oeiov und xöv ev üuiv Oeöv ab; jedoch versteht er den ganzen Ausspruch
als Mahnung: Plotin sagte also zu Eustochios, er solle versuchen, das Göttliche

12 Für Ameüos scheint dies Vita 17, 41-43 nahezulegen.
13 Erschienen in: Perficit, Pubücaciön mensual de Estudios Cläsicos, Segunda Serie, Vol. 2

(1970)281-323.



92 Hans-Rudolf Schwyzer

in uns zum Göttlichen im AU hinaufzuführen. Bevor wir untersuchen, ob diese

neue Interpretation grammatikalisch und stilistisch möghch sei, wollen wir
zunächst noch an die dritte Frage herangehen.

3. xö Geiov oder xöv Geöv?

Von den drei Varianten des Archetypus enthalten zwei xö Geiov, die dritte,
die vermuthch aus einem Pararchetypus stammt, xöv 0eöv. Die Wahl zwischen
den beiden Varianten ist für das Verständnis der Stelle nicht entscheidend;
beide ergeben ungefähr den gleichen Sinn. Den Ausdruck xö Geiov wählt Plotin,

wenn er den ganzen Bezirk der übersinnlichen Welt meint und sich nicht
auf eine bestimmte Ebene festlegen will. So heisst es etwa I 6, 6, 15 von der
i(/uxf*, sie sei 6Xr\ xoü Oeiou. In IV 7, 10, 5 wird Jiavxöcj xoü Geiou Kai xoü övxcoc;

övxocj verbunden; ähnlich in IV 3,24,25 f| oüoia Kai xö öv Kai xö Geiov. Von der
Seele schaut der bessere Teil Tipöcj xö Geiov xö ÜTtepävco II9,7,16. In IV 8, wo die
ävaycoyf* geschildert wird, also gerade das Problem, das uns hier beschäftigt,
heisst es: xrö Geico eicj xaüxöv yeyevnuevocj (IV 8, 1, 5). Alle diese und viele
andere Stellen illustrieren aber just das zweite Glied unseres Satzes Tipöcj xö ev xrö

jtavxi Geiov, das ja variantenlos und unangefochten ist. Das Wort Geöcj kann
Plotin im gleichen Sinn verwenden, so etwa II 3,18, 10 rcpöcj xf|v voT|xf*v cpüoiv
Kai xöv 0eöv, und von unserer Seele heisst es, dass sie, wenn sie denkt, Geoei8f|
Kai vooeiSf) yiyveoOai V 3, 8, 47-48. Häufiger aber braucht er Oeöcj entweder
für das Eine oder für den Geist oder für die Seele allein. Die zahlreichen Stellen
für das Eine und für den Geist an sich tragen zu unserem Problem nichts bei.
Wo aber der Geist oder die Seele in den Menschen eingeht, da kann der
Mensch Gott werden: 8uvaxöv i|/uxfl ävGpcbnoi) Gerö yeveoOai II 9, 9, 50, oder:

i|/uxri... Geöcj cpavxaoGeioa I 2, 2, 25. Ja, der Mensch selbst ist Gott: Kai f*ueicj
seil. Geöcj eouev V 1, 2,41. Ähnlich VI 5, 7, 7 7iävxecj eouev eKeiva, und wer sich
nach oben zurückzuwenden vermag, 0eöv xe Kai aüxöv Kai xö näv ö\|/exat ibid.
7,12-13. Dann gilt für ihn: Oeöcj yäp xö eKeivco ouvT*uuevov VI 9, 8, 8, ja sogar:
Geöv yevöuevov, uäÄAov 8e ovxa ibid. 9, 58. Im Zusammenhang mit der
ävaycoyf* zitiert Plotin IV 7, 10, 39 Empedokles Fr. B 112, 4: eyco 8' üuiv Geöcj au-
ßpoxoej, wobei er hinzufügt: rcpöcj xö Geiov ävaßäcj. Dieses Geiov ist xö ev navxi
Geiov, der Mensch aber erscheint als Geöcj. Beide Wörter gleichzeitig erscheinen
in IV 8, 5, 24-25, wo es von der Seele heisst: Kabtep oüoa Geiov Kai eK xröv
xÖTicov xcöv avco evxöcj yivexai xoü ocöuaxocj Kai Geöcj ouoa ö ücxepocj.

Am besten vergleichbar aber ist eine schon von Creuzer im 3. Band seiner
Oxforder Ausgabe p. 363 herangezogene Stelle, wo der Text xöv ev eKäoxco

fjueov Oeöv bietet (VI 5, 1, 3). Der Ausdruck ist aus Euripides Fr. 1018 Nauck2
entnommen: ö voücj yäp f*uröv eoxiv ev eKäoxco Geöcj14. Euripides mag von

14 Der Vers wkd auch Menander zugeschrieben: Monosticha 434.



Plotins letztes Wort 93

Anaxagoras beeinflusst sein, was jedenfalls Jamblich, Protrept. 8, p. 48, 16-17
annimmt: ö voücj yäp f|uröv ö Geöcj, eixe 'Epuöxiuocj eixe Avacjayöpacj elice

xoöxo. Der Jamblichtext, hinter dem wir den 'Protrepticus' des Aristoteles
vermuten dürfen (Fr. 61 Rose3 10 c Walzer 10 c Ross B 108-110 Düring),
ist auch darum interessant, weil er nochmals zeigt, dass Geiov und Geöcj

nebeneinander stehen kann. Kurz vorher (p. 48, 9-13) heisst es nämlich: oüSev oüv
Geiov f| uaKäpiov ünäpxei xoicj ävGpcoTcoicj 7tÄ,f*v eKeivö ye uövov äcjiov otcou-
8f|cj öoov eoxiv ev f|uiv voß Kai ippovf*oecocj xoüxo yäp uövov eoiKev eivai xröv

f*uexepcov äGävaxov Kai uövov Geiov. Und gleich darauf (p. 48, 15-16): cboxe

Sokciv ixpöcj xä äAAa Geöv eivai xöv ävGpconov. Diese Stellen beweisen, dass xöv
Geöv in Plotins letzten Worten, wenn nicht angemessener, so doch jedenfalls

ebensogut stehen könnte wie xö Geiov.

Allerdings nicht das überlieferte xöv ev üuiv Geöv, sondern ein aus der
Überlieferung zusammenzusetzendes xöv ev f*uTv Geöv. Harder wies, wie schon
bemerkt, darauf hin, dass der Ausdruck xö ev f|uiv Geiov eine lange Tradition
habe; das kann man gewiss von ö ev fiuiv Geöcj nicht sagen. Dieser Ausdruck
scheint erst bei Julian belegt zu sein. In Or. 6, p. 196 D lesen wir: xrö ev fiuiv Gerö

xoüx'eoxi xrö vcp, was an den zitierten Euripidesvers erinnert, während in Or. 2,

p. 68 D als Piatonzitat aufgeführt wird: vrö Kai cppovf|oei, ipnoi, Kai xö öX.ov xrö

ev f)uiv Gerö. Nur der erste Teil des Zitates stammt aus Plat. Phileb. 58 d 6-7, der
zweite ist erklärender Zusatz, der aber kaum von Julian erfunden sein dürfte.
Mindestens ist damit deutlich geworden, dass die Variante xöv ev f|Uiv Geöv

statt xö ev f|uiv Geiov für einen Neuplatoniker möglich ist. Zur Gewissheit wird
dies durch eine Stelle, die zwar erst bei Nemesios cap. 3, p. 135 Matthaei p.
600 B Migne steht: xrö napeivai, cbcj Xeyexai ö Geöcj ev fiuiv, aber die Lehre des

Ammonios, des Lehrers von Plotin, wiedergibt. Doch ist der Gedanke
wahrscheinlich viel älter; denn Sext. Empir. Adv. math. I 303 schildert des Empedokles

Selbstvergottung (die, wie erwähnt, Plotin IV 7, 10, 39 zitiert) auf folgende
Weise: ö 'Eujte8oKA.f|cj Geöv eauxöv npooi*yöpeuoev, ercei... xrö ev eauxrö Gerö

xöv eKxöcj Geöv KaxeiA.r|cpev. Der Ausdruck xrö ev eauxrö Gerö ist natürlich
gleichbedeutend mit xrö ev f*uiv Gerö15.

Deuthch wird damit, dass die Variante xöv Geöv keine christliche Änderung

sein muss, wie Igal in seinem Aufsatz 460 vermutet. Eine christliche
Verbesserung würde man eher in umgekehrter Richtung erwarten, da die
Menschen in christlicher Sicht zwar Geschöpfe Gottes sind, nicht aber Gott selbst
werden können. Der erste Johannesbrief 4, 12-13 ist nämlich kein Gegenargu-

15 R. Harder, der sich nicht in erster Linie für xö 9stov gegenüber xöv Geöv einsetzt, sondern f|piv
gegen üuiv verteidigt, macht in seiner Studie Über Ciceros Somnium Scipionis, Schriften der

Königsberger Gel. Ges. 6 (1929) 128, 4 KL Schriften 370, 57), darauf aufmerksam, dass

Poseidonios zwischen 9söc; und Saiptov, anders als Plat. Tim. 90 c 4-5, keinen Unterschied
kennt. Wenn er also die Wendung xfi) iv aiixfi) Saiuovi gebraucht (bei Galen, De plac. Hipp.
448-9 Fr. 187 Edelstein-Kidd), so meint er dasselbe wie Julian und Nemesios. Äünlich
heisst es bei Marc. Antonin. 12, 3, 4 xö) oauxoü Saiuovi.



94 Hans-Rudolf Schwyzer

ment. Wenn dort steht: eäv äyaraöuev äX,A,f*X.oucj, ö Geöcj ev fiuiv uevei Kai fi
äyärcT* aüxoü xexeA^icouevn ev f|uiv eoxiv- ev xoüxco yivröoKouev öxi ev aüxrö

uevouev Kai aüxöcj ev fiuiv, so bedeutet dies bloss, dass Gott dann in uns wirkt,
wenn wir einander heben.

Von der Sache her können wir dem Problem, ob Porphyrios xö Geiov oder
xöv Geöv geschrieben hat, nicht beikommen. Da er aber nur das eine oder das
andere gewählt haben kann, müssen wir fragen, ob eher ein richtiges xö Geiov

durch ein fehlerhaftes xöv Geöv oder ein richtiges xöv Geöv durch ein fehlerhaftes

xö Geiov verdrängt werden konnte. Es ist also die Frage nach der lectio
diflicilior, die, wie mir scheint, in diesem Falle sehr leicht zu beantworten ist:
xöv Geöv ist gerade darum die erlesenere Lesart, weil xö ev f|uiv Geiov seit Platon
Tim. 90 c 7-8 geläufig ist. Aber auch, wer die platonische Wendung nicht im
Kopfhat, wird leicht geneigt sein, zwischen xöv... Geöv und xö ev xrö itavxi Geiov

ausgleichen zu wollen. Und wer gar die Worte Plotins aus dem Gedächtnis
zitiert, mag diese Angleichung unwillkürlich vornehmen. Wir hatten oben S. 90

erklärt, Synesios habe in seinem Texte sicher üuTv gelesen, weil er Plotins Worte
als eine Mahnung an die beim Tode Anwesenden betrachtete. Für die Frage
jedoch, ob er xö ev üuiv Geiov oder xöv ev üuiv Geöv gelesen habe, beweist sein
xö ev oauxrö Geiov gar nichts. Er mag beide Varianten in seinem Texte schon

vorgefunden haben, ähnhch wie sie später in den Archetypus unserer
Handschriften geraten sind. Aber ebensogut kann er xöv Geöv bewusst oder unbe-
wusst in seiner Erinnerung durch das gängige xö Geiov ersetzt haben. Diese
Änderung ist so leicht, dass sie ohne weiteres auch unabhängig von Synesios
nochmals unterlaufen konnte.

Hält man aber nach wie vor an der Richtigkeit von xö Geiov fest, dann
sollte man versuchen, den Fehler xöv Geöv zu erklären. Eine solche Änderung
wäre schon darum auffallend, weil xö Geiov an und für sich ja ganz guten Sinn
gibt und wirklich kein Anlass bestünde, die beiden 'xö Geiov', wenn sie schon
dastehen, zu differenzieren. Und da xöv Geöv keine Glosse eines Christen sein

kann, bleibt nur noch der Ausweg, dass ein sehr sorgfältiger Leser Plotins die
Verbesserung wegen der Stelle in VI 5,1,3 xöv ev eKäoxco f|uröv Geöv vorgenommen

hätte. Wir haben in der Tat oben S. 92 wie schon Creuzer und Henry diese
Stelle herangezogen, um die Variante xöv Geöv als möghch zu erweisen; umgekehrt

ist es aber ganz unwahrscheinlich, dass ein Leser von VI 5 sofort an die
Stelle in der Vita dachte und sich dann erst noch entschloss, ein für sich genommen

vollbefriedigendes xö Geiov zu ändern.

4. Direkte oder indirekte Rede?

In seiner Bekämpfung der Variante xöv ev üuiv Geöv sagt Harder, der Text
des Porphyrios unterscheide «mit eirccüv öxi deutlich die direkte Rede des ersten
Wortes (nämlich oe exi -repiuevco), <pf*oacj neipäoGai bezeichnet die indirekte».



Plotins letztes Wort 95

Diese Überlegung ist für ihn entscheidend, die Variante ev f|ulv vorzuziehen,
und die gleiche Überlegung führte auch Igal zur gleichen Wahl. Der Unterschied

zwischen Harder und Igal besteht aber darin, dass für jenen cpf|oacj und
7teipäo6ai das gleiche Subjekt haben, nämlich Plotin, und ixeipäoGai eine Aussage

ist, während für Igal Plotin nur das Subjekt von cpf*oacj ist, ixeipäoGai
jedoch zum Subjekt Eustochios erhält, dem Plotin eine Ermahnung auf den
weiteren Lebensweg gibt. Das Wort cpf*oacj bedeutet dann soviel wie «er
forderte ihn auf», und diese Bedeutung ist in der Tat möglich. Igal vermag freilich
nur ein einziges im GEL aufgeführtes Beispiel beizubringen, nämlich Lysias 16,
13. Aber da die imperativische Bedeutung des Infinitivs auch nach andern
Verba dicendi vorkommt16, so ist von der Sprache her nichts gegen diese
Möglichkeit einzuwenden; denn der Dativ ooi (bzw. aüxrö in der indirekten Rede)
kann nach dem vorangegangenen oe in der Tat leicht ergänzt werden17. Und
doch befriedigt Igals Deutung nicht, weil der Satz dann besagen würde, Plotin
habe nur deshalb sehnhchst auf Eustochios gewartet, um ihm und nur ihm den
Rat zu erteilen, zu versuchen, das Göttliche in uns zum Göttlichen im All
hinaufzuführen. Mir scheint, die Mahnung sollte sich an alle Menschen richten,
mindestens soweit sie fähig und willens sind, diese philosophische Leistung zu
erbringen. Das Subjekt von iceipäoGai sollte also im Plural stehen, und dies ist

nur möglich, wenn wir cpfioacj mit 'er sagte' übersetzen und dann eine direkte
Rede folgen lassen; ixeipäoGai wäre auch so ein imperativischer Infinitiv, das

Subjekt aber alle Menschen, die willens sind, Plotins Mahnung zu vernehmen.
Als direkte Rede hat auch Henry den Satz verstanden18. Für den imperativi-
schen Gebrauch des Infinitivs im Hauptsatz gibt es zahlreiche Beispiele, zufällig

sogar eines mit dem selben Wort neipäoGai Plat. Crat. 426 b 8. Der Infinitiv
kann aber so nur dann gebraucht werden, wenn der Angeredete eindeutig ist.
Für Henry, der nachher ev üuiv schreibt, richtete sich die Aufforderung an die
Schüler, Igal aber, der ev f|uiv wählt, entscheidet sich damit auch für die
indirekte Rede und den Bezug auf Eustochios allein.

Harder hält den imperativischen Gebrauch des Infinitivs an dieser Stelle
zudem aus stilistischen Gründen für abwegig. «Eine so feierliche Mahnung
(sagt er) würde den echten Imperativ verlangen.» Und da dieser nicht überliefert

ist, versteht er den Infinitiv ixeipäoGai als Aussage. Da aber nach all den
bereits vorgebrachten Gründen nur noch eine Mahnung in Frage kommt,
bleibt als einziger Ausweg, die Feierlichkeit solcher Mahnung zur Geltung zu
bringen, die Konjektur rceipäoGe (statt ixeipäoGai), die mir vor geraumer Zeit E.
de Strycker brieflich vorgeschlagen hatte, eine Konjektur, die auch der Imperativ

avaye bei Synesios empfiehlt. Der Text, den ich vorschlagen möchte, lautet
also: eiTtcbv öxi «oe exi rtepiuevco» Kai cpf*oacj «rceipäoGe xöv ev f|uiv Geöv äv-

16 Nach eXeyov Dem. 19, 150, nach eijiövxec; Thuc. 7, 29, 1, nach iKf|pu^£ Xen. Anab. 3, 4, 36.
17 Er fehlt z. B. auch in Sopü. OC 856.
18 H-S2 versäumten, den Satz von rtEipäaGai bis Geiov2 in Anführungszeichen zu setzen.



96 Hans-Rudolf Schwyzer

äyeiv ixpöcj xö ev xrö Ttavxi Geiov» äipfiKe xö rcveüua. Auf den ersten Bhck
scheinen dies zwei Konjekturen zu sein: ixeipäoGai und xöv ev f|uiv Geöv, aber
das zweite ist nur in der Verbindung nicht überliefert, die Bestandteile xöv
Geöv und ev f|uiv sind beide in den Handschriften zu lesen; wir haben also doch
nur die eine Konjektur neipäoGe.

Freiheh überzeugt leichter, wer ohne Konjektur auszukommen vermag.
Doch lässt sich, so scheint mir, die Entstehung der drei Varianten im Archetypus

von dem hier vorgeschlagenen Text aus sehr leicht begreifen. Die zweite
Person Pluralis neipäoGe und die erste Person Pluralis fiuiv, die beide für sich
sehr wohl begründet werden können, mochten in ihrem Nebeneinander als

anstössig empfunden werden. Es gab zwei Möglichkeiten, diesen Anstoss zu
beseitigen. Die eine war, fjuiv in üuiv zu verändern, und diese Änderung fand
schon Synesios vor, wobei wir offen lassen, ob er noch xöv Geöv las oder bereits
xö Geiov. Wahrscheinüch aber ist, dass er neipäoGe noch unverändert vorfand.
Die zweite Möghchkeit war, neipäoGe in neipäoGai und damit die Mahnung in
eine Aussage zu verwandeln, kaum in einen imperativischen Infinitiv im Sinne
von Igals Auffassung; wer Igals Abhandlung nicht studiert hat, wird den Satz
gewiss nicht anders verstehen können denn als Aussage19.

Mit der Konjektur neipäoGe haben wir nun allerdings zwei direkte Reden
desselben Sprechers hintereinander, die durch zwei Verba dicendi vorbereitet
werden, nämlich durch elncbv öxi und cpf*oacj. Die beiden direkten Sätze sind
aber in ihrem Ziel ganz verschieden: der erste ist die Begrüssung seines
herbeigesehnten Schülers Eustochios, der zweite eine in eine Mahnung gekleidete
Zusammenfassung von Plotins wichtigstem Anhegen; eirecov heisst schlicht
'sagte', während cpf|oacj mit 'tat kund' wiedergegeben werden könnte und daher
als Abwandlung von eijicbv willkommen ist.

Man könnte der neuen Deutung des umstrittenen Satzes, mit der ich die
Vorzüge der bisherigen drei Lösungen ohne deren Nachteile gerettet zu haben
hoffe, vorwerfen, sie sei allzu scharfsinnig ausgeheckt; denn Plotin habe in
seinem bedauernswerten Zustand gar nicht mehr an all dies denken und
vielleicht nicht einmal mehr sprechen können. Gegen solche Einwände möchte ich
anmerken, dass ich den Bericht des Porphyrios ohnehin für eine Anekdote
halte, nicht für einen historisch verbürgten Ausspruch. Zwar beruft er sich auf
Eustochios als Zeugen, und es ist nicht ganz auszuschliessen, dass dieser von
Plotin etwas dergleichen gehört haben mochte. Aber ebensogut ist es möglich,

19 Obschon itEipäoÖE und nsipäaGai schon zu Plotins Zeiten gleich ausgesprochen wurden,
möchte ich lieber an eine bewusste Änderung glauben. Die Texte wurden den Schreibern
nicht diktiert, sondern diese schrieben mit dem Auge auf der Vorlage ab. Noch weniger ist die
Änderung von f|uTv zu üuiv als itazistischer Fehler zu betrachten, da in der Zeit der Entste-
üung unseres Archetypus zwar u und oi bereits gleich ausgesprochen wurden, noch nicht
dagegen u und n.



Plotins letztes Wort 97

dass Porphyrios sich dieses Wort ausgedacht hat, wozu er sich dreissig Jahre
hatte Zeit lassen können. Die Nennung des Eustochios erhöhte die Glaubwürdigkeit,

die jede Anekdote braucht, war im übrigen ungefährlich; denn der
Zeuge war bei der Abfassung der Vita kaum mehr unter den Lebenden. Der
letzte Ausspruch eines grossen Mannes hat bedeutend zu sein, und darum
rechne ich dieses Wort Plotins zur Heiligenlegende wie das delphische Orakel,
das in der Vita 22 mitgeteilt wird.

Bei einer Anekdote ist es unerheblich, ob das Geschehen, über das sie
berichtet, sich genau so abgespielt habe oder ob sie bloss gut erfunden sei. Nicht
die äussere Richtigkeit, sondern der innere Wahrheitsgehalt ist entscheidend.
Und hier wird man Porphyrios gerne zugestehen, dass er mit diesem letzten
dem Meister zugedachten Wort nicht bloss dessen Seelengrösse vortrefflich hat
erstrahlen lassen, sondern dass er darüber hinaus den Sinngehalt der letzten
Sätze aus Plotins letzter Schrift eingefangen hat. Dort wird nämlich gesagt, dass
die Seele mit der äpexf* schon während ihres Aufenthaltes im Leib sich
abzuscheiden, also hinaufzusteigen sucht; dank der äpexf| vermag sie das Schlechte
abzuwehren, so dass für eine solche Seele bereits das hiesige Leben ein Gut
darstellt; ö 8e Gävaxocj uäAAov äyaGöv (Enn. I 7, 3, 17-22).

7 Museum Helveticum


	Plotins letztes Wort

