Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Hérodote et Protagoras : le débat sur les constitutions
Autor: Lasserre, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-26402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-26402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 33 1976 Fasc.2

Hérodote et Protagoras:
Le débat sur les constitutions

Par Frangois Lasserre, Lausanne

En 1887, dans un article qui fit date, Ernst Maass proposait de rapporter a
Protagoras les trois discours qui composent le fameux débat sur les régimes
politiques chez Hérodote III 80-82, posant du méme coup pour la premiére fois
le probléme de l'influence de la sophistique sur Hérodote!. Maass fondait sa
thése sur les quatre arguments suivants:

1° Si Hérodote affirme en III 80 en guise d’introduction aux trois discours
qu’ils ont été prononcés bien que «certains parmi les Grecs»? n’y ajoutent pas
foi, et s’il répéte cette affirmation en VI 43 4 propos du premier d’entre eux, celui
d’Otanés sur la démocratie, c’est qu’il se référe, sans en nommer ’auteur, 4 une
source écrite’.

1 E. Maass, Zur Geschichte der griechischen Prosa 2: Herodot und Isokrates, Hermes 22 (1887)
581-595. E. Schulz, Die Reden im Herodot (Diss. Greifswald 1933) 4248, et surtout K. Wiist,
Politisches Denken bei Herodot (Diss. Miinchen 1935) 47-58, ont dressé les premiers états de la
question, tout en versant au débat leur opinion personnelle. Le bilan suivant est établi en 1957
par H. Apffel, Die Verfassungsdebatte bei Herodot (3, 80-82) (Diss. Erlangen 1958) 9-23, avec
une abondante bibliographie. Pour les années suivantes, on se reportera a la section Quellen
du dernier — et seul — rapport sur Hérodote (1937-1960) dans Lustrum 11 (1966) 96-97,dd A L.
Bergson, puis aux listes bibliographiques de W. Marg, Herodor?, Wege der Forschung 26
(Darmstadt 1965) 759-781, et P. McKendrick, Herodotus 1963—1969, Class. World 63 (1969)
38-39.

2 La formule utilisée en VI 43, toict ufy dnodekopévoroiv ‘EAAfvov, enseigne que les termes
kai EAéxOnocav Aoyor dristor piv éviowst ‘EAAfvov, $Aéx0noav & dv en I1I 80, ou &mictot
ne fixe pas le temps, évoquent une constatation déja faite et non la possibilité d’un doute,
comme le pensait par exemple P.-H. Larcher en traduisant «paraitront incroyables» (Histoire
d’Hérodote, édition de 1842, Paris, I 289).

3 Avant et aprés H. Stein, Herodotos 11' (Berlin 1857) 82, qui lui a donné le poids de son auto-
rité, 'opinion a prévalu en général qu’Hérodote faisait allusion A une premiére lecture de son
ceuvre, sans que I’éventualité d’une réaction d’incrédulité a I'égard d’une publication due 4 un
autre auteur ait été signalée. Il me parait 2 peine utile de mentionner ici I’hypothése trop
improbable défendue par H. Schwartz, Hérodote et Périclés, Historia 18 (1969) 367sq., selon
laquelle ces incrédules intéressés a la démocratie — on le voit en VI 43 — seraient des Grecs
d’Ionie et plus précisément, a cause de III 142 (proposition d’isonomie & Samos), les auditeurs
samiens d’une premiére lecture publique. Elle est, & tout le moins, incompatible avec la thése
de Maass.

5 Museum Helveticum




66 Frangois Lasserre

2° Le caractére «clisthénien» de la démocratie décrite par Otanés trahit la
fiction: les discours développent des lieux communs grecs enrobés dans un
épisode de Ihistoire perse.

3° La comparaison des trois régimes politiques dans le «Nicocles» d’Isocrate
(3, 14-26) doit étre considérée comme un doublet du chapitre d’Hérodote,
tant & cause de son sujet et du fait qu’elle aboutit comme celui-ci a ’éloge de la
monarchie que parce qu’elle contient des arguments identiques*: il y a donc une
source commune grecque.

4° Le parallélisme, dans le «Nicoclés», 26, et chez Aristote, Pol. 1252 b 27,
de Pargument selon lequel la monarchie serait le syst¢éme le plus ancien et le
meilleur parce qu’il reproduit la royauté de Zeus sur les dieux conduit égale-
ment A une source commune a ces deux auteurs, dans ce cas identifiable par
vraisemblance: les «Antilogies» ou «Discours confondants» de Protagoras, dont
on sait notamment qu’Aristoxéne, perfidement, les prétendait reproduits a peu
prés au complet dans la «République» de Platon (fr. 67 Wehrli)® et qui pas-
saient donc pour le modéle classique du traité de politique dans I’école d’Aris-
tote.

Trop sommaires, trop arbitraires et, il faut bien le dire, défendus avec trop
de maladresse, ces arguments devaient rencontrer plus d’opposition ou de scep-
ticisme que d’approbation. Mais ils mettaient en évidence le nom de Protago-
ras, qui est demeuré depuis lors au centre de la discussion sans que surgisse
aucune variante vraiment consistante, mise a part, évidemment, la thése con-
traire, celle qui admet une source perse®. On a parlé de sophistes ioniens, ou
siciliens, d’influence athénienne, de climat sophistique: substituts timides et qui

4 Maass accordait en outre un grand poids & la comparaison du peuple avec un torrent d’orage
dans le discours de Mégabyze, yeypappo totapd ikerog (81, 2), qui lui paraissait latente dans
I’expression @épecBar peta tob mAnBoug chez Isocrate (16). Ce rapprochement n’a convaincu
personne, et pour cause. Avec beaucoup plus d’a-propos, F. R. Adrados, El tema del torrente
en la literatura griega arcaica e cldsica, Emerita 33 (1965) 8-10, rattache la comparaison 4 une
tradition ancienne, citant en particulier Theogn. 348.

5 W. Nestle, Vom Mythos zum Logos? (Stuttgart 1942) 295 n. 120, prenant parti pour la thése de
Maass, ajoute a cette preuve indirecte du chapitre de politique chez Protagoras la mention
d’un dialogue intitulé IIpwtayopac f) [ToAtikog dans le catalogue des ceuvres attribuées a
Criton, Diog. Laert. 2, 121.

6 La thése perse apparait en réaction contre Maass, pour la premiére fois, chez Ed. Meyer,
Forschungen zur alten Geschichte 1: Zur dlteren griechischen Geschichte (Halle 1892) 202,
mais sans 'ombre d’une preuve. Souvent reprise, avec des arguments de vraisemblance, elle
est admise encore par Apffel, op. cit. 96, sous réserve d’un apport grec considérable dans la
substance des discours. Elle a été défendue plus récemment par M. Ostwald, Nomos and the
Beginnings of the Athenian Democracy (Oxford 1969) 178sq., qui n’estime nullement impro-
bable que les sept Perses aient débattu, dans un entretien, de la constitution a donner &
’empire reconquis. On a fait valoir 4 I"appui de cette conjecture — et G. J. D. Aalders, Het
debat over de beste staatsregeling bij Herodotus (3, 80-82), Lampas 1 (1968) 49, sans se laisser
convaincre par elle, le rappelle approbativement — qu’Hérodote a pu rencontrer a Athénes
arriére-petit-fils de Mégabyze, Zopyre, qu’il évoque en III 160. Basée sur le sentiment perse




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 67

ne résolvent rien parce qu’ils ne désignent aucune réalité’. Pour les raisons que
je souhaite développer dans cette étude, je tiens comme Maass qu'Hérodote
s’est inspiré de Protagoras, mais je n’en tiens pas moins pour parfaitement
adéquate la réfutation de son argument central, véritable pivot de la thése, a
savoir qu’il n’y a pas de contact évident entre Hérodote et Isocrate et que deux
traitements vaguement similaires d’'un lieu commun n’impliquent pas une
source commune. Le premier contradicteur de Maass, F. Diimmler, a dit d’em-
blée 1a-dessus ce qu’il fallait®. Quant aux arguments pro et contra qui se sont
accumulés dans I’épais dossier de la controverse, je n’ai pas l'intention d’y
revenir ici. Qu’ils n’aient pu trancher définitivement la question prouve assez
leur insuffisance. On doit bien constater qu’ils ajoutent trés rarement un élé-
ment nouveau a la thése initiale ou aux réserves qu’elle a immédiatement
suscitées. On ne peut citer d’important en faveur de Maass que la tentative de
W. Aly consistant a rechercher dans le texte des trois discours d’Hérodote, et
particuliérement dans le plaidoyer pour la démocratie, des atticismes et des
figures de rhétorique qui révéleraient I'influence de modéles sophistiques®, mais
les résultats de cette recherche allaient étre bientot brillamment réfutés par
Schulz!?, confirmé plus tard par Apffel'l. En sens contraire, ’essai non moins
original d’interpréter les grandes inscriptions de Darius & Béhistoun et Nagsh-
i-Roustem!? comme autant d’apologies de la monarchie contre les discours
d’Otanés pour la démocratie et de Mégabyze pour 'oligarchie devait valoir a

du pouvoir royal, contraire a toute mise en question de la monarchie, la réfutation la plus
remarquable de cette thése reste celle de F. Altheim, Persische Geschichten des Herodot, dans
Literatur und Gesellschaft im ausgehenden Altertum 11 (Halle 1950) 171-175, en dépit des
objections d’Apffel, op. cit. 19, d’ailleurs 4 peine appuyées.

7 Voir notamment F. Dornseiff, Die archaische Mythenerzdhlung (Berlin und Leipzig 1933)
82sq. (sophistique d’Asie Mineure), V. von Schoeffer, RE Suppl. 1 (1903) 347sq. (sophistique
sicilienne), H. Ryffel, METABOAH TIOAITEIQN, Der Wandel der Staatsverfassungen
(Bern 1949) 63sq. (influence du cercle de Périclés), etc.

8 Akademika (Giessen 1889) 247-249, bientdt suivi d’Ed. Meyer, op. cit. 201sq. Au contraire,
dans sa cinquiéme édition de Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwick-
lung 1 (Leipzig 1892) 1119 n. 1, sans aller jusqu’a reconnaitre la main de Protagoras, E. Zeller
admet que Maass apporte la confirmation de I’appartenance du chapitre d’Hérodote aux
discussions des sophistes sur la politique qu’il avait déja suggérée dans son édition de 1876.

9 Volksmdrchen, Sage und Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen (Gottingen 1921) 105
107 et 287sq., puis Formprobleme der friihen griechischen Prosa (Leipzig 1929) 102-104.

10 Op. cit. 43-48.

11 Op.cit. 31-37. En I'absence de longues citations littérales de Protagoras, il est évident qu’on ne
saurait prouver qu’Hérodote reproduit quelque chose de son style. Mais on s’illusionne
¢galement en prétendant prouver qu’il ne s’en inspire en rien. C’est pourquoi ce type de
recherche reste stérile.

12 On trouvera I’édition compléte la plus récente de celles-ci chez R. G. Kent, Old Persian.
Grammar, Texts, Lexicon* (New Haven 1953), mais elle ne peut étre utilisée sans les correc-
tions, legons nouvelles et suppléments résultant de déchiffrages plus récents, dontil a paru une
bibliographie déja abondante chez W. Hinz, Die Quellen, dans les Beitrdge zur Achdmeniden-
geschichte hg. von G, Walser, Historia Einzelschr. 18 (Wiesbaden 1972) 5-7.




68 Frangois Lasserre

lhistorien W. W. Struwe une notoriété méritée!?, mais Apffel ne tardait pas a en
démontrer ’erreur!# et les historiens de la Perse comme les défenseurs de la
thése d’une source perse des discours se sont gardés depuis d’en faire état!>.

Ce qui m’a donc incité a revenir aprés tant d’autres sur la question et a
plaider & nouveau la thése de Maass, c’est la conviction progressivement ac-
quise, non sans surprise d’ailleurs, qu’on avait négligé une quantité d’indices
montrant une parenté entre les exposés politiques d’Hérodote et les «frag-
mentsy de Protagoras traitant de politique. A quoi s’est ajoutée la constatation
qu’il y avait également dans les textes inspirés de Protagoras, ou du moins
reconnus tels par la plupart des philologues, de nombreux échos de doctrine
politique absolument paralléles & ceux qu’on peut identifier chez Hérodote. Le
champ de la comparaison s’en trouve singuliérement agrandi. Enfin, en dehors
de Protagoras aussi, un indice au moins nous oriente vers la genése grecque du
débat entre Otanés, Mégabyze et Darius; a peine pris en considération jusqu’a
présent, il méritait une analyse approfondie et c’est ainsi que sans prétendre
démontrer absolument la dépendance d’Hérodote a ’égard de Protagoras, je
crois du moins utile de mettre en pleine lumiére tous les arguments nouveaux
qui la font apparaitre probable.

Commengons par le dernier indice évoqué, celui qui nous conduit aux
origines de I’épisode litigieux indépendamment du traitement qu’a pu lui faire
subir Protagoras. Il a trait a 'encadrement historique du récit d’Hérodote et
appelle de ce fait, en premier lieu, une rapide vérification des péripéties narrées
par l’historien pour la période qui sépare la mort de Cambyse de ’avénement
de Darius. On admet généralement que sa relation rend compte correctement

13 Gerodot i politiceskie tecenija v Persii epochi Darija I, Vestnik Drevnej Istorii 25, 3 (1948) 12—
35, cité ici d’apres Apffel.

14 Op. cit. 19-22. Comme on sait aujourd’hui que les trois versions de I'inscription de Béhistoun
datent respectivement de 521/520 (élamitique), 520 (accadienne) et 519 (perse), selon Hinz,
op. cit. 9, donc du lendemain de I’avénement de Darius, ’absence totale de référence au débat
sur les constitutions équivaut presque a une preuve de son inexistence. Au contraire, comme
on I'a souvent relevé, non seulement le principe monarchique n’y est nullement défendu
comme s’il avait pu étre mis en cause, mais encore Darius met I'accent sur la légitimité de sa
royauté, qui faisait en effet probléme (voir notamment A. T. Olmstead, History of the Persian
Empire, Chicago 1948, 107-118, H. S. Nyberg, Das Reich der Achdmeniden dans Historia
Mundi 3, Miinchen 1954, 72-77, et P. T. Brannan, Herodotus and History: The Constitutional
Debate preceding Darius’ Accession, Traditio 19, 1963, 427-431), et sur son droit divin: Héro-
dote ignore ces critéres. A cette observation classique, on ajoutera le fait que, selon I. Ger-
shevitch, Old Iranian Literature, dans le Handb. d. Orientalistik, 1. Abt. IV 2 Lief. 1 (Leiden
1968) 9sq., il ne semble y avoir place pour un débat tel que celui que rapporterait Hérodote ni
dans le style d’expression de Darius, ni en général dans la littérature épique iranienne de cette
époque.

15 Olmstead, loc. cit., I'ignorait encore, mais ni H. Bengtson, Griechen und Perser, dans Fischer
Weltgeschichte 5 (Frankfurt a.M. 1965) ni surtout F. Altheim und R. Stiehl, Geschichte Mittel-
asiens im Altertum (Berlin 1970) non plus qu’aucun des collaborateurs des Beitrdge zur
Achdmenidengeschichte (voir supra, n. 12) n’ont jugé utile d’y faire la moindre allusion.




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 69

des événements survenus depuis le début de la révolte des Mages, qui oblige
Cambyse a revenir précipitamment d’Egypte en Perse, jusqu’au massacre des
fauteurs de la révolte (III 61-79): la durée du régne du faux Smerdis, de mars a
septembre 522, le nombre et les noms des compagnons de Darius, a ’exception
d’Intaphrénés substitué a Artaphrénés, correspondent aux données de la
grande inscription de Béhistoun!6. Mais il y a divergence sur le lieu du meurtre
du faux Smerdis: le palais royal de Suse selon Hérodote, la forteresse de Si-
kayauvatis en Médie, selon I'inscription, c’est-a-dire Béhistoun méme ainsi
qu’on tend aujourd’hui a le croire!’. Quant a la magophonie, si le fait n’est pas
douteux, la signification de la féte annuelle qui le commémorerait procede,
semble-t-il, d’une confusion avec le Nouvel-An des Achéménides!®; mais cette
confusion méme, liée qu’elle est au nom perse de la féte, parle en faveur d’une
source perse.

L’histoire cesse donc 1a ol commence le roman: au meurtre de Smerdis et a
la magophonie, soit assez exactement a la fin de III 79. Elle reprendra seule-
ment en III 88, apres I'épisode de I’élection de Darius, épisode dont Hérodote
affirme qu’il le tient de source perse mais qui ne présuppose pas le préalable du
débat sur la forme du gouvernement et pourrait se rattacher directement au
récit de I'élimination de 'usurpateur!®. Or la transition du récit de la magopho-
nie & Pépisode des trois discours se fait par la mention des cing jours de désor-
dres consécutifs a celle-ci, au terme desquels les sept Perses se réunissent et
débattent sur la meilleure constitution: «Or quand le tumulte eut pris fin et
qu’on eut passé cing jours, ceux qui s’étaient soulevés contre les mages tinrent
conseil sur ’ensemble des affaires.»2° Tout en observant que cet interrégne de
cing jours étonne dans une situation aussi tendue, Maass admettait sans plus de

16 L’analyse historique la plus poussée de ce texte reste celle d’Altheim dans I’é¢tude citée supra,
n. 6. Sur la vérité de I'information qu’il apporte, on doit tenir compte des sévéres réserves
formulées par les auteurs cités dans la parenthése de la note 14 supra, mais elles ne sont pas
toutes justifiées et n’entament pas, en particulier, la chronologie des événements.

17 En dernier lieu H. Luschey, Arch. Anz. 1974, 118sq.

18 Voir M. Ehtécham, L’Iran sous les Achéménides (Thése de Lausanne 1946) 47 n. 5 (avec la
bibliographie), et Altheim-Stiehl, op. cit. (supra, n. 15) 32.

19 Pour F. Jacoby, RE Suppl. 2 (1913) art. Herodotos, 429, les trois discours proviennent de 'une
des deux sources perses avouées en III 87, 1 & propos du stratagéme imaginé par Darius pour
s’assurer le pouvoir. Mais si ’hypothése des deux sources a I’avantage d’expliquer le décou-
page des épisodes (Jacoby fait commencer celui du débat a III 80, 1), elle est totalement
arbitraire quant a I'attribution de ceux-ci a4 'une ou & I’autre et quant 4 la possibilité d’apports
supplémentaires. Pour J. E. Powell, Notes on Herodotus I1, CQ 29 (1935) 153sq., au contraire,
qu’en III 84, 1 tout se passe au moment de ’élection comme si Otanés n’avait pas retiré sa
candidature aussitdt aprés I’échec de son plaidoyer démocratique (83, 2) prouverait que le
débat a été inséré postérieurement dans une version ol 'on passait directement de la mago-
phonie 2 la désignation de Darius. L’argument ne manque pas de force et n’a pas été vraiment
réfuté par les objections de Brannan, op. cit. (supra, n. 14) 435sq.

20 III 80, 1. La legon &éxtoc mévte fuepEwv £yéveto est depuis longtemps préférée a évtog k.
Mais si I'on veut faire coincider totalement le récit avec la loi des cinq jours d’interrégne, il




70 Frangois Lasserre

commentaire qu’il était conforme a un usage perse attesté par Sextus Empiri-
cus, Adv. math. 2, 33, et Sérénus ap. Stob. Ecl. IV 2, 26: on laissait passer cinq
jours aprés la mort d’un roi afin de montrer «quel fliéau c’est que I'absence de
loi»?1. Voici les deux textes:

Sextus Sérénus
"Evteb0ev xai ot [lepodv yapievieg vopov IMépoaic vopog v,
gxovol PaciAéwc map’ AOTOIC TEAELTNGUVTOC onote Pacirede amoda-
nevie 10¢ £QeEiic NUEpag dvoptav ayewv, ovy vot, Gvoplav givol nEvie
LTEP TOD SLOTLYELY AL’ DREP TOD EpY® pabeiv nuepdv, v’ dicBowvto
NAMKOV KakOv 0TIV 1| dvopia, o@oyds kai ap- O6oov a&1oc oty 6 Po-
Tayos Kol €1 Tt (€ipov EoTiv Endyovoa, iva mi- O1AEDC Kal O VOROC.

o10TEPOL TAOV PacIAE®V POAUKEC YEVOVTAL.

A part les quelques auteurs qui ont cité cette «loi», aprés Maass, a ’appui
de I'historicité de I'interrégne de cinq jours, seul Ryffel s’y est intéressé (op. cit.
63). Il observe avec perspicacité que le commentaire antique de ce «prétendu
usage perse» dessine exactement le cadre des trois discours et de leur préam-
bule: le passage de ’anomie a la monarchie. Le témoignage, 4 son sens, pourrait
dérniver de la source d’Hérodote, si celle-ci traitait de la découverte et de I'insti-
tution du droit et de la loi. K. von Fritz objecte au contraire que si Hérodote
avait connu ce commentaire, il n’aurait pas manqué de I’exploiter au moment
ou il mentionnait les cinq jours de désordre consécutifs au meurtre du faux
Smerdis?2. J’estime, pour ma part, qu’on est loin d’avoir épuisé la signification
de cet indice important dans ces deux réflexions et c’est en raison, justement, de
celle-ci que je fais commencer par lui mon argumentation.

Non seulement, comme I’a bien vu Ryffel, le passage de 'anomie 2 la
monarchie, au terme des cinq jours, est commun au récit d’Hérodote et a la
formulation retenue par Sextus et Sérénus, mais encore le probléme de 1’au-
thenticit¢ de cette derniére se pose en termes identiques. Complémentaires
'une de I'autre, ses deux rédactions remontent de toute évidence, par le canal
d’anthologies «pyrrhoniennes»?3, & quelque recueil gnomologique composé au
plus tard au début du Ille siécle avant 1’ére chrétienne et citant ce qui pouvait
alors avoir autorité, c’est-a-dire la littérature classique. Au-dessus de ce termi-
nus a. q., on peut sauter sans grande hésitation aux deux premiers tiers du Ve
siécle, ’emploi du terme avopia requérant un contexte historique ou il avait

faudra supposer que le débat se place au soir du cinquiéme jour et non au lendemain, car c’est
a I'aube du jour suivant — le sixi¢éme — que Darius est proclamé roi griace au subterfuge de son
écuyer.

21 E. Maass, op. cit. 583.

22 Die Griechische Geschichtsschreibung 1, Anmerkungen (Berlin 1967) 153sq.

23 Voir en général A. Elter, De Gnomologiorum Graecorum historia atque origine (Progr. Bonn
1893-1897), qui cependant n’a pas traité la section mepi vopwv.




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 71

pleinement cours dans son sens d’absence de justice, de violation de la loi,
maladie sociale et non politique: avec une exception pour Thucydide (II 53, 1),
il ne dépasse pas I’époque d’Hérodote, sauf en poésie?4. De la méme maniére,
en I 97, Hérodote présente ’accession de Déjoces a la royauté chez les Médes
comme la fin d’une période dans laquelle celui-ci avait intentionnellement cessé
ses fonctions de juge pour laisser 'anomie exercer ses effets néfastes. On voit
donc que le commentaire de la «loi» perse s’inscrit sur un horizon qui lui est
familier. D’autre part, ce commentaire ne saurait étre antérieur de beaucoup au
début du Ve siécle, ou plus précisément 4 Hécatée, qui a le premier, 3 notre
connaissance, consigné systématiquement les coutumes étrangéres. De fait, on
peut rapprocher de celle-ci les chapitres paralléles sur les lois des Perses chez
Hérodote I 131-140 et chez Strabon XV 3, 13-19, qui conduisent nécessaire-
ment 4 Pauteur de la «Périodos» comme a la seule source commune possible
entre eux?’. La parenté de ton entre elle et, par exemple, la régle d’éducation
bien connue «monter a cheval, tirer 4 I’arc, dire la vérité» (Hdt. I 136 = Str. XV
3, 18, qui ajoute «lancer le javelot»), ou l'interdiction de contracter des dettes
«parce que celui qui a des dettes ment nécessairementy (Hdt. I 138) est assez
évidente. Nous sommes donc en présence d’un témoignage postérieur a I’avéne-
ment de Darius et, dans la mesure ou il contient une information authentique,
probablement lié¢ au souvenir des désordres qui avaient accompagné cet événe-
ment, c’est-a-dire a4 la magophonie elle-méme.

Nous ne nous demanderons pas, au terme de cette analyse, si Darius avait
réellement invoqué cet usage dans la version officielle des faits, s’il I’a érigé en
loi ou si, comme j’incline a le penser, seule la tradition grecque a interprété la
magophonie dans les termes rapportés par Sextus et Sérénus. 1l suffit, en effet,
de constater que la formule moralisante est grecque dés ’origine. Cela étant, on
entrevoit comment un auteur s’inspirant d’Hécatée, si c’est bien a lui qu’on la
doit, a pu songer a utiliser le cadre institutionnel ainsi défini pour poser le pro-
bléme du régime politique le plus propre a établir ’eunomie et imaginer a cet
effet ’entretien des trois Perses. Dans cette hypothése, cet auteur serait Protago-
ras.

Avant de passer a ’étude des échos possibles de ce développement dans
I'ceuvre du sophiste d’Abdére, ou du moins dans les traces qu’elle a laissées,
inquiétons-nous encore du contexte dans lequel nous devrions admettre que
s’est élaborée I'idée d’un tel entretien. Je n’entends pas par 14 le contexte immé-
diat chez Protagoras, «antilogie», par exemple, ou chapitre d’histoire, mais le
courant de réflexion politique qui a favorisé son éclosion. Sans abuser de I’histo-

24 Voir I'analyse, parfois cependant trop stricte, d’Ostwald, op. cit. (supra, n. 6) 85-95.

25 Jacoby, op. cit. (supra, n. 19) 423, a noté I’'usage du mot rare poryidiog chez Hérodote, 1 137, 3
(loi perse sur ’enfant adultérin) et chez Hécatée, FGrHist 1 F 369, mais il en minimise
I'importance pour écarter le plus possible ’hypothése d’'un emprunt. De méme, il ne tire
aucun parti du paralléle de Strabon.




72 Frangois Lasserre

ricisme, on ne peut faire bon marché de I’évolution de la pensée quand il s’agit
d’évaluer la possibilit¢ d’insertion d’une théorie nouvelle dans un courant
d’idées.

Sur la classification des régimes politiques, le t¢émoignage de la 2e Pythique
de Pindare, vv. 8688, est suffisamment éloquent: la tyrannie, le gouvernement
par le peuple et le gouvernement des ¢sages» étaient clairement distingués et
caractérisés dés 46826, Plus important est le role joué par le modéle perse dans la
pensée grecque. A part ce qu’Hécatée a pu en dire, dont nous ne savons prati-
quement rien, nous avons 'exemple de la tragédie attique. La «Prise de Milet»
mise a part, deux tragédies de Phrynichos, les «Perses» et les «Phéniciennesy, et
une d’Eschyle, les «Perses», contribuent fortement a développer a Athénes
I'image idéalisée du régne de Darius. Les «Perses» d’Eschyle en révélent sans
intermédiaire I’état le plus avancé. Mais le triple titre des «Perses» de Phryni-
chos cité par la Suda, Aikaior 7 IIgpoar fj ZOvOwkot, inutilement contesté?’, ne
manque pas d’intérét, car si les conseillers de Darius, ses pairs — Z0vOwokor—, qui
en constituaient le chceur, pouvaient étre appelés non seulement «Persesy,
comme ils le sont chez Eschyle, mais aussi «Justesy — Aikaior —, c’est qu’ils
jouaient le role de moniteurs de justice dans le conseil réuni autour du Grand
Roi. La mise en scéne était donc déja celle des six «Egaux» réunis autour de
Darius que nous connaissons par le récit d’Hérodote en III 80-82 et cette qua-
lité conférait nécessairement une dimension morale aux discours que leur cory-
phée adressait au roi. Chez Eschyle, le chceur se consacre volontiers a I’éloge du
monarque disparu et le nomme, par exemple, icodaipwv Bacilevg (v. 633),
Ocopnotop (v. 654), mavtapkne dxdkac apayoc Paciiedc (v. 855), etc.: le
processus d’idéalisation est accompli, et si les vers 852sq. 1 peyarog dyaddc e /
ToMocovopov Protdc Enexvpooapev revétent leur plein sens, il est impossible
qu’ils ne fassent pas allusion 4 ’ceuvre de législateur dont les historiens grecs
ont attribué plus tard tout le mérite 4 Darius?®. Il n’est pas exagéré de dire que
les Guerres Médiques ont fait connaitre a la Gréce un type de royauté digne de
considération et nous en trouvons lattestation jusqu’au niveau le plus popu-

26 C’est la date recommandée par C. Bowra, Pindar (Oxford 1964) 410, tandis que J. Duchemin,
Pindare, Pythiques I11, IX, IV, V (Paris 1967) 6sq., s’en tient encore & ’ancienne datation, soit
476. La différence ne porte pas ici 4 conséquence.

27 Voir notamment W. Schmid, Gesch. d. gr. Lit. 12, 171, et A. Lesky, Die tragische Dichtung der
Hellenen? (Gottingen 1972) 60, et les notes bibliographiques de ces deux manuels. La conser-
vation exceptionnelle d’un triple titre atteste seulement la perte du titre original. Dans la
mesure ou la tragédie se rapporte A un événement historique, seule la bataille de Marathon
entre en ligne de compte puisque les Phéniciennes sont inspirées de Salamine. D’ailleurs le
terme Zuvbwiol implique probablement la présence de Darius: ce sont les assesseurs qui
siégent avec lui, comme les présente le vase apulien bien connu, reproduit et commenté en
dernier lieu par A. O. Trendall et T. B. L. Webster, Illustrations of Greek Drama (London
1971) 112.

28 Pour P. Groeneboom, Aischylos’ Perser 11: Kommentar (Gottingen 1960, I’original hollandais
date de 1930) 175, Eschyle entendrait le bonheur de vivre dans un état gouverné par Darius,




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 73

laire dans la multiplication des figures royales sur la poterie attique dés le pre-
mier quart du Ve siécle, comme vient de le rappeler P. Devambez 4 propos d’un
lécythe funéraire décoré d’un satrape en majesté?®. Or Protagoras est né pro-
bablement en 492/1 et certainement pas plus tard que 4843%°; la plus grande
partie de ses écrits avaient déja vu le jour a la date a laquelle Hérodote met la
derniére main aux siens, c’est-a-dire entre 430 et 424; il s’est trouvé ou a Athe-
nes ou 4 Thourii en contact probable avec I'historien; enfin la tradition qui veut
qu’il ait été élevé par des mages laissés & Abdére par Xerxés pourrait, en raison
méme de son invraisemblance, étre née de la constatation que son ceuvre appor-
tait sur les Perses des révélations inédites. De plus, si I’'on admet que les Aiocoi
Aoyols’inspirent en partie de ses «Antilogies», on ne s’étonnera pas que celles-ci
aient pu faire place a des références historiques a titre d’exemples, ce qui ache-
verait de rendre plausible '’hypothése d’un exemple perse, fat-il fictif, sur le
probléme des constitutions: celui de Darius s’entretenant avec Otanés et Méga-
byze.

A cet égard, un paralléle trop peu connu appuie fortement la conjecture.
Dans les Aioooi Aoyor, ou les exemples perses sont relativement nombreux,
apres avoir opposé systématiquement un certain nombre de coutumes barbares
a des coutumes grecques, le rédacteur conclut: «Je pense que si quelqu’un
ordonnait 4 tous les hommes de rassembler en un seul lieu les choses répréhen-
sibles, et en revanche de prélever de tout I'ensemble les choses honorables que
chacun estime telles, aucune ne resterait a sa place et toutes seraient partout
redistribuées. Car nul ne professe d’opinions identiques.»?! Or cette conclusion
se retrouve chez Hérodote en termes peu différents en téte d’un chapitre, III 38,
dans lequel on voit Darius interrogeant un Grec sur le rite indien de la dévora-
tion des morts et un Indien sur le rite grec de 'incinération et recueillant de part
et d’autre les mémes protestations indignées: «Si 'on proposait a tous les

moAlcgovopov ne signifiant rien de plus que mohitikiic. De méme, pour H. J. Rose, 4 Com-
mentary on the Surviving Plays of Aeschylus (Amsterdam 1957) 151sq., le mot aurait le sens de
«qui gouverne la cité» et évoquerait un état bien conduit par Darius. Mais le sens passif
recommandé par LSJ «of social order» n’est pas éliminé par I'actif (?) dpy g moAiccovopovg
de Choeph. 864 et je le crois préférable a cause de Brotdg.

29 Arch. Anz. 1973, 711-719. Voir en général H. Schoppa, Die Darstellung der Perser in der
griechischen Kunst bis zum Beginn des Hellenismus (Diss. Heidelberg 1933) 55-70 (costume
royal). L’image du tyran oriental a la fois despotique et sensuel, a laquelle la représentation
des rois perses fournit des exemples, dérive plutdt de Sardanapale et conduit dans une autre
direction, comme le montre A. Alféldi, Gewaltherrscher und Theaterkonig 19-30, dans Late
Classical and Mediaeval Studies in honor of Albert Mathias Friend Jr. (Princeton 1955) 15-55.

30 Voir la discussion des dates chez M. Untersteiner, I Sofisti 1> (Milano 1967) 15, et les calculs
précis de J. S. Morrison, The Place of Protagoras in Athenian Public Life, CQ 35 (1941) 1-7.

31 VS 86 § 2, 18, traduction de J.-P. Dumont, Les sophistes (Paris 1969) 236. On retrouve une
variation de cette idée en 2, 26, dont Hérodote fournit & son tour le paralléle, plus proche
d’ailleurs de 2, 18 dans sa forme, en VII 152, 2. Sur la relation de ces quatre passages entre eux
et sur leur origine protagoréenne, voir Aly, Formprobleme (supra, n. 9) 118sq. et 133,




74 Francois Lasserre

hommes de faire un choix parmi les meilleures lois qui s’observent dans divers
pays, chacun, aprés un examen réfléchi, se déterminerait pour celles de sa
patrie, tant il est vrai que tout homme est persuadé qu’elles sont de beaucoup les
plus belles.» Chez Hérodote, donc, le role du sage qui conclura comme lui 4 la
relativité de la notion de bien est dévolu & Darius, mais si I’anecdote est
empruntée comme 'opinion qu’elle illustre 4 Protagoras, c’est & ce dernier
qu’en revient 'invention et nous tenons alors la preuve la plus convaincante de
son libre usage de la figure du souverain perse.

Les réserves de signification de ce premier indice étant ainsi exploitées,
passons aux autres indices, ceux qui se tirent des échos de ’ceuvre de Protagoras
de la méme maniére que Maass I’a fait du passage du «Nicoclés» d’Isocrate sur
les constitutions!

Si ’on en croit Aristoxéne prétendant que la «République» de Platon «se
trouve presque tout entiére dans les (Antilogies) de Protagoras», on devra
chercher d’abord dans ce traité les parall¢les présumés du chapitre d’Hérodote.
Mais sa matiére est si vaste et, dans sa plus grande partie, si évidemment étran-
geére a toute sophistique qu’une recherche de ce genre procéde fatalement de
Parbitraire. Je me borne donc a relever que le premier passage sur le classement
des constitutions, au commencement du dialogue, en I 338 d, est aussi celui qui
expose le plus clairement le point de vue des sophistes: étant admis d’une part
que les régimes politiques sont au nombre de trois, la tyrannie, la démocratie et
Iaristocratie, d’autre part qu’ils définissent la justice selon ce qui leur est utile &
chacun, on conclut nécessairement qu’ils établissent chacun «les lois qui servent
leurs intéréts, la démocratie, des lois démocratiques, la tyrannie, des lois tyran-
niques et ainsi de suitey. Que cette formule typiquement protagoréenne ouvre
un débat sur le juste et I'injuste, qui se poursuit jusqu’a sa conclusion a la fin du
livre IV, ne donne pas au théme de la justice une prépondérance telle qu’on
doive en déduire que Platon 'aurait développé en référence constante a Prota-
goras. On pourrait tout aussi bien citer le théme de la petapoArn moArteidyv,
objet du livre VIII, puisqu’il a son paralléle dans le discours de Darius chez
Hérodote. Mais on ne sera jamais certain de tenir un «fragment» de Protagoras,
c’est pourquoi cette premiére démarche aboutit a4 I'impasse.

A défaut de la «Républiquey, le «Théététen, ou Platon se référe nommément
a Protagoras, livre au moins deux arguments dignes d’examen. On les trouve
I'un et I'autre, comme il fallait s’y attendre, dans le discours dit «apologie de
Protagoras»?2, ou Socrate imagine comment le sophiste défendrait sa thése de la
relativité du bien et du mal, et dans la réfutation qu’il en donne ensuite en
reprenant certains de ses arguments (166 c—172 c). En effet, abordant dans ce
cadre la question de la justice et des lois qu’un état se donnera selon le critére de
leur utilité, Socrate professe que «pour le juste et I'injuste, et pour le sacré et

32 La formule est de Diels, qui en fait le sous-titre de son «fragment» 21a (VS II® 260, 12).




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 75

I'impie», on détermine la «vérité» d’aprés 'opinion commune de la cité?? et on
I’'admet valable pour la date de la décision et pour une période limitée dans le
temps, par opposition a quelque vérité de droit naturel. Etil ajoute aussitdt (172
b): «Et ceux-la méme qui ne tiendront pas en tout point le méme raisonnement
que Protagoras expriment a peu prés en ces termes leur philosophie.» De ce
passage dont on a souvent contesté qu’il citdt Protagoras, malgré la référence
finale, suffisamment explicite dans ses réticences, non seulement M. Unterstei-
ner a fait avec raison, et pour la premiére fois, un prolongement du «fragment»
A 21 a de Diels dans son «Protagora e Seniade»?34, tandis que D. Loenen, de son
cOté, montrait qu’il atteste par t0 xowvi] 60&av un postulat démocratique chez
Protagoras®, mais encore on observera qu’il met au centre des vertus civiques
la justice et le sacré, ta dikata et 1 0cw. Or ce sont bien celles que postulent a
contrario les vices du tyran dans le discours démocratique d’Otanes chez Héro-
dote, bPpic et PBOVOS3S, a cela pres que le contraire de pBOvog est une vertu plus
générale, aiddg, qui comprend I’6010Tn¢ comme une vertu particuliére. En
second lieu, ce méme passage oppose vigoureusement la contingence de ’opi-
nion commune a la permanence idéale d’un droit naturel, alors que Mégabyze,
dans sa critique de la démocratie, allégue pour seul argument celui que les
oligarchies ont toujours opposé aux démocraties: le peuple ne posséde pas de
nature la connaissance ou le désir du bien et ne les posséde pas non plus par son
instruction puisque celle-ci lui fait défaut (III 81, 2: k@¢ yap dv yivdokot ¢
o1’ £8180x0m obrte £1de KaAOV 00dEV oikfiov;). Sans se recouvrir, car ils pour-

33 L’idée exprimée par 10 kowvi) 80&av figure déja a I'intérieur de I’apologie de Protagoras sous
la forme plus explicite oid ¥’ &v Eékaotp TOAEL dikawa kai kaAa doxf (167 c).

34 (Firenze 21961) 52-56, sous le méme numéro 21 a que Diels. Les notes ad loc. citent la biblio-
graphie sommaire de la discussion.

35 Protagoras and the Greek Community (Amsterdam 1941) 77. Etude trés poussée de la doctrine
politique de Protagoras et en particulier de ses préférences démocratiques, cet ouvrage,
curieusement, ne contient aucune allusion au débat rapporté par Hérodote, alors qu’il ex-
ploite au maximum, et parfois au-dela, les témoignages de Platon. On peut faire le méme
reproche au Protagoras als Gesetzgeber von Thurii d’A. Menzel, Hellenika. Gesammelte kleine
Schriften (Baden bei Wien 1938) 66107, qui omet Hérodote dans I'imposante collection de
témoignages proches ou lointains sur la théorie protagoréenne de I’Etat. Quant aux historiens
des doctrines politiques, ils admettent en général une influence sophistique sur Hérodote sans
la réserver a Protagoras: E. Barker, Greek Political Theory. Plato and his Predecessors (London
1918) que je cite ici d’apreés la réimpression de New York 1960, 334sq., M. Pohlenz, Staatsge-
danke und Staatslehre der Griechen (Leipzig 1923) 46sq., T. A. Sinclair, A History of Greek
Political Thought (London 1951) 36-38. Toutefois T. B. L. Webster, Political Interpretations in
Greek Literature (Manchester 1948) 49-51, et Athenian Culture and Society (London 1973)
110sq., se prononce résolument en faveur de Protagoras, tandis qu’au contraire F. R. Adra-
dos, Ilustracién y politica en la Grecia cldsica (Madrid 1966) 333-342, tend a écarter I'influence
sophistique au profit de celle de la tragédie attique et notamment d’Eschyle en soulignant les
aspects non «laiques» de la pensée d’Hérodote.

36 Dans le Protagoras, en 323 e, Protagoras lui-méme oppose doépewn & aiddg comme adikia a
dikn et en 324 e il associe dikaocbvn (et cOPPOGLVY) & 10 HoOV.




76 Frangois Lasserre

suivent des buts différents dans leurs démonstrations, Socrate citant Protagoras
et Hérodote dénongant la faiblesse de la démocratie se rencontrent sur la méme
critique, a savoir que I'opinion du peuple ne peut avoir valeur d’absolu. Peut-
étre aussi la conclusion d’Otanés sur la démocratie, destinée a justifier la délibé-
ration par le peuple, &v yap 1@ moAAd Evi ta mavra (II1 80, 6), adapte-t-elle au
domaine politique I’axiome célébre énoncé dans la premiére phrase des «Anti-
logiesy: Ilavimv xpnudtov petpov éotiv avlpumoc.

Le «Protagorasy livre & son tour plusieurs indices non moins frappants.
Commencgons par le mythe de Prométhée et d’Epiméthée, qui passe a juste titre
pour le passage protagoréen le moins suspect d’avoir été déformé par Platon,
encore que la discussion 4 son sujet n’ait pas pris fin?’, Les points de contact
avec Hérodote apparaissent 12 ou on devait les attendre, c’est-a-dire dans la
conclusion, quand est posé le probléeme du groupement des individus en Etats
organisés. Il s’agit pour le sophiste de savoir qui assumera le gouvernement de
la cité et par conséquent qui doit recevoir en partage les vertus nécessaires a
celui-ci. La réponse prétée a Zeus ne laisse planer aucune équivoque: qu’elles
soient attribuées a tous les hommes et que tous y participent, ¢car il n’y aurait
pas de cités, si un petit nombre seulement de citoyens avaient part a ces vertus,
comme il en va dans les métiers autres que le métier politique» (322 d)! Dans les
métiers, avait précisé Platon, un seul homme suffit au service de plusieurs, par
exemple un seul médecin pour plusieurs malades ignorants de la médecine (322
¢). Ainsi la pratique universelle de I’art politique, qui est la démocratie,
s’oppose-t-elle & une pratique monarchique face a I’exemple du médecin, mais
elle s’oppose aussi & une pratique restreinte, c’est-a-dire oligarchique, vis-a-vis
de la phrase de conclusion traduite ci-dessus: €1 OAiyor adT®V peteyotey ... Il
semble donc bien que Protagoras, dans le texte plus développé que résume
Platon, avait évoqué ces deux systémes politiques comme les antithéses de la
démocratie, ainsi que le fait Hérodote dans sa relation du débat. Mais ce qui
importe ici davantage, c’est qu’il a défendu la démocratie par une distribution
égale des vertus politiques entre tous les hommes pour justifier leur participa-
tion égale au pouvoir politique: comment ne pas reconnaitre dans ce principe
I''sonomie d’Hérodote, qui n’est pas I’égalité de traitement devant la loi pénale
ou civile, mais un droit égal a gérer les affaires publiques?®8?

37 Voir en dernier lieu Untersteiner, I Sofisti 12 97sq. et 118sq. n. 24.

38 J’y reviendrai plus loin 4 propos du témoignage d’Evénos, p. 79sq. Ce qu’il faut souligner ici,
c’est 'application du terme au pouvoir: tAfifoc dpyov npdta uév obvopa tdviev kaAlMctov
gxey, ioovopiny. Il en va de méme des deux autres passages d’Hérodote ou on le retrouve, en
III 142, 4 lorsque le tyran Méandrios de Samos propose le rétablissement du pouvoir démo-
cratique (& puéoov v apynv tleic icovopinv duiv mpocayopedm) et en V 37, 2 quand
Aristagoras rétablit la démocratie 4 Milet (peteic THv Tvpavvida icovopinv énoiee). Ostwald,
op. cit. (supra, n. 6) 99-113, I’a bien mis en lumiére, tandis que M. Detienne, Les maitres de
vérité dans la Gréce archaique? (Paris 1973) 95-99, releéve la corrélation du terme avec I’'expres-
sion &g pEcov thv apynv t1iBEvai dans le deuxieéme passage. On se reportera a ces deux auteurs




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 77

Un deuxi¢me point de contact, & peine moins remarquable, est celui-ci:
comme dans le passage du «Théététen déja cité, la démocratie évoquée dans le
mythe postule explicitement la possession universelle de deux vertus politiques,
désignées nommément par 0iddc, qui se substitue ici & 6010tNg, et dikn. On a
vu plus haut que ce sont aussi celles qu’impliquent les vices contraires évoqués
par Otanés comme propres au tyran, respectivement ¢0ovog face a aidog et
OPprg face a dikm.

Troisiéme point de contact, enfin, 'acquisition de ces vertus. Dans le
mythe, Zeus ajoute & son ordre sur la distribution des vertus politiques la pres-
cription suivante, qu'Hermes aura charge de faire respecter (322 d): «Et pro-
mulgue une loi de ma part selon laquelle celui qui ne peut participer a oidacg et
a dixm sera exécuté comme une peste pour la cité!» Bien que le mode d’acquisi-
tion de celles-ci ne soit pas stipulé, il semble bien que le libellé de la loi présup-
pose un enseignement venant développer les germes innés d’'une propension
vertueuse, puisque, par la volonté méme de Zeus, tout homme dispose d’'une
inclination naturelle pour aiddc et pour dixn. Cette collaboration de la nature
et de I’éducation, nous savons qu’elle était a 1a base de la doctrine pédagogique
de Protagoras et qu’il ’avait définie dans la formule suivante (VS 80 B 3):
QLoEME Kal doknosme didaokaiia deitar. Or pour n’étre pas rappelée for-
mellement dans I'un des discours d’'Hérodote, elle n’en est pas moins latente
dans les arguments majeurs d’Otanés et de Mégabyze. Pour Otanés, en effet, la
tyrannie corrompt ’homme, si parfait soit-il, en le faisant sortir «des disposi-
tions habituelles de son esprit — £xt0¢ TV E000TOV vonuatov — et 'afflux des
richesses implante en lui I’hybris, tandis que I’envie lui est innée dés 'originey
(III 80, 3). Qu’il s’agisse de vertus ou de vices, donc, la nature et ’exercice
concourent A leur éclosion et 4 leur développement; le tyran lui-méme est
d’abord un homme de bien, par propension naturelle et par accoutumance. Et
du coté des vices, si hybris s’acquiert, ’envie, elle, est congénitale. Pour Méga-
byze, ’homme du peuple est inapte a gérer 1’état parce qu’il n’a «ni appris ni vu
aucune vertu chez lui»3® — ob7” £518ay0n odte £ide kaldv 00dEV oikfniov — et

pour la bibliographie la plus récente du sujet (ajouter depuis lors L. Bertelli, Isonomia, Torino
1970), 4 G. Vlastos, IEONOMIA TIOAITIKH, dans J. Mau und G. Schmidt, Isonomia:
Studien zur Gleichheitsvorstellung im griechischen Denken (Berlin 1964) 1-35 (= Platonic
Studies, Princeton 1973, 164-203), pour son histoire plus ancienne. Quant & I’expression &¢
néoov, elle note le caractére public, ouvert, des affaires de la cité et non pas le centre (kévtpov)
d’un cercle, primitivement de guerriers, plus tard de citoyens, qui serait «I’espace de la parole»
dans une structure politique égalitaire, selon la formule poétique, mais spécieuse de Detienne,
op. cit. 82-93. C’est ainsi que Darius vantera au contraire 'avantage du secret dans le systéme
monarchique (III 82, 2), argument qu’on ne peut justifier autrement, dans I’antilogie, que
comme I'antithése de ’ouverture proposée par Otanés.

39 M. Treu, Einwdnde gegen die Demokratie in der Literatur des 5./4. Jh., Studii clasice 12 (1970)
27, qui a pour la premiére fois relevé ce trait, renvoie a tort & Antiphon, VS 87 B 44 fr. B col. 2,
22sqq., sans prendre garde au r6l€ de ’éducation 4 coté de la possession naturelle et hérédi-
taire des dons: elle a plus d’importance que la nature dans ’argumentation de Mégabyze.




78 Frangois Lasserre

parce que son ignorance le porte a ’hybris, qui apparait ici 8 nouveau comme un
vice plutdt acquis qu’inné, encore qu’il faille se garder de trop presser le texte:
optlov yap ayxpniov ovdev éott a§vvetmtepov ovde LPprototepov (111 81, 1).

Ce troisi¢éme indice d’un contact entre Hérodote et Protagoras, ici livré par
le mythe de Prométhée et d’Epiméthée, dispose au demeurant de I'appui du
«Protagoras» tout entier dans la mesure ou ce dialogue traite essentiellement la
question de savoir si la vertu peut s’enseigner, comme le professait Protagoras.
Le discours de Mégabyze, incontestablement, se fonde, et se fonde uniquement,
sur cette conviction. A cette constatation toute simple, mais qu’on n’avait pas
encore faite, s’ajoutent deux indices plus faibles et pourtant non négligeables
que livre également le «Protagoras». En 322 c, donc 4 nouveau dans le mythe,
Loenen a noté I'importance de la ¢1Aia comme ciment de I'union des citoyens et
conséquence d’aidag et de dikn (op. cit. 6). Or cette idée prédomine dans le
discours de Darius pour la monarchie, seul régime apte a venir a bout aussi bien
des haines qui divisent les oligarques en factions que des amitiés infrangibles —
@uhton toqupai (III 82, 4) — qui unissent dans le crime les maitres réels de la
démocratie. La conception de I’état constitué par la concorde des citoyens est
donc commune a Hérodote et & Protagoras. En 326 d, d’autre part, décrivant la
tache de la cité dans I’éducation aux vertus politiques, Protagoras met ’accent
sur le respect des lois comme moyen d’apprendre «a commander et 4 étre com-
mandé» — apyewv kai dpyecOar —, formule que Loenen, également, attribue
avec beaucoup de vraisemblance au sophiste plutdét qu’a Platon*®. Or cette
formule se retrouve, et ce sont ses plus anciennes occurrences, non seulement
dans I’«Antigone» de Sophocle, v. 669, ou elle atteste 'influence de Protagoras,
mais aussi dans la bouche d’Otanés au moment ou il déclare, aprés le vote
favorable a la monarchie, ne plus pouvoir participer a la destinée d’un état dans
lequel il n’accepte «ni de commander, ni d’étre commandéy (III 83, 2).

Il résulte de cette exploration des textes choisis parmi les plus stirement
protagoréens de Platon que tous les thémes développés par Hérodote dans le
débat politique, & une exception prés, sont attestés pour Protagoras. La seule
exception, celle du théme de la petaBoArn ntoliteidv dans le discours de Darius,
ne nous retiendra pas longtemps. Il suffit, en effet, de se reporter aux conclu-
sions bien connues et toujours valables, sur ce point, de Ryffel4!: démontrant a

40 Op. cit. (supra, n. 35) 16. Voir aussi Plat. Resp. II1 412 b et Aristot. Pol. 1259 b 35, 1304 b 15 et
1332 b 12.

4] Op. cit. (supra, n. 7) 52-73. Le terrain est moins solide quant a la notion méme de petaBoin,
dont on ne peut affirmer qu’Hérodote I’a ressentie comme telle, et quant au nombre des
régimes qu’il a réellement pris en considération, six, c’est-a-dire les trois fondamentaux et
leurs altérations, I’ochlocratie pour la démocratie, I'oligarchie pour ’aristocratie et la tyrannie
pour la monarchie, ou trois, 4 savoir les fondamentaux seulement. Mme de Romilly, Le
classement des constitutions d’Hérodote a Aristote, REG 72 (1959) 82sq. n. 3, opte pour trois,
tandis qu’E. Will, Le monde grec et 'orient 1 (Paris 1972) 507-509, affirme avec Ryffel que le
systéme utilisé¢ par Hérodote en compte six. L’histoire du mot dnpoxpartia telle que I’a établie




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 79

la suite de R. Roller*? que le chapitre 7 I1ept 1iic edvopiag 1€ xai dvopiac de
I’Anonyme de Jamblique dépend de Protagoras pour I'idée que ’anomie
conduit a la tyrannie, appelée aussi monarchie, et retrouvant ce schéma muratis
mutandis chez Hérodote, il pouvait confirmer la thése énoncée dés 1912 sous
forme de suggestion par H. Gomperz* et développée depuis surtout par Nes-
tle** d’une influence probable du sophiste sur I’historien et sur ’Anonyme.
Jaccorderai cependant moins d’importance, relativement & Hérodote, & I'un
des vices de ’'anomie mis en évidence par Ryffel, la cupidité — tAeoveéia —, qu'a
ceux auxquels le discours de Darius accorde la premiére place, la discorde
propre aux oligarchies, otdo1g, et la vileté propre aux démocraties, kaxoTNng
chez Hérodote, xaxia chez ’Anonyme. Ryffel, d’ailleurs, ne manque pas de les
citer aussi, et celui qui achéve sa liste, I’esclavage, do0Amoic, a son pendant dans
le discours de Darius au moment ou le futur roi des Perses rappelle a ses compa-
gnons qu’ils lui doivent leur liberté apres le joug sous lequel les tenait ’'usurpa-
teur.

L’Anonyme de Jamblique, on le voit, apporte un complément utile aux
témoignages recueillis chez Platon. Ce n’est pas le dernier. Je crois pouvoir
montrer encore que 1’évocation de I'isonomie comme propriété maitresse de la
démocratie dans le discours d’Otanés en III 80, 6 proceéde aussi de Protagoras.
C’est a Evénos de Paros, cette fois, que nous en devons I'attestation. Outre les
rares fragments de son ceuvre transmis par la voie ordinaire des citations, trois
élégies incorporées anonymement au recueil théognidéen ont pu depuis long-
temps lui étre attribuées par le fait qu’elles s’adressent au méme destinataire, un
certain Simonide, et qu’un vers de 'une d’elles, Theogn. 472, se trouve cité sous
son nom par Aristote*>. Dans I'une de ces trois élégies, celle des vers 667682 de
Théognis, usant de I'allégorie classique du navire de 1’état ballotté par la tem-
péte, Evénos se plaint & son ami de ce que la vague populaire au pouvoir a
démis de ses fonctions le «noble timonier» qui s’acquittait avec sagesse de son
role de gardien: on recourt a la violence pour se saisir des biens, 'ordre est

A. Debrunner, Festschrift fiir Edouard Tiéche (Bern 1947) 11-24, n’implique a I’origine que le
systéme terminologique oligarchie + monarchie, seuls termes représentés chez Hérodote en
III 80-82, tandis que dnuokpatéecBa figure en VI 43, 2 en référence au discours d’Otanés.
L’absence des autres, sauf tupavvic, qui est banal, favorise les partisans du trois plutdt que
ceux du six et par suite les doutes émis sur une théorie de la petaPorn faisant intervenir les
altérations. Mais cette circonstance n’exclut nullement la possibilité d’une théorie plus simple
expliquant seulement quelques processus, comme on la voit chez Hérodote.

42 Untersuchungen zum Anonymus Iamblichi (Diss. Tiibingen 1931) 48-51. Roller, il est vrai, ne
se prononce que sur la premiére partie du chapitre, I'éloge de ’eunomie, mais la seconde entre
dans le méme raisonnement. Sur d’autres influences possibles, voir Untersteiner, Sofisti,
testimonianze e frammenti 111 (Firenze 1954) 110-112.

43 Sophistik und Rhetorik (Leipzig und Berlin 1912) 89 n. 191.

44 Vom Mythos zum Logos* (Stuttgart 1942) 428 et 512.

45 Mer. 1015 a 29 et Eth. Eud. 1223 a 31. Sur la présence d’Evénos dans les Theognidea, voir en
dernier lieu M. L. West, Studies in Greek Elegy and Iambus (Berlin and New York 1974) 57sq.




80 Frangois Lasserre

anéanti, «il n’y a plus partage égal au milieu de tous — 0.6p0¢ & OOKET 100G
yivetan &C 10 pEcov —, les débardeurs commandent, les méchants dominent sur
les gens de bien (675-679)». Alors que les commentateurs sont en général
d’accord pour rapporter icog dacpog au partage des rations de 'équipage et par
analogie a 1’égale répartition des richesses dans la cité*¢, G. Cerri, le premier, a
reconnu dans cette expression I’équivalent poétique d’'une icovopio comprise
comme un icov (ou ica) vépely et concernant exclusivement la répartition des
pouvoirs*’. Cette interprétation condamne en grande partie les conclusions de
Vlastos et d’Ostwald expliquant le mot a partir de vopog et redonne I’avantage,
en revanche, a celle qu’avait formulée en dernier lieu V. Ehrenberg dans
I'article «Isonomia» de la Realencyclopédie*®, avec toute I'autorité, désormais,
d’un adepte avéré de Protagoras. Car Evénos, dans le peu de vers qu’il nous a
laissés, fait écho au moins a deux reprises a la doctrine de ce dernier: quand il
distingue entre antilogie et contradiction (fr. 1 West) et quand il affirme qu’un
long exercice dote finalement ’'homme d’une seconde nature (fr. 9). Or dans
cette élégie aussi son influence se reconnait aisément, et cela sur trois points qui
se retrouvent a la fois dans le chapitre déja cité de ’Anonyme de Jamblique et
chez Hérodote. Premi¢rement, seul un leader capable peut assurer la justice
dans I’état: c’est la thése de ’Anonyme, avec la réserve qu’il y faut un sur-
homme; c’est celle aussi de Darius. Deuxi¢émement, la démocratie ne résiste pas
a la pression des meneurs: c’est également la thése et de ’Anonyme et de
Darius. Troisitemement enfin, la perversion de la démocratie entraine 1’aboli-
tion de I'isonomie: c’est la thése de Darius et, au moins implicitement, car il
n’emploie pas le terme d’isonomie, celle de I’Anonyme.

Pour Cerri, certes, I'isonomie en question serait celle des oligarques, et ’'on
serait prét a le suivre si I’on admettait avec lui que le destinataire de ’élégie est
Simonide de Céos et que 'opposition entre dyaBoi et kakoi est celle qui inspire
si souvent les élégies de Théognis. Mais 1’expression & pgoov apparait liée
plutdt 4 la démocratie, du moins au Ve siécle, et la nostalgie du bon pilote n’est
pas compatible avec une idéologie oligarchique. Il faut bien plutét lire le poéme
comme s’il émanait d’un Protagoras admirant la démocratie athénienne: le
libre échange des richesses y garantit & chaque citoyen sa chance de prospérite,
le peuple y gouverne a droits égaux et publiquement par le vote, ’élection
réserve aux plus doués les charges soustraites a la désignation par le sort, celles
des archontes, des stratéges et des intendants des finances, enfin ’autorité supé-
rieure de Périclés y assure une ferme conduite politique. On s’est souvent
étonné de ce que le débat entre les trois Perses ne conclut pas clairement en

46 Toutefois B. A. Van Groningen, Théognis, le premier livre (Amsterdam 1966) 266, évoque la
répartition «des richesses et du pouvoiry.

47 “loog da.opog come equivalente di icovopia nella silloge teognidea, Quaderni Urbinati di Cult.
class. 8 (1969) 97-104.

48 Suppl. 7 (1940) 293-301.




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 81

faveur de 'une des constitutions, encore que 1’¢loge de I'isonomie donne un
léger avantage a la démocratie: c’est que le régime bien équilibré d’Athénes
tenait a la fois de la stricte démocratie, de I'aristocratie et de la monarchie et
qu’Hérodote a su dans chacun des discours réserver des éloges a ce qu’Athénes
avait pris de meilleur a ces trois systémes et concentrer la critique sur les défauts
qu’elle avait évités.

Avec cette €légie s’achéve la liste des témoignages qui nous renvoient le
plus sQirement a la théorie politique de Protagoras. Il s’agissait par ceux-ci,
rappelons-le, de vérifier ’hypothése de son intervention entre le stade de I'idéa-
lisation du monarque perse et celui du débat sur le meilleur régime: est-il
I'auteur qui a inventé cet épisode pour illustrer une doctrine? La vérification par
les échos de celle-ci n’atteint, au point oll nous sommes arrivés, que la moitié de
son objectif en montrant la parenté étroite qui unit les thémes de ce débat et les
développements politiques inspirés de Protagoras. Pour la conduire plus loin, il
faudrait encore prouver, avec le méme haut degré de probabilité, I'origine
protagoréenne non plus des thémes, mais de la mise en scéne du chapitre
d’Hérodote. La preuve, évidemment, n’existe pas, sinon il y a longtemps qu’on
’aurait apportée. Nous ne tenons méme pas d’analogie, c’est-a-dire que nous ne
disposons pas d’un récit également inventé a des fins didactiques dont nous
aurions quelque raison de supposer que ’auteur serait Protagoras. L’adaptation
du mythe de Prométhée et d’Epiméthée a ses vues sur l'origine de la polis, tel
que Platon le rapporte, n’est pas du méme ordre puisqu’il s’agit de mythologie
et non d’histoire.

A défaut de preuves, cependant, deux indices d’inégale valeur méritent
mention. Le premier, qui est le plus fort, est le parallélisme de la démarche
globale du débat chez Hérodote et de la démonstration finale de I’Anonyme de
Jamblique. Hérodote commence par une défense de la démocratie, fait com-
battre et rejeter celle-ci par Mégabyze au profit de I'oligarchie, enfin utilise
Darius pour critiquer successivement la démocratie et I’oligarchie et faire
triompher la monarchie. De son c6té, ’Anonyme commence par exposer lon-
guement en A 1-5 ’antinomie du droit et de la cupidité, puis il décrit en A 6,
sans toutefois la nommer, la démocratie idéale, fondée sur le droit et I’égalité,
comme ’aboutissement naturel de I’histoire du genre humain*®. Prolongeant
cette description dans la premiére partie d’A 7, vouée au tableau de I'eunomie,
il passe ensuite a celle de I'anomie, dans laquelle il fait allusion successivement
a la dégénérescence de la démocratie et aux factions oligarchiques, sans toute-
fois nommer explicitement ces derniéres?, le théme de I'illégalité devant pri-

49 A la fin de cette partie, la victoire du nAfj0o¢ et de 'eunomie sur un éventuel monarque démontre
clairement la supériorité de la démocratie (§ 4): A 8o¢ en est le signe terminologique.

50 Le terme évoquant la démocratie n’apparait quau § 14 (dtav odv tadta 1@ 800 £x tob TAndoug
gxAin) ...), mais c’est elle qui est visée dans la description de I'accaparement des richesses au § 8.
Quant 4 I'oligarchie, elle est impliquée dans I"évocation de I'oikeio o1do15 au § 10.

6 Museum Helveticum




82 Frangois Lasserre

mer sur celui des régimes politiques. Enfin il montre comment la tyrannie ou
monarchie succéde inévitablement au statut d’inégalité créé par ’'anomie et
rétablit la loi, vopog, et le droit, dikn, qui sont dans son vocabulaire les substi-
tuts respectifs des notions protagoréennes de dikn et d’aidw¢’!. Malgré cer-
taines transpositions dues, comme on sait, au contexte politique propre a son
époque, la fin du Ve siécle, il suit un raisonnement identique a celui d’Hérodote.
A travers son exposé, on entrevoit au moins comment Protagoras a pu d’abord
¢laborer le plan d’une perafoln en trois étapes conduisant de I'anomie a la
royauté, conformément a la legon de la «loi» des cinq jours d’interrégne, puis
transformer celles-ci en trois discours fictifs en forme d’antilogies pour adapter
ce projet aux principes de son livre. Avec cet indice, la conjecture dépasse la cote
du possible et s’¢léve a celle du plausible.

L’autre indice a retenir, sans doute moins probant, consiste en ceci, que
I'image du roi exemplaire, notamment en tant que législateur, s’est incarnée en
Darius dans la tradition grecque postérieure a Protagoras. Tel il apparait, en
effet, chez Platon, d’une part dans les «Lois» en III 695 c, d’autre part dans la
VIIe Lettre en 332 a. Dans les deux passages, le philosophe rappelle que Darius
devint roi aprés sa victoire sur I’«eunuque», épithéte que contredisent de toute
évidence les récits d’Hérodote et de Ctésias et qu’il tient donc d’un autre auteur,
mais d’un auteur qui voulait déja opposer I'ordre rétabli a l'illégalité. Qui plus
est, dans le passage des «Lois». Darius est loué en premier lieu pour avoir établi
une sorte d’isonomie déja préconisée par Cyrus et pour I'avoir inscrite dans la
législation: kai vopovg REilov BEpevog oikeiv icOTNTA KONV TIva EICQEP®YV,
Kxai 1oV tod Kpov dacpov, dv dnéoyeto Iepoaic, €ic OV vopov &vedet, pliav
nopilov kai xowvoviav nacwv [Ieépoaig, ypnuaoct kail dwpeaic tov Iepodv
dfjnov mpocayopevos. L’égalité dont il est ici question s’applique au partage du
pouvoir, comme chez Hérodote, tandis que les bienfaits qui en résultent, la
concorde et la richesse, correspondent au tableau de 'eunomie chez ’Anonyme
de Jamblique et 4 I'idéal de la ¢1Aia comme ciment de la nation dans le mythe
du «Protagorasy. Ainsi se trouve-t-on tenté de conclure que Protagoras est ici la
source de Platon et qu’il a, le premier, fait de Darius le modéle du roi parfait.
Mais ni I'un, ni ’'autre des deux passages ne rappelle en quoi que ce soit la
doctrine du sophiste en dehors de la conception de I’Etat qu’ils esquissent, si
bien que le rapprochement demeure fragile: d’autres que Protagoras ont pu
associer Darius 4 'image d’'une royauté exemplaire. On ne dépasse pas non plus
le niveau du plausible dans le «Phédre», o Platon cite Darius, Lycurgue et
Solon comme les trois législateurs modéles, parangons, sans doute, des constitu-
tions monarchique, aristocratique et démocratique (258 c). S’il était possible de
démontrer que ce cliché, dans ses diverses variantes, remonte a Protagoras, je le
répéte, aucun doute ne subsisterait plus sur I'élaboration du débat sur les consti-

51 Sur ce point, comme sur Pinterprétation des chapitres A 6 et A 7 de I'’Anonyme, voir Roller,
op. cit. (supra, n. 42) 43-51.




Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions 83

tutions, car tous les éléments s’en trouveraient réunis dans des contextes prota-
goréens, hormis la forme antilogique: théorie des constitutions d’une part, avec
ses principaux arguments, cadre historique d’autre part, avec I’exemple perse
du passage de 'anomie a I'ordre monarchique. Quant a la forme, c’est celle-la
méme qu’emploie Hérodote et dont on a soupgonné depuis Maass qu’elle lui a
été inspirée par les «Antilogies» de Protagoras parce qu’elle constitue un cas
unique dans toute son ceuvre. A défaut de ce missing link, cependant, on se
contentera d’enregistrer le témoignage de Platon sur Darius comme un indice
de plus a ’appui de 'hypothése et de constater a la fois son importance et sa
fragilité dans I’architecture des arguments.

Y a-t-il une conclusion? Il y aurait beaucoup de présomption de ma part a
espérer que le nombre des preuves (ou substituts de preuves) versées pour la
premiére fois au dossier gagnera beaucoup d’adhérents 4 la cause de Protago-
ras. Elles peuvent chacune étre jugées banales ou peu convaincantes. En fait,
elles n’ont de valeur & mes yeux qu’en raison de leur accumulation, car le poids
nouveau qu’elles donnent ainsi a la thése me parait enfin suffisant pour garantir
la sincérité d’Hérodote quand il affirme par deux fois, en III 80 et en VI 43, que
les discours qu’il rapporte ont été prononcés. Il y a tant d’indices de I’existence
d’une tradition grecque sur I’histoire des Perses et d’une réflexion politique dans
cette tradition qu’on doit admettre la possibilité qu’il s’y référe dans ces deux
passages et dégage par 12 sa responsabilité. Déclarer qu’il proteste de sa véracité
pour mieux donner le change sur son imposture, comme on I’a fait encore tout
récemment®2, ne devrait plus étre permis a la lumiére des témoignages que j’ai
rassemblés. Je crois aussi qu’on a mal jugé Hérodote et I’historiographie a ses
débuts en enfermant les premiéres ceuvres historiques dans le schéma trop
étroit d’une explication rationnelle du passé substituée a I’explication
mythique. Au lendemain de I’époque archaique, I’histoire se présente bien
plutét comme une collection de faits suivie d’une classification, en vue de resti-
tuer le passé, et la critique ou le contrdle de I'information y importent beaucoup
moins que ’exploitation du maximum de données atteignables. En affirmant
qu’il dit vrai, ce qui reste, selon mon sentiment, ’'argument majeur pour ’hypo-

52 H. Schwabl, Herodot als Historiker und Erzidhler, Gymnasium 76 (1969) 264, suivi de D.
Fehling, Die Quellenangaben bei Herodot, Studien zur Erzdhlkunst Herodots (Berlin und New
York 1971) 92. Au contraire, dans une thése non publiée de 'Université de Tiibingen, de 1962,
Herodot und die Wahrheit, Untersuchungen zu Wahrheitsbegriff, Kritik und Argumentation bei
Herodot, 123-124, F. Haible montre parfaitement que cette protestation renvoie nécessaire-
ment & une source qu'Hérodote juge digne de foi, notamment parce que & Qv aprés A&y0n-
cav marque la certitude du fait (méme formule en II 125, 5 et V 9, 3, ibid. p. 112 et 120).
Source perse selon Ph.-E. Legrand, Hérodote. Livre 111 (Paris 1939) 106-109, qui estime que
I’historien n’avait pas besoin de s’engager aussi vivement s’il protégeait un auteur grec, donc
suffisamment connu. Source grecque, au contraire, selon Aalders, op. cit. 48sq. (cf. n. 6 supra),
qui observe que le théme du débat est déja grec et en conclut 2 juste titre que seul un Grec
pouvait I'avoir congu.




84 Frangois Lasserre: Hérodote et Protagoras: Le débat sur les constitutions

thése d’une source, quelle qu’elle soit, Hérodote, au moins, croit dire vrai. On
peut hésiter sur la nature du document auquel il se référe tacitement, mais on ne
peut pas nier que toutes les conditions sont réunies pour que ce document ait vu
le jour. L’onus probandi, dés lors et plus que jamais, retombe du c6té des scep-
tiques: qu’ils démontrent — ils n’ont jamais encore entrepris de le faire —
qu'Hérodote a menti! Je doute qu’ils en puissent administrer la preuve, et la
longue recherche des preuves contraires a laquelle est voué le présent article
n’ambitionnait pas d’autre résultat positif que I'élimination de leur point de vue
dans la discussion. N’aurais-je obtenu que cela que mes efforts me paraitraient
amplement justifiés.




	Hérodote et Protagoras : le débat sur les constitutions

