
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 32 (1975)

Heft: 4

Artikel: Zur "Tarentilla" des Naevius

Autor: Albrecht, Michael von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur 'Tarentilla' des Naevius

Von Michael von Albrecht, Heidelberg

Naevius hat als Komödiendichter einen guten Namen1. Wie Friedrich Leo
sagt, deutet vieles darauf hin, dass er den Grund zu der folgenden starken
Entwicklung der Komödie gelegt hat2. Und Eduard Fraenkel betont, «dass erst
Naevius die Kräfte der römischen Komödie voll entfaltet hat». Fraenkel fährt
fort: «Er ist wahrscheinlich der genialste Dichter dieser Gattung gewesen, als

geistige Potenz und an Leidenschaft des Temperaments wie an Kühnheit des

Neuerns dem Plautus überlegen, ihm gleich in der wunderbaren Fülle und
Beschwingtheit des sprachlichen Ausdrucks. Übertroffen haben dürfte ihn
Plautus mit dem vollendeten Bau grosser polymetrischer Cantica.»3

Auch wenn man, solange keine vollständigen Stücke vorliegen, vielleicht
in der Wertung nicht so kühn sein möchte, kann man doch nicht übersehen,
dass ein antiker Leser wie Volcacius Sedigitus4 ihn im Katalog der Komödiendichter

nach Caecilius und Plautus an dritter Stelle nennt: Naevius qui fervet.
Diese Einordnung ist zwar ihrerseits einseitig - Temperament und
Bühnenwirksamkeit rangieren vor Geschmack und Stilgefühl: so muss Terenz mit dem
sechsten Platz vorlieb nehmen -, aber sicher realistischer als die Fraenkelsche.
Eines bezeugen die über 130 Komödienfragmente: Die Stücke müssen alles
andere als langweilig gewesen sein. Nie vorher und nie nachher ist auf einer
römischen Bühne so offen politische Kritik laut geworden5. - Und die bestimmende

Rolle von Naevius' Sprachschöpfertum für die spätere Komödie,
namentlich für Plautus, ist durch Fraenkels Zusammenstellungen (s. Anm. 3) zur
Evidenz erhoben.

1 Textausgaben: Comicorum Romanorum praeter Plautum et Terentium fragmenta. Secundis
curis rec. O. Ribbeck Scaenicae Romanorumpoesisfragmenta II, Leipzig 1873) (Neudruck
Hildesheim 1962, 19-22). Naevius poeta. Introduzione bibliografica, testo dei frammenti e

commento di E. V. Marmorale (Firenze 1953) 219-223. 170-172. E. Warmington, Remains of
Old Latin, Newly edited and translated, II (London 1936) 98-103.

2 Geschichte der römischen Literatur (Berlin 1913) 91.
3 E. Fraenkel, Naevius, RE Suppl. 6 (1935) 628.
4 FPL p. 46 Morel. Zur Datierung (Ende des 2. Jh. v. Chr.) M. Schuster, RE 9 A 1 (1961) 742-

754.
5 Zu fr. 1 der Tarentilla: F. Leo, Gesch. d. röm. Lit. 77: «In der Tarentilla sagte ein Sklave: In

Rom bestimmen die Vornehmen, ob ein Stück gut oder schlecht ist, und die kleinen Leute
mucksen nicht: 'wenn ich in Tarent (vorsichtiger: am Schauplatz des Stückes) etwas durch
meinen Beifallfürgut erklärt habe, so wagt kein König das zu brechen; die Sklaven in Tarent (s.

oben) sindfreier als die Freien in Rom!'.» S. jetzt aber: J. Wright, RhM 115 (1972) 239-242 (ich
glaube aber nicht, dass die Tarentilla in Tarent spielte).



Zur Tarentilla' des Naevius 231

Trotz der hohen Meinung, die man von ihm hegt, hat man sich freilich in
den letzten Jahrzehnten kaum mit dem Komödiendichter Naevius beschäftigt,
was um so verwunderlicher ist, als die spärlichen epischen Fragmente6 eifrig
kommentiert wurden.

Es ist an der Zeit, auf diese Lücke der Forschung hinzuweisen, zugleich
aber auch, daran zu erinnern, wie brüchig die Grundlagen unserer Kenntnis
und damit auch unserer Beurteilung des Komödiendichters Naevius sind.

Ein Stück, von dem wir uns auf Grund des Erhaltenen etwas genauere
Vorstellungen bilden können, ist die 'Tarentilla'7. Wir machen im folgenden
einige Bemerkungen zum Titel, zum Gang der Handlung und schliesslich zur
Frage der Autorschaft des Fragments II.

I. Zum Titel

Das Stück wird von Ribbeck (z. St.) mit den 'Tarantinoi' des Alexis verglichen.

Bei genauerem Zusehen erscheint freilich ein engerer Zusammenhang
zweifelhaft; handelt es sich doch bei Alexis um ein masc.pl.; die beiden Jünglinge

befinden sich bei Naevius aber in der Fremde, und zwar bei der Tarenti-
nerin; es müsste also recht merkwürdig zugehen, wenn auch sie Tarentiner
wären. Auch die Fragmente erlauben keine Anknüpfung: Bei Alexis ist von der
bescheidenen Lebensweise der Pythagoreer die Rede, bei Naevius geht es üppig

zu8. Zwar ist Alexis, Lehrmeister und vielleicht Oheim Menanders, in Rom
viel nachgeahmt worden9, und aus dem 'Isostasion'10 dieses Dichters ist eine
anschauliche Schilderung der Verführungskünste der Hetären erhalten (fr. 98);
doch ist dieses Thema in der Gattung so verbreitet, dass man daraus keine
quellenkritischen Schlüsse ziehen kann11.

Interessanter ist die Frage, welche Assoziationen ein Titel wie 'Tarentilla'
beim römischen Publikum weckte.

Tarent war eine der unteritalischen Städte, für die in den Augen der
Römer das pergraecari typisch war. Darüber hinaus war es ein bedeutendes Fi-

6 Bei Morel sind es 61. - Die Disproportion der Naevius-Forschung hebt auch J. H. Waszink
hervor (Zum Anfangsstadium der römischen Literatur, in: Aufstieg und Niedergang der
römischen Welt, hg. von H. Temporini, 1, 2 [Berlin 1972] 869-927, bes. 921). - S. jetzt L. Rych-
lewska, De Nonii comoediarum Naevianarum notitia. Eos 57 (1967/68) 203-210.

7 Ob sie «la migliore delle commedie» (di N.) war (Marmorale 170), ist ungewiss.
8 S. Lo Cascio, L'influsso ellenico nell'origine délia poesia latina, Riv. Fil. Class. 20 (1891), zit.

bei M. Galdi, Num qui de Tarentilla comoedia supersunt versus Ennianis reliquiis ascribendi

sint, Athenaeum N.S. 5 (1927) 64f. Auch Kratinos d. J. (s. Körte RE 11,2 [ 1922] 1654) verspottete

die Pythagoreer in einer Komödie Tarantinoi (CAF Kock II, 290).
9 Gellius 2, 23; Galdi 64f.; vielleicht stammt von ihm die Vorlage von Plautus' Poenulus (G.

Arnott, RhM 102 [1959] 252); vgl. Kaibel, RE 1 (1894) 1471.

10 Eigenname einer Hetäre, 'gleich wiegend', 'gleich'.
11 Übs. in: Menander, Die Komödien und Fragmente, übertr. von G. Goldschmidt (Zürich

1949) llf.



232 Michael von Albrecht

scherei- und Handelszentrum; die gute Schafwolle der Gegend wurde dort zu
weichen Stoffen verarbeitet und mit Purpur eingefärbt12. Terrakotten und Vasen

kamen von dort. Von der geistigen Bedeutung der Stadt als Heimat des

Mathematikers Archytas (4. Jh.), des Musikwissenschaftlers und Philosophen-
Biographen Aristoxenos (4. Jh.) und des Epigrammatikers Leonidas (Anf. 3.

Jh.) mochte das Publikum des Naevius wenig wissen, mehr von dem dortigen
regen Theaterleben; die Phlyaken-Posse war dort zuhause, und der erste
römische Bühnendichter, Livius Andronicus, war Tarentiner; das Sprichwort
sagte, in Tarent gebe es mehr Feiertage, als das Jahr Tage hätte13.

Was mochte man sich also in Rom unter einer Tarentinerin vorstellen? Ein
Luxusgeschöpf, für das alle Tage Sonntag ist, mit ausgeprägtem Sinn für
lebhaften Handel und Wandel. Und wer nicht wusste, was eine Tarentinerin war,
hatte doch eine klare Vorstellung von einem tarentinischen Kleid, einem
transparenten Gewebe aus den Fasern der Steckmuschel, das von Hetären besonders

geschätzt wurde14. Es ist zwar verlockend, fr. XV pallucidum in diesen
Zusammenhang zu ziehen; Varros Bedeutungsangabe a luce illustre15 weist
jedoch in andere Richtung. - Naevius hat jedenfalls sein Publikum nicht nur
politisch und sprachlich, sondern auch optisch anzusprechen gewusst. Der Titel
(der dem verbreiteten Typus Andria, Perinthia ...16 zugehört) war also in jeder
Beziehung zugkräftig.

II. Zur Handlung

Zwei junge Herren verschwenden in der Fremde ihr Gut. Demgemäss ist
in fr. IV vom Essen die Rede; fr. V spielt wohl auf den unsicheren Gang eines
Betrunkenen an (attattatae! cave cadas amabo); ausdrücklich ist die Situation in
folgender Frage der angereisten Väter charakterisiert (fr. VI: ubi isti duo adules-
centes habent, / qui hic ante parta patria peregre prodigunt?). Die Väter kommen
als unerwarteter Besuch; man begrüsst sie höflich und verlegen (fr. VIII: Salvi et
fortunati sitis duo duum nostrum patres!). Am Ende findet unter gewissen
Bedingungen eine Versöhnung statt.

So weit sind die Umrisse klar. Im einzelnen herrscht Unsicherheit:
1. Als Schauplatz wird allgemein Tarent angenommen. Dies liegt nahe, da

sich die Jünglinge in der Fremde, und zwar bei der Tarentinerin, aufhalten.
Aber zwingend ist es keineswegs, zumal in den uns sonst bekannten Komödien

12 Vgl. Horaz Epist. 2, 1, 107.
13 Theopomp bei Athenaios 166E. Klearch ebd. 522Dff. Strab. p. 280.
14 Vgl. z. B. Lukian, Hetärengespräche 7, 2.
15 Ling. tat. 7, 108.

16 Weiter ist Menanders Samia zu nennen, Antiphanes' Boiotis, Delia, Ephesia, Korinthia, Ale¬
xis' Althis, Achaiis, Brettia, Hellenis, Knidia, Leukadia, Lemnia, Milesia, Olynthia. - Derartige
Titel lassen an Hetären denken: doch trifft dies nicht immer zu.



Zur Tarentilla' des Naevius 233

ähnlichen Titels das Mädchen im allgemeinen als Fremde charakterisiert wird:
Die Andria befindet sich gerade nicht aufAndros, die Samierin nicht auf Samos
usw. In Tarent hätte auch die Bezeichnung 'Tarentilla' für ein Mädchen keine
distinktive Funktion17.

2. Ribbeck denkt sich fr. VIII von zwei Sklaven gesprochen; in dem bereits
zitierten Vers wäre dann duum nostrum als 'unserer beiden Herren' zu übersetzen,

was doch etwas gewaltsam wirkt. Es ist natürlicher, sich den Vers von den
Söhnen gesprochen zu denken18. - Noch bedenklicher ist, dass Ribbeck erst aus
dieser gezwungenen Übersetzung die Existenz der beiden Sklaven erweist:
zweifellos ein Zirkelschluss.

3. In fr. XI steht eine pessimistische Äusserung über die Treue der Frauen:
Numquam quisquam amico amanti amica / nimis fiet fidelis, / nec erit nimis
morigera et vota quisquam Spricht hier wirklich, wie Warmington und
Marmorale annehmen, einer der Väter? Antike Komödienväter sorgen sich sonst
weniger um Treue als um Geld. Passen dazu die pathetische Indignation und
die lyrische Versenkung ins Seefische: amico amanti amica? Eher lamentiert
doch wohl ein Liebhaber, den die Koketterie der Tarentinerin zur Verzweiflung
bringt! Numquam quisquam cuiquam ist die Sprache des Affekts; zur Enttäuschung

über die Untreue ist zu vergleichen der junge Mnesilochus bei Plautus
(Bacch. 489ff., bes. 491): satin ut quem tu habeas fidelem tibi aut quoi credas
nescias?19

4. Wie hat man sich am Ende der Komödie die Lösung vorzustellen? Das
Fragment XII liefert einen unbeachteten Anhaltspunkt. Es lautet: Primum ad
virtutem ut redeatis, abeatis ab ignavia, / domi patres patriam ut colatis potius
quam peregri probra. Umstritten ist die Deutung von patres. Wer ist damit
gemeint? Marmorale denkt an die Senatoren; das scheint jedoch recht weit
hergeholt. Eine Plautusstelle dürfte weiterhelfen (Bacch. 457-459): Ludus sagt
über Mnesilochus: hie enim rite productus patri: / in mare it, rem familiärem
curat, custodit domum: / opsequens oboediensque est mori atque imperiis patris.
Die Verbindung von domus und pater zeigt, dass an den Gehorsam gedacht
ist.

Über diese Korrektur von Marmorales Interpretation hinaus sei jedoch
noch eine andere Erklärung von patres versucht. Marmorale hatte wohl das

richtige Empfinden, dass domi patres patriam ein wenig zuviel des Guten ist.
Der Pleonasmus ist zwar durch den Septenarstil, der ja durchweg feierlicher ist

17 Nachträglich stelle ich zu meiner Freude fest, dass B. Bader mit etwas anderer Argumentation
zu dem gleichen negativen Ergebnis kommt: Univ. of London, Inst, of Class. Stud. Bull. 18

(1971)112.
18 Warmington z. St.

19 Dass Mnesilochus zugleich die Geliebte und den Freund meint, geht aus Vers 500f. hervor;
zunächst steht die Geliebte im Vordergrund: egone illam mulierem / capitis non perdam?

(489f.).



234 Michael von Albrecht

als der der Senare20, einigermassen gerechtfertigt - aber er verschwindet völlig,
wenn man patres als Nominativ oder Vokativ auffasst. «Erstens, dass ihr zur
Tugend zurückkehrt, euch abwendet von der Untüchtigkeit, dass ihr zuhause,
ihr Väter (oder: als Väter), das Vaterland üeber ehrt als in der Fremde den
Schimpf.» Aufdiese Weise würde aus dem Pleonasmus eine Pointe. Die Vermutung

setzt voraus, dass die Vertreter der älteren Generation, wie wir es aus
vielen Komödien kennen, für die Reize der Schönen nicht unempfänglich
waren, was ja bei dem vielseitigen Charme des Mädchens nicht überrascht (fr. II).
Eher wäre das Gegenteil verwunderlich21. Nachdem sich die Alten zumindest
vorübergehend bezirzen liessen, ergäbe sich gegen Ende ein Anlass, die patres
auf die patria zurückzuverweisen. Dies müsste durch eine Gestalt geschehen
sein, die der Autorität der Väter nicht untergeordnet ist, also etwa durch die
Tarentinerin selbst oder eine ihr zugeordnete Person; vielleicht aber hat auch
zuerst das Mädchen, dann die Schauspielertruppe die Moral aus der
Geschichte gezogen, wie etwa am Ende der 'Bacchides' (1206ff.):

Ba. Lepide ipsi hi sunt capti, suis quifiliisfecere insidias.
Caterva Hi senes nisifuissent nihili iam inde ab adulescentia,
Non hodie hoc tantum flagitium facerent canis capitibus:
Neque adeo haec faceremus, ni antehac vidissemus fieri,
Ut apud lenones rivalesfiliis fierent patres.

Plautus weiss, dass seit der Alten Komödie das Thema eine Rolle spielt -
mindestens hat er die Griechen und Naevius im Auge!

Um bei Plautus selbst zu bleiben: Der verliebte Alte erscheint auch in der
'Casina'. Im 'Mercator' 1015-16 zieht der junge Eutychus das Facit:

De. eamus intro. Eu. immo dicamus senibus legem censeo / priu'quam
abeamus, qua se lege teneant contentique sint. Und im gleichen Akt kurz zuvor:
Eu. vacuom esse istac ted aetate his decebat noxiis. / itidem ut tempus anni, aetate
alia aliudfactum convenit; / nam si istuc ius est, senecta aetate scortari senes, /
ubi loci est res summa nostra publica? (983a-986).

Man erkennt, dass eine solche Abkanzelung der Alten sogar Staat und
Moral stützen kann - die Predigt des jungen Eutychus passt zu dem ob seiner

Tugendhaftigkeit beim Publikum so beliebten Komödiendichter Philemon. Ja,
eine solche Predigt an die patres würde sich sogar dem Naevius-Bild einfügen,
zumal eine der kühnsten Komödienstellen des Naevius eben der Verteidigung
eines jungen Liebhabers gilt, den der Vater von der amica wegführt: fr. inc. III
(108fL): Etiam qui res magnas manu saepe gessit gloriose, / cuiusfacta viva nunc

20 H. Happ, Die lateinische Umgangssprache und die Kunstsprache des Plautus. Glotta 45 (1967)
60-104, bes. 79ff.

21 Ribbeck z. St. hielt die Tarentinerin für die Geliebte des einen Jünglings; Marmorale fügte
hinzu «o forse di ambedue» 170). Ob dies genügt? Der Text verlangt - s. fr. II - eine grössere
Zahl von Bezauberten.



Zur 'Tarentilla' des Naevius 235

vigent, qui apud gentes solus praestat, / eum suus pater cum pallio uno ab amica
abduxit22.

Der politische Angriff ist hintergründig; vordergründig hat die Stelle, wie
F. Leo (Literaturgesch. 77f.) richtig gesehen hat, die Funktion, einem Liebhaber,

den der Vater von der Liebsten wegholt, das Argument zu liefern: Aus mir
kann noch ein Scipio werden! Die Moral ist bei Naevius weniger primitiv und
einsträngig, als es auf den ersten Blick erscheint.

5. In welcher Situation ist fr. IV gesprochen? « Ubi cenaturi estis, hicine an in
triclinio?» Man nimmt an, ein Sklave stelle den jungen Herren diese Frage.
Merkwürdigerweise hat man noch nicht das Problem gesehen, das in dem Wort
hic hegt. Menschhchem Ermessen nach kann es nur bedeuten 'hier auf der
Strasse'. Eine ziemlich absurde Vorstellung. Sinn erhält der Satz, wenn er als

Einladung an Personen formuliert ist, die sich aus irgendeinem Grund weigern,
ein Haus zu betreten, obwohl es schon Abendessenszeit ist. Allem nach wird es
sich um die beiden Alten handeln, die sich zieren, an dem Gastmahl bei der
Tarentinerin teilzunehmen. Diese Frage ist wohl Teil einer Einladungs- und
Verführungsszene, die man mit der Schlussszene der 'Bacchides' vergleichen
muss, nur dass das Mädchen das Kunststück fertigbringt, beide Alten zu bezaubern.

- Unter dieser Voraussetzung gewinnt hic einen Sinn.

III. Zu Fragment II
Abschliessend ein Hinweis auf die Schwierigkeiten der Überlieferung.

Naevius wird mit Novius und Laevius verwechselt23. Aber die Unsicherheit
geht noch erhebhch weiter als unsere Ausgaben, die sich merkwürdig einig sind,
erkennen lassen. Sie erstreckt sich sogar auf fr. II, dem Naevius sein Ansehen als
Komödiendichter verdankt, Versen, die man freilich mehr gepriesen als geprüft
hat.

Übersetzen wir zunächst den Ribbeckschen Text mit zwei Korrekturen:
nach quasi ist pila zu ergänzen (nach pila Versfuge)24; die Konjektur percellit
(77) ist durch das überlieferte pervellit zu ersetzen25. «Wie mit dem Ball im
Reigen spielend verschenkt sie sich bald hierher, bald dorthin26 und ist für alle

22 Unabhängig davon, wo die Scipio-Stelle stand, ist sie ein wichtiger Beleg für uns. Es ist nicht
ausgeschlossen, dass das Fragment der Tarentilla entstammt, denn ohne genaue Angabe
zitiert man berühmte Texte, und die Tarentilla gehört nicht nur 'zufällig' zu den vielzitierten
Komödien (richtig Marmorale 170 A. 72 gegen Ferrero, Riv. Fil. Class.. N.S. 26 [1948] 98-120.
bes. 114). Was mehr zitiert wird, wird mehr gelesen.

23 Marmorale 161.

24 Möglicherweise ist pila Glossem; aber an Ballspiel ist auf jeden Fall gedacht.
25 Dies ist Mariottis Text.
26 Gegen Isidor 1, 25 («De quadam impudica») ist zu betonen, dass es sich nur um Kokettieren

handelt; datatim sollte man nicht obszön auffassen, wie Georges es tut. Es handelt sich bei
datatim um einen Ausdruck des Ballspiels (s. unten Anm. 40). Ball als Requisit bei Liebesszenen;

Furtwängler, Vasens. zu Berlin 4127, vgl. 3160.



236 Michael von Albrecht

da27: Dem einen nickt sie zu, dem anderen blinzelt sie zu, einen andern liebt sie,
einen andern hält sie umfangen. Anderswo ist die Hand beschäftigt, einen
andern reizt sie am Fuss, einem andern gibt sie den Ring anzuschauen, mit den
Lippen lockt sie einen andern, mit einem andern singt sie, aber einem andern
gibt sie mit dem Finger Zeichen»28.

Der Text ist schön, vielleicht sogar zu schön. Liegt es an diesem hohen
ästhetischen Reiz, dass alle modernen Herausgeber seit Ribbeck als Fragment
II eine Kontamination abdrucken, die nirgends überliefert ist? Liegt es weiter
an der hohen Meinung, die man sich von dem Komödiendichter Naevius gebildet

hat (übrigens nicht zuletzt anhand dieses Fragments), dass man die gar
nicht so klare Verfasserfrage beiseite schiebt?

Betrachtet man die Überlieferungslage, so erkennt man, dass die Naevius-
Philologie hier einen kaum weniger halsbrecherischen Balanceakt vollführt als
das im Fragment beschriebene Mädchen.
1. Nur Vers 76 ist in der bei Ribbeck abgedruckten Form überliefert, und zwar

bei Paulus Diaconus, der Festus exzerpierte.
2. Nur dieser Vers ist unter dem Namen des Naevius überliefert.
3. Der übrige Text steht bei Isidor von Sevilla. Allerdings mit drei erhebüchen

Einschränkungen :

a) Die Verse sind nicht Septenare, sondern Senare.
b) Ausgerechnet Vers 76, der einzige Berührungspunkt, ist lediglich zum Teil

ähnlich; nur zwei von vier Gliedern kehren wieder, und zwar in veränderter

Reihenfolge.
c) Als Verfasser ist nicht Naevius, sondern Ennius angegeben.

Kurz: Das Versmass ist ein anderes, die einzige textliche Berührung ist

ungenau, der angegebene Autor ein anderer.
Für die Zuschreibung an Naevius29 sind somit folgende Operationen

erforderlich:

1. Starke Erweiterung von Vers 76 anhand des Festus-Zitats; statt des überlieferten

alium tenet, alii adnutat muss man einsetzen: alii adnutat, alii adnictat,
alium amat, alium tenet. So wird aus dem Teil eines Senars ein Septenar.

2. Demzufolge muss man nun überall die Septenar-Form herstellen. Dies erfordert

Eingriffe in den Text an weiteren drei Stellen:
a) In Vers 75 quasipila / in choro anstelle des überlieferten quasi in choro pila
b) 78 anulum dat alii (C. F. W. Müller) statt alii dat anulum.
c) 79 alii suo dat (Ribb.) statt aliis dat.

27 Communem: vgl. communes uxores Serv. Georg. 4, 153; Priap. 34, 3 puella communis omnibus

futura. - Aber auch der weniger drastische Sinn communis comis (iptXàvâpwJtoç) ist hier
möglich. Cic. Balb. 36, Caec. Com. 109, Ter. Heaut. 912; Apul. Mund. 29 (communis: Cyllenius
'kommunikativ').

28 Katalog vergleichbarer Verhaltensweisen: Plaut. Merc. 403ff.; Asin. 778. 784.

29 Sie geht auf den Isidor-Herausgeber Arevalus (F. Arevalo, Ausgabe Rom 1797-1803) zurück.



Zur Tarentilla' des Naevius 237

3. Hinzu kommt eine entscheidende Änderung des Isidortextes: statt Ennius
muss man Naevius einsetzen30.

Es ist die Frage, ob diese fünf zum Teil schwerwiegenden Eingriffe ins
Überlieferte unvermeidlich sind. Dies ist nicht der Fall, denn das bei Isidor
Überlieferte lässt sich in Senaren aufschreiben und ohne Änderungen31 und
Umstellungen lesen:

quasi in choro pila
ludens datatim dat se[se] et communem facit.
Alium tenet, alii adnutat, alibi manus
est occupata, / alii pervellit pedem,
alii dat anulum spectandum, / a labris
alium invocat, cum(que) alio cantat, attamen
alii dat digito litteras.

Marmorale beanstandet an diesem Text die vielen Enjambements32. Betrachtet
man aber die Tragödienfragmente des Ennius, so entdeckt man, dass er
Enjambements nicht meidet, gelegentlich sogar häuft33. Was den Tragödien recht ist,
ist den Komödien billig - man muss hier sogar noch grössere Freiheit erwarten.
Die Übereinstimmung von Satz und Vers in der Ribbeckschen Form ist zwar
bestechend; aber die Senarform hat auch ihren Reiz: alius steht viermal am
Versanfang: die kühneren Enjambements sind dadurch gerechtfertigt34.

Dann kann auch die Autorenangabe «Ennius» bei Isidor (1, 25) stehen
bleiben35. Ennius hätte somit in diesem Komödien- oder Satirenfragment - wie
auch sonst oft - Naevius nachgeahmt (das sagte man ihm schon in der Antike
nach)36. Gerade die starke Verkürzung und Umstellung in Vers 76 deutet darauf

hin, dass Ennius 'imitiert', d. h. seine Vorlage knapp andeutet und sie im
übrigen erweitert.

Die Überlieferungslage mahnt zu grösserer Vorsicht, als alle Herausgeber
sie walten lassen37. Die einsamen Stimmen von Columna (p. 457) und Carlo
Pascal38 sind ungehört verhallt und zum Teil mit ganz unzureichenden Argu-

30 Man beruft sich auf die Unzuverlässigkeit Isidors in Autorenangaben; eine Textänderung ist
aber nur gerechtfertigt, wenn sie auf Wissen, nicht auf Postulaten beruht. Hier ist die Lage
eben anders als bei den Catull-Zitaten, die Isidor dem Cinna zuschreibt (dazu M. Manitius.
Gesch. der tat. Literatur des Mittelalters 1 [München 1911)63).

31 Die Änderung se statt sese ist auch bei Septenaren erforderlich, zählt also nicht.
32 Mannorale 172.

33 Enn. Trag. 50ff.; 208ff.; 346f.; 355f.; 357f.
34 Ein Problem bleibt die 'Wanderung' der Hiate innerhalb der Senare. Wer die Ursprünglich¬

keit des Ribbeckschen Textes beweisen will, müsste hiervon ausgehen (Hiate als Reste alter
Versfugen). Aber dies ist doch wohl ein zu schwacher Anhaltspunkt.

35 Isidor kannte (wenn auch aus zweiter oder dritter Hand) uns unzugängliche Ennius-Überlie-
ferung (Vahlen CXXVIIf.). 36 Vgl. Marmorale 17lf.

37 Arevalo, Ribbeck, Müller, Marmorale, auch Vahlen (Enn.2 p. CXXVIII).
38 C. Pascal, Plauto ed Ennio in: Scritti varii di letteratura latina (Torino 1920). Ders., Quaestio-

nes Ennianae in: Studi sugli scrittori latini (Torino 1900) 49.

16 Museum Helveticum



238 Michael von Albrecht

menten bekämpft worden, etwa: Naevius habe mehr Komödien geschrieben als

Ennius, oder: Naevius selbst habe seine Worte verändern können (es handle
sich um eine Doppelfassung des Naevius39) und dergleichen mehr, was sich
selbst richtet.

Für die Ursprünglichkeit der Senare spricht es, dass das Motiv des
Ballspiels - allerdings nur als Schilderung eines realen Vorgangs - schon bei dem
Komödiendichter Antiphanes in Trimetern und nicht etwa in Tetrametern
behandelt wird (inc. fab. fr. VII M. b. Ath. 1,14f. fr. 234 K). Die gleichnishafte
Verwendung ist nicht bei Antiphanes vorgebildet, sondern in der epischen
Tradition - was ebenfalls für Ennius als Autor spricht.

Das Spiel der Nereiden mit der Argo vergleicht Apollonios Rhodios mit
einem Ballspiel40. Dass die Behandlung des Senars auf Ennius hinweist,
erwähnten wir schon.

Gewinnen wir durch die Beschränkung auf den allein sicher echten Vers 76
auch etwas für die Rekonstruktion der 'Tarentilla' des Naevius? Der Vers deutet
an, dass das Mädchen mit vier Männern kokettiert. Hierfür kommen nach
unserer Kenntnis nur die beiden Söhne und die beiden Väter in Frage. Wurden
also die Väter, ähnlich wie in den 'Bacchides', durch leichte Koketterie bezaubert

und gnädig gestimmt? Fr. IV weist, wie wir sahen, ebenfalls in diese Richtung.

Die Situation alium amat, alium tenet41 erinnert an den Schluss der 'Asi-
naria' des Plautus42.

Von der angeblichen Primitivität der Handlung bei Naevius darf man sich
kein allzu romantisches Bild machen. Mindestens das bescheidene Niveau der
Asinaria-Handlung dürfte bei Naevius erreicht sein. Ex silentio schliesst
Marmorale 162: «Che cioè Nevio si curasse non dell'intreccio, ma délia vivacità dei
caratteri.» Es ist aber ein Unterschied, ob Naevius die Intrige von der Vorlage
übernahm oder ob bei ihm keine vorkam. Letzteres wäre sonderbar. Naevius
hat Menanders 'Kolax' imitiert (Marmorale 165), also die Intrigenkomödie
gekannt. Im übrigen folgte er vielfach der Mittleren Komödie (Antiphanes,
Alexis). Eine Viererkonstellation beschäftigte Naevius auch in den 'Quadrige-
mini'. Für die Einfuhrung von je zwei gleichartigen Personen hatte Antiphanes
eine Vorhebe43 - schuf er das Vorbild für die 'Tarentilla'?

Wider Willen wurde ich im Laufe der Arbeit dazu gedrängt, den schönsten
Edelstein aus der nicht gerade stein-reichen Krone des Komödiendichters Nae-

39 M. Galdi, Num qui de Tarentilla comoedia supersunt versus Ennianis reliquiis ascribendi sinl.
Athenaeum N.S. 5 (1927) 64-69.

40 Apoll. Rhod. 4, 948-955 (àpoifaôiç datatim\). Vgl. im übrigen Mau, RE 2, 2 (1896) 2834.
41 Der Versuchung, hamat statt amat zu lesen, hat Ribbeck widerstanden. Eine hübsche Anti¬

these ergäbe sich freilich - und wir hätten ein 'tarentinischeres' Bild: statt Ballspiel - Fischerei.

42 Am Ende des Stichus kokettiert das Mädchen mit zwei Sklaven gleichzeitig.
43 Kaibel, Antiphanes, RE 1,2 (1894) 2518-2521, bes. 2519.



Zur 'Tarentilla' des Naevius 239

vius herauszubrechen und auf die Notwendigkeit einer Überprüfung der
Grundlagen hinzuweisen. Es ist meine Hoffnung, mich recht bald widerlegt zu
sehen. Oder, um mit Terenz zu reden: «Nam mihi nunc nil rerum omniumst /
quod malim quam me hocfalso suspicarier.»**

44 Ter. Heaul. 267f. Vielleicht lässt sich aus den Imitationen bei Plautus ein Schluss ziehen (s.
oben Anm. 28).


	Zur "Tarentilla" des Naevius

