Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 32 (1975)

Heft: 3

Artikel: Christliche humanitas = Christliche Toleranz
Autor: Schaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-25773

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-25773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christliche humanitas — christliche Toleranz

Von Christoph Schdublin, Basel

I

Die Ep. 8 des Hieronymus — geschrieben wihrend der Zeit, da der junge
Gelehrte als Einsiedler in der Wiiste Chalkis weilte — stellt geradezu das Muster
eines kunstvoll stilisierten ‘Freundschaftsbriefs’ dar. Hieronymus hat Niceas,
dem Adressaten, im Grunde nichts mitzuteilen, sondern er ruft ihm einzig ihre
recens amicitia in Erinnerung: sie ist, seit die beiden getrennt sind, gefihrdet
und bedarf der besonderen Pflege. Wie aber sollen Freunde, die weit voneinan-
der entfernt leben, sich gegenseitig ihrer Zuneigung versichern wenn nicht im
Hin und Her von Briefen? Denn der Brief allein verfiigt iiber die Kraft, Abwe-
sende zu vergegenwirtigen, in ein Gesprich eintreten zu lassen, der Sehnsucht
Ausdruck zu geben und gleichzeitig Trost zu spenden. Es springt in die Augen,
dass Hieronymus fiir Niceas einen wahren Strauss von Brief-‘Topoi’ zusam-
mengebunden hat!, und wer noch daran zweifelte, dass der frithchristliche Brief
aus der Tradition der griechisch-romischen Epistolographie zu erklédren sei,
miisste sich auf der Stelle eines Bessern belehren lassen?.

Nun macht aber eine Sammlung von Topoi allein noch keinen geistreichen
Brief aus. Also umwindet sie Hieronymus mit einem ganzen Geranke von
Zitaten und literarischen Anspielungen: Turpilius, Ennius (nach Cicero) und
zweimal Cicero selbst kommen dabei zu Wort. Den grossten Raum nimmt der

1 Vgl. K. Thraede, Grundziige griechisch-romischer Brieftopik, Zetemata 48 (Miinchen 1970).

2 Derart mitteilungsarme, fast nur aus Topoi zusammengesetzte Briefe sind freilich gerade bei
Hieronymus recht selten. Man gewinnt sonst — trotz Thraede a. O. 6f. — den Eindruck, dass die
«neuen christlichen Inhalte» dem Brief generell doch auch zu einer neuen Berechtigung
verholfen und ihm etwas von dem Sinn zuriickgegeben haben, den die Paganen zuweilen als
verloren beklagen. Ein Hieronymus, ein Augustin brauchten nicht krampfhaft, um dem
Sastidium entgegenzuwirken, nach ungewohnten scribendi semina zu suchen (vgl. Symm. Ep.
2, 35, dem hier ein error seines librarius den willkommenen Anlass bietet, zur Feder zu
greifen; hinter dem ganzen Brief scheint Plin. Ep. 3, 20, 10ff. zu stehen, vgl. Symmagque,
Lettres 1, ed. J. P. Callu [Paris 1972] 178 Anm. 2); ihnen wire nicht eingefallen, das, was sie
wirklich zu sagen hatten, fastidii fuga in einen Anhang zu verweisen (Symm. Ep. 2, 25; vgl. 6,
48; 7, 82) oder dem tabellarius zur miindlichen Ubermittlung anzuvertrauen (Symm. Ep. 3,
30); sie mussten sich nie fiir die (ohnehin dem Genus gemisse) Kiirze ihrer Briefe entschuldi-
gen — meistens ist das Gegenteil der Fall — mit der Begriindung: praeterea nihil argumenti
suppetit ad propaganda quae scribimus (Symm. Ep. 4, 28, 3). Gewiss, diese und dhnliche
Bemerkungen mogen ihrerseits ‘topisch’ sein, doch geht bei Symmachus in der Tat die «Ent-
sachlichung des Briefes» (Thraede a. O. 7) zumindest unendlich viel weiter als bei seinen
christlichen Zeitgenossen. Oder soll daran etwa allein die Verschiedenheit der Temperamente
schuld sein?




210 Christoph Schiublin

Nachweis ein, dass die Sitte des Briefeschreibens gerechtfertigt sei nur schon
durch ihr ehrwiirdiges Alter. Sie sei jedenfalls aufgekommen vor der Erfindung
von Papyrus und Pergament; damals habe man sich einfach mit geglitteten
Holztéfelchen oder mit Rindenbast beholfen. Was aber der rauhen Vorzeit
recht war, gilt noch viel mehr fir die Gegenwart: quanto* igitur nos, expolito
iam artibus mundo, id non debemus omittere, quod sibi praestiterunt apud quos
erat cruda rusticitas et qui humanitatem quodammodo nesciebant. Kein Zweifel:
humanitas muss hier im Sinne von ‘hoéherer Kultur’, ‘feiner Bildung’ verstanden
werden, obwohl man mit diesem, dem ‘ciceronischen’ Gebrauch des einstmals
so wichtigen und strahlungskréftigen Begriffs seit spitestens dem 1. Jh. n. Chr.
nicht mehr zu rechnen pflegt — und schon gar nicht bei einem Christen®. Hiero-
nymus scheint ja auch selbst durch den Zusatz von quodammodo seinen Lesern
anzeigen zu wollen, dass er dem (iibrigens keineswegs seltenen) Wort eine
Bedeutung unterlegt, die ihnen nicht unbedingt geldufig ists. Wie er aber die
humanitas hier aufgefasst wissen will, verraten allein schon die Vorstellungen,
die sie begleiten: sie tragen unverkennbar Ciceros Marke. So beruht die
‘Menschlichkeit’ auf den artes und stellt das Ergebnis einer ‘Glittung’ (expolire)
der ‘vormenschlich’-rauhen, urtiimlichen Lebensart dar (der cruda rusticitas)’;

3 Ante chartae et membranarum usum aut in dedolatis ex ligno codicellis aut in corticibus arborum
mutua epistularum adloquia missitabant; unde et portitores earum {a tabellis) tabellarios et
scriptores a libris arborum librarios vocavere. Zum Text: So wie die librarii sich etymologisch
nicht von den zuerst erwihnten cortices herleiten lassen (sondern eben von den libri arborum),
ebensowenig vermogen die codicelli den Namen der tabellarii zu erkliren: und um Etymolo-
gien geht es doch in dem mit unde eingeleiteten Satz. Vgl. auch Anm. 14.

4 Soll quanto hier wohl adverbielle Bedeutung haben (~ quantum), oder ist nicht vielmehr (mit
den dltern Ausgaben) zu lesen: quanto {magis) igitur nos ...? Vgl. z. B. Ambros. Ep. 40, 29 (PL
16, 1111 B) nam si qui vobis militant, certo militiae tempore servantur; quanto magis etiam eos
considerare debetis, qui deo militant.

5 Neuere Arbeiten iiber humanitas: H. Haffter, Neue Schweiz. Rundschau NF 21 (1953/54)
T19ff. = Rom. Wertbegriffe, Wege d. Forsch. 34, hg. von H. Oppermann (Darmstadt 1967)
468ff.; ders., Philologus 100 (1956) 287ff.; W. Schmid, Gnomon 28 (1956) 589ff. = Rom.
Wertbegriffe 483ff. Uberlegen zusammenfassend W. Schadewaldt, Humanitas Romana, in:
Aufstieg u. Niedergang d. rom. Welt, hg. von H. Temporini, I 4 (Berlin 1973) 43ff. G. Perl, Rém.
Humanismus vor Ausprdgung des Humanitas-Begriffs, Philologus 117 (1973) 49ff. steuert
manche brauchbare Beobachtung bei, doch verbaut ihm leider im ganzen sein unhistorischer,
aprioristischer (klassenkimpferischer) ‘Humanismus’-Begriff den Blick auf wichtige Aspekte
und Erscheinungen. Zuletzt: F. Wehrli, Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen,
Mus. Helv. 32 (1975) 124ff. — Schmid a. O. 595 Anm. 3 = 492 Anm. 17 weist darauf hin, dass
sich «noch beim élteren Plinius ... die Verbindung von humanitas mit doctrina» finde (Nat.
hist. 13, 68; s. aber unten S. 212), und nennt (599 Anm. 5 = 499 Anm. 32) Boeth. Mus. 1, 1 als
«letzten Nachhall ciceronischer humanitas».

6 H. Péuré, Caritas. Etude sur le vocabulaire latin de la charité chrétienne, Spic. sacr. Lov. 22
(Louvain 1948) 219f. fuhrt als ‘Gbliche Bedeutungen’ von humanitas bei Hieronymus an:
hospitalité, mansuetudo, clementia, genus humanum, bonté; Ep. 8, 1 hat sie sich entgehen
lassen.

7 Vgl. etwa Cic. Rep. 1, 28 appellari ceteros homines, esse solos eos, qui essent politi propriis




Christliche humanitas — christliche Toleranz 211

fiir sie hatte Cicero einst Umschreibungen wie indoctum et agreste, fera ... sodali-
tas et plane pastoricia atque agrestis geprigt3. Ist im iibrigen nicht die ganze Ep.
8 mit ihrem Ruf nach kultivierter Freundschaft, mit ihrer iiberlegenen, gelehr-
ten Verspieltheit vom Geist ciceronischer humanitas durchdrungen?

Nach der eigenen Darstellung des Hieronymus fillt sein Bekenntnis zu
dieser humanitas in eine Zeit intensiver Beschiftigung mit Cicero. In der Wiiste
Chalkis nimlich hatte er «gefastet, um Tullius zu lesen», eben wihrend seines
dortigen Aufenthaltes war ihm ja vom himmlischen Richter der vernichtende
Satz: mentiris, ..., Ciceronianus es, non Christianus entgegengeschleudert wor-
den (Ep. 22, 30). Die humanitas in Ep. 8 ist ein Beleg dafiir, wie tief das ‘Gift’ des
Ciceronianismus bereits eingedrungen gewesen sein muss, als Hieronymus sich
seiner Wirkung schreckhaft bewusst wurde. Wie hiitte er sonst auch so gering-
schitzig von der cruda rusticitas sprechen konnen, die damals doch zu den
«Schlagworten der lateinischen Christen» gehorte®.

Nun mochte natiirlich, selbst im 4. Jahrhundert, jeder aufmerksame Leser
Ciceros bei Gelegenheit einmal dessen Aumanitas in eine eigene Formulierung
einfliessen lassen. So preist Symmachus Ep. 2, 16 einen Klienten, weil er virtute
et humanitate conspicuus sei'®, und bei Ammianus Marcellinus 27, 6, 9 will
Valentinian I. dem Heer seinen Sohn Gratian unter anderm mit folgenden
Worten als Mitkaiser beliebt machen: ineunte adolescentia, quoniam humanitate
et studiis disciplinarum sollertium expolitus ('], librabit suffragiis puris merita
recte secusve factorum'', Trotzdem fragt man sich, ob Hieronymus, der die
humanitas in einem ganz spezifischen Zusammenhang bringt — einer kurzen
‘Geschichte’ des Schreibwesens —, nicht einen direkten, unmittelbaren Anstoss
erhalten hat. Das scheint auch in der Tat der Fall zu sein — doch wider Erwarten
muss Cicero als Gewdhrsmann wohl ausscheiden, sosehr er in Ep. 8 gegenwir-
tig ist. Von Schreibmaterialien berichtet auch die mit Ep. 8 eng zusammengeho-

humanitatis artibus (‘christlich” bei Lact. Inst. 4, 1, 10 nemo enim potest iure dici homo nisi qui
sapiens est. Vgl. 3, 9, 19 expedita est igitur hominis ratio, si sapiat: cuius propria est humanitas.
Diese humanitas erfullt sich letzten Endes in der dei parentis agnitio. S. unten Anm. 50 und
iiber sapientia bei Laktanz die Anm. 40 genannte Arbeit von Wlosok). Arch. 2 omnes artes,
quae ad humanitatem pertinent. De or. 2, 12 communium litterarum et politioris humanitatis
experti; vgl. 2, 154.

8 Vgl. F. Klingner, Rémische Geisteswelt (Miinchen 41961) 729 Anm. 66.

9 Vgl. H. Fuchs, RAC 2 (1954) 352 s.v. Bildung. Hieronymus hat sich freilich sein Leben lang
gegen eine blinde Uberschitzung der sancta rusticitas gewehrt, vgl. K. Thraede, Studien zu
Sprache und Stil des Prudentius, Hypomnemata 13 (Gottingen 1965) 62f. Anm. 154. Thraede
verweist auf Ep. 27, 1 und 57, 12, 4; aus einer grossen Zahl von Belegen seien lediglich noch
Ep. 53,3,4; 3, 6; 4, 1 und In Ephes. 3 praef. (PL 26, 514 C ff.) hinzugefiigt.

10 Das Verstiindnis der Stelle ergibt sich aus dem Vergleich mit analog gebauten Wendungen wie
Ep. 2, 29 vita atque eruditione liberalium disciplinarum pariter insignis; Ep. 2, 39 vita atque
eruditione praecipuus.

11 humanitas und studia disciplinarum scheinen hier doch wohl weitgehend synonym verwendet
Zu sein.




212 Christoph Schiublin

rige Ep. 7'2, und zwar erwéhnt Hieronymus in ihr (2, 2) die beriihmte Ge-
schichte von der ‘Erfindung’ des Pergaments in Pergamon: es sei dazu gekom-
men, nachdem Agypten die Ausfuhr von Papyrus unterbunden habe!?. Ganz
dhnlich schildert diese Vorginge unser Hauptzeuge Plinius (Nat. hist. 13, 70),
im Anschluss an einen kurzen Uberblick iiber die fritheren, die ‘vorliterari-
schen’ Beschreibstoffe (13, 69) wie Palmblitter, Rindenbast (arborum libri, vgl.
Hieronymus, Ep. 8, 1), plumbea und lintea volumina und schliesslich Wachsti-
felchen (cerae, pugillares, vgl. die dedolati ex ligno codicelli bei Hieronymus, Ep.
8, 1). Obwohl Plinius viel mehr bietet als Hieronymus in Ep. 7 und 84, werden
doch beide dieselbe Vorlage benutzt haben — und Plinius (13, 69) nennt auch
zumindest ihren Verfasser: Varro!5. Uberdies aber leitet der Naturhistoriker
seine Ausfilhrungen mit folgenden bedeutsamen Worten ein (13, 68): prius
tamen quam digrediamur ab Aegypto, et papyri natura dicetur, cum chartae usu
maxime humanitas vitae constet, certe memoria. Nachdem wir gesehen haben,
dass Hieronymus im gleichen Zusammenhang ebenfalls von Aumanitas spricht,
liegt es nun nahe, den Begriff auf Varro zuriickzufiihren. Plinius scheint eine
solche Annahme zu bestitigen, wenn er abschliessend (13, 70) nochmals ganz
betont den usus rei hervorhebt, qua constat immortalitas hominum?s.

Es leuchtet unmittelbar ein, dass Varro, der vielschreibende Buchgelehrte,
im ‘Papier’, der Schrift, der Literatur allgemein eine unerlissliche Vorausset-
zung fur alle hohere Zivilisation und Kultur gesehen hat. Die scheinbare Ein-
schrinkung certe memoria diirfte diesen Gedanken nur nédher ausfithren und
erliutern: wahres ‘Menschentum’ ist allein dann moglich, wenn das einmal
Geleistete und Erkannte dem Vergessen entrissen und fiir die Nachwelt aufbe-
wahrt wird. Das alles aber passt aufs schénste zu dem, was Gellius an bekannter
Stelle (13, 17) darlegt: humanitas, heisst es da, habe frither nicht pihav3porio,
sondern etwa soviel wie naidgia, eruditio, institutio in bonas artis bedeutet.

12 Ep. 8, 2 erwdhnt Hieronymus einen Brief von Chromatius und Eusebius. Es diirfte sich um
denselben handeln, der Ep. 7 angeregt hat.

13 Zur Sache vgl. Th. Birt, Das antike Buchwesen in seinem Verhdltniss zur Litteratur (Berlin
1882) 50ff.

14 Die Etymologien (s. oben Anm. 3) sind wohl des Hieronymus eigene Zutat; vgl. Ep. 7,2, 2 rex -
Attalus membranas e Pergamo miserat ... unde pergamenarum nomen ad hanc usque diem
tradente sibi invicem posteritate servatum est.

15 Birt a. O. 50 denkt an die Schriften De bibliothecis oder De antiquitate litterarum. — Bereits H.
Hagendahl, Latin Fathers and the Classics, Stud. Graec. et Lat. Gothoburg. 6 (Goteborg
1958) 102 Anm. 9 hatte Hieron. Ep. 7, 2,2 und 8, 1 mit Plin. Nat. hist. 13, 69f. verglichen (dem
Herausgeber der Briefe des Hieronymus im Wiener Corpus, I. Hilberg, folgend) und auf ein
Buch Varros als gemeinsame ‘Quelle’ geraten.

16 Also gelten die Erwégungen, die Birt a. O. 54f. an die ausgeschriebenen Sitze ankniipft, genau
genommen fiir die Zeit Varros, nicht des Plinius. — Beildufig sei doch darauf hingewiesen, dass
Hieronymus Ep. 33, 2 einen index der Werke Varros bietet; seine Herkunft ist freilich zweifel-
haft, vgl. H. Dahlmann, RE Suppl. 6 (1935) 1181ff. s.v. M. Terentius Varro; O. Regenbogen,
RE 20, 2 (1950) 1436f. s.v. mivaE,




Christliche humanitas — christliche Toleranz 213

Dafiir fanden sich reiche Belege zumal bei Varro und Cicero. So habe jener zum
Beispiel geschrieben, wer Praxiteles sei, wiissten alle paulum modo humaniores.
Solcherlei Kenntnis pflege zu stammen, fugt Gellius hinzu, et ex libris et ex
historia. Wie auch immer man die historia hier erkliren will!”: blickt man auf
Plinius, so machen die /ibri jedenfalls einen nicht unbetrichtlichen Teil der von
Varro gemeinten Aumanitas aus.

Nochmals sei also festgehalten: Hieronymus iibernimmt Ep. 8, 1 den Be-
griff humanitas von Varro, gibt ihm aber eine durch und durch ciceronische
Farbung. Er hat ihn spiter anscheinend nicht mehr in diesem Sinne gebraucht,
doch als der rechte Ciceronianus, der er trotz allen Anfechtungen sein Leben
lang geblieben ist, hat er ihn sicher nie ganz aus den Augen verloren.

I

Humanitas, deutet W. Schadewaldt an!®, bezeichne in gewisser Hinsicht
auch «einen Sinn der Toleranz». Es wire zweifellos verlockend, einmal abzu-
klaren, mit welchen andern Wortern Griechen und Romer annihernd das zu
erfassen versuchten, wofiir wir heutzutage “Toleranz’ sagen — mehr noch: ob die
gemeinte Sache, abgesehen von aller Begrifflichkeit, der Antike iiberhaupt zum
Problem geworden ist, ob und wieweit man sie jemals durchdacht hat. Aus-
driickliche Stellungnahmen scheinen jedenfalls selten zu sein, wohl einfach
deshalb, weil nicht vieler Worte bedarf, was sich von selbst versteht: und in
Griechenland so gut wie in Rom wurde — anspruchslos und natiirlich — “Tole-
ranz’ in der Tat geiibt und gelebt, sei es, dass wir damit ganz allgemein die
Bereitschaft begreifen, ‘aufeinander zu héren’!%, sei es in dem spezifischen Sinn,
dass man jedermann zubilligte, sich auf seine Weise dem letzten Endes doch
unergriindbaren Geheimnis des Gottlichen zu ndhern??. Gewiss erschwerte die
dogmatische Erstarrung der hellenistischen und kaiserzeitlichen Philosophen-
schulen zuweilen die Verstindigung?'; gewiss hatte Athen seine Asebieprozes-

17 Schmid a. O. 596 Anm. 1 = 494 Anm. 20 empfiehlt — iiberzeugend, wie mir scheint —, historia
hier als ‘eigene Anschauung’ zu fassen.

18 a. O. (oben Anm. 5) 44.

19 «They listened to one anothery, sagt K. von Fritz, The Relevance of Ancient Social and Politi-
cal Philosophy for our Times (Berlin/New York 1974) 7, der in diesem Zug sogar «one very
essential difference between them [sc. the ancient Greeks] and the moderns» erkennt.

20 Eine gewisse Offenheit ergab sich allein schon aus der Natur des Polytheismus. Vgl. etwa B.
Snell, Die Entdeckung des Geistes (Hamburg 31955) 44f. Fiir die Romer: Min. Fel. 6, 3 dum
universarum gentium sacra suscipiunt, etiam regna meruerunt. Athenag. Leg. 1, 2 10 pév obv
und dAmc 9eov fiyeicdm doePic xai avociov vopicavieg, 10 8¢ olg Exactog Povletar
xpficdar d¢ Yeoic dvaykaiov. Dazu Mommsen, Ges. Schriften 3, 403.

21 Vgl. Snell a. O. 419f.; H. Langerbeck, Gnomon 28 (1956) 500. Dem hilt von Fritz a. O. 8
entgegen: «They never refused to argue it out.» Cicero weist verschiedentlich darauf hin, dass
allein die Akademie — dank ihrer Skepsis — einer solchen Verhirtung entgangen sei; z. B. iiber
sich selbst Nat. deor. 1, 17 tu autem nolo existimes me adiutorem huic venisse sed auditorem, et
quidem aequum, libero iudicio, nulla eius modi adstrictum necessitate, ut mihi velim nolim sit
certa quaedam tuenda sententia. Dass mit diesem Satz die Haltung des Akademikers umschrie-




214 Christoph Schaublin

se?2, und Rom machte ein latent stets vorhandenes, freilich politisch motiviertes
Misstrauen gegeniiber fremden Kulten noch und noch zu schaffen?3, doch im
ganzen herrschten eine Offenheit und Freiheit, die spétern Zeiten abhandenge-
kommen sind. Dass dieser Verlust mit dem Auftreten des Christentums zusam-
menhingt, lisst sich kaum bestreiten?4. Es war dieselbe «ideologische Intole-
ranzy, die den rémischen Staat im 2. und 3. Jahrhundert vom bisher eingehalte-
nen gemissigten Kurs abdringte und die zu einem unschénen Kennzeichen des
christlich gewordenen Imperiums werden sollte?3.

Den nachchristlichen Jahrhunderten blieb es denn auch vorbehalten, der
von beiden Seiten unablissig bedrohten Toleranz in Wort und Schrift beizutre-
ten. Nicht manche freilich urteilten von so hoher Warte aus wie Valentinian I.,
durch den gleich zu Beginn seiner Regierung gesetzlich garantiert wurde uni-
cuique, quod animo imbibisset, colendi libera facultas (Cod. Theod. 9, 16, 9)2,
Kein Wunder, dass Ammianus Marcellinus, selbst ein rithmenswerter Vertreter
antiker Unparteilichkeit und Grossmut, mit starken Worten das religionspoli-
tische moderamen dieses Kaisers herausstreicht?’. Weniger iiberraschend — weil

ben ist, lehrt das Vergleichsmaterial, das Pease in seinem Kommentar (Cambridge Mass.
1955; Nachdruck Darmstadt 1968) beibringt. Ciceros Skepsis steht im Mittelpunkt eines
wenig klirenden Aufsatzes von A. Michel: Les origines romaines de I'idée de tolérance, REL 48
(1970) 433ff.

22 Vgl. J. Rudhardt, Mus. Helv. 17 (1960) 871f.

23 Vgl. S. L. Guterman, Religious Toleration and Persecution in Ancient Rome (London 1951);
wenig ergiebig M. Adriani, Tolleranza e intolleranza religiosa nella Roma antica, Stud. Rom. 6
(1958) 507ft.

24 Vgl. C. Schneider, Geistesgeschichte des antiken Christentums (Miinchen 1954) 1, 514f.; von
Fritz a. O. 9ff.; kirchlich-apologetisch dagegen A. Chevel, Histoire de l'idée de la tolérance,
Rev. d’hist. de I’église de France 27 (1941) 129ff.

25 Vgl. A. Dihle, Die Sendung des Inders Theophilos, in: Politeia und Res publica (Gedenkschrift
R. Stark) = Palingenesia 4 (Wiesbaden 1969) 330fT., bes. 334f. Auf die Probleme der Christen-
verfolgungen kann hier natiirlich nicht eingetreten werden; einen guten Uberblick vermitteln
J. Vogt/H. Last, RAC 2 (1954) 115911. s.v. Christenverfolgung.

26 Ahnliche Formulierungen bereits im ‘Mailinder Edikt’ (lat. Fassung) bei Lact. (?) Mort. pers.
48, 2 ut daremus et Christianis et omnibus liberam potestatem sequendi religionem, quam
quisque voluisset. 48, 4 libere ac simpliciter unus quisque eorum, qui eandem observandae
religionis Christianorum gerunt voluntatem, citra ullam inquietudinem ac molestiam sui id
ipsum observare contendant. 48, 5 quo scires nos liberam atque absolutam colendae religionis
suae facultatem isdem Christianis dedisse. 48, 6 intellegit dicatio tua etiam aliis religionis suae vel
observantiae potestatem similiter apertam et liberam ... esse concessam. Ferner kommen Valen-
tinians I. Worte sehr nahe auch gewissen Ausfithrungen bei Tertullian, Ad Scap. 2, 2 tamen
humani iuris et naturalis potestatis est unicuique quod putaverit colere; nec alii obest aut prodest
alterius religio. Diese Stelle wird im folgenden noch verschiedentlich heranzuziehen sein.

27 Amm. Marc. 30, 9, 5 postremo hoc moderamine principatus inclaruit, quod inter religionum
diversitates medius stetit nec quemquam inquietavit neque ut hoc coleretur imperavit aut illud;
nec interdictis minacibus subiectorum cervicem ad id, quod ipse voluit, inclinabat, sed intemera-
tas reliquit has partes, ut repperit. Lakonisch bemerkt dazu R. Syme, Ammianus and the
Historia Augusta (Oxford 1968) 13: «This is strong language» — man bedenke, dass Ammianus
unter Theodosius geschrieben hat!




Christliche humanitas — christliche Toleranz 215

eigenniitziger — wirkt der Ruf nach Freiheit des Kultes natiirlich, wenn er aus
dem Lager der jeweils Unterdriickten ertont. So sind ja berithmt gewisse neu-
platonisch inspirierte Abschnitte, welche die 3. Relatio des Symmachus zieren
(8. 10) und die in den prichtigen Sétzen gipfeln: quid interest, qua quisque
prudentia verum requirat? uno itinere non potest perveniri ad tam grande secre-
tum?38, Aber auch die christliche Gegenseite hatte seinerzeit, als sie noch um ihre
Existenz kimpfen musste, in die Diskussion eingegriffen: indem sie die Verfol-
gungen verurteilte, warb sie fiir “Toleranz’ im weitern Sinn. Bemerkenswerte
Voten werden da zumal Laktanz verdankt, wobei nicht so sehr an die urspriing-
lichen Ausserungen im 5. Buch der Divinae institutiones zu denken ist wie an
die geschlossene, sich eigentiimlich steigernde Argumentation mit ihren kraft-
vollen Formulierungen, die er in der Epitome 47-50, 4 durchzufithren ver-
mochte?®. Auf sie sei mit allem Nachdruck hingewiesen. Freilich wird sich im
folgenden ergeben, dass die formale Leistung des Laktanz entschieden hoher
veranschlagt werden muss als die gedankliche. Etwas ist eben an dem bis in die
Gegenwart oft nachgesprochenen Urteil des Hieronymus iiber seinen Vorgén-
ger schon dran (Ep. 58, 10): utinam tam nostra adfirmare potuisset quam facile
aliena destruxit — was die modernen Kritiker allerdings nicht hétte hindern
sollen, die versteckte Reverenz zu erkennen, die dem Cicero Christianus damit
erwiesen wird. Als Vorbild hat nimlich ein Satz Ciceros iiber sich selbst ge-
dient (Nat. deor. 1, 91): utinam tam facile vera invenire possim quam falsa con-
vincere3°.

Zuerst hilt Laktanz fest (48, 1-5), dass die heidnischen Gétter, besteht ihr
Anspruch zu Recht, menschlicher Hilfe nicht bediirfen, dass sie imstande sein
sollten, sich selbst zu verteidigen. Damit nimmt er die Ausfithrungen Inst. 5, 20,
2—4 auf, und dort ist ausdriicklich hingewiesen auf Cicero, Leg. 2, 19: pietatem
adhibento, opes amovento. qui secus faxit, deus ipse vindex erit3!. Ahnlich hatte
von den Christen bereits Tertullian argumentiert®?, auch er natiirlich in Uber-
einstimmung mit jener gut romischen Denkweise, die Tiberius bei Tacitus
(Ann. 1, 73, 4) auf die uniibertreffliche Formel deorum iniurias dis curae ge-
bracht hatte3}. — Wem dienen iiberdies, fahrt Laktanz fort (48, 6ff.), die den

28 Zur Einordnung vgl. den Kommentar bei J. Wytzes, Der Streit um den Altar der Viktoria
(Paris/Amsterdam 1936) 118ff.; neuestens R. Klein, Symmachus, Impulse der Forschung 2
(Darmstadt 1971) 83fT.

29 Vgl. bereits H. Berkhof, Kirche und Kaiser (Zollikon/Zirich 1947) 108, im Rahmen des im
ganzen lesenswerten Kapitels «Um die Toleranz» (105fF.).

30 Laktanz selbst hat den Satz verschiedentlich zitiert, vgl. Pease a. O. (oben Anm. 21) ad loc.

31 Pearman in seinem Kommentar (Cambridge 1881) ad loc. erinnert an Xen. Anab. 5, 3, 13 &v 8¢
TS p1 wotf) Tabta, Tf) Yed peinoen

32 Apol. 28, 1 nolo mihi Iovem propitium; tu quis es? me conveniat Ianus iratus ex qua velit fronte;
quid tibi mecum est?

33 Vgl. Mommsen, Ges. Schriften 3, 392; Waltzing im Kommentar zum Apologeticum (Paris
1931) ad loc.; Guterman a. O. (oben Anm. 23) 35. 50f. 61 Anm. 83.




216 Christoph Schiublin

Christen abgezwungenen Opfer? Niemand wird doch glauben, dass die Gotter
an einer Gabe ihr Wohlgefallen haben, die man ihnen nur widerwillig, gewis-
sermassen erst auf der Folter anbietet?4 — denn was fiir sie zihlt, gilt es zu ergén-
zen, ist die fromme Gesinnung des Spenders, nicht das Opfer an sich?*. Wieder-
um schliesst Laktanz an Gedanken an, die er bei Tertullian hatte finden kon-
nen’®®, Gedanken iibrigens, die in der spatern Ethik weit verbreitet waren?” und
die sich bis in die griechische Frithzeit, ins ‘Jahrhundert der Novelle’, zuriick-
verfolgen lassen?8.

Ebensowenig wie den Gottern aber widerfihrt den Menschen etwas Gu-
tes, wenn sie unter Drohungen an die Altire getrieben werden (48, 7-10):
schliesslich kann, wogegen man sich striubt, was man im dussersten Fall selbst
um den Preis des Todes zu vermeiden sucht, unméglich ein beneficium sein3.
Um diesen — auf den ersten Blick einleuchtenden — Satz abzustiitzen, versteigt
sich Laktanz zu Erwégungen, die dem subjektiven Ermessen des einzelnen
einen sehr weiten, nach antikem Denken wohl einen zu weiten Spielraum offen-
halten. So behauptet er (48, 9), ein beneficium sei zu beurteilen nicht ex qualitate
rei, sondern ex animo eius qui accipit. Dem hitte ein Seneca entgegengehalten,
dass manche echte Wohltat dem Empfinger keinerlei Freude bereite, dass
darauf aber niemals Riicksicht genommen werden diirfe (De ben. 5, 20, 2): nihil
refert, an bonam rem malo animo quis accipiat*®. Laktanz indessen — mit zweck-
bedingtem Rigorismus — méchte sogar in der Verhinderung eines Selbstmords
ein unerwiinschtes, also bloss scheinbares und darum verwerfliches beneficium
sehen (48, 8): an si aliquis prementibus malis ad mortem confugere cogatur, num
potes, si aut gladium extorseris aut laqueum ruperis aut {a) praecipitio retraxeris
aut venenum effuderis, conservatorem te hominis gloriari, cum ille quem servasse
te putas nec gratias agat et te male secum arbitretur egisse, quod mortem sibi
prohibueris optatam, quod ad finem, quod ad requiem malorum pervenire non

34 Vgl. Inst. 5, 20, 7f.

35 Vgl. auch Inst. 5, 19, 26ff.

36 Tert. Ad Scap. 2, 2 et hostiae ab animo libenti expostulentur. ita etsi nos compuleritis ad sacrifi-
candum, nihil praestabitis diis vestris: ab invitis enim sacrificia non desiderabunt, nisi si conten-
tiosi sunt. contentiosus autem deus non est. Apol. 28, If.

37 Vgl. z.B. Sen. De ben. 1, 6, 3 ne in victimis quidem, licet opimae sint auroque praefulgeant,
deorum est honor, sed recta ac pia voluntate venerantium. Fr. 123 (vol. 3 p. 444 Haase), zitiert
bei Lact. Inst. 6, 25, 3. H. Schmidt, Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus, RGVV
4 (1907) 191F., bes. 30ff.

38 Vgl. F. Wehrli, A49¢ puboag (Leipzig/Berlin 1931) S1ff.

39 Epit. 48, 7 non est utique beneficium, quod quis ne accipiat mori mavult. Vgl. auch Inst. 5, 20, 5f.

40 Vgl. auch die vorangehenden Sitze: «beneficiump, inquit, «vocas, quo ille offenditur, quo
torquetur?» multa beneficia tristem frontem et asperam habent ... non est spectandum, an doleat
aliquis beneficio accepto, sed an gaudere debeat. Laktanz und Seneca: vgl. A. Wlosok, Laktan:
und die philosophische Gnosis, Abh. Heidelb. Ak., Phil.-hist. Kl. (1960) 2, 194 Anm. 35; W.
Trillitzsch, Seneca im literarischen Urteil der Antike (Amsterdam 1971) 1, 130ff. (nicht eben
tiefgreifend).




Christliche humanitas — christliche Toleranz 217

siveris? Damit widerspricht er nicht nur abermals Seneca?! — obwohl die Stoa
dem Selbstmord in ihrem System durchaus seinen Platz einriumt*? —, sondern
auch der christlichen Lehre, wie er sie selbst vertritt43: diese nimlich gesteht
niemandem das Recht zu, sein eigenes Leben zu vernichten44. Stammt das sehr
extreme Argument des Laktanz wohl gar nicht aus philosophischer Tradition?
Vielleicht hat der ehemalige Redelehrer sich statt dessen irgendwelcher Con-
troversien erinnert — beim #ltern Seneca (Contr. 5, 1) begegnet ja immerhin
der Fall, dass ein verhinderter Selbstmodrder seinen ‘Retter’ vor Gericht
zieht4s,

Soweit spricht Laktanz vollig aus der Defensive. Natiirlich sind auch die
anschliessenden Beweisgidnge stets vor dem Hintergrund der Christenverfol-
gungen zu sehen, doch enthalten sie zumindest zwei Argumente von allgemei-
ner Geltung, mit denen jederzeit der Anspruch auf religiése Toleranz unter-
mauert werden konnte. Zuerst einmal (49, 1ff.): Religion beruht auf Freiheit.
Um diesen Satz vorzubereiten, entwirft Laktanz einleitend ein Bild harter Un-
terdriickung? — ein Bild, das er gleich darauf (50, 3f.) selbst relativiert, indem er
sagt, alle Volker, selbst die Agypter, diirften straflos ihrem Glauben anhangen,
die Mimen die Gétter dem Spott preisgeben, die Philosophen ihre ldsterlichen
Lehren ausstreuen: allein den Christen (50, 4 soli ex omnibus) werde das gleiche
Recht vorenthalten. Derartige Anklagen hatten die christlichen Apologeten —
nicht ohne Grund - seit langem erhoben; erneut denkt man zumal an Tertul-
lian, dessen wiederholtes nos soli jedem Leser des Apologeticums im Ohr
klingt4’. Tertullian war es auch gewesen, der leidenschaftlich die /ibertas in
Fragen der Religionsausiibung vertreten, der jeden Zwang entschieden abge-
lehnt hatte*®. Indessen geht Laktanz iiber thn noch hinaus, wenn er sagt (49,

41 Vgl. Sen. De ben. 2, 14, 1 sunt quaedam nocitura impetrantibus, quae non dare sed negare
beneficium est; aestimabimus itague utilitatem potius quam voluntatem petentium ... 2 ut
Jrigidam aegris negamus et lugentibus ac sibi iratis ferrum, ut amantibus quidquid contra se
usurus ardor petil, sic omnino, quae nocitura sunt, ... perseverabimus non dare ... 4 ... quemadmo-
dum pulcherrimum opus est etiam invitos nolentesque servare, ita rogantibus pestifera largiri
blandum et adfabile odium est. Vgl. 3, 9, 1.

42 Vgl. R. Hirzel, Der Selbstmord, Arch. f. Religionswiss. 11 (1908) 282fF.

43 Vgl. Inst. 3, 18, 5fT.

44 Vgl. Hirzel a. O. 469ff.

45 Vgl. ferner Contr. 3, 9; 3, 4.

46 Epit. 49, 1 sed quis audiet, cum homines furiosi et impotentes minui dominationem suam putent,
si sit aliquid in rebus humanis liberum?

47 Apol. 2, 3. 13. 20; 24, 9; 49, 1. Agypter: vgl. Lact. Inst. 5, 20, 12; Tert. Apol. 24, 7f.; Athenag.
Leg. 1, 1. Mimen: vgl. Lact. Inst. 5,20, 12f.; Tert. Ad nat. 1, 10, 44f.; Apol. 15, 1f. Philosophen:
vgl. Lact. Inst. 5, 20, 14; Tert. Ad nat. 1, 4, 4ff.; Apol. 46, 3ff.; dazu A. Schneider, Le premier
livre Ad nationes de Tertullien, Bibl. Helv. Rom. 9 (Rom 1968) 139ff. (140 die griechischen
Vorlagen).

48 Apol. 24, 5f. videte enim, ne et hoc ad irreligiositatis elogium concurrat, adimere libertatem
religionis et interdicere optionem divinitatis, ut non liceat mihi colere quem velim, sed cogar
colere quem nolim. Vgl. 28, If.; Ad Scap. 2, 2.




218 Christoph Schiublin

1f.): atquin religio sola est, in qua libertas domicilium conlocavit. res est enim
praeter ceteras voluntaria®® nec inponi cuiquam necessitas potest, ut colat, quod
non vult. Warum religio sola? Warum praeter ceteras? Bestimmt einmal deshalb,
weil in der religio das wesentliche, ja wohl das einzige Distinctivum des Men-
schen zu sehen ist (Inst. 7, 9, 10): quia ... religio ... sit paene sola, quae hominem
discernat a mutis®®. Dort also, darf man folgern, wiren wir frei, wo wir ‘am
menschlichsten’ sind. Trotzdem: klingt die Behauptung, allein in der Religion
sei Freiheit, aus dem Munde eines verfolgten Christen nicht geradezu paradox?
Oder hat Laktanz das Paradoxon gar gesucht, im Anschluss an den bekannten
stoischen Satz, nisi sapientem liberum esse neminem®!? Schliesslich stellt sich
ihm das Christentum als «Synthese von sapientia und religio» dar’2. Und wenn
denn die religio, und nur sie, ausschliesslich uns Menschen zugehort, so hiitte es
seinen guten Grund, in ihr auch eben das Gut zu erkennen, woriiber wir frei
verfiigen — stoisch gesprochen: 10 £¢’ fuiv33. Dass Laktanz iiberdies im folgen-
den die Begriffe necessitas und voluntas gegeneinander ausspielt, scheint eben-
falls zumindest auf stoische Farbung der Stelle zu deuten.

Zum Schluss das andere Argument von iiberzeitlicher Bedeutung (50, 1f.):
Es ist unsinnig, den maiores auch dort zu folgen, wo sie offensichtlich geirrt
haben; keine Tradition, auch keine religiose, verdient es, um ihrer selbst willen
hochgehalten zu werden. Andernfalls begeben wir uns der Freiheit, zu neuen
Erkenntnissen vorzustossen (50, 2): liceat sapere, liceat inquirere veritatem>*!
Keine Frage: fir Laktanz ist sapere/sapientia eine festumrissene Grosse im

49 Vgl. Inst. 5, 19, 23. Bezeichnenderweise liegt die ‘willentliche’ Hinwendung dem Christen,
dem Vertreter der ‘Offenbarungsreligion’, besonders am Herzen: vgl. A. D. Nock, Conversion
(Oxford 1933).

50 Gesagtim Anschluss an Cic. Leg. 1,24; dazu Wlosok a. O. (oben Anm. 40) 206. Vgl. Inst. 3, 10,
1 summum igitur hominis bonum in sola religione est. nam cetera etiam quae putantur esse
homini propria, in ceteris quoque animalibus reperiuntur. Das summum bonum nur dem Men-
schen eigen: Inst. 3, 8, 3f.; 9, 1. Hier gilt es allerdings auch die folgenden Zusammenhinge zu
beriicksichtigen: Die sapientia macht den Menschen zum ‘Menschen’ (Inst. 4, 1, 10: oben
Anm. 7), die ‘Religion’ unterscheidet ihn vom Tier; ‘wahre’ sapientia findet sich aber nur in
der christlichen Religion (z. B. Inst. 4, 10, 4 quid aliut obstabit, quominus veram sapientiam
clarum sit in hac sola religione versari?): ist also die christliche allein eine ‘wahre’ Religion?
Und ‘wohnt’ die Freiheit nirgends als in ihr? Ja sind am Ende bloss die Christen ‘wahre
Menschen’? Vielleicht ist Laktanz damit etwas zuviel Konsequenz zugemutet, doch liegen
derartige Folgerungen ganz in der Richtung seines — im Grunde eben intoleranten — Denkens.
Hier verkehrt sich jede hAumanitas dann in ihr Gegenteil.

51 Mit ihm beschiftigt sich Cicero, Paradox. Stoic. 5; zu Ciceros Paradoxa insgesamt vgl. K.
Kumaniecki, Philologus 101 (1957) 113ff.; A. Michel, Acta antiqua Acad. scient. Hung. 16
(1968) 223ff. Wichtiger als Ciceros stark verkiirzende Behandlung unseres Problems ist frei-
lich Epict. Diss. 4, 1 (I1epi Aevdspiac).

52 Wlosok a. O. 212fF.

53 Vgl. eben Epict. a. O. 65ff. Ferner Lact. Inst. 3, 8, 14 summum autem bonum (fur Laktanz in
sola religione zu finden: Inst. 3, 10, 1, vgl. Anm. 50) non potest efficere quemquam beatum, nisi
semper fuerit in ipsius potestate. 3, 8, 19. 39.

54 Vgl. Inst. 5, 19, 3ff. und besonders 2, 6, 7-7, 6.




Christliche humanitas — christliche Toleranz 219

gottlichen Heilsplan; und die Wahrheit braucht nicht mehr ‘erforscht’ zu wer-
den — die Suche war ohnehin stets eitel —, denn sie hat sich mittlerweile offen-
bart’S. Doch auf diese Probleme kann hier nicht eingegangen werden. Um so
erstaunlicher wirkt die scheinbar ganz undogmatische Offenheit der von Lak-
tanz in unserm Zusammenhang zweifellos bewusst gewihlten Formulierung.
Sie erweckt durchaus den Eindruck, als fielen sapientia und inquisitio veritatis
zusammen3$, vor allem aber, als sei dieses Suchen — das Geschiift der Philoso-
phen’’ — an sich ein hoher Wert. Da ist man denn einerseits — zumindest den
Worten nach — nicht mehr allzu weit entfernt von der skeptischen Zuriickhal-
tung, die aus den oben (S. 215) erwdhnten Sétzen des Symmachus spricht (Rel.
3, 10): quid interest, qua quisque prudentia verum requirat. Und anderseits erin-
nert der Nachdruck, mit dem die Erforschung der Wahrheit als ewige Aufgabe,
ja fast als letztes Ziel hingestellt wird, an Ciceros Hortensius, der die Philoso-
phie eben in der unverdrossenen Suche sich erfiillen l4sst und dessen breite —
allein schon in zahlreichen Anspielungen und Zitaten sich dussernde — Wirkung
auf Laktanz’® noch lange nicht in vollem Umfang geklirt ist (fr. 101 Miiller =
107 Grilli = August. C. Acad. 1, 3, 7): placuit enim Ciceroni nostro beatum esse
qui veritatem investigat, etiamsi ad eius inventionem non valeat pervenire>®. Na-
tiirlich kann und will Laktanz es bei solchem ‘Agnostizismus’ nicht belassen —
im Gegenteil, nur zu bald werden die Christen wieder als die soli gepriesen, qui
deum, qui veritatem secuntur (50, 4)6°. Dennoch scheint er seinen Cicero in
diesem Punkt verstanden zu haben, scheint Cicero es jedenfalls gewesen zu
sein, der ihm zu dem schonen Bekenntnis verholfen hat.

Es ging hier nicht darum, einen vollstindigen Kommentar zu den ‘Tole-
ranz-Kapiteln’ der Epitome zu liefern. Vielmehr sollte an ein paar Beispielen
gezeigt werden, wie heterogen das Material ist, mit dem Laktanz arbeitet: in
welchem Masse ihm — zumal dank Tertullian — die christliche Tradition zu
Gebote steht, und wie er anderseits gerade an den hervorstechendsten Stellen
pagane Anregungen, und zwar solche ganz verschiedener Provenienz, auf-

55 Uber sapientia vgl. Wlosok a. O., bes. 190ff. Nichtiges Streben der Philosophen — Offenbarung
der Wahrheit: z. B. Inst. 1, 1, 1-6; 1, 1, 19; 2, 3, 23; 3, 30, 1-8. Aufschlussreiche Bemerkungen
iiber die erfolglose Philosophie auch am Anfang von Inst. 3; dazu jetzt O. Gigon, Romanitas
et Christianitas = Festschrift Waszink (Amsterdam 1973) 166ff.

56 Vgl. Inst. 2, 7, 4 sapere id est veritatem quaerere.

57 Vgl. Lact. Inst. 1, 1, 1; 1, 5, 15 investigandae veritati studuisse creduntur (sc. philosophi), vgl. die
im Text gleich anzufithrende Wendung Ciceros; 4, 1, 12 studium inquirendae veritatis.

58 Vgl. O. Gigon, Philologus 106 (1962) 223f. = Studien zur antiken Philosophie (Berlin 1972)
327f.

59 Vgl fr. 106 Gr. = August. Conf. 8, 7, 17. Die Frage, wie die aristotelische 3ewpia sich im
Hortensius in die akademische inquisitio veritatis verwandelt hat, braucht uns hier nicht zu
beschiiftigen; dazu O. Gigon, Hermes 87 (1959) 154 = Studien ... 317.

60 Vgl. bereits 50, 1 praescribetur nobis, quominus vera et meliora sectemur? Doch sind die Formu-
lierungen hier viel unbestimmter als an der vergleichbaren Stelle Inst. 2, 7, 6, wo Laktanz
ausdriicklich gesagt hatte: nos qui verum invenimus.




220 Christoph Schaublin: Christliche humanitas — christliche Toleranz

nimmt und verwerteté!. Mit seinem stilistischen Geschick aber hat er trotz
allem ein sinnvolles Ganzes, ein eindriickliches Stiick lateinischer Prosa ge-
schaffen, das ihm in jeder Hinsicht Ehre macht und das es verdient, gelesen und
iiberall dort genannt zu werden, wo von ‘Toleranz’ die Rede ist.

61 Ferner diirfte deutlich geworden sein, dass ein Christ letzten Endes auch dann, wenn er

‘Toleranz’ forderte, sich kaum oder gar nicht von der Intoleranz des eigenen Anspruchs zu
ldsen vermochte.

Klassisch - philologisches

Seminar der Universitat
ZURICH




	Christliche humanitas = Christliche Toleranz

