
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 32 (1975)

Heft: 3

Artikel: Christliche humanitas = Christliche Toleranz

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliche humanitas - christliche Toleranz

Von Christoph Schäublin, Basel

I

Die Ep. 8 des Hieronymus - geschrieben während der Zeit, da der junge
Gelehrte als Einsiedler in der Wüste Chalkis weilte - stellt geradezu das Muster
eines kunstvoll stilisierten 'Freundschaftsbriefs' dar. Hieronymus hat Niceas,
dem Adressaten, im Grunde nichts mitzuteilen, sondern er ruft ihm einzig ihre
recens amicitia in Erinnerung: sie ist, seit die beiden getrennt sind, gefährdet
und bedarf der besonderen Pflege. Wie aber sollen Freunde, die weit voneinander

entfernt leben, sich gegenseitig ihrer Zuneigung versichern wenn nicht im
Hin und Her von Briefen? Denn der Brief allein verfügt über die Kraft, Abwesende

zu vergegenwärtigen, in ein Gespräch eintreten zu lassen, der Sehnsucht
Ausdruck zu geben und gleichzeitig Trost zu spenden. Es springt in die Augen,
dass Hieronymus für Niceas einen wahren Strauss von Brief-'Topoi'
zusammengebunden hat1, und wer noch daran zweifelte, dass der frühchristliche Brief
aus der Tradition der griechisch-römischen Epistolographie zu erklären sei,
müsste sich auf der Stelle eines Bessern belehren lassen2.

Nun macht aber eine Sammlung von Topoi allein noch keinen geistreichen
Brief aus. Also umwindet sie Hieronymus mit einem ganzen Geranke von
Zitaten und literarischen Anspielungen: Turpilius, Ennius (nach Cicero) und
zweimal Cicero selbst kommen dabei zu Wort. Den grössten Raum nimmt der

1 Vgl. K. Thraede, Grundzüge griechisch-römischer Brieftopik, Zetemata 48 (München 1970).
2 Derart mitteilungsarme, fast nur aus Topoi zusammengesetzte Briefe sind freilich gerade bei

Hieronymus recht selten. Man gewinnt sonst - trotz Thraede a. 0.6f. - den Eindruck, dass die
«neuen christlichen Inhalte» dem Brief generell doch auch zu einer neuen Berechtigung
verholfen und ihm etwas von dem Sinn zurückgegeben haben, den die Paganen zuweilen als
verloren beklagen. Ein Hieronymus, ein Augustin brauchten nicht krampfhaft, um dem
fastidium entgegenzuwirken, nach ungewohnten scribendi semina zu suchen (vgl. Symm. Ep.
2, 35, dem hier ein error seines librarius den willkommenen Anlass bietet, zur Feder zu
greifen; hinter dem ganzen Brief scheint Plin. Ep. 3, 20, 10ff. zu stehen, vgl. Symmaque,
Lettres I, ed. J. P. Callu [Paris 1972] 178 Anm. 2); ihnen wäre nicht eingefallen, das, was sie

wirklich zu sagen hatten, fastidiifuga in einen Anhang zu verweisen (Symm. Ep. 2,25; vgl. 6,
48; 7, 82) oder dem tabellarius zur mündlichen Übermittlung anzuvertrauen (Symm. Ep. 3,

30); sie mussten sich nie für die (ohnehin dem Genus gemässe) Kürze ihrer Briefe entschuldigen

- meistens ist das Gegenteil der Fall - mit der Begründung: praeterea nihil argumenti
suppetit ad propaganda quae scribimus (Symm. Ep. 4, 28, 3). Gewiss, diese und ähnliche
Bemerkungen mögen ihrerseits 'topisch' sein, doch geht bei Symmachus in der Tat die «Ent-
sachlichung des Briefes» (Thraede a. O. 7) zumindest unendlich viel weiter als bei seinen
christlichen Zeitgenossen. Oder soll daran etwa allein die Verschiedenheit der Temperamente
schuld sein?



210 Christoph Schäublin

Nachweis ein, dass die Sitte des Briefeschreibens gerechtfertigt sei nur schon
durch ihr ehrwürdiges Alter. Sie sei jedenfalls aufgekommen vor der Erfindung
von Papyrus und Pergament; damals habe man sich einfach mit geglätteten
Holztäfelchen oder mit Rindenbast beholfen3. Was aber der rauhen Vorzeit
recht war, gilt noch viel mehr für die Gegenwart: quanto4 igitur nos, expolito
iam artibus mundo, id non debemus omittere, quod sibi praestiterunt apud quos
erat cruda rusticitas et qui humanitatem quodammodo nesciebant. Kein Zweifel:
humanitas muss hier im Sinne von 'höherer Kultur', 'feiner Bildung' verstanden
werden, obwohl man mit diesem, dem 'ciceronischen' Gebrauch des einstmals
so wichtigen und strahlungskräftigen Begriffs seit spätestens dem 1. Jh. n. Chr.
nicht mehr zu rephnen pflegt - und schon gar nicht bei einem Christen5.
Hieronymus scheint ja auch selbst durch den Zusatz von quodammodo seinen Lesern
anzeigen zu wollen, dass er dem (übrigens keineswegs seltenen) Wort eine
Bedeutung unterlegt, die ihnen nicht unbedingt geläufig ist6. Wie er aber die
humanitas hier aufgefasst wissen will, verraten allein schon die Vorstellungen,
die sie begleiten: sie tragen unverkennbar Ciceros Marke. So beruht die
'Menschlichkeit' aufden artes und stellt das Ergebnis einer 'Glättung' (expolire)
der 'vormenschlich'-rauhen, urtümlichen Lebensart dar (der cruda rusticitas)1',

3 Ante chartae et membranarum usum aut in dedolatis ex ligno codicellis aut in corticibus arborum
mutua epistularum adloquia missitabant; unde et portitores earum (a tabellis) tabellarios et
scriptores a libris arborum librarios vocavere. Zum Text: So wie die librarii sich etymologisch
nicht von den zuerst erwähnten cortices herleiten lassen (sondern eben von den libri arborum),
ebensowenig vermögen die codicelli den Namen der tabellarii zu erklären: und um Etymologien

geht es doch in dem mit unde eingeleiteten Satz. Vgl. auch Anm. 14.

4 Soll quanto hier wohl adverbielle Bedeutung haben (~quantum), oder ist nicht vielmehr (mit
den ältern Ausgaben) zu lesen: quanto (magis) igitur nos...? Vgl. z. B. Ambros. Ep. 40,29 (PL
16, 1111 B) nam si qui vobis militant, certo militiae tempore servantur; quanto magis etiam eos
considerate debetis, qui deo militant.

5 Neuere Arbeiten über humanitas'. H. Haffter, Neue Schweiz. Rundschau NF 21 (1953/54)
719ff. Rom. Wertbegriffe, Wege d. Forsch. 34, hg. von H. Oppermann (Darmstadt 1967)
468ff.; ders., Philologus 100 (1956) 287ff.; W. Schmid, Gnomon 28 (1956) 589ff. Rom.

Wertbegriffe 483ff. Überlegen zusammenfassend W. Schadewaldt, Humanitas Romana, in:
Aufstieg u. Niedergang d röm. Welt, hg. von H. Temporini, 14 (Berlin 1973) 43ff. G. Perl, Rom.
Humanismus vor Ausprägung des Humanitas-Begriffs, Philologus 117 (1973) 49ff. steuert
manche brauchbare Beobachtung bei, doch verbaut ihm leider im ganzen sein unhistorischer,
aprioristischer (klassenkämpferischer) 'Humanismus'-Begriff den Blick auf wichtige Aspekte
und Erscheinungen. Zuletzt: F. Wehrli, Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen,
Mus. Helv. 32 (1975) 124ff. - Schmid a. 0.595 Anm. 3 492 Anm. 17 weist daraufhin, dass
sich «noch beim älteren Plinius die Verbindung von humanitas mit doctrina» finde (Nat.
hist. 13,68; s. aber unten S. 212), und nennt (599 Anm. 5 499 Anm. 32) Boeth. Mus. 1, 1 als
«letzten Nachhall ciceronischer humanitas».

6 H. Pétré, Caritas. Etude sur le vocabulaire latin de la charité chrétienne, Spic. sacr. Lov. 22

(Louvain 1948) 219f. führt als 'übliche Bedeutungen' von humanitas bei Hieronymus an:
hospitalité, mansuetudo, dementia, genus humanum, bonté; Ep. 8, 1 hat sie sich entgehen
lassen.

7 Vgl. etwa Cic. Rep. 1, 28 appellari ceteros homines, esse solos eos, qui essent politi propriis



Christliche humanitas - christliche Toleranz 211

für sie hatte Cicero einst Umschreibungen wie indoctum et agreste,fera... sodali-
tas et planepastoricia atque agrestis geprägt8. Ist im übrigen nicht die ganze Ep.
8 mit ihrem Ruf nach kultivierter Freundschaft, mit ihrer überlegenen, gelehrten

Verspieltheit vom Geist ciceronischer humanitas durchdrungen?
Nach der eigenen Darstellung des Hieronymus fällt sein Bekenntnis zu

dieser humanitas in eine Zeit intensiver Beschäftigung mit Cicero. In der Wüste
Chalkis nämüch hatte er «gefastet, um Tullius zu lesen», eben während seines

dortigen Aufenthaltes war ihm ja vom himmlischen Richter der vernichtende
Satz: mentiris, Ciceronianus es, non Christianus entgegengeschleudert worden

(Ep. 22,30). Die humanitas in Ep. 8 ist ein Beleg dafür, wie tiefdas 'Gift' des

Ciceronianismus bereits eingedrungen gewesen sein muss, als Hieronymus sich
seiner Wirkung schreckhaft bewusst wurde. Wie hätte er sonst auch so

geringschätzig von der cruda rusticitas sprechen können, die damals doch zu den
«Schlagworten der lateinischen Christen» gehörte9.

Nun mochte natürlich, selbst im 4. Jahrhundert, jeder aufmerksame Leser
Ciceros bei Gelegenheit einmal dessen humanitas in eine eigene Formulierung
einfliessen lassen. So preist Symmachus Ep. 2,16 einen Klienten, weil er virtute
et humanitate conspicuus sei10, und bei Ammianus Marcellinus 27, 6, 9 will
Valentinian I. dem Heer seinen Sohn Gratian unter anderm mit folgenden
Worten als Mitkaiser beliebt machen: ineunte adolescentia, quoniam humanitate
et studiis disciplinarum sollertium expolitus [!], librabit suffragiis puris mérita
rede secusve fadorum11. Trotzdem fragt man sich, ob Hieronymus, der die
humanitas in einem ganz spezifischen Zusammenhang bringt - einer kurzen
'Geschichte' des Schreibwesens -, nicht einen direkten, unmittelbaren Anstoss
erhalten hat. Das scheint auch in der Tat der Fall zu sein - doch wider Erwarten
muss Cicero als Gewährsmann wohl ausscheiden, sosehr er in Ep. 8 gegenwärtig

ist. Von Schreibmaterialien berichtet auch die mit Ep. 8 eng zusammengehö-

humanitatis artibus ('christlich' bei Lact. Inst. 4,1, 10 nemo enim potest iure dici homo nisi qui
sapiens est. Vgl. 3, 9, 19 expediia est igitur hominis ratio, si sapiat: cuius propria est humanitas.
Diese humanitas erfüllt sich letzten Endes in der dei parentis agnitio. S. unten Anm. 50 und
über sapientia bei Laktanz die Anm. 40 genannte Arbeit von Wlosok). Arch. 2 omnes artes,

quae ad humanitatem pertinent. De or. 2, 72 communium litterarum et politioris humanitatis
experti; vgl. 2, 154.

8 Vgl. F. Klingner, Römische Geisteswelt (München *1961) 729 Anm. 66.
9 Vgl. H. Fuchs, RAC 2 (1954) 352 s.v. Bildung. Hieronymus hat sich freilich sein Leben lang

gegen eine blinde Überschätzung der sancta rusticitas gewehrt, vgl. K. Thraede, Studien zu
Sprache und Stil des Prudentius, Hypomnemata 13 (Göttingen 1965) 62f. Anm. 154. Thraede
verweist auf Ep. 27, 1 und 57, 12,4; aus einer grossen Zahl von Belegen seien lediglich noch
Ep. 53,3,4; 3,6; 4, 1 und In Ephes. 3 praef. (PL 26, 514 C fif.) hinzugefügt.

10 Das Verständnis der Stelle ergibt sich aus dem Vergleich mit analog gebauten Wendungen wie
Ep. 2, 29 vita atque eruditione liberalium disciplinarum pariter insignis; Ep. 2, 39 vita atque
eruditione praecipuus.

11 humanitas und studio disciplinarum scheinen hier doch wohl weitgehend synonym verwendet
zu sein.



212 Christoph Schäublin

rige Ep. 712, und zwar erwähnt Hieronymus in ihr (2, 2) die berühmte
Geschichte von der 'Erfindung' des Pergaments in Pergamon: es sei dazu gekommen,

nachdem Ägypten die Ausfuhr von Papyrus unterbunden habe13. Ganz
ähnlich schildert diese Vorgänge unser Hauptzeuge Plinius (Nat. hist. 13, 70),
im Anschluss an einen kurzen Überblick über die früheren, die 'vorliterarischen'

Beschreibstoffe (13, 69) wie Palmblätter, Rindenbast (arborum libri, vgl.
Hieronymus, Ep. 8, \),plumbea und lintea Volumina und schliesslich Wachstäfelchen

(cerae, pugillares, vgl. die dedolati ex ligno codicelli bei Hieronymus, Ep.
8, 1). Obwohl Plinius viel mehr bietet als Hieronymus in Ep. 7 und 814, werden
doch beide dieselbe Vorlage benutzt haben - und Plinius (13, 69) nennt auch
zumindest ihren Verfasser: Varro15. Überdies aber leitet der Naturhistoriker
seine Ausführungen mit folgenden bedeutsamen Worten ein (13, 68): prius
tarnen quam digrediamur ab Aegypto, et papyri natura dicetur, cum chartae usu
maxime humanitas vitae constet, certe memoria. Nachdem wir gesehen haben,
dass Hieronymus im gleichen Zusammenhang ebenfalls von humanitas spricht,
liegt es nun nahe, den Begriff auf Varro zurückzuführen. Plinius scheint eine
solche Annahme zu bestätigen, wenn er abschliessend (13, 70) nochmals ganz
betont den usus rei hervorhebt, qua constat immortalitas hominum16.

Es leuchtet unmittelbar ein, dass Varro, der vielschreibende Buchgelehrte,
im 'Papier', der Schrift, der Literatur allgemein eine unerlässliche Voraussetzung

für alle höhere Zivilisation und Kultur gesehen hat. Die scheinbare
Einschränkung certe memoria dürfte diesen Gedanken nur näher ausführen und
erläutern: wahres 'Menschentum' ist allein dann möglich, wenn das einmal
Geleistete und Erkannte dem Vergessen entrissen und für die Nachwelt aufbewahrt

wird. Das alles aber passt aufs schönste zu dem, was Gellius an bekannter
Stelle (13, 17) darlegt: humanitas, heisst es da, habe früher nicht tpiÄavSpcorcia,
sondern etwa soviel wie noiSsia, eruditio, institutio in bonas artis bedeutet.

12 Ep. 8, 2 erwähnt Hieronymus einen Brief von Chromatius und Eusebius. Es dürfte sich um
denselben handeln, der Ep. 7 angeregt hat.

13 Zur Sache vgl. Th. Birt, Das antike Buchwesen in seinem Verhältniss zur Litteratur (Berlin
1882) 50ff.

14 Die Etymologien (s. oben Anm. 3) sind wohl des Hieronymus eigene Zutat; vgl. Ep. 7,2,2 rex
Attalus membranas e Bergamo miserai unde pergamenarum nomen ad hanc usque diem
tradente sibi invicem posteritate senatum est.

15 Birt a. O. 50 denkt an die Schriften De bibliothecis oder De antiquitate litterarum. - Bereits H.
Hagendahl, Latin Fathers and the Classics, Stud. Graec. et Lat. Gothoburg. 6 (Göteborg
1958) 102 Anm. 9 hatte Hieron. Ep. 7,2,2 und 8,1 mit Plin. Nat. hist. 13,69f. verglichen (dem
Herausgeber der Briefe des Hieronymus im Wiener Corpus, I. Hilberg, folgend) und auf ein
Buch Varros als gemeinsame 'Quelle' geraten.

16 Also gelten die Erwägungen, die Birt a. 0.54f. an die ausgeschriebenen Sätze anknüpft, genau
genommen für die Zeit Varros, nicht des Plinius. - Beiläufig sei doch daraufhingewiesen, dass

Hieronymus Ep. 33,2 einen index der Werke Varros bietet; seine Herkunft ist freilich zweifelhaft,

vgl. H. Dahlmann, RE Suppl. 6 (1935) 1181 ET. s.v. M. Terentius Varro\ O. Regenbogen,
RE 20,2 (1950) 1436f. s.v. niva^.



Christliche humanitas - christliche Toleranz 213

Dafür fänden sich reiche Belege zumal bei Varro und Cicero. So habe jener zum
Beispiel geschrieben, wer Praxiteles sei, wüssten alle paulum modo humaniores.
Solcherlei Kenntnis pflege zu stammen, fügt Gellius hinzu, et ex libris et ex
historia. Wie auch immer man die historia hier erklären will17: blickt man auf
Plinius, so machen die libri jedenfalls einen nicht unbeträchtlichen Teil der von
Varro gemeinten humanitas aus.

Nochmals sei also festgehalten: Hieronymus übernimmt Ep. 8, 1 den
Begriff humanitas von Varro, gibt ihm aber eine durch und durch ciceronische
Färbung. Er hat ihn später anscheinend nicht mehr in diesem Sinne gebraucht,
doch als der rechte Ciceronianus, der er trotz allen Anfechtungen sein Leben
lang geblieben ist, hat er ihn sicher nie ganz aus den Augen verloren.

II
Humanitas, deutet W. Schadewaidt an18, bezeichne in gewisser Hinsicht

auch «einen Sinn der Toleranz». Es wäre zweifellos verlockend, einmal
abzuklären, mit welchen andern Wörtern Griechen und Römer annähernd das zu
erfassen versuchten, wofür wir heutzutage 'Toleranz' sagen - mehr noch: ob die
gemeinte Sache, abgesehen von aller Begrifflichkeit, der Antike überhaupt zum
Problem geworden ist, ob und wieweit man sie jemals durchdacht hat.
Ausdrückliche Stellungnahmen scheinen jedenfalls selten zu sein, wohl einfach
deshalb, weil nicht vieler Worte bedarf, was sich von selbst versteht: und in
Griechenland so gut wie in Rom wurde - anspruchslos und natürlich - 'Toleranz'

in der Tat geübt und gelebt, sei es, dass wir damit ganz allgemein die
Bereitschaft begreifen, 'aufeinander zu hören'19, sei es in dem spezifischen Sinn,
dass man jedermann zubilligte, sich auf seine Weise dem letzten Endes doch

unergründbaren Geheimnis des Göttlichen zu nähern20. Gewiss erschwerte die

dogmatische Erstarrung der hellenistischen und kaiserzeitlichen Philosophenschulen

zuweilen die Verständigung21; gewiss hatte Athen seine Asebieprozes-

17 Schmid a. O. 596 Anm. 1 494 Anm. 20 empfiehlt - überzeugend, wie mir scheint -, historia
hier als 'eigene Anschauung' zu fassen.

18 a. O. (oben Anm. 5) 44.
19 «They üstened to one another», sagt K. von Fritz, The Relevance ofAncient Social and Politi¬

cal Philosophy for our Times (Berlin/New York 1974) 7, der in diesem Zug sogar «one very
essential difference between them [sc. the ancient Greeks] and the moderns» erkennt.

20 Eine gewisse Offenheit ergab sich allein schon aus der Natur des Polytheismus. Vgl. etwa B.

Snell, Die Entdeckung des Geistes (Hamburg 31955) 44f. Für die Römer: Min. Fei. 6, 3 dum
universarum gentium sacra suscipiunt, etiam regna meruerunt. Athenag. Leg. 1, 2 TO pèv oov
pr|5' ôkcoç Ssôv fiy£Îo9ai ùaejîèç Kai àvôcnov vopiaavTeç, tô 5è olç êKaoroç ßoiAstai
Xpf|a9at (bç Seoîç àvayKatov. Dazu Mommsen, Ges. Schriften 3,403.

21 Vgl. Snell a. O. 419f.; H. Langerbeck, Gnomon 28 (1956) 500. Dem hält von Fritz a. O. 8

entgegen: «They never refused to argue it out.» Cicero weist verschiedentlich daraufhin, dass

allein die Akademie - dank ihrer Skepsis - einer solchen Verhärtung entgangen sei; z. B. über
sich selbst Nat. deor. 1, 17 tu autem nolo existimes me adiutorem huic venisse sed auditorem, et
quidem aequum, libero iudicio, nulla eius modi adstrictum necessitate, ut mihi velim nolim sit
certa quaedam tuenda sententia. Dass mit diesem Satz die Haltung des Akademikers umschrie-



214 Christoph Schäublin

se22, und Rom machte ein latent stets vorhandenes, freilich politisch motiviertes
Misstrauen gegenüber fremden Kulten noch und noch zu schaffen23, doch im
ganzen herrschten eine Offenheit und Freiheit, die spätem Zeiten abhandengekommen

sind. Dass dieser Verlust mit dem Auftreten des Christentums
zusammenhängt, lässt sich kaum bestreiten24. Es war dieselbe «ideologische Intoleranz»,

die den römischen Staat im 2. und 3. Jahrhundert vom bisher eingehaltenen

gemässigten Kurs abdrängte und die zu einem unschönen Kennzeichen des

christlich gewordenen Imperiums werden sollte23.
Den nachchristlichen Jahrhunderten blieb es denn auch vorbehalten, der

von beiden Seiten unablässig bedrohten Toleranz in Wort und Schrift beizutreten.

Nicht manche freilich urteilten von so hoher Warte aus wie Valentinian I.,
durch den gleich zu Beginn seiner Regierung gesetzlich garantiert wurde uni-
cuique, quod animo imbibisset, colendi libera facultas (Cod. Theod. 9, 16, 9)26.
Kein Wunder, dass Ammianus Marcellinus, selbst ein rühmenswerter Vertreter
antiker Unparteilichkeit und Grossmut, mit starken Worten das religionspolitische

moderamen dieses Kaisers herausstreicht27. Weniger überraschend - weil

ben ist, lehrt das Vergleichsmaterial, das Pease in seinem Kommentar (Cambridge Mass.

1955; Nachdruck Darmstadt 1968) beibringt. Ciceros Skepsis steht im Mittelpunkt eines

wenig klärenden Aufsatzes von A. Michel: Les origines romaines de l'idée de tolérance, REL 48

(1970) 433ff.
22 Vgl. J. Rudhardt, Mus. Helv. 17 (1960) 87ff.
23 Vgl. S. L. Guterman, Religious Toleration and Persecution in Ancient Rome (London 1951);

wenig ergiebig M. Adriani, Tolleranza e intolleranza religiosa nella Roma antica, Stud. Rom. 6

(1958) 507ff.
24 Vgl. C. Schneider, Geistesgeschichte des antiken Christentums (München 1954) 1, 514f.; von

Fritz a. O. 9ff.; kirchlich-apologetisch dagegen A. Chevel, Histoire de l'idée de la tolérance,
Rev. d'hist. de l'église de France 27 (1941) 129ff.

25 Vgl. A. Dihle, Die Sendung des Inders Theophilos, in: Politeia und Res publica (Gedenkschrift
R. Stark) Palingenesia 4 (Wiesbaden 1969) 330ff., bes. 334f. Aufdie Probleme der
Christenverfolgungen kann hier natürlich nicht eingetreten werden; einen guten Überblick vermitteln
J. Vogt/H. Last, RAC 2 (1954) 1159ff. s.v. Christenverfolgung.

26 Ähnliche Formulierungen bereits im 'Mailänder Edikt' (lat. Fassung) bei Lact. Mort. pers.
48, 2 ut daremus et Christianis et omnibus liberam potestatem sequendi religionem, quam
quisque voluisset. 48, 4 libéré ac simpliciter unus quisque eorum, qui eandem observandae

religionis Christianorum gerunt voluntatem, citra ullam inquietudinem ac molestiam sui id
ipsum observare contendant. 48, 5 quo scires nos liberam atque absolutam colendae religionis
suaefacultatem isdem Christianis dedisse. 48,6 intellegit dicatio tua etiam aliis religionis suae vel

observantiaepotestatem similiter apertam et liberam... esse concessam. Ferner kommen Valen-
tinians I. Worte sehr nahe auch gewissen Ausfuhrungen bei Tertullian, Ad Scap. 2, 2 tarnen
humani iuris et naturalispotestatis est unicuique quodputaverit colere; nec alii obest autprodest
alterius religio. Diese Stelle wird im folgenden noch verschiedentlich heranzuziehen sein.

27 Amm. Marc. 30, 9, 5 postremo hoc moderamine principatus inclaruit, quod inter religionum
diversitates medius stetit nec quemquam inquietavit neque ut hoc coleretur imperavit aut illud;
nec interdictis minacibus subiectorum cervicem ad id, quod ipse voluit, inclinabat, sed intemera-
tas reliquit has partes, ut repperit. Lakonisch bemerkt dazu R. Syme, Ammianus and the

Historia Augusta (Oxford 1968) 13: «This is strong language»-man bedenke, dass Ammianus
unter Theodosius geschrieben hat!



Christliche humanitas - christliche Toleranz 215

eigennütziger - wirkt der Ruf nach Freiheit des Kultes natürlich, wenn er aus
dem Lager der jeweils Unterdrückten ertönt. So sind ja berühmt gewisse
neuplatonisch inspirierte Abschnitte, welche die 3. Relatio des Symmachus zieren
(8. 10) und die in den prächtigen Sätzen gipfeln: quid interest, qua quisque
prudentia verum requirat? uno itinere non potest perveniri ad tarn grande secre-
tum2S. Aber auch die christliche Gegenseite hatte seinerzeit, als sie noch um ihre
Existenz kämpfen musste, in die Diskussion eingegriffen: indem sie die
Verfolgungen verurteilte, warb sie für 'Toleranz' im weitern Sinn. Bemerkenswerte
Voten werden da zumal Laktanz verdankt, wobei nicht so sehr an die ursprünglichen

Äusserungen im 5. Buch der Divinae institutiones zu denken ist wie an
die geschlossene, sich eigentümüch steigernde Argumentation mit ihren
kraftvollen Formulierungen, die er in der Epitome 47-50, 4 durchzuführen
vermochte29. Auf sie sei mit allem Nachdruck hingewiesen. Freilich wird sich im
folgenden ergeben, dass die formale Leistung des Laktanz entschieden höher
veranschlagt werden muss als die gedankliche. Etwas ist eben an dem bis in die
Gegenwart oft nachgesprochenen Urteil des Hieronymus über seinen Vorgänger

schon dran (Ep. 58, 10): utinam tarn nostra adfirmare potuisset quam facile
aliéna destruxit - was die modernen Kritiker allerdings nicht hätte hindern
sollen, die versteckte Reverenz zu erkennen, die dem Cicero Christianus damit
erwiesen wird. Als Vorbild hat nämlich ein Satz Ciceros über sich selbst
gedient (Nat. deor. 1, 91): utinam tarn facile vera invenire possim quam falsa
convinced0.

Zuerst hält Laktanz fest (48, 1-5), dass die heidnischen Götter, besteht ihr
Anspruch zu Recht, menschlicher Hilfe nicht bedürfen, dass sie imstande sein
sollten, sich selbst zu verteidigen. Damit nimmt er die Ausführungen Inst. 5,20,
2-4 auf, und dort ist ausdrücklich hingewiesen auf Cicero, Leg. 2, 19: pietatem
adhibento, opes amovento. qui secusfaxit, deus ipse vindex erit31. Ähnlich hatte
von den Christen bereits Tertullian argumentiert32, auch er natürlich in
Übereinstimmung mit jener gut römischen Denkweise, die Tiberius bei Tacitus
(Ann. 1, 73, 4) auf die unübertreffliche Formel deorum iniurias dis curae
gebracht hatte33. - Wem dienen überdies, fährt Laktanz fort (48, 6ff.), die den

28 Zur Einordnung vgl. den Kommentar bei J. Wytzes, Der Streit um den Altar der Viktoria
(Paris/Amsterdam 1936) 118ff. ; neuestens R. Klein, Symmachus, Impulse der Forschung 2

(Darmstadt 1971) 83ff.
29 Vgl. bereits H. Berkhof, Kirche und Kaiser (Zollikon/Zürich 1947) 108, im Rahmen des im

ganzen lesenswerten Kapitels «Um die Toleranz» (105ff.).
30 Laktanz selbst hat den Satz verschiedentlich zitiert, vgl. Pease a. O. (oben Anm. 21) ad loc.
31 Pearman in seinem Kommentar (Cambridge 1881 ad loc. erinnert an Xen. Anab. 5,3,13 ftv ôé

riç pf| itou) Taöra, xfi 9eö pekfiaEi.
32 Apol. 28,1 nolo mihi Iovem propitium; tu quis es? me conveniat Ianus iratus ex qua velitfronte;

quid tibi mecum est?

33 Vgl. Mommsen, Ges. Schriften 3, 392; Waltzing im Kommentar zum Apologeticum (Paris
1931) ad loc.; Guterman a. O. (oben Anm. 23) 35. 50f. 61 Anm. 83.



216 Christoph Schäublin

Christen abgezwungenen Opfer? Niemand wird doch glauben, dass die Götter
an einer Gabe ihr Wohlgefallen haben, die man ihnen nur widerwillig, gewis-
sermassen erst auf der Folter anbietet34 - denn was für sie zählt, gilt es zu ergänzen,

ist die fromme Gesinnung des Spenders, nicht das Opfer an sich35. Wiederum

schüesst Laktanz an Gedanken an, die er bei Tertullian hatte finden
können36, Gedanken übrigens, die in der spätem Ethik weit verbreitet waren37 und
die sich bis in die griechische Frühzeit, ins 'Jahrhundert der Novelle',
zurückverfolgen lassen38.

Ebensowenig wie den Göttern aber widerfährt den Menschen etwas Gutes,

wenn sie unter Drohungen an die Altäre getrieben werden (48, 7-10):
schliesslich kann, wogegen man sich sträubt, was man im äussersten Fall selbst
um den Preis des Todes zu vermeiden sucht, unmöglich ein beneficium sein39.

Um diesen - auf den ersten Bück einleuchtenden - Satz abzustützen, versteigt
sich Laktanz zu Erwägungen, die dem subjektiven Ermessen des einzelnen
einen sehr weiten, nach antikem Denken wohl einen zu weiten Spielraum
offenhalten. So behauptet er (48,9), ein beneficium sei zu beurteilen nicht ex qualitate
rei, sondern ex animo eius qui accipit. Dem hätte ein Seneca entgegengehalten,
dass manche echte Wohltat dem Empfänger keinerlei Freude bereite, dass
darauf aber niemals Rücksicht genommen werden dürfe (De ben. 5,20,2): nihil
refert, an bonam rem malo animo quis accipiat40. Laktanz indessen - mit
zweckbedingtem Rigorismus - möchte sogar in der Verhinderung eines Selbstmords
ein unerwünschtes, also bloss scheinbares und darum verwerfliches beneficium
sehen (48, 8): an si aliquisprementibus malis ad mortem confugere cogatur, num
potes, si aut gladium extorseris aut laqueum ruperis aut (a) praecipitio retraxeris
aut venenum effuderis, conservatorem te hominis gloriari, cum ille quem servasse
te putas nec gratias agat et te male secum arbitretur egisse, quod mortem sibi
prohibueris optatam, quod ad finem, quod ad requiem malorum pervenire non

34 Vgl. Inst. 5, 20, 7f.
35 Vgl. auch Inst. 5, 19, 26ff.
36 Tert. Ad Scap. 2, 2 et hostiae ab animo libenti expostulentur. ita etsi nos compuleritis ad sacrifi-

candum, nihilpraestabitis diis vestris: ab invitis enim sacrificia non desiderabunt, nisi si conten-
tiosi sunt, contentiosus autem deus non est. Apol. 28, lf.

37 Vgl. z.B. Sen. De ben. 1, 6, 3 ne in victimis quidem, licet opimae sint auroque praefulgeant,
deorum est honor, sed recta ac pia voluntate venerantium. Fr. 123 (vol. 3 p. 444 Haase), zitiert
bei Lact. Inst. 6,25,3. H. Schmidt, Veteresphilosophi quomodo iudicaverint de precibus, RGW
4 (1907) 19ff„ bes. 30ff.

38 Vgl. F. Wehrü, ActOc ßuboa? (Leipzig/Berlin 1931) 51ff.
39 Epit. 48, 7 non est utique beneficium, quod quis ne accipiat mori mavult. Vgl. auch Inst. 5,20,5f.
40 Vgl. auch die vorangehenden Sätze: «beneficium», inquit, «vocas, quo ille offenditur, quo

torquetur?» multa bénéficia tristemfrontem et asperam habent... non est spectandum, an doleat

aliquis beneficio accepto, sedan gaudere debeat. Laktanz und Seneca: vgl. A. Wlosok, Laktanz
und die philosophische Gnosis, Abh. Heidelb. Ak., Phil.-hist. Kl. (1960) 2, 194 Anm. 35; W.

Trillitzsch, Seneca im literarischen Urteil der Antike (Amsterdam 1971) 1, 130ff. (nicht eben

tiefgreifend).



Christliche humanitas - christliche Toleranz 217

siveris? Damit widerspricht er nicht nur abermals Seneca41 - obwohl die Stoa
dem Selbstmord in ihrem System durchaus seinen Platz einräumt42 -, sondern
auch der christlichen Lehre, wie er sie selbst vertritt43: diese nämüch gesteht
niemandem das Recht zu, sein eigenes Leben zu vernichten44. Stammt das sehr
extreme Argument des Laktanz wohl gar nicht aus philosophischer Tradition?
Vielleicht hat der ehemalige Redelehrer sich statt dessen irgendwelcher Con-
troversien erinnert - beim altern Seneca (Contr. 5, 1) begegnet ja immerhin
der Fall, dass ein verhinderter Selbstmörder seinen 'Retter' vor Gericht
zieht45.

Soweit spricht Laktanz völlig aus der Defensive. Natürlich sind auch die
anschliessenden Beweisgänge stets vor dem Hintergrund der Christenverfolgungen

zu sehen, doch enthalten sie zumindest zwei Argumente von allgemeiner

Geltung, mit denen jederzeit der Anspruch auf religiöse Toleranz
untermauert werden konnte. Zuerst einmal (49, Iff.): Religion beruht auf Freiheit.
Um diesen Satz vorzubereiten, entwirft Laktanz einleitend ein Bild harter
Unterdrückung46 - ein Bild, das er gleich darauf (50,3f.) selbst relativiert, indem er
sagt, alle Völker, selbst die Ägypter, dürften straflos ihrem Glauben anhangen,
die Mimen die Götter dem Spott preisgeben, die Philosophen ihre lästerlichen
Lehren ausstreuen: allein den Christen (50,4 soli ex omnibus) werde das gleiche
Recht vorenthalten. Derartige Anklagen hatten die christlichen Apologeten -
nicht ohne Grund - seit langem erhoben; erneut denkt man zumal an Tertul-
lian, dessen wiederholtes nos soli jedem Leser des Apologeticums im Ohr
klingt47. Tertullian war es auch gewesen, der leidenschaftlich die libertas in
Fragen der Religionsausübung vertreten, der jeden Zwang entschieden abgelehnt

hatte48. Indessen geht Laktanz über ihn noch hinaus, wenn er sagt (49,

41 Vgl. Sen. De ben. 2, 14, 1 sunt quaedam nocitura impetrantibus, quae non dare sed negare
beneficium est; aestimabimus itaque utilitatem potius quam voluntatem petentium 2 ul
frigidam aegris negamus et lugentibus ac sibi iratis ferrum, ut amantibus quidquid contra se

usurus ardorpetit, sic omnino, quae nocitura sunt,... perseverabimus non dare ..A... quemadmo-
dum pulcherrimum opus est etiam invitos nolentesque servare, ita rogantibus pestifera largiri
blandum et adfabile odium est. Vgl. 3, 9, 1.

42 Vgl. R. Hirzel, Der Selbstmord, Arch. f. Religionswiss. 11 (1908) 282ff.
43 Vgl. Inst. 3, 18, 5ff.
44 Vgl. Hirzel a. 0.469ff.
45 Vgl. ferner Contr. 3,9; 3,4.
46 Epit. 49,1 sedquis audiet, cum hominesfuriosi et impotentes minui dominationem suam putent,

si sit aliquid in rebus humanis liberum?
47 Apol. 2, 3. 13. 20; 24, 9; 49, 1. Ägypter: vgl. Lact. Inst. 5, 20, 12; Tert. Apol. 24, 7f.; Athenag.

Leg. 1,1. Mimen: vgl. Lact. Inst. 5,20, 12f.; Tert. Adnat. 1,10,44f;,Apol. 15, Iff. Philosophen:
vgl. Lact. Inst. 5, 20, 14; Tert. Ad nat. 1, 4, 4ff.; Apol. 46, 3ff.; dazu A. Schneider, Le premier
livre Ad nationes de Tertullien, Bibl. Helv. Rom. 9 (Rom 1968) 139ff. (140 die griechischen
Vorlagen).

48 Apol. 24, 5f. videte enim, ne et hoc ad irreligiositatis elogium concurrat, adimere libertatem
religionis et interdicere optionem divinitatis, ut non liceat mihi colere quem velim, sed cogar
colere quem nolim. Vgl. 28, lf.; Ad Scap. 2,2.



218 Christoph Schäublin

If.): atquin religio sola est, in qua libertas domicilium conlocavit. res est enim
praeter ceteras voluntaria49 nec inponi cuiquam nécessitas potest, ut colat, quod
non mit. Warum religio sola? Warumpraeter ceterasl Bestimmt einmal deshalb,
weil in der religio das wesentliche, ja wohl das einzige Distinctivum des
Menschen zu sehen ist (Inst. 7, 9, 10): quia... religio sit paene sola, quae hominem
discernât a mutis50. Dort also, darf man folgern, wären wir frei, wo wir 'am
menschlichsten' sind. Trotzdem: klingt die Behauptung, allein in der Religion
sei Freiheit, aus dem Munde eines verfolgten Christen nicht geradezu paradox?
Oder hat Laktanz das Paradoxon gar gesucht, im Anschluss an den bekannten
stoischen Satz, nisi sapientem liberum esse neminem51! Schüessüch stellt sich
ihm das Christentum als «Synthese von sapientia und religio» dar52. Und wenn
denn die religio, und nur sie, ausschliesslich uns Menschen zugehört, so hätte es

seinen guten Grund, in ihr auch eben das Gut zu erkennen, worüber wir frei
verfugen - stoisch gesprochen: tô è<p' fiptv53. Dass Laktanz überdies im folgenden

die Begriffe nécessitas und voluntas gegeneinander ausspielt, scheint ebenfalls

zumindest auf stoische Färbung der Stelle zu deuten.
Zum Schluss das andere Argument von überzeitlicher Bedeutung (50, lf.):

Es ist unsinnig, den maiores auch dort zu folgen, wo sie offensichtlich geirrt
haben; keine Tradition, auch keine religiöse, verdient es, um ihrer selbst willen
hochgehalten zu werden. Andernfalls begeben wir uns der Freiheit, zu neuen
Erkenntnissen vorzustossen (50, 2): liceat sapere, liceat inquirere veritatem5i\
Keine Frage: für Laktanz ist sapere/sapientia eine festumrissene Grösse im

49 Vgl. Inst. 5, 19, 23. Bezeichnenderweise liegt die 'willentliche' Hinwendung dem Christen,
dem Vertreter der 'Offenbarungsreligion', besonders am Herzen: vgl. A. D. Nock, Conversion
(Oxford 1933).

50 Gesagt im Anschluss an Cic. Leg. 1,24; dazu Wlosok a. O. (oben Anm. 40) 206. Vgl. Inst. 3,10,
1 summum igitur hominis bonum in sola religione est. nam cetera etiam quae putantur esse

homini propria, in ceteris quoque animalibus reperiuntur. Das summum bonum nur dem
Menschen eigen: Inst. 3,8,3f.; 9, 1. Hier gilt es allerdings auch die folgenden Zusammenhänge zu
berücksichtigen: Die sapientia macht den Menschen zum 'Menschen' (Inst. 4, 1, 10: oben
Anm. 7), die 'Religion' unterscheidet ihn vom Tier; 'wahre' sapientia findet sich aber nur in
der christlichen Religion (z. B. Inst. 4, 10, 4 quid aliut obstabit, quominus veram sapientiam
darum sit in hac sola religione versaril): ist also die christliche allein eine 'wahre' Religion?
Und 'wohnt' die Freiheit nirgends als in ihr? Ja sind am Ende bloss die Christen 'wahre
Menschen'? Vielleicht ist Laktanz damit etwas zuviel Konsequenz zugemutet, doch liegen
derartige Folgerungen ganz in der Richtung seines - im Grunde eben intoleranten - Denkens.
Hier verkehrt sich jede humanitas dann in ihr Gegenteil.

51 Mit ihm beschäftigt sich Cicero, Paradox. Stoic. 5; zu Ciceros Paradoxa insgesamt vgl. K.
Kumaniecki, Philologus 101 (1957) 113ff.; A. Michel, Acta antiqua Acad. scient. Hung. 16

(1968) 223ff. Wichtiger als Ciceros stark verkürzende Behandlung unseres Problems ist freilich

Epict. Diss. 4, 1 (nepi èXeuOepiaç).
52 Wlosok a. O. 212fF.

53 Vgl. eben Epict. a. O. 65ff. Ferner Lact. Inst. 3, 8, 14 summum autem bonum (für Laktanz in
sola religione zu finden: Inst. 3, 10, 1, vgl. Anm. 50) non potest efficere quemquam beatum, nisi
semperfuerit in ipsius potestate. 3, 8, 19. 39.

54 Vgl. Inst. 5, 19, 3ff. und besonders 2, 6, 7-7, 6.



Christliche humanitas - christliche Toleranz 219

göttlichen Heilsplan; und die Wahrheit braucht nicht mehr 'erforscht' zu werden

- die Suche war ohnehin stets eitel -, denn sie hat sich mittlerweile
offenbart55. Doch auf diese Probleme kann hier nicht eingegangen werden. Um so
erstaunlicher wirkt die scheinbar ganz undogmatische Offenheit der von Laktanz

in unserm Zusammenhang zweifellos bewusst gewählten Formulierung.
Sie erweckt durchaus den Eindruck, als fielen sapientia und inquisitio veritatis
zusammen56, vor allem aber, als sei dieses Suchen - das Geschäft der Philosophen57

- an sich ein hoher Wert. Da ist man denn einerseits - zumindest den
Worten nach - nicht mehr allzu weit entfernt von der skeptischen Zurückhaltung,

die aus den oben (S. 215) erwähnten Sätzen des Symmachus spricht (Rel.
3, 10): quid interest, qua quisque prudentia verum requirat. Und anderseits erinnert

der Nachdruck, mit dem die Erforschung der Wahrheit als ewige Aufgabe,
ja fast als letztes Ziel hingestellt wird, an Ciceros Hortensius, der die Philosophie

eben in der unverdrossenen Suche sich erfüllen lässt und dessen breite -
allein schon in zahlreichen Anspielungen und Zitaten sich äussernde -Wirkung
auf Laktanz58 noch lange nicht in vollem Umfang geklärt ist (fr. 101 Müller
107 Grilli August. C. Acad. 1, 3,7): placuit enim Ciceroni nostro beatum esse

qui veritatem investigat, etiamsi ad eius inventionem non valeat pervenire59.
Natürlich kann und will Laktanz es bei solchem 'Agnostizismus' nicht belassen -
im Gegenteil, nur zu bald werden die Christen wieder als die soli gepriesen, qui
deum, qui veritatem secuntur (50, 4)60. Dennoch scheint er seinen Cicero in
diesem Punkt verstanden zu haben, scheint Cicero es jedenfalls gewesen zu
sein, der ihm zu dem schönen Bekenntnis verholfen hat.

Es ging hier nicht darum, einen vollständigen Kommentar zu den
'Toleranz-Kapiteln' der Epitome zu liefern. Vielmehr sollte an ein paar Beispielen
gezeigt werden, wie heterogen das Material ist, mit dem Laktanz arbeitet: in
welchem Masse ihm - zumal dank Tertullian - die christliche Tradition zu
Gebote steht, und wie er anderseits gerade an den hervorstechendsten Stellen

pagane Anregungen, und zwar solche ganz verschiedener Provenienz, auf-

55 Über sapientia vgl. Wlosok a. O., bes. 190ff. Nichtiges Streben der Philosophen -Offenbarung
der Wahrheit: z. B. Inst. 1,1, 1-6; 1,1,19; 2, 3,23; 3,30,1-8. Aufschlussreiche Bemerkungen
über die erfolglose Philosophie auch am Anfang von Inst. 3; dazu jetzt O. Gigon, Romanitas
et Christianitas Festschrift Waszink (Amsterdam 1973) 166ff.

56 Vgl. Inst. 2, 7,4 sapere id est veritatem quaerere.
57 Vgl. Lact. Inst. 1,1,1; 1,5,15 investigandae veritati studuisse creduntur (sc. philosophi), vgl. die

im Text gleich anzuführende Wendung Ciceros; 4, 1, 12 Studium inquirendae veritatis.
58 Vgl. O. Gigon, Philologus 106 (1962) 223f. Studien zur antiken Philosophie (Berlin 1972)

327f.
59 Vgl. fr. 106 Gr. August. Conf. 8, 7, 17. Die Frage, wie die aristotelische Oecopia sich im

Hortensius in die akademische inquisitio veritatis verwandelt hat, braucht uns hier nicht zu
beschäftigen; dazu O. Gigon, Hermes 87 (1959) 154 Studien 317.

60 Vgl. bereits 50,1 praescribetur nobis, quominus vera et meliora sectemur? Doch sind die
Formulierungen hier viel unbestimmter als an der vergleichbaren Stelle Inst. 2, 7, 6, wo Laktanz
ausdrücklich gesagt hatte: nos qui verum invenimus.



220 Christoph Schäublin: Christliche humanitas - christliche Toleranz

nimmt und verwertet61. Mit seinem stilistischen Geschick aber hat er trotz
allem ein sinnvolles Ganzes, ein eindrückliches Stück lateinischer Prosa
geschaffen, das ihm in jeder Hinsicht Ehre macht und das es verdient, gelesen und
überall dort genannt zu werden, wo von 'Toleranz' die Rede ist.

61 Ferner dürfte deuüich geworden sein, dass ein Christ letzten Endes auch dann, wenn er
'Toleranz' forderte, sich kaum oder gar nicht von der Intoleranz des eigenen Anspruchs zu
lösen vermochte.

Klassisch - philologisches

Seminar der Universität

ZÜRICH


	Christliche humanitas = Christliche Toleranz

