
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 32 (1975)

Heft: 2

Artikel: Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen

Von Fritz Wehrli, Zürich

Dank den Studien, an welchen unser Freund und Kollege verdienstvollen
Anteil hat, darf die Wortbedeutung von lateinisch homo, humanum und humani-
tas in ihrer reichen Ausfächerung heute als wesentlich abgeklärt gelten. Das

Adjektiv humanum war schon Plautus und Terenz zur Bezeichnung von
einfühlendem und nachsichtig verständnisvollem Verhalten geläufig. Dagegen
scheint das Abstractum humanitas erst in ciceronischer Zeit gebildet worden zu
sein; was es zusätzlich zum Ausdruck brachte, war einerseits ein durch
Erziehung erlangtes gesellschaftliches oder ethisches Verhalten des Einzelnen,
anderseits die Gesittung, zu welcher die Menschen insgesamt durch ihre
Veranlagung aufzusteigen bestimmt sind1.

Diese Bedeutung des Humanen wird heute im allgemeinen nicht mehr aus
philosophischen Traditionen abgeleitet. Gegen einen massgebenden Einfluss
von solchen spricht denn auch der Mangel an Systematik und scharfer
Begrifflichkeit2, und vor allem fehlt ein Hauptziel philosophischer Individualethik, die
Eudämonie als Frucht geistiger Unabhängigkeit. Dagegen verweist Gesittung
und Bildung mit ihrer Auswirkung auf das soziale Verhalten, welche für die
Römer das Humane hiess, auf die sophistisch-rhetorische Kultur- und
Erziehungslehre Athens. Diese ihrerseits aber zeigt sich altüberlieferter, in Dichtung
und Novelle ausgeprägter Weisheit verpflichtet, welche den Menschen als sterbliches

Wesen verstand und gerade aus dem Bewusstsein seiner Hinfälligkeit
sittliche Kraft ableitete. Hier hat W. Schadewaldt den Ursprung des Humanitätsgedankens

erkannt3, von welchem auf den folgenden Seiten in allerdings nur
skizzenhafter Knappheit darzustellen ist, wie er erst in die attische Kulturlehre
eingeschmolzen wurde und später mit dieser in Rom Aufnahme fand. Es sieht

1 R. Rieks, Homo humanus humanitas. Zur Humanität in der lateinischen Literatur des
ersten nachchristlichen Jahrhunderts (München 1967)(mit Bibliographie undForschungsbericht

auch für die republikanische Zeit).
2 Die im Folgenden aufzuweisenden Zusammenhänge schliessen für Cicero, den

Hauptvertreter des Humanitasgedankens, einzelne Anregungen von philosophischer Seite
nicht aus. P. Boyancé, Sur les origines péripatéticiennes de l'humanitas, Festschrift zum
60. Geburtstag von K. Büchner (Wiesbaden 1970) 21ff. verweist auf Theophrast, und
neben diesem kommt auch Panaitios in Betracht. Allgemein bleibt zu erwägen, ob die
philosophische Konzeption des Menschen als eines geistigen Wesens, das die Kreatür-
lichkeit zu überwinden vermag, die Vorstellung von humanitas beeinflusst hat, indem sie

bewirkte, dass das Eintreten für Bedrängte von römischen Autoren seltener als von
griechischen mit der allgemein menschlichen Hinfälligkeit begründet wurde.

3 W. Schadewaldt, Der Gott von Delphi und die Humanitätsidee (Pfullingen 1965).



Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen 125

so aus, als ob dort das Wort humanitas mit der programmatischen Absicht
geschaffen worden wäre, mit der Hellenisierung des eigenen Bildungswesens eine
umfassende Zielsetzung zu kennzeichnen, welche sich nicht in der Erfüllung von
Alltagsaufgaben des öffentlichen oder privaten Lebens erschöpfen sollte4. Die
Wortverbindungen, welche Cicero und seine Zeitgenossen humanitas mit litterae,
artes, doctrina u. a. eingehen Hessen, sprechen jedenfalls für klare Wertvorstellungen

jener Generation5. Und der griechischen Erziehung wurde die kühne
Wortschöpfung gerecht, sofern jene ebenfalls mit Hilfe wissenschaftlichen
Unterrichts zum Menschen in einem idealen Sinne heranbilden wollte. Für eine
solche Absicht zeugen die gelehrten Fächer, welche Isokrates als massgebender
Vertreter des rhetorischen Schulwesens seiner Zeit gemäss sophistischer Tradition

lehrte. Zu diesen gehörten auch die mathematischen Disziplinen, deren
veredelnde Wirkung ein verbreiteter, bekanntlich auch von Piaton und vielen seiner

Nachfolger geteilter Glaube war. Ja, durch das Stichwort des Humanen äusserte
sich dieser Glaube in der bekannten Wanderanekdote, Piaton oder Aristippos
habe nach einem Schiffbruch angesichts in den Küstensand gezeichneter
geometrischer Figuren beruhigt ausgerufen, hier sei nichts Böses zu fürchten, wo
Menschen ihre Spuren hinterlassen hätten. Dass Cicero dies zum Preise der
humanitatis artes erzählte, deutet auf die Richtung, in welcher die Tradition seines

Bildungsideals zu suchen ist6.
Dass humanitas als persönliche Erziehung des Einzelnen sowie als

allgemeine Gesittung griechischen, speziell athenischen Ursprungs sei, behandelt
Cicero wiederholt als weitverbreitete Überzeugung7. Für diese liess sich zunächst
das allgemeine Kulturgefalle geltend machen, abgesehen von der Anziehungskraft,

welche Athen als Studienzentrum auf die Jugend aus aller Welt ausübte.
Indessen verrät Cicero durch Einzelheiten seiner Thematik, dass er überdies im
Banne jener Panegyrik stand, welche seit der Hochstimmung des frühen S.Jahr¬
hunderts den kulturellen Primat Athens verkündete. Wenn Perikles im thuky-
dideischen Epitaphios seine Stadt die Schule von ganz Hellas nannte und Iso-

4 K. Büchner, Humanuni undhumanitas in der römischen Welt. Studium Generale 14(1961)
642. Ferner R. Harder über den Griechen als den «reinen Menschen», Kleine Schriften
(München 1960) Iff.

5 Cic. Verr. 4, 98; Arch. 4; Rose. 121; Varro Rust. I 17, 4; Corn. Nep. Attic. 3, 3; dazu
Gellius 13, 17 über die Gleichsetzung von humanitas mit naiôeta.

6 Cic. Rep. 1,29 und Vitruv 6,1, dazu F. Klingner, Römische Geisteswelt4 (München 1961)
708f. Dem gleichen Gedanken geben die angeblichen Worte am Eingang zur Akademie
Ausdruck âyeco/iéxQTjToç prjôeiç eloirco, Elias In Arist. Categ. Prooem. p. 118,19 Busse.
Ferner ist der Aristippos zugeschriebene Ausspruch zu vergleichen <ot ànalôevroi>
âv&Qœmofiov ôéovtai, Diog. Laert. 2,70. Über die erzieherische Wirkung der theoretischen

Fächer Isoc. Antid. 261ff. ; zum griechischen Erziehungsgedanken W. Jaeger,
Paideia. Die Formung des griechischen Menschen (Berlin 1934-1947) und H. I. Marrou,
Histoire de l'éducation dans l'antiquité (Paris 1950).

7 Cic. Flacc. 62; Cato mai. 1 ; Legg. 2, 36 über athenischen Ursprung der humanitas. Ep.
Quint, fratr. 11, 27 über allgemein griechischen Ursprung derselben.



126 Fritz Wehrli

krates vollends von einer Lehrbeziehung zur ganzen übrigen Menschheit sprach8,
drängt sich die Vermutung auf, die Römer hätten ihre eigene Hellenisierung im
Sinne dieses Sendungsbewusstseins interpretiert. Eine Bestätigung dafür ergibt
sich aus der Übernahme einzelner Topoi desselben, wie z. B. aus Ciceros
Anerkennung der eleusinischen Legende als Beweis für Athens Kulturleistung schon
in mythischer Vorzeit; im gleichen Sinne machte von dieser nämlich schon Iso-
krates im Panegyrikos Gebrauch9. Die von beiden Autoren angeführte Verbreitung

des Getreidebaus von Eleusis aus gehört nun aber zu den zahlreichen
Erfindungen in Dichtung und epideiktischer Redekunst, welche den athenischen
Anspruch auf civilisatorische und humanitäre Verdienste in die ferne Vergangenheit

projizierten10. Und wie Cicero die Einführung der Brotnahrung als
entscheidenden Schritt zur humanitas feierte, so machte Isokrates vom Begriff des

Menschlichen wenigstens indirekt Gebrauch, indem er die gleiche Kulturleistung
mit der Überwindung des tierischen Urzustandes (ihjQiœôœç Çrjv) gleichsetzte.
Dass auch er eine gehobene Lebensform zu den Merkmalen des eigentlich
Humanen zählte, bestätigt seine Abhängigkeit von der in zahlreichen Varianten
belegten Kulturentwicklungslehre vorsokratischen Ursprungs11. Aus dieser
stammt nämlich der Begriff des Tierischen (êrigicodeç)12, und in ihrer ausführlichsten

Darstellung älterer Fassung, dem Mythos des platonischen Protagoras,
wird der Mensch mit seinen intellektuellen und sittlichen Anlagen, denen er den
Aufstieg vom hilflosesten zum mächtigsten Lebewesen verdankt, ausdrücklich
der kreatürlich besser ausgestatteten Tierwelt gegenübergestellt13.

8 Thuc. II 41 über Athen als tfjç 'EXXdôoç nalôevai; ; Isoc. Paneg. 50 oi radrrjç (sc. rfjç
jwXeœç) fiafrqrai rwv äXXcov ôiôdoxaXoi. Über die «politische Selbstdarstellung der Athener»

H. Strasburger, Hermes 86 (1958) 17. Die hier geübte, nur allzu berechtigte Kritik an
deren Unwahrhaftigkeit berührt unser Thema nicht unmittelbar. Zum Ganzen vgl. unten
S. 131 und Anm. 39.

9 Cic. Flacc. 62 Athenienses, unde humanitas, doctrina, religio, fruges, iura, leges ortae atque
in omnis terras distributaeputantur; Legg. 2, 36 nihil melius (sc. mihi... videntur Athenas
tuae ...in vitam hominum attulisse) Ulis mysteriis, quibus ex agresti immanique vita exculti
adhumanitatem et mitigatisumus. Isoc. Paneg. 28Ar)/irjTQOç ...ôovoqç... rovç re xagttovç,
oî Tov jii) frr)Qiwôwç Zqv r/fiâç atrioi yeyovaaiv, xai rrjv reXsrrjv fj niÂiç r)pä>v

ajtaoiv /isréôaixev.
10 O. Schroeder, De laudibus Athenarum a poetis tragicis et ab oratoribus epidicticis excultis

(Diss. Gotting. 1914). G. Grossmann, Promethie und Orestie. Attischer Geist in der
attischen Tragödie (Heidelberg 1970) 11 Iff. : Prometheus und der Mythos des athenischen
Wesens.

11 Anaxag. VS 59 B 21. 21b; Archelaos VS 60 A 4, 6; Demokrit VS 68 B 5, 1 ; Kritias VS
88 B 25 u. a. Dazu F. Heinimann, Nomos und Physis (Basel 1945) 147fF.

12 L. Edelstein, The Idea ofProgress in Classical Antiquity (Baltimore 1967) 24 Anm. 7.
13 Plat. Protag. 320 c ff. Für die protagoreische Herkunft einer rangmässigen Unterschei¬

dung zwischen der sittlichen und civilisatorischen Komponente des spezifisch Menschlichen

spricht die Bezugnahme auf eine solche beim Anonymus Iamblichi VS 89, 6. In
ethischer Protreptik stellt schon Hesiod Erga 276ff. den Menschen dem Tier gegenüber,
und Anaxagoras VS 59 B 21b spricht von ipneipla pvr\pr\ aotpla rsyy-q, womit er dessen

überlegene Kraft und Schnelligkeit wettmache.



Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen 127

Die beiden Komponenten der menschlichen Gesittung, technische
Erfindungen und eine auf Sitte und Recht beruhende Ordnung der Gemeinschaft,
werden allerdings nur in diesem Mythos zum Gegenstand einer vergleichenden
Wertung. Dafür unterschied die athenische Sage dieselben wenigstens
stillschweigend, sofern sie einerseits Erfindermythen von ursprünglich gesamtgriechischer

Geltung an sich zog und anderseits Hilfesuchende wie Herakliden,
Oidipus oder Orestes in Attika Aufnahme finden liess (vgl. Anm. 10). Eine
dadurch mit archaischer Naivität in Anspruch genommene Pionierstellung von
menschheitlichen Dimensionen musste durch die Fabel vom attischen Auto-
chthonentum glaubhaft gemacht werden, welche ein überragendes Alter auch der
Stadt Athen mitsamt ihrer Rechtsordnung in sich schloss11. Diese fand ebenso
wie die eleusinische Legende noch bei römischen Autoren ein Echo und
vollendete für sie damit die unter dem Stichwort humanitas verstandenen Verdienste
Athens15.

Zur historischen Wirklichkeit, die sich in mythologischen Idealbildern
spiegelte, gehörte das sophistisch-rhetorische Erziehungswesen mit seinen
Wertvorstellungen. Was sich von diesen noch fassen lässt, hat mit den gepriesenen
Tugenden der Vorfahren mindestens die in einem umfassenden Sinne verstandene

Menschlichkeit gemeinsam, nämlich das hilfsbereite Verständnis für die
mannigfaltigen Schwächen des Nächsten. Eines der ältesten Zeugnisse bildet der
thukydideische Epitaphios des Perikles mit seiner Hervorhebung der Urbanen
Duldsamkeit unter Nachbarn16, und damit übereinstimmend nennt Isokrates
im Panathenaikos als ein Ziel seines Unterrichts die Nachsicht gegenüber mensch-

14 Dass Attika seit Urzeiten die gleichen Einwohner habe, stand schon für Herodot (I 56f. ;
VI 106 ; VIII161) wie auch für Thukydides (12) fest, und von den Tragikern übernahmen
den Topos die Redner zum Ruhme Athens (Belege bei O. Schroeder [oben Anm. 10] 5ff.
Solon fr. 4 D spricht nur von der ältesten Stadt Ioniens). Der athenische Anspruch auf
die ältesten aller Gesetze ergab sich aus dem Autochthonenglauben : Isoc. Panath. 124;
Aelian V. H. III 38 und Cic. Place, (unten Anm. 15).
Zu seiner ausdrücklichen Formulierung fehlt in der Gründungsgeschichte des Areopag,
wie Aischylos diese in den Eumeniden gestaltet, nur ein Schritt. Der Prozess Orests ist
hier das mythologische Modell für die Freisprechung eines Mörders auf Grund der
drakonischen Gesetzgebung (vgl. unten S. 128), Apollon tritt darin sozusagen als erster
Gerichtsredner Athens auf. Dass der von ihm verteidigte Orestes seine Mutter auf
göttlichen Befehl ermordet habe (84. 578), wäre nach den profanen Kategorien des attischen
Rechts Affekthandlung und als solche wie fahrlässige Tötung kein ipôvoç ex noovoiaç
(Dittenberger Syll.J 111,11; E. Maschke, Die Willenslehre im griechischen Recht [Berlin

1926] 53; die prinzipiell gleiche Art von Entschuldigung ist schon den homerischen
Dichtern geläufig: Ilias I 190ff. 282; XIX 87 usw. über den Streit zwischen Achilleus
und Agamemnon). Über Tragödie und Rechtsdenken B. Daube, Zu den Rechtsproblemen
in Aischylos' Agamemnon (Zürich/Leipzig 1938).

15 Cic. Flacc. 62 quae (sc. urbs) vetustate ea est, ut ipsa ex sese suos cives genuisse dicatur;
vgl. Corn. Nep. Attic. 3, 3.

16 Thuc. II 37 êXev&éQOjç jtoXirevopev xai iç xrjv tiqôç àXXrjXovç xwv xa&'fj/iêQav èmxrj-
ôevpdrcov viioxfiav xrX. vgl. ib. III 37 xo xadP rjfiéçav àôeèç xai ävemßovXevxov tiqôç
àXXrjXovç.



128 Fritz Wehrli

lichen Unarten überhaupt17. Diese Äusserungen müssen einer in der athenischen
Gesellschaft herrschenden Denkweise entsprochen haben, da die gleiche
Gesinnung auch in der Kunst Menanders zum Ausdruck kommt. Als heiter
verstehendes Spiel mit menschlichen Unzulänglichkeiten führt sie in ihren reifsten
Schöpfungen Szenen der Hilfe und Verzeihung vor, die sich keinem Begriff besser

einordnen als dem des Humanen bei seinem römischen Nachfolger Terenz18.

Leider lässt sich nicht mehr genau feststellen, worauf Menander selbst mit dem
berühmten Worte zielte, es gebe nichts Liebenswerteres als den Menschen, wenn
er wirklich ein solcher sei19.

Seine greifbarste Ausprägung hat das humane Selbstverständnis der Athener

im Bereiche des Rechts gefunden20. Die Differenzierung des Mordbegriffs
durch Drakon hatte zu einer allgemeinen Milderung des Gerichtswesens
geführt, indem bei allen Strafurteilen die Umstände und ihre Einwirkung auf die
Tat des Angeklagten berücksichtigt wurden. Die Einführung des Billigkeitsprinzips,

des smeixéç21, eröffnete vor allem der Verteidigung ein Wirkungsfeld,
auf welchem sich die schulmässige Redekunst der Demokratie entfalten konnte.
Nach der Meinung ihrer Wortführer gehörte eine nachsichtige Behandlung der
Beschuldigten zu den Wohltaten, auf welche in der Demokratie Bedrängte
irgendwelcher Art Anspruch hätten, und damit war für sie auch der ethische und
erzieherische Wert der Rhetorik erwiesen. Als Vollendung der Sprache, einer
den Menschen vor dem Tier auszeichnenden Fähigkeit, hat Isokrates diese unter

die höchsten Kulturgüter gezählt, weil sie Belehrung und Überredung zum
Guten vermittle22.

Das von der Redekunst beherrschte Rechtswesen Athens hat schon Gorgias
im berühmten Fragment seines Epitaphios im Auge, wo er von den Gefallenen

17 Isoc. Panath. 31 (xaAœ ne:taiôev/iévovç) xovç ngendvrcoç xai ôixalœç ô/uXovvraç xoîç
àei nht]OiàÇovoi, xai zàç fièv xâiv SÀXœv ârjôtaç xai ßaQvrr]ra; evxöXco; xai (5q.ôlcoç

(péçovraç, oipâç ô' avrovç <bç ôvvaxov êXarpgoxdxovç xai pExqiondxovç roïç awovai
nagé/ovraç. Vgl. Paneg. 47 <piXoao<piav fj f}pâç ènalôevae xai nqoç âXXfjXovç
inodiiVE. j

18 Es seien nur zwei besonders sprechende Beispiele angeführt : In einem reuevollen Mono
log der Epitrepontes wirft sich Charisios vor, dass eine seiner jungen Frau zur Last
gelegte Schuld auf ihn selber zurückfällt (570ff.). In der Samia bringt es Demeas über sich,
seinem Pflegesohn einen vermeintlichen Fehltritt zu verzeihen, und darum darf er vom
Aufgebrachten Entschuldigung für seine Verdächtigung verlangen (328ff. 694ff.).

19 Menander fr. 484 Koerte: d>ç xaoiev êax' âv&gconoç, âv âv&Qconoç fj.
20 G. Grossmann (oben Anm. 10) 138ff.
21 K. Latte, RE XVI (1933) 278ff. s. v. Mord{ Kleine Schriften [München 1968] 380ff.);

F. d'Agostino, Epieikeia. Il tema dell'equità nell' antichità greca (Milano 1973).
22 Isoc. Antid. 253ff., vgl. Paneg. 47fif. und [Nikokl.J 5f. ; in Vergleich mit dem Tier Lysias

Epitaph. 19, und mit knapper Prägnanz erklärt Cicero die Redner vollends zu Schöpfern
und Bewahrern staatlicher Ordnung {De orat. 1, 35): ab oratoribus civitates et initio con-
stitutas et saepe conservatas esse: so die Zusammenfassung von Crassus' Rede durch
Scaevola). Aristoteles Polit. 1253 a 7Sf. würdigt die Sprache schlechthin als Vorzug des
Menschen und als Voraussetzung höherer Gemeinschaftsformen.



Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen 129

rühmt, sie hätten sich mehr an milde Billigkeit als an schroffes Recht, mehr als

an Genauigkeit des Gesetzes an die Richtigkeit seiner Auslegung gehalten23.
Wie die Fortsetzung dieses Textes lehrt, wird diese Richtertugend der Geehrten
für den Autor durch ihre kriegerische Bewährung ergänzt, ähnlich wie schon
die alte Dichtung geistige und heldische Auszeichnung zum Gesamtbild des

vollkommenen Mannes vereinigt hat. Von den demokratischen Bürgern, die
Gorgias verherrlicht hat, liess sich annehmen, sie hätten alle einmal nicht nur
als Krieger, sondern auch in einem Richtercollegium der Polis gedient; die
Hörer sollten in ihnen typische Vertreter des Athenertums und seiner Tugenden
erkennen. Dass die Gerichte in der freien Handhabung der Gesetze die unter
diese Tugenden gezählte Milde übten, lag in der Wortverbindung von êmeixéç
und 71Q&OV (oder avyyvco/uov), welche sich auch bei anderen Autoren als Gorgias
findet24. Und dass Milde die humanste aller Tugenden sei, erklärte noch Seneca

in seinem athenischer Protreptik verpflichteten Fürstenspiegel De dementia25.
Mit jiqöov und avyyvoj/uov, den beiden Attributen des èmeiteéç, standen den

Rednern des 4. Jahrhunderts die Bezeichnungen für Menschenfreundlichkeit
und Mitleid ((pdav&Qcoma, eXeoç u. a.) in anscheinend freier Austauschbarkeit
zur Verfügung26. Auf den Billigkeitsgedanken bezogen, stellten diese nun aber
infolge ihrer unverbindlichen Allgemeinheit eine Gefahr dar, von welcher der
auch juristisch definierbare Begriff des êjiieixéç als solcher frei war. Wie viel
demagogischer Missbrauch besonders mit dem Anrufen des Erbarmens vor
Gericht getrieben wurde, zeigen nächst den erhaltenen Reden die Lehrbücher der
Rhetorik, nach welchen dasselbe zur anscheinend unangefochtenen Topik der
Verteidigung gehörte27. Die sich dadurch verratende Entartung des Billigkeits-

23 Gorgias VS 82 B 6 jioXXA fièv drj ro jiqöov èjneixèç rov avâdâovç ôixalov jiqoxqIvovtsç,
jtoXXà ôè vofiov axQißeiag X&yom ÔQ&ÔTrpa. Massgebende Interpretation bei J. Stroux,
Summum ius summa iniuria in: Römische Rechtswissenschaft und Rhetorik (Potsdam
1949) 17. F. d'Agostino (oben Anm. 21) 26ff. stellt unter Berufung auf M. Untersteiner
eine Beziehung auf die Todesbereitschaft her, mit welcher die Gefallenen nach Meinung
des Gorgias in freiem Entschluss eine sittliche Antinomie überwunden hätten.

24 Plat. Gesetze 6, 757 e ro èmeixèç xai avyyvoj/xov rov reXiov xai dxQißovg jtagà
ôîxrjv rrjv OQ&r/v ioriv jiaoareÔQavopévov, Srav ytyvr]rai. Aristot. EN 1143 a 21

êjiieixéç (sc. <pafiev) ro e%eiv tzsqî bia ovyyvuiprjv. Plut. Perikl. 39 über Perikles'
inidxeia xai Jtgaârrjç êv jigdypaai JioXXoïç xai peydXatç dnexbelaig. Cic. Off. 2,
18 tanta ...poena adficiamus, quantam aequitas humanitasque patitur; Cato mai. 1 no vi

moderationem animi tui et aequitatem.
25 Seneca De clem. I 3, 1 nullam ex omnibus virtutibus homini magis convenire, cum sit nulla

humanior (sc. quam dementia); vgl. Cic. Off. 2, 18 (oben Anm. 24).
26 z. B. Isoc. Antid. 20 èXerjpoveardrovç xai jcgaordrov;; Demosth. XXIV 51 rr/v

(pikavÖQomiav xai rr/v 7ii>aorr\ra. XXV 81 èkeov ovyyvœprjv qjikav&gœnlav u. a. Literatur
über (pikavboamia bei S. Lorenz, De progressu notionis cpiXavbgomiaq (Diss. Leipzig
1914); F. d'Agostino (oben Anm. 21) 131 Anm. 23.

27 Thrasymachos VS 85 B 6 o ©. ravra êôlôagev toç ôei elç olxrov èyeioai rov ôixaarfjv
xai èiuojiâa&ai ëXeov. Plat. Gorg. 272 a dôrj Xàyœv: ßgayokoyla êXeeivoXoyla ôelvcooiç.
Arist. Rhet. II 1385 b 12ff. über Psychologie des Mitleids Jtoïa ô'êXeeivà xai rlvaç



130 Fritz Wehrli

gedankens hat diesen denn auch bei den Gegnern der Demokratie in Verruf
gebracht28.

Die Argumente, welche das Mitgefühl der Richter erregen sollten, waren
verschiedener Art. Innerhalb der Gesetzlichkeit blieb ein Redner noch, der auf
Grund der drakonischen Unterscheidung zwischen vorsätzlicher und
unfreiwilliger Verfehlung den Angeklagten bei seiner Tat kurzerhand als bedauernswertes

Opfer widriger Umstände erscheinen liess29. Bedenklicher war es schon,
die Strafverfolgung selbst von vornherein als unverdientes Unglück zu behandeln,
das Anlass zu Mitgefühl geben sollte30. Und vollends wurde der im geltenden
Recht verankerte Gedanke der Verantwortung durch die Entschuldigung in Frage

gestellt, die sittliche Kraft des Menschen sei überhaupt so gering, dass
niemand streng beurteilt werden dürfe31. Seit Simonides als Begründung resignierter

Nachsicht im privaten Alltag belegt32, kommt dieser Gedanke der alten
Glaubensvorstellung nahe, in schlechthin jeder Verfehlung offenbare sich gottverhängtes

Geschick, gegen welches nicht einer gefeit sei. Mit einer solchen
Grundstimmung durfte ein Angeklagter offenbar auch bei athenischen Richtern rechnen,

wenn er die Hoffnung aussprach, menschlich beurteilt zu werden33. Er gab

eXeovot xai nwç avxol i%ovxeç Xéycopev (vgl. Rhet. ad Alex. 35). Auetor ad Herenn. II
16, 24 loci communes defensoris de humanitate, misericordia. Apsines Tiyvr) gr/xogixi)
I 391 Spengel IIeqI èXiov èneiôàv ôè péXXœ/iEV xiveïv êXeov, noonagaoxEvdaofiEV xxX.
Weitere Belege bei H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik § 194 (.dementia).
202, 2 (aequitas). 257, 3 (movere). Im übrigen bildete die wehrlose Gutherzigkeit der
athenischen Richter schon ein Thema der alten Komödie (Aristoph. Wesp. 880ff.
993fF.).

28 Plat. Politeia 8, 558 b u. a., vgl. G. Grossmann, Politische Schlagwörter aus der Zeit des

Peloponnesischen Krieges (Diss. Basel 1950) 160. Senecas scharfe Grenzziehung zwischen
dementia und misericordia ist primär stoisch: De clem. II 4,4S. per speciem... clementiae
in misericordiam (sc. incidimus) clementiam mansuetudinemque omnes boni viriprae-
stabunt, misericordiam autem vitabunt, est enim Vitium pusilli animi ad speciem alienorum
malorum succidentis.

29 Antiphon De Herodis nece 92 rd fièv àxovoia x&v àpagxlqjxâxaiv ê%ei avyyvœprjv
xrjç xvyrjç icrtl.

30 Antiphon De Herodis nece 73 êXerj&ijvai ôip' v/itüv aÇioç elpi pâXXov r) ôlxrjv ôovvar
èXeûoêai rovç dôixcôç xivôwevovxaç (se. elxoç ierri).

31 Andoc. De redituS èfiol tôt Jigœxrp xovxo ebiàvxi ôg&coç ôoxeï eîgfjcr&ai, Sri ndvzEç
dv&oœjioi yiyvovxai ènl xâ> et! xai xaxôiç ngdxxeiv, /ueydXrj ôè ôrjjzov xai to èÇapaqxEÏv
ôvongaÇla èaxl, xai eloiv etixii^éararoi /ièv oi iXâ/ioxa ÈÇa/janxdvovxeç, ouxpgovéo-

raroi ôè oî âv xayicrxa pexayiyvcöoxmoi. Isoc. Antid. 129f. Entschuldigung der
ungerechten Behandlung des Timotheos durch die Athener; Panath. 64 gegen die Kritiker
der athenischen Politik.

32 Simonides 4 Diehl. 37 (542) Page; Eurip. Hippol. 471f.; Demokrit VS 68 B 46; Plat.
Euthyd. 306 cd; Diog. Laert. 1, 76 (Pittakos).

33 Andoc. De reditu 6 (vgl. Anm. 31) ëaxiv èv xm xoivâ> nâaiv âv&Qiàjtoiç xai êÇa/iagxeïv
xi xai xaxcôç ngâÇac &v ëvexa, & 'Aûrjvaîoi, ei àv&gconlvœç negi êpov yiyvœaxoixe
xxX. De mysteriis 57 %gi) àv&gamlvcoç negi xârv jzgay/udxarv êxXoylÇeo&ai; &aneg &v
avxàv dvra èv rfj avfupogg - xi âv ôpârv ëxaaxoç ènolrjoev; Demosth. XVIII 252 Soxi;



Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen 131

damit dem Begriff des Menschlichen jenen Doppelsinn der allen gemeinsamen
Ohnmacht und des durch diese geweckten Bewusstseins der Solidarität mit dem
von Unheil Getroffenen, der den Humanitätsgedanken in seiner ursprünglichen
Fassung bestimmt34.

Angesichts ihrer advokatorischen Absicht sind solche Äusserungen vor
Gericht nicht auf ihren persönlichen Überzeugungsgehalt zu prüfen. Ihre
unzweifelhafte Wirksamkeit spricht jedoch für die Macht einer archaisch frommen
Demut, welche die trotz allem Missbrauch doch schöne Menschlichkeit des

attischen Rechts durchsetzen half. Die in diesem gelungene Überwindung eines

starren Vergeltungsprinzips35 setzte das gleiche geistige Klima voraus wie das

Ideal der Urbanität auch im privaten Bereich, welches durch schon herangezogene

Zeugnisse belegt ist. Für die geschichtliche Auswirkung dieses Klimas
bedurfte es allerdings der Demokratie, deren Eintreten für die rechtlich wie auch
wirtschaftlich Bedrängten von der panegyrischen Rhetorik verherrlicht wurde36.

Und als Zeugnis für die athenische Selbstinterpretation treten zu dieser die
Gerichtsreden mit ihrer stereotypen Anrufung der angeblich allbekannten, den
Athenern angeborenen Menschlichkeit und Nachsicht37.

äv&gamog wv dv&gdmqi rvyqv ngocpègei, dvogrov f)yovp.ai fXewg-qaare Saw xai
dXrySioregov xai àv&gwmvdiregov iyw negi rfjg rvyrjç rovrov äiaXe^ärjaopai. XXIII
70 oi ravr' i£ àgyfjg rà vôpi/ia ôiaêévreg àv&gwmvwg inexovipiaav, elç Saov el%e

xaXwg, ràç ovpipogdç. 83 axéiyaa&e ydg dig vofit/nœç xai aipoôg' âv&gomlvwg xéizai
(se. odrog 6 vôfiog).

34 Vgl. oben S. 127 und Anm. 3. Als Beispiel seien folgende Stellen angeführt : Herodot 186
Solon über Kroisos' Schicksal ovôèv xi /läXXov ig êcovzàv (sc. Kroisos) Xèyaiv rj ovx ig
äjiav rà dv&gdimvov, und Kyros' Verzicht auf seine Verbrennung iwwaavra Szi xai
avzog äv&oojjiog iwv aXXov avêgoijiov Çwvra nvgi ôiôolrj. Aesch. Prom. 274ff. av/i-
jtovrjoare \ reg wv goyovvzi. ravzd zoi nXavw/iivr) \ Jtgog äX/.oz' äXXov jiqgovq jigoa-
iÇdvei. Soph. Ai. 121ff. ènoixzigoi ôé viv \ | ovôèv ro rovrov fiäXXov rj rov/idv
axojtœv. O.K. 244ff. àvrofiai \ aîôovg xvgfjaai | ov yàg ïôoig äv àûgârv ßgorov
öaxig äv \ el &eàg äyoi | ixipvyeiv Ôvvaizo. Demokrit VS 68 B 293 olaiv fjôovfjv ëyovaiv
ai rwv nèXag £v/i<pogaC, ov £vviäai fièv cbg rà zfjg rdygg xoivà nâaiv. Aristot. Rhet.
1385 b 14ff. ëarw ôfj ëXeog Xvnrj zig ènl (paivofiévqi xaxw rov dvaÇlov zvyydveiv,
S xâv avrôg ngoaôoxrjaeiev äv na&eïv rj rwv avzov riva. Vgl. A. Lesky, Sophokles und
das Humane, Alm. Österr. Ak. Wiss. 101 (1951) 222ff.

35 A. Dihle, Die goldene Regel (Göttingen 1962).
36 Plat. Menex. 244 e ei rig ßovXoiro rfjg nôXewg xarrfyogrjaai ôixaiwg, rovr' äv fiövov

Xdycov og&wg äv xarryyogol, dig dei Xlav cpiXoixrlgfiwv iari xai rov rjrrovog degruilg.
Vgl. Lys. Epitaph. (II) 12 vnig riov âafteveorégwv perd rov ôixalov gdxeo&ai.

37 Isoc. Antid. 300 oôôévag elvai ngaorégovg ovôè xoivorégovg. Demosth. XXI 48 rov
vdfiov rfjg ipiXav&gwmag ei rig eig rovg ßagßdgovg iveyxwv rov vopov rovzov
einoi Tigog avrovg, Sri eiaiv "EXXgvig nveg äv&gwnoi oSraig ijpegoi xai (piXdvdgomoi

rovg rgonovg (hare xrX. XXIV 51 o rov vo/iov rovrov &eig fjôei rfjv yiXavtXgwntav
xai rfjv Jigaorgra rfjv v/ierigav. 170f. ro rfjg mXewg fjûog iari rà rovg àadeveïg
iXeeiv. XXV 81 vpwv ëxaarog eywv oixodev ëg%erai ëXeov avyyvo'jprjv qnXav&gwmav.
87 rfjv xoivf/v ipiXav&guimav, rjv vpeig ëyer ix ipvaemg ngog dXXrjXovg. Aeschin. II 30 rfjv
dfierigav rjâixqgévwv Spaig (piXav&gwnlav. Lys. XXIV 7 & ßovXrj, ptjôè ngoregov
xai Ttegi rovg ovôèv ëyovrag xaxàv iXerjfiovéararoi ôoxovvreg elvai.



132 Fritz Wehrli : Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen

Der von den Römern übernommene Glaube an die attische Herkunft
humaner Gesinnung fand in dieser rhetorischen Überlieferung also einen
gewissen Rückhalt an Institutionen und ihrer Ideologie: zu diesen gehörte ausser
der Demokratie mit der von ihr entwickelten Rechtsordnung vornehmlich auch
das Bildungswesen. Dies hiess aber zugleich, dass die hier repräsentierten
Tugenden lokal und historisch gebunden waren, also unmittelbar nur die Mitglieder

einer geschlossenen Gemeinschaft in ihrem gegenseitigen Verhalten
verpflichteten. Dieser Partikularismus war schon in der sophistischen
Kulturentstehungslehre angelegt, nach welcher menschliche Gesittung erst mit der Gründung

von Städten entstanden sei38, und in Anlehnung an diese Theorie fanden
wir Athen von seinen Lobrednern zur Polis schlechthin erhoben39. Die gleiche
Denkweise deutete sich auch im Sprachgebrauch an, nach welchem adjektivische
Bildungen wie (piXonoXiç, tpiXaêrfvatoç oder drj/xoTixog mit tpiXàv&çamoç
verbunden wurden40; man wird diesen so deuten dürfen, dass ein allgemein gültiges
Verhalten in der Polis mindestens die unmittelbarste Gelegenheit, sich zu
bewähren, fand.

Um die humanen Wertkategorien dieser Stadt aus ihrer einschränkenden
Bezogenheit zu lösen, bedurfte es ihrer Übernahme durch die Römer. Und erst
damit stellte sich auch das Bedürfnis nach einer gemeinsamen Bezeichnung, welche

ihre ideelle Einheit kenntlich machte. Sie lag in jenem alten Gedanken menschlicher

Solidarität, welcher in Athen wohl zu historischer Ausformung, aber zu
keiner umfassenden Begrifflichkeit gelangt war. Auf ihn sind letzten Endes die
rhetorischen Verherrlichungen dieser Stadt zu beziehen, welche trotz aller
Verwechslung zwischen Ideal und Alltag von der Geschichte nicht Lügen gestraft
worden sind.

38 Plat. Protag. 322 bc.
39 Vgl. oben S. 127, dazu Isoc. Antid. 299 xai qiaoiv pàvrjv elvai ravTr/v nôfav, ràç

ô'aD.aç xé/iaç, xal ôixaicoç äv avrrjv âarv Trjç 'EAÀdâoç nQOoayoQSVsa&ai ftdhcrca
ôià ràv tqôjiov rcôv êvoixovvrcov.

40 Isoc. Ad Nicocl. 15; Epist. 5, 2 (vgl. Antid. 131). Xenoph. Mem. I 2, 60.

Klassisch - philologisches

Seminar der Universität

ZÜRICH


	Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen

