Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 32 (1975)

Heft: 2

Artikel: Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen
Autor: Wehrli, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-25767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-25767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen
Von Fritz Wehrli, Ziirich

Dank den Studien, an welchen unser Freund und Kollege verdienstvollen
Anteil hat, darf die Wortbedeutung von lateinisch komo, humanum und humani-
tas in ihrer reichen Ausficherung heute als wesentlich abgeklirt gelten. Das
Adjektiv humanum war schon Plautus und Terenz zur Bezeichnung von ein-
fiihlendem und nachsichtig verstindnisvollem Verhalten geldufig. Dagegen
scheint das Abstractum humanitas erst in ciceronischer Zeit gebildet worden zu
sein; was es zusidtzlich zum Ausdruck brachte, war einerseits ein durch Er-
ziehung erlangtes gesellschaftliches oder ethisches Verhalten des Einzelnen, an-
derseits die Gesittung, zu welcher die Menschen insgesamt durch ihre Veran-
lagung aufzusteigen bestimmt sind®.

Diese Bedeutung des Humanen wird heute im allgemeinen nicht mehr aus
philosophischen Traditionen abgeleitet. Gegen einen massgebenden Einfluss
von solchen spricht denn auch der Mangel an Systematik und scharfer Begriff-
lichkeit?, und vor allem fehlt ein Hauptziel philosophischer Individualethik, die
Euddmonie als Frucht geistiger Unabhéngigkeit. Dagegen verweist Gesittung
und Bildung mit ihrer Auswirkung auf das soziale Verhalten, welche fiir die
Romer das Humane hiess, auf die sophistisch-rhetorische Kultur- und Erzie-
hungslehre Athens. Diese ihrerseits aber zeigt sich altiiberlieferter, in Dichtung
und Novelle ausgeprigter Weisheit verpflichtet, welche den Menschen als sterb-
liches Wesen verstand und gerade aus dem Bewusstsein seiner Hinfilligkeit sitt-
liche Kraft ableitete. Hier hat W. Schadewaldt den Ursprung des Humanitits-
gedankens erkannt?, von welchem auf den folgenden Seiten in allerdings nur
skizzenhafter Knappheit darzustellen ist, wie er erst in die attische Kulturlehre
eingeschmolzen wurde und spiter mit dieser in Rom Aufnahme fand. Es sieht

1 R. Rieks, Homo humanus humanitas. Zur Humanitit in der lateinischen Literatur des
ersten nachchristlichen Jahrhunderts (Miinchen 1967)(mit Bibliographie und Forschungs-
bericht auch fiir die republikanische Zeit).

2 Die im Folgenden aufzuweisenden Zusammenhénge schliessen fiir Cicero, den Haupt-
vertreter des Humanitasgedankens, einzelne Anregungen von philosophischer Seite
nicht aus. P, Boyancé, Sur les origines péripatéticiennes de I'humanitas, Festschrift zum
60. Geburtstag von K. Biichner (Wiesbaden 1970) 21ff. verweist auf Theophrast, und
neben diesem kommt auch Panaitios in Betracht. Allgemein bleibt zu erwigen, ob die
philosophische Konzeption des Menschen als eines geistigen Wesens, das die Kreatiir-
lichkeit zu iiberwinden vermag, die Vorstellung von humanitas beeinflusst hat, indem sie
bewirkte, dass das Eintreten fiir Bedringte von romischen Autoren seltener als von
griechischen mit der allgemein menschlichen Hinfélligkeit begriindet wurde.

3 W. Schadewaldt, Der Gott von Delphi und die Humanitdtsidee (Pfullingen 1965).




Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen 125

so aus, als ob dort das Wort humanitas mit der programmatischen Absicht ge-
schaffen worden wire, mit der Hellenisierung des eigenen Bildungswesens eine
umfassende Zielsetzung zu kennzeichnen, welche sich nicht in der Erfiillung von
Alltagsaufgaben des offentlichen oder privaten Lebens erschépfen solltet. Die
Wortverbindungen, welche Cicero und seine Zeitgenossen humanitas mit litterae,
artes, doctrina u. a. eingehen liessen, sprechen jedenfalls fiir klare Wertvorstel-
lungen jener Generation®. Und der griechischen Erziehung wurde die kiihne
Wortschépfung gerecht, sofern jene ebenfalls mit Hilfe wissenschaftlichen Un-
terrichts zum Menschen in einem idealen Sinne heranbilden wollte. Fiir eine
solche Absicht zeugen die gelehrten Facher, welche Isokrates als massgebender
Vertreter des rhetorischen Schulwesens seiner Zeit gemass sophistischer Tradi-
tion lehrte. Zu diesen gehorten auch die mathematischen Disziplinen, deren ver-
edelnde Wirkung ein verbreiteter, bekanntlich auch von Platon und vielen seiner
Nachfolger geteilter Glaube war. Ja, durch das Stichwort des Humanen dusserte
sich dieser Glaube in der bekannten Wanderanekdote, Platon oder Aristippos
habe nach einem Schiffbruch angesichts in den Kiistensand gezeichneter geo-
metrischer Figuren beruhigt ausgerufen, hier sei nichts Béses zu fiirchten, wo
Menschen ihre Spuren hinterlassen hitten. Dass Cicero dies zum Preise der
humanitatis artes erzihlte, deutet auf die Richtung, in welcher die Tradition sei-
nes Bildungsideals zu suchen ists.

Dass humanitas als persénliche Erziechung des Einzelnen sowie als allge-
meine Gesittung griechischen, speziell athenischen Ursprungs sei, behandelt
Cicero wiederholt als weitverbreitete Uberzeugung’. Fiir diese liess sich zunichst
das allgemeine Kulturgefille geltend machen, abgesehen von der Anziehungs-
kraft, welche Athen als Studienzentrum auf die Jugend aus aller Welt ausiibte.
Indessen verrit Cicero durch Einzelheiten seiner Thematik, dass er iiberdies im
Banne jener Panegyrik stand, welche seit der Hochstimmung des friihen 5. Jahr-
hunderts den kulturellen Primat Athens verkiindete. Wenn Perikles im thuky-
dideischen Epitaphios seine Stadt die Schule von ganz Hellas nannte und Iso-

4 K. Bichner, Humanum und humanitas in der rémischen Welt. Studium Generale 14 (1961)
642. Ferner R. Harder iiber den Griechen als den «reinen Menschen», Kleine Schriften
(Miinchen 1960) 1ff.

5 Cic. Verr. 4, 98; Arch. 4; Rosc. 121; Varro Rust. 1 17, 4; Corn. Nep. Attic. 3, 3; dazu
Gellius 13, 17 iiber die Gleichsetzung von humanitas mit maideia.

6 Cic. Rep. 1,29 und Vitruv 6, 1, dazu F. Klingner, Rémische Geisteswelt* (Miinchen 1961)
708f. Dem gleichen Gedanken geben die angeblichen Worte am Eingang zur Akademie
Ausdruck dyewpéronroc undels elolrw, Elias In Arist. Categ. Prooem. p. 118, 19 Busse.
Ferner ist der Aristippos zugeschriebene Ausspruch zu vergleichen <oi dnaldevro)
dvBowmiopod ddovrar, Diog. Laert. 2, 70. Uber die erzieherische Wirkung der theoreti-
schen Fiécher Isoc. Antid. 261ff.; zum griechischen Erziehungsgedanken W. Jaeger,
Paideia. Die Formung des griechischen Menschen (Berlin 1934-1947) und H. I. Marrou,
Histoire de I’éducation dans I'antiquité (Paris 1950).

7 Cic. Flacc. 62; Cato mai. 1; Legg. 2, 36 iiber athenischen Ursprung der humanitas. Ep.
Quint. fratr. 1 1, 27 tiber allgemein griechischen Ursprung derselben.




126 Fritz Wehrli

krates vollends von einer Lehrbeziehung zur ganzen iibrigen Menschheit sprach?,
dringt sich die Vermutung auf, die Romer hétten ihre eigene Hellenisierung im
Sinne dieses Sendungsbewusstseins interpretiert. Eine Bestidtigung dafiir ergibt
sich aus der Ubernahme einzelner Topoi desselben, wie z. B. aus Ciceros Aner-
kennung der eleusinischen Legende als Beweis fiir Athens Kulturleistung schon
in mythischer Vorzeit; im gleichen Sinne machte von dieser niamlich schon Iso-
krates im Panegyrikos Gebrauch®. Die von beiden Autoren angefiihrte Verbrei-
tung des Getreidebaus von Eleusis aus gehort nun aber zu den zahlreichen Er-
findungen in Dichtung und epideiktischer Redekunst, welche den athenischen
Anspruch auf civilisatorische und humanitire Verdienste in die ferne Vergan-
genheit projizierten!?. Und wie Cicero die Einfiihrung der Brotnahrung als ent-
scheidenden Schritt zur humanitas feierte, so machte Isokrates vom Begriff des
Menschlichen wenigstens indirekt Gebrauch, indem er die gleiche Kulturleistung
mit der Uberwindung des tierischen Urzustandes (9notwddg Lijv) gleichsetzte.
Dass auch er eine gehobene Lebensform zu den Merkmalen des eigentlich Hu-
manen zidhlte, bestdtigt seine Abhédngigkeit von der in zahlreichen Varianten
belegten Kulturentwicklungslehre vorsokratischen Ursprungs!!. Aus dieser
stammt nimlich der Begriff des Tierischen (¥7pidec)2, und in ihrer ausfiihr-
lichsten Darstellung dlterer Fassung, dem Mythos des platonischen Protagoras,
wird der Mensch mit seinen intellektuellen und sittlichen Anlagen, denen er den
Aufstieg vom hilflosesten zum maéchtigsten Lebewesen verdankt, ausdriicklich
der kreatiirlich besser ausgestatteten Tierwelt gegeniibergestelit!s.

8 Thuc. II 41 iiber Athen als t#j¢ “EAAddo¢ naidevoic; Isoc. Paneg. 50 oi TavTng (sc. Tijc
néAewe) padnral véw Edwy Siédoxaloe, Uber die «politische Selbstdarstellung der Athe-
ner» H. Strasburger, Hermes 86 (1958) 17. Die hier geiibte, nur allzu berechtigte Kritik an
deren Unwahrhaftigkeit berithrt unser Thema nicht unmittelbar. Zum Ganzen vgl. unten
S. 131 und Anm. 39.

9 Cic. Flacc. 62 Athenienses, unde humanitas, doctrina, religio, fruges, iura, leges ortae atque
in omnis terras distributae putantur; Legg. 2, 36 nihil melius (sc. mihi ... videntur Athenae
tuae ... in vitam hominum attulisse) illis mysteriis, quibus ex agresti immanique vita exculti
ad humanitatem et mitigati sumus. Isoc. Paneg. 28 Arjuntoog ... 8ovong ... Tovs Te xagmovs,
ol 100 u7n) newdds iy fudc aitiow yeydvaow, xai TRy TeleTiy ... 1) mOMS HuUdY ...
draowy uetédwxney.

10 O. Schroeder, De laudibus Athenarum a poetis tragicis et ab oratoribus epidicticis excultis
(Diss. Gotting. 1914). G. Grossmann, Promethie und Orestie. Attischer Geist in der
attischen Tragddie (Heidelberg 1970) 111ff. : Prometheus und der Mythos des athenischen
Wesens.

11 Anaxag. VS 59 B 21. 21b; Archelaos VS 60 A 4, 6; Demokrit VS 68 B 5, 1; Kritias VS
88 B 25 u. a. Dazu F. Heinimann, Nomos und Physis (Basel 1945) 1471f.

12 L. Edelstein, The Idea of Progress in Classical Antiquity (Baltimore 1967) 24 Anm. 7.

13 Plat. Protag. 320 c ff. Fir die protagoreische Herkunft einer rangmassigen Unterschei-
dung zwischen der sittlichen und civilisatorischen Komponente des spezifisch Mensch-
lichen spricht die Bezugnahme auf eine solche beim Anonymus Iamblichi VS 89, 6. In
ethischer Protreptik stellt schon Hesiod Erga 276ff. den Menschen dem Tier gegeniiber,
und Anaxagoras VS 59 B 21b spricht von dumetpla pvijun copia téyvn, womit er dessen
iiberlegene Kraft und Schnelligkeit wettmache.




Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen 127

Die beiden Komponenten der menschlichen Gesittung, technische Erfin-
dungen und eine auf Sitte und Recht beruhende Ordnung der Gemeinschaft,
werden allerdings nur in diesem Mythos zum Gegenstand einer vergleichenden
Wertung. Dafiir unterschied die athenische Sage dieselben wenigstens still-
schweigend, sofern sie einerseits Erfindermythen von urspriinglich gesamtgrie-
chischer Geltung an sich zog und anderseits Hilfesuchende wie Herakliden,
Oidipus oder Orestes in Attika Aufnahme finden liess (vgl. Anm. 10). Eine da-
durch mit archaischer Naivitdt in Anspruch genommene Pionierstellung von
menschheitlichen Dimensionen musste durch die Fabel vom attischen Auto-
chthonentum glaubhaft gemacht werden, welche ein liberragendes Alter auch der
Stadt Athen mitsamt ihrer Rechtsordnung in sich schloss!¢. Diese fand ebenso
wie die eleusinische Legende noch bei romischen Autoren ein Echo und voll-
endete fiir sie damit die unter dem Stichwort Aumanitas verstandenen Verdienste
Athens!s,

Zur historischen Wirklichkeit, die sich in mythologischen Idealbildern
spiegelte, gehorte das sophistisch-rhetorische Erziehungswesen mit seinen Wert-
vorstellungen. Was sich von diesen noch fassen ldsst, hat mit den gepriesenen
Tugenden der Vorfahren mindestens die in einem umfassenden Sinne verstan-
dene Menschlichkeit gemeinsam, nimlich das hilfsbereite Verstindnis fiir die
mannigfaltigen Schwiachen des Nichsten. Eines der dltesten Zeugnisse bildet der
thukydideische Epitaphios des Perikles mit seiner Hervorhebung der urbanen
Duldsamkeit unter Nachbarn!é, und damit tibereinstimmend nennt Isokrates
im Panathenaikos als ein Ziel seines Unterrichts die Nachsicht gegeniiber mensch-

14 Dass Attika seit Urzeiten die gleichen Einwohner habe, stand schon fiir Herodot (I 56f.;

VI 106; VIII 161) wie auch fiir Thukydides (I 2) fest, und von den Tragikern iibernahmen
den Topos die Redner zum Ruhme Athens (Belege bei O. Schroeder [oben Anm. 10] 5fT.
Solon fr. 4 D spricht nur von der éltesten Stadt Ioniens). Der athenische Anspruch auf
die dltesten aller Gesetze ergab sich aus dem Autochthonenglauben: Isoc. Panath. 124;
Aclian V. H. III 38 und Cic. Flacc. (unten Anm. 15).
Zu seiner ausdriicklichen Formulierung fehlt in der Griindungsgeschichte des Areopag,
wie Aischylos diese in den Eumeniden gestaltet, nur ein Schritt. Der Prozess Orests ist
hier das mythologische Modell fiir die Freisprechung eines Moérders auf Grund der dra-
kontischen Gesetzgebung (vgl. unten S. 128), Apollon tritt darin sozusagen als erster
Gerichtsredner Athens auf. Dass der von ihm verteidigte Orestes seine Mutter auf gott-
lichen Befehl ermordet habe (84. 578), wiire nach den profanen Kategorien des attischen
Rechts Affekthandlung und als solche wie fahrlissige Totung kein @pdvog éx mpovolag
(Dittenberger Syll.* 111, 11; E. Maschke, Die Willenslehre im griechischen Recht [Ber-
lin 1926] 53; die prinzipiell gleiche Art von Entschuldigung ist schon den homerischen
Dichtern gelaufig: Ziias 1 190ff. 282; XIX 87 usw. iiber den Streit zwischen Achilleus
und Agamemnon). Uber Tragddie und Rechtsdenken B. Daube, Zu den Rechtsproblemen
in Aischylos’ Agamemnon (Zirich/Leipzig 1938).

15 Cic. Flacc. 62 quae (sc. urbs) vetustate ea est, ut ipsa ex sese suos cives genuisse dicatur;
vgl. Corn. Nep. Attic. 3, 3.

16 Thuc. II 37 8AecvBépws ... moAizevouey xai éc Ty meos dAljAove T xad fuéoay érmity-
devudraw vmoyiay xtA. vgl. ib. III 37 76 xa®’ juépav ddeés xai dvemforvlevror mpdg
dAAAovg.




128 Fritz Wehrli

lichen Unarten iiberhaupt!’. Diese Ausserungen miissen einer in der athenischen
Gesellschaft herrschenden Denkweise entsprochen haben, da die gleiche Ge-
sinnung auch in der Kunst Menanders zum Ausdruck kommt. Als heiter ver-
stehendes Spiel mit menschlichen Unzuldnglichkeiten fiihrt sie in ihren reifsten
Schopfungen Szenen der Hilfe und Verzeihung vor, die sich keinem Begriff bes-
ser einordnen als dem des Humanen bei seinem romischen Nachfolger Terenz!®,
Leider lasst sich nicht mehr genau feststellen, worauf Menander selbst mit dem
beriihmten Worte zielte, es gebe nichts Liebenswerteres als den Menschen, wenn
er wirklich ein solcher sei®.

Seine greifbarste Auspriagung hat das humane Selbstverstindnis der Athe-
ner im Bereiche des Rechts gefunden®. Die Differenzierung des Mordbegriffs
durch Drakon hatte zu einer allgemeinen Milderung des Gerichtswesens ge-
fiihrt, indem bei allen Strafurteilen die Umstinde und ihre Einwirkung auf die
Tat des Angeklagten beriicksichtigt wurden. Die Einfiihrung des Billigkeits-
prinzips, des émewxéc?, eroffnete vor allem der Verteidigung ein Wirkungsfeld,
auf welchem sich die schulméssige Redekunst der Demokratie entfalten konnte.
Nach der Meinung ihrer Wortfiihrer gehorte eine nachsichtige Behandlung der
Beschuldigten zu den Wohltaten, auf welche in der Demokratie Bedréngte ir-
gendwelcher Art Anspruch hétten, und damit war fiir sie auch der ethische und
erzieherische Wert der Rhetorik erwiesen. Als Vollendung der Sprache, einer
den Menschen vor dem Tier auszeichnenden Fihigkeit, hat Isokrates diese un-
ter die hochsten Kulturgiiter gezihlt, weil sie Belehrung und Uberredung zum
Guten vermittle?2,

Das von der Redekunst beherrschte Rechtswesen Athens hat schon Gorgias
im berithmten Fragment seines Epitaphios im Auge, wo er von den Gefallenen

17 Isoc. Panath. 31 (xaAd nenaidevuévorg) ... Tods mpendvrwe xal Sexaiws outAotvras Toig
ael nAnowdlovoe, xai Tas uév tav dAdaw andlas xai Bagbryras edxdAws xai gadimwg
pboovrag, opas O’ adtods d¢ Svvarov élappotdrovs xal ueTgiwTdTOVS TOIG CYvoloL
nagéyovras. Vgl. Paneg. 47 gidocogiay ..., 1 ... fjuds énaidevoe xal mpoc dAAjiovg
énpdive.

18 Es seien nur zwei besonders sprechende Beispiele angefiihrt: In einem reuevollen Mono
log der Epitrepontes wirft sich Charisios vor, dass eine seiner jungen Frau zur Last ge-
legte Schuld auf ihn selber zuriickfillt (570ff.). In der Samia bringt es Demeas iiber sich,
seinem Pflegesohn einen vermeintlichen Fehltritt zu verzeihen, und darum darf er vom
Aufgebrachten Entschuldigung fiir seine Verdichtigung verlangen (328ff. 6941T.).

19 Menander fr. 484 Koerte: d¢ yapiev éot’ dvlpwnog, dv dvitpwmos 1j.

20 G. Grossmann (oben Anm. 10) 138fT.

21 K. Latte, RE XVI (1933) 278ff. s. v. Mord (= Kleine Schriften [Miinchen 1968] 380ff.);
F. d’Agostino, Epieikeia. Il tema dell’equiti nell’ antichita greca (Milano 1973).

22 Isoc. Antid. 253fF., vgl. Paneg. 47. und /Nikokl.] 5f.; in Vergleich mit dem Tier Lysias
Epitaph. 19, und mit knapper Priagnanz erklirt Cicero die Redner vollends zu Schépfern
und Bewahrern staatlicher Ordnung (De orat. 1, 35): ab oratoribus civitates et initio con-
Stitutas et saepe conservatas esse: so die Zusammenfassung von Crassus’ Rede durch
Scaevola). Aristoteles Polit. 1253 a 7ff. wiirdigt die Sprache schlechthin als Vorzug des
Menschen und als Voraussetzung hoherer Gemeinschaftsformen.




Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen 129

rihmt, sie hitten sich mehr an milde Billigkeit als an schroffes Recht, mehr als
an Genauigkeit des Gesetzes an die Richtigkeit seiner Auslegung gehalten?3.
Wie die Fortsetzung dieses Textes lehrt, wird diese Richtertugend der Geehrten
fiir den Autor durch ihre kriegerische Bewdhrung erginzt, dhnlich wie schon
die alte Dichtung geistige und heldische Auszeichnung zum Gesamtbild des
vollkommenen Mannes vereinigt hat. Von den demokratischen Biirgern, die
Gorgias verherrlicht hat, liess sich annehmen, sie hétten alle einmal nicht nur
als Krieger, sondern auch in einem Richtercollegium der Polis gedient; die
Horer sollten in ihnen typische Vertreter des Athenertums und seiner Tugenden
erkennen. Dass die Gerichte in der freien Handhabung der Gesetze die unter
diese Tugenden gezihlte Milde iibten, lag in der Wortverbindung von &mecixés
und spdov (oder adyyvwuor), welche sich auch bei anderen Autoren als Gorgias
findet?*. Und dass Milde die humanste aller Tugenden sei, erklirte noch Seneca
in seinem athenischer Protreptik verpflichteten Fiirstenspiegel De clementia?s.

Mit swedov und avyyvwuov, den beiden Attributen des émiewxés, standen den
Rednern des 4. Jahrhunderts die Bezeichnungen fiir Menschenfreundlichkeit
und Mitleid (pidevdownia, Elcos u. a.) in anscheinend freier Austauschbarkeit
zur Verfiigung?s. Auf den Billigkeitsgedanken bezogen, stellten diese nun aber
infolge ihrer unverbindlichen Allgemeinheit eine Gefahr dar, von welcher der
auch juristisch definierbare Begriff des émecwxés als solcher frei war. Wie viel
demagogischer Missbrauch besonders mit dem Anrufen des Erbarmens vor Ge-
richt getrieben wurde, zeigen néichst den erhaltenen Reden die Lehrbiicher der
Rhetorik, nach welchen dasselbe zur anscheinend unangefochtenen Topik der
Verteidigung gehorte?”. Die sich dadurch verratende Entartung des Billigkeits-

23 Gorgias VS 82 B 6 noAda uév 87 vo mpdov dmieixés Tob adBddove Suxalov mpoxplvovres,
moAAd 68 viuov dxgifelas Adywv doddrnTa. Massgebende Interpretation bei J. Stroux,
Summum ius summa iniuria in: Romische Rechtswissenschaft und Rhetorik (Potsdam
1949) 17. F. d’Agostino (oben Anm. 21) 26fF. stellt unter Berufung auf M. Untersteiner
eine Beziehung auf die Todesbereitschaft her, mit welcher die Gefallenen nach Meinung
des Gorgias in freiem Entschluss eine sittliche Antinomie {iberwunden hétten.

24 Plat. Gesetze 6, 757 ¢ ©0 ... émeixés xal odyyvwuov vot teldov xal dxgifoiic magad
iy Ty dotijy éoTiv maparedpavouévov, Srav ylyvnrar. Aristot. EN 1143 a 21
dmeixés (sc. pauev) 1o Exew mepi &via ovyyvduny. Plut. Perikl. 39 iiber Perikles’
énielxeia xal mgadrng ... &v mpdyuaoct moAdoig xai ueydias dneydeiaws. Cic. Of. 2,
18 tanta ... poena adficiamus, quantam aequitas humanitasque patitur; Cato mai. 1 novi
... moderationem animi tui et aequitatem.

25 Seneca De clem. 1 3, 1 nullam ex omnibus virtutibus homini magis convenire, cum sit nulla
humanior (sc. quam clementia); vgl. Cic. Of. 2, 18 (oben Anm. 24).

26 z. B. Isoc. Antid. 20 éAenuoveordrovs ... xai mgaordrovg; Demosth. XXIV 51 Tnw
pilavBowniay xai Ty rpadrnra. XXV 81 &icov ovypvduny piiavBowniay u. a. Literatur
iber priavdownia bei S. Lorenz, De progressu notionis pilav@ownias (Diss. Leipzig
1914); F. d’Agostino (oben Anm. 21) 131 Anm. 23.

27 Thrasymachos VS 85 B 6 ¢ ©. ravra édidaley d¢ O¢t cic olxrov éycigat Tov dixaoctrny
xai émondodar Eecov, Plat. Gorg. 272 a eidn Adywv: fpayvioyia éAeewvoloyia Selvwais.
Arist. Rhet. 11 1385 b 12ff. iiber Psychologie des Mitleids moia &’éAcewva xai Tivag




130 Fritz Wehrli

gedankens hat diesen denn auch bei den Gegnern der Demokratie in Verruf ge-
bracht?,

Die Argumente, welche das Mitgefiihl der Richter erregen sollten, waren
verschiedener Art. Innerhalb der Gesetzlichkeit blieb ein Redner noch, der auf
Grund der drakontischen Unterscheidung zwischen vorsétzlicher und unfrei-
williger Verfehlung den Angeklagten bei seiner Tat kurzerhand als bedauerns-
wertes Opfer widriger Umstidnde erscheinen liess?®. Bedenklicher war es schon,
die Strafverfolgung selbst von vornherein als unverdientes Ungliick zu behandeln,
das Anlass zu Mitgefiihl geben sollte*®. Und vollends wurde der im geltenden
Recht verankerte Gedanke der Verantwortung durch die Entschuldigung in Fra-
ge gestellt, die sittliche Kraft des Menschen sei liberhaupt so gering, dass nie-
mand streng beurteilt werden diirfe3!. Seit Simonides als Begriindung resignier-
ter Nachsicht im privaten Alltag belegt®?, kommt dieser Gedanke der alten Glau-
bensvorstellung nahe, in schlechthin jeder Verfehlung offenbare sich gottver-
hingtes Geschick, gegen welches nicht einer gefeit sei. Mit einer solchen Grund-
stimmung durfte ein Angeklagter offenbar auch bei athenischen Richtern rech-
nen, wenn er die Hoffnung aussprach, menschlich beurteilt zu werden33. Er gab

é)eobor xai nmic avrol Eyovres Aéywuey (vgl. Rhet. ad Alex. 35). Auctor ad Herenn. II
16, 24 loci communes ... defensoris de humanitate, misericordia. Apsines Téyvn gnrogixr
I 391 Spengel Ilepi 8Aéov éneidav 8¢ pérdwuey xivetv Eicov, mgonagaocxevdoouey xTA.
Weitere Belege bei H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik § 194 (clementia).
202, 2 (aequitas). 257, 3 (movere). Im tibrigen bildete die wehrlose Gutherzigkeit der
athenischen Richter schon ein Thema der alten Komddie (Aristoph. Wesp. 880ff.
993ft.).

28 Plat. Politeia 8, 558 b u. a., vgl. G. Grossmann, Politische Schlagworter aus der Zeit des
Peloponnesischen Krieges (Diss. Basel 1950) 160. Senecas scharfe Grenzziehung zwischen
clementia und misericordia ist primér stoisch: De clem. 11 4, 4ff. per speciem ... clementiae
in misericordiam (sc. incidimus) ... clementiam mansuetudinemque omnes boni viri prae-
stabunt, misericordiam autem vitabunt, est enim vitium pusilli animi ad speciem alienorum
malorum succidentis. -

29 Antiphon De Herodis nece 92 ta uév dxodoia 1@v duagrhudrav &xet ovyyvduny ...
Tijc Toxns éotl.

30 Antiphon De Herodis nece 73 éAendijvar 0@’ Sudv @& eiue udrdov 4 dlbxny dotvas:
éhegioBau ... Tovc Aduxdds xvdvvedovrac (sc. eixde éote).

31 Andoc. De reditu5 éuol ... 1@ moddre Toivo elndvre dgddis doxei sigijodar, 8t ndvreg
dvdowmnor yiyvovrar éni T &0 xal xaxds mpdrrew, pueydin 6¢ Sjmov xal To éfapapreiv
dvonpalia éotl, xal cioly edrvyéoraror uéyv oi dyiora ééauaprdvovres, owpgovéo-
Taroi 08 ol dy Tdyiora perayyvdoxwot. Isoc. Antid. 129f. Entschuldigung der unge-
rechten Behandlung des Timotheos durch die Athener; Panath. 64 gegen die Kritiker
der athenischen Politik.

32 Simonides 4 Diehl. 37 (542) Page; Eurip. Hippol. 471f.; Demokrit VS 68 B 46; Plat.
Euthyd. 306 cd; Diog. Laert. 1, 76 (Pittakos).

33 Andoc. De reditu 6 (vgl. Anm. 31) Zorww & T® xowd nmdow dvBpamols xai ééapapreiy
Tt xal xaxdc mpdfar: dv vexa, & Adnvaiot, €l avdownivws megi éuod yiyvdroxoite
xtA. De mysteriis 57 xo1) ... avBownivws mepl Tdv moayudrwy éxdoylleadar; doneg dv
adtov dvra & Tfj ovupopd — i dv Judwv &xactos énoinaey; Demosth. XVIII 252 datig




Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen 131

damit dem Begriff des Menschlichen jenen Doppelsinn der allen gemeinsamen
Ohnmacht und des durch diese geweckten Bewusstseins der Solidaritdt mit dem
von Unheil Getroffenen, der den Humanitdtsgedanken in seiner urspriinglichen
Fassung bestimmt34,

Angesichts ihrer advokatorischen Absicht sind solche Ausserungen vor
Gericht nicht auf ihren personlichen Uberzeugungsgehalt zu priifen. Ihre un-
zweifelhafte Wirksamkeit spricht jedoch fiir die Macht einer archaisch frommen
Demut, welche die trotz allem Missbrauch doch schone Menschlichkeit des
attischen Rechts durchsetzen half. Die in diesem gelungene Uberwindung eines
starren Vergeltungsprinzips3s setzte das gleiche geistige Klima voraus wie das
Ideal der Urbanitét auch im privaten Bereich, welches durch schon herangezo-
gene Zeugnisse belegt ist. Fiir die geschichtliche Auswirkung dieses Klimas be-
durfte es allerdings der Demokratie, deren Eintreten fiir die rechtlich wie auch
wirtschaftlich Bedrdngten von der panegyrischen Rhetorik verherrlicht wurde*®.
Und als Zeugnis fiir die athenische Selbstinterpretation treten zu dieser die Ge-
richtsreden mit ihrer stereotypen Anrufung der angeblich allbekannten, den
Athenern angeborenen Menschlichkeit und Nachsicht?’.

dviowmog dv dvlodme ToyMY moopbpet, dvdnTov Myotuar ... Bewprjoate fow xal
dAndéoregor xai avlownmivdregoy dyw mepl THjc TUYNS TovTov SraleyBriocopar. XXIII
70 oi ratr’ 85 doyijc va vduiua dadévres ... dvdownivws érnexovpioay, el Boov elxe
xaddg, Tds ovupopds. 83 oxéypaclde ydp s voulpws xai opdde’ dvipwnivas xeitat
(sc. ofroc 6 vduog).

34 Vgl. oben S. 127 und Anm. 3. Als Beispiel seien folgende Stellen angefiihrt: Herodot I 86
Solon iiber Kroisos’ Schicksal 09dév 7 udidov & éwvrdy (sc. Kroisos) Aywr 1} odx &
dnay 6 avdodmvor, und Kyros’ Verzicht auf seine Verbrennung éwdoavra dti xai
adrog dvdowmog édv dAdov dviowmov {dvra mpl Sidoly. Aesch. Prom. 274ff. ovu-
novijoare | T viv uoyoivr. Tadrd ror whavwuérn | mpdc dAlor’ dAov myuovt) mpoo-
tldver. Soph. Ai. 121ff. énowviow 0é wv | ... | 095éy 16 TovTov udllov 7 TOVUoY
oxondw. O.K. 244ff, dvrouas ... | aidotc xvofjoar ... | o ydp ldowc dv ddpdv fooror
8otg dv | el Beog dyol | Sxpuyeiv dvvauro. Demokrit VS 68 B 293 olow rjdoviyy Exovawy
ai v nélag Svupopal, od Evndor uédv d¢ Ta i TOYNS xowa ndow. Aristot. Rhet.
1385 b 14ff. Zotw 1) Eleog AVnn Tic éni pawouéve xaxd ... Tob dvatlov Tvyydvew,
8 xdv avrdg mpoodoxrjoeiey dv madeiv 7 Ty avrob Twa. Vgl. A. Lesky, Sophokles und
das Humane, Alm. Osterr. Ak. Wiss. 101 (1951) 222ff.

35 A. Dihle, Die goldene Regel (Gottingen 1962).

36 Plat. Menex. 244 e €l Tic BovAoito T méAews xarnyopijoar dixalws, ToUtr’ dv udvor
Aéyaww dgds v xarmyogoi, d¢ del Alay pilowctipuwy éoti xai o fjrroves Beparnis.
Vgl. Lys. Epitaph. (I) 12 vnép tdv dodeveatépwr puera tod dixalov udycodac.

37 Isoc. Antid. 300 oddévag ... elvar mpaotégovg 000¢ xowotépovs. Demosth. XXI 48 Tod
vduov Tijc prlavdownias ... €l Tig el Tovs Pagfdoovs éveyxdy Tov véuov Tottow ...
elnot mpdg adrovs, dve eioly "EAlnqés twves dvBpwmor oftws Tjucgor xai pridviowmot
Tovg Tdmovs date xtA. XXIV 51 6 Tov véuov tobrow ... Peic fjder Ty priaviowniay
xai Ty mpadrnra Tty ductéoav. 170f. T Tijc méAewe Tjfoc ... ot ... T6 Tovs dodeveic
éleetv. XXV 81 dudv Exacros Exyaw olxodey Eoxetar EAeov ovyyvduny piaviowniay.
87 Ty xowsy priavdowniav, v Sucic Exetr’ éx poews meoc GAMjAovs. Aeschin. IT 30 oy
Yueréoay nNéixnuévar Suws giiavdpwniar. Lys. XXIV 7 & fovri, ... undé mpdregoy
xal negl Tovg 0Véy Exovras xaxov éAenuovéaTarol Soxotvres elvas.




132 Fritz Wehrli: Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen

Der von den Romern iibernommene Glaube an die attische Herkunft
humaner Gesinnung fand in dieser rhetorischen Uberlieferung also einen ge-
wissen Riickhalt an Institutionen und ihrer Ideologie: zu diesen gehorte ausser
der Demokratie mit der von ihr entwickelten Rechtsordnung vornehmlich auch
das Bildungswesen. Dies hiess aber zugleich, dass die hier reprédsentierten Tu-
genden lokal und historisch gebunden waren, also unmittelbar nur die Mitglie-
der einer geschlossenen Gemeinschaft in ihrem gegenseitigen Verhalten ver-
pflichteten. Dieser Partikularismus war schon in der sophistischen Kulturent-
stehungslehre angelegt, nach welcher menschliche Gesittung erst mit der Griin-
dung von Stidten entstanden sei®®, und in Anlehnung an diese Theorie fanden
wir Athen von seinen Lobrednern zur Polis schlechthin erhoben®®. Die gleiche
Denkweise deutete sich auch im Sprachgebrauch an, nach welchem adjektivische
Bildungen wie @iAdmoldic, prilatjvaiosc oder dnuotinde mit giAdvdowmos ver-
bunden wurden*’; man wird diesen so deuten diirfen, dass ein allgemein giiltiges
Verhalten in der Polis mindestens die unmittelbarste Gelegenheit, sich zu be-
wihren, fand.

Um die humanen Wertkategorien dieser Stadt aus ihrer einschrinkenden
Bezogenheit zu 16sen, bedurfte es ihrer Ubernahme durch die Rémer. Und erst
damit stellte sich auch das Bediirfnis nach einer gemeinsamen Bezeichnung, wel-
cheihreideelle Einheit kenntlich machte. Sielagin jenem alten Gedanken mensch-
licher Solidaritét, welcher in Athen wohl zu historischer Ausformung, aber zu
keiner umfassenden Begrifflichkeit gelangt war. Auf ihn sind letzten Endes die
rhetorischen Verherrlichungen dieser Stadt zu beziehen, welche trotz aller Ver-
wechslung zwischen Ideal und Alltag von der Geschichte nicht Liigen gestraft
worden sind.

38 Plat. Protag. 322 bc.

39 Vgl. oben S. 127, dazu Isoc. Antid. 299 xal gacw ... udvyy elvar Tavryy modw, Tag
&8’ dMag xdpag, xai dixaiwe 8y adriy dotv Tijs ‘EAAddos mgooayogevesdar ... udiiora
dia Tov TedmoY TdY vorxovvTwy.

40 Isoc. Ad Nicocl. 15; Epist. 5, 2 (vgl. Antid. 131). Xenoph. Mem. I 2, 60.

Klassisch - philologisches
Seminar der Universitat
-~ ZURICH




	Zur griechischen Begriffsgeschichte des Humanen

