
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 32 (1975)

Heft: 2

Artikel: Die Ars Notoria des Erasmus

Autor: Koller, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ars Notoria des Erasmus

Von Hermann Koller, Steinmaur

Unter dem Titel Colloquiorum Familiarium Formulae war 1518 ohne
Wissen des Erasmus seine Sammlung von Gesprächsformeln und kleinen Szenen

aus dem Alltag bei Frohen in Basel erschienen. Bald nahm Erasmus die weitere
Herausgabe des erfolgreichen Werkes selber an die Hand und 1522 widmete er
es seinem Patenkind Johannes Erasmius Frobenius. Fast jede weitere Ausgabe
wurde um neue Gespräche vermehrt. Im September 1529 nahm er ein kurzes
Gespräch auf, dessen Partner Desiderius Erasmus selbst und Erasmius sind, die
Ars Notoria, ein Colloquium, das nur etwa zwei Seiten umfasst. Während die
ursprüngliche Formelsammlung ausschliesslich dazu gedient hatte, die
Privatschüler des jungen Erasmus in den Alltagsgebrauch des gesprochenen Lateins
einzuführen, trat im Laufe der Zeit immer mehr ein weiterer Zweck in den
Vordergrund. Die Colloquia sollten neben der Eleganz des lateinischen Ausdrucks
auch die sittliche Bildung des Lesers fördern. Aus den Gesprächsformeln wurden

echte Gespräche, die häufig auf mehrere Personen verteilt waren mit
meistens fiktiven, für die Zeitgenossen aber leicht zu entschlüsselnden Namen1.
Hier konnte Erasmus seine Ansichten über Lebensführung, seine Kritik an den
Missständen des kirchlichen und öffentlichen Lebens vorbringen, aber auch sich
mit Freund und Feind auseinandersetzen. Lukian, dessen Dialoge er zum Teil
in lateinischer Übersetzung verbreitet hatte, war ihm kongeniales Vorbild. Seine

Colloquia wurden für zweihundertfünfzig Jahre eines der meistgelesenen Werke
der Weltliteratur, das auch in zahlreichen Schulen wenigstens in Auswahl zum
Lektürekanon gehörte2.

Heute ist das Werk fast nicht mehr zugänglich. Eine vollständige
Einzelausgabe der Colloquia ist nicht aufzutreiben. Mit den Adagia, dem andern

grossen Bildungswerk des Erasmus, steht es noch schlimmer, da es noch nicht in
der grossen kritischen Ausgabe erschienen ist3. So scheint Huizinga mit Recht
zu sagen: «Erasmus gehört... zu den Grossen, die man nicht mehr liest.»4 Heute
aber, wo das Interesse an der Weltliteratur erwacht und die Nationalliteraturen
nicht mehr nur isoliert betrachtet werden, sollte auch die übergreifende lateini-

1 Preserved Smith, A Key to the Colloquies ofErasmus, Harvard Theological Studies XIII
(Cambridge 1927). Elsbeth Gutmann, Die Colloquia Familiaria des Erasmus von Rotterdam

(Diss. Basel 1969).
2 A. Börner, Die lateinischen Schülergespräche der Humanisten (Berlin 1897 und 1899).
3 Kritische Ausgabe Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami; hier wird Bd. 12 (Amsterdam

1971) mit der Seitenzahl zitiert.
4 J. Huizinga, Erasmus3 (Basel 1941).



Die Ars Notoria des Erasmus 87

sehe Literatur des Mittelalters und der Neuzeit, welche die Verbindungen erst
geschaffen hat, wieder in den Vordergrund rücken und damit auch die literarischen

und pädagogischen Werke des Erasmus. Zwar scheint die tatsächliche
Entwicklung im Gebiet der Schulpolitik gegen diese Behauptung zu sprechen.
Der Rückgang der Schulen mit lateinischem Unterricht scheint nicht aufhaltbar
zu sein. Das Studium der klassischen Sprachen wird heute immer mehr zu einem
Fachstudium wie Keltisch oder Sanskrit und verliert seinen Einfluss auf das

Bildungsgeschehen. Alle Rückzugsgefechte laufen unter dem Vorzeichen der
Erhaltung des früher Bewährten ab, statt dass man sich radikal neu besinnt auf
das Latein als einzige universale Sprache Europas, als das vornehmste Mittel
der Kommunikation in allen von ihm geprägten Kulturen. Die Meinung, die
Humanisten hätten die natürliche Entwicklung des Lateins als gesprochener
Sprache unterbrochen, ist nur sehr bedingt richtig, denn noch bis zum Beginn
des neunzehnten Jahrhunderts vermochte das Latein den Bedürfnissen in allen
Wissensgebieten zu genügen, gerade weil nicht allzu puristische Humanisten
wie Erasmus das feine Instrument der lateinischen Sprache weiterentwickelt
hatten. Vielmehr waren es die nationalen Ansprüche auf kulturelle Hegemonie,
die sich in den letzten drei Jahrhunderten in immer schnellerem Rhythmus
ablösten, welche den Niedergang der lateinischen Sprache verursachten.

Der kleine Dialog Ars Notoria verdient daher unsere besondere Beachtung,
weil er in nuce das ganze Bildungsprogramm des Erasmus darlegt in lebendigem
Latein, welches das Bildungsgut der vorangegangenen Epochen in sich
aufgenommen hat. Er weist mit seinen Ideen auch heute noch in die Zukunft.

Der junge Erasmius bittet seinen Paten Desiderius Erasmus um Hilfe, da
seine Studien nicht recht voranschreiten wollen, denn, wie er glaubt, gibt es

nichts, was Erasmus nicht verstehe : Non dubito, quin nihil sit artium reconditarum
quod te fugiat. Damit wird ein Stichwort gleich an den Anfang gestellt, das erst
später in seiner Tragweite erkannt wird: die artes reconditae, als Geheimwissen-
schaften wie Alchemie, Astrologie, Kabbala, sind damit gemeint. Erasmius hat
von einem Buch gehört, das verspricht, die ganze Bildung mit sehr geringem
Aufwand in kürzester Zeit zu vermitteln: audio artem esse quandam notoriam,
quae hoc praestet, ut homo minimo negotio perdiscat omnes disciplinas liberales.
Mit Zeichnungen, Tabellen und symbolischen Darstellungen (notae, daher ars
notoria) bietet es einen Schlüssel zur Bildung und zu enzyklopädischem Wissen
intra quattuordeeim dies. Doch muss Erasmius gestehen, dass er niemanden
kennt, der durch dieses Werk ein gebildeter Mensch geworden ist. Auch Erasmus

meint, man werde nie einen finden, es sei denn, einer sei schon durch Alchemie

reich geworden. Damit stellt Erasmus die Ars notoria auf dieselbe Stufe wie
die Alchemie und die übrigen artes reconditae5. Das kabbalistische, die Welt au

5 Die wissenschaftsgeschichtlichen Hintergründe dieser Artes notoriae oder artes memora-
tivae bis hin zur ars combirtatoria von Leibniz stellt J. C. Margolin im Kapitel «Erasme
et Mnémosyne» seines Werkes Recherches Erasmiennes (Genève 1969) ausgehend vom



88 Hermann Koller

ein Symbolsystem reduzierende Werk ist kein Weg zu wahrer Bildung6. Gold,
Edelsteine, Silber, Paläste, Königsherrschaft werden manchmal Unwürdigen
zuteil, die wirklichen, in eigentlichem Sinn uns gehörigen Reichtümer aber wollten

die Götter uns durch eigene Anstrengungen erwerben lassen. Diese Mühsal
allerdings verringert sich, sobald einmal Fortschritte zu spüren sind, sobald es

uns gelingt, die Studien zu lieben und zu bewundern. Folgende Überlegung
kann Erasmius dazu bringen : Contemplare quam multos ditarint, quam multos
ad summam dignitatem auctoritatemque provexerint litterae, simulque tecum
considéra, quantum intersit inter hominem et pecudem. Die litterae sind ihm kein
blosser Selbstzweck, sondern haben einen ganz realen Nutzen. Sie sind Voraussetzung

für Einfluss und geachtete Stellung in der Welt. Die litterae scheiden
aber auch den Menschen vom Vieh. Deinde cicures ingenium tuum oportet, ut
possit secum consistere atque his delectari, quae utilitatem adferunt potius quam
voluptatem. Auf diese Zähmung des ingenium, der Naturanlage, auf die Konzentration

auf sich selbst, weist Erasmus noch zweimal hin. Wer seine geistigen
Kräfte nicht sammeln kann, wessen Geist zerfahren ist, der ist nicht geeignet
für die Wissenschaft.

hier behandelten Kurzdialog des Erasmus umfassend dar. Margolin hat auch De pueris
statim ac liberaliter instituendis und De ratione studii (neben dem hier nicht beigezogenen
Werk De conscribendis epistolis) in der neuen kritischen Ausgabe der Union Académique
Internationale et de l'Académie Néerlandaise des sciences et des sciences humaines
besorgt.

6 Ähnlich urteilt Erasmus in De pueris instit. 71 : huius generis ferme sunt quae de arte
memoriae quidam ad quaestum aut ostentationem potius quam ad utilitatem excogitarunt.
Nam ista memoriam corrumpunt potius. Optima memoriae ars est penitus intellegere, in-
tellecta in ordinem redigere, postremo subinde repetere quod meminisse velis.
Die oben erwähnte Kritik an der ars notoria darf aber nicht zur Ansicht verführen, Erasmus

habe die bildliche Veranschaulichung konkreter Begriffe aus seiner Methode
ausgeschlossen. Er hat im Gegenteil in seinen pädagogischen Schriften ein Programm
entworfen, wie es erst J. Arnos Comenius in seinem Orbis Pictus (1658) für das Lateinische
und die jeweilige Muttersprache der Schüler, H. Pestalozzi und Basedow für die
Volkssprachen verwirklicht haben. So sagt er De pueris instit. 67: Ad linguae cognitionem
plurimum habebit momenti, si inter bene loquaces educetur. Fabulas et apologos hoc discet
libentius ac meminerit melius, si horum argumenta scite depicta pueri oculis subiiciantur,
et quidquid oratione narratur, in tabula demonstretur. In der Ratio studii (118) entwirft er
eine Methode der unbewussten Beeinflussung, die jedem heutigen Publicitasunternehmer
Ehre machen würde: ea quam fieripotest brevissime simul et luculentissime in tabulas
depicta, in cubiculi parietibus suspendantur, quo passim et aliud agentibus sint obvia. Alle
methodischen Bestrebungen aber führen nur zum Ziel, wenn sie mit der natürlichen
Entwicklung des jungen Menschen Schritt halten, De pueris instit. 74 : facillime enim discitur,
quod suo tempore discitur ; oder 78: quam facile discuntur, quae sunt optima quaeque
naturae consentanea. Vgl. dazu jetzt A. J. Gail, Erasmus, RoRoRo Bildmonographien
(1974) 118ff. Es ist bedauerlich, dass diese für den Unterricht im lebendigen Latein
gewonnenen Erkenntnisse heute fast nur im Fremdsprachenunterricht genutzt werden und
es weder ein lateinisch geschriebenes Begriffslexikon für Schüler noch ein lateinisches
Bildwörterbuch, einen modernen Orbis Pictus, mehr gibt.



Die Ars Notoria des Erasmus 89

Mit goldenen Lettern soll sich Erasmius auf den Buchdeckel den Spruch
des Isokrates schreiben 'Eàv fjç <piXop,a&rjç, ear] noÀvpaêrfç7. Doch Erasmius hat
eine schnelle Aulfassung: satis adest celeritatis in percipiendo, sed mox effluit
quod perceptum est. Desiderius: Itaque pertusum mihi narras dolium. Doch wie
können die Ritzen gestopft werden? Nicht mit Moos noch Gips, nur mit
diligentia: Qui voces ediscit non intellecta sententia, mox obliviscitur, nam verba, ut
inquit Homerus, nxeqôevra sunt, facileque avolant, nisi sententiarum pondéré
librentur. «Wer Wörter lernt, ohne den Sinnzusammenhang verstanden zu haben,
vergisst schnell. Die Wörter haben Flügel, wie Homer sagt, und entfliegen leicht,
wenn sie nicht durch das Gewicht der Bedeutungen (der Satzzusammenhänge)
in der Waage gehalten werden.» Wörterlernen in Vokabelreihen ist sinnlos und
geistige Verschwendung, Sprache kann nur als Sinnzusammenhang wirklich zu
eigen gemacht werden. Denn so fährt Erasmus fort: Prima igitur cura sit, ut rem
penitus intelligas, dein subinde tecum verses et répétas. Die eigentliche
Einverleibung des Sinnes geschieht durch versare, durch aktives Umwandeln,
Eingliedern in immer wieder neue Zusammenhänge und durch Hervorholen bei

jeder sich bietenden Gelegenheit, kurz, durch aktive Sprechtätigkeit. Im
Gespräch mit den Gebildeten minimo labore disces quam plurima. Mit feiner Ironie
nimmt Erasmus das minimo negotio discere auf, das die ars notoria ihrem Adepten

verspricht. Noch ein weiteres Mittel aber nennt Erasmus: Nam praeter ser-
mones conviviorum, praeter cottidiana colloquia, statim a prandio audis octo
lepidissima dicta, ex probatissimis auctoribus selecta, totidem a cena. Iam mihi
supputa, quantam haec summam confidant in singulos menses et annos. Erasmus
selbst hatte solche Sammlungen in den Adagia angelegt, und dann später wieder
in seinen Apophthegmata, mit denen er «tatsächlich eine Verwandlung der
allgemeinen Ausdrucksweise und des Sprachstils»8 bewirkte.

Das Wichtigste aber ist es, in der lateinischen Sprachumgebung zu leben :

Ad haec cum nihil audias nisi bene Latine loquentes, quid obstat, quo minus intra
paucos menses ediscas Latine, cum illiterati pueri Gallicam aut Hispanicam lin-
guam discant exiguo temporis spatio? Der Erwerb der lateinischen Sprache nach
dieser 'Naturmethode' muss um so viel leichter sein als die Erlernung der
'barbarischen' Fremdsprachen, als diese ja damals nur durch Nachahmen und Übung

7 [Isokrates] IIqôç Arjfiàvixov (I) 18/19. Die Situation des pseudisokrateischen Aôyoç
napaiverixôç entspricht genau der unseres Colloquiums, denn Demonikos ist Sohn eines
Freundes des Isokrates, Hipponikos, wie hier der junge Erasmius Sohn von Erasmus'
Freund Frobenius. Das Motiv von den Mühen, welche die Kaufleute zum Erwerb
irdischer Güter auf sich nehmen, findet sich da in ganz ähnlicher Fassung ebenfalls (19).

8 Huizinga a. O. 50. Der Ausdruck des Erasmus ist immer durchwoben von Sprichwörtern
und Anklängen an die Klassikerlektüre, die aber ganz in seinen Satzductus verschmolzen

sind, so in der Ars notoria: Musis parum faventibus, sic visum est superis, pertusum
mihi narras dolium, haud multum aberras a scopo, verba mepievta, ingenium Musarum
iugo mansuescere. Meistens sind die Anklänge nicht als Zitate erkennbar, sondern zu
völliger Einheit mit dem Text verschmolzen.



90 Hermann Koller: Die Ars Notoria des Erasmus

erworben werden konnten, nicht aber unterstützt wurden durch einen klaren
grammatischen Unterricht, wie ihn auch Erasmus für das Latein forderte9. So

schliesst Erasmus das kurze Gespräch mit dem lapidaren Satz: Ego aliam artem
notoriam non novi quam curam, amorem et assiduitatem, «eine andere Methode
des Lernens kenne ich nicht als pflegliche Sorge, Liebe zur Sache und Ausdauer.»
Die Liebe aber entspringt nicht einer Vorschrift, sondern muss sich an der Sache

entzünden, die naturgemäss sein soll: iucunda et amoena pueritiae conveniunt10.
Das ist der Leitsatz der humanistischen Pädagogik des Erasmus.

9 De pueris instit. 49: Quod sifit in lingua barbara et anormi, quae aliud scribit quam sonat
quaeque suos habet Stridores et voces vix humanas, quanto id facilius fuerit in lingua
Graeca seu Latina? Einen einfachen Grammatikunterricht, der ohne Spitzfindigkeiten
auskommt, weil die Beherrschung der Sprache erst durch Hören und Sprechen erreicht
wird, fordert Erasmus in seiner Ratio studii 115: verum ut huiusmodi praecepta fateor
necessaria, ita velim esse, quoadfieri possit, quam paucissima, modo sint optima. Nec um-
quam probavi literatorum vulgus qui pueros in his inculcandis complures annos remorantur.
Nam vera emendate loquendi facultas optime paratur cum ex castigate loquentium collo-
quio convictuque tum ex eloquentium auctorum assidua lectione.

10 De pueris instit. 69.


	Die Ars Notoria des Erasmus

