
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 31 (1974)

Heft: 2

Artikel: Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles : Thukydides II 34-41

Autor: Landmann, G.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Yol. 31 1974 Fase. 2

Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles

Thukydides II 34-41

Von G. P. Landmann, Basel

Die Grabrede auf die Gefallenen, die Thukydides dem Perikles in den Mund
legt, hat immer als ein Glanzstück griechischer Prosa gegolten und ist auch aus

politischen Gründen - als Verherrlichung von Freiheit oder Demokratie oder

Vaterlandsliebe - immer wieder gepriesen worden. Öfter ist sie für sich allein
herausgegeben und übersetzt worden. Umgekehrt hat der griechische Diktator Metaxas
in den dreissiger Jahren das Stück aus dem Lektüreplan seiner Gymnasien gestrichen,

weil die freiheitlichen Gedanken darin ihm politisch gefährlich schienen,
und moderne Wissenschaftler bemühen sich, den Epitaphios als Propagandarede
perikleischen - und das heisst ihnen beinah nationalistischen, ja nationalsozialistischen

- Machtgefühls zu entthronen1. Diese seine besondere und umstrittene
Bedeutung mag es rechtfertigen, wenn hier abermals eine Interpretation versucht
wird. Es gilt herauszuarbeiten, was an der Rede ihr den überzeitlichen Ruhm
eingetragen hat, und wieweit sie bedingt ist durch ihre literarische Gattung, durch
den Augenblick, in dem sie gehalten wurde, und durch ihre Funktion im Gesamtwerk

des Thukydides. Kein grosses Kunstwerk steht ja für sich allein im Reich des

Idealen; alles Höchste, das ist ein Lebensgesetz, leuchtet nur im konkreten Augenblick

auf; der Betrachter braucht beides: den Blick aus der Ferne, der die Dimensionen

zeigt, und den Blick aus der Nähe, dem sich die feineren Profile darstellen,
wir müssen hinter so manchem Satz die ungestellte Frage hören, auf die er
antwortet, und merken, was verschwiegen wird. Nur so kann das zunächst Befremdende

oder blind Ergriffene verstanden und zu einem Stück miterlebten lebendigen

Lebens werden.
Diese Aufgabe jeder Interpretation ist bei Thukydides besonders schwierig, weil

er so wortkarg ist. Wir müssen ihn lesen mit einer Bereitschaft, wie sie ihm der
moderne Pole Zbigniew Herbert entgegenbringt. Herbert, geboren 1924 in Lwöw,
schreibt unter der Überschrift: Warum Klassiker

* Diese Interpretation wurde im März 1971 im Thukydides-Seminar von Prof. Stefan Radt in
Groningen vorgetragen.

1 H. Strasburger, Hermes 86 (1958) 17-40 Thukydides, Wege d. Forschung Bd. 98 [1968]
498-530). H. Flashar, Heidelberger Sitzungsberichte 1969, 1.

6 Museum Helveticum



66 G. P. Landmann

I Im vierteil Buch des Peloponnesischen Krieges
erzählt Thukydides unter anderem
die Geschichte seines misslungenen Feldzuges.
Neben den langen Reden der Führer
Schlachten, Belagerungen, Seuchen,
dichten Netzen von Intrigen, diplomatischen Schritten,
ist diese Episode wie eine Nadel im Wald.

Die griechische Kolonie Amphipolis
fiel in die Hände des feindlichen Führers Brasidas,
weil Thukydides mit dem Entsatz zu spät kam.
Er zahlte der Heimatstadt dafür
mit lebenslänglicher Verbannung -
die Exilierten aller Zeiten kennen den Preis.

II Die Generäle der letzten Kriege,
wenn ihnen ähnliches zustösst,
knien vor der Geschichte,
beteuern ihr Heldentum und ihre Unschuld,
sie klagen die Befehlsempfänger an,
die neidischen Kollegen, die ungünstigen Winde.

Thukydides sagte nur, er habe sieben Schiffe gehabt,
es sei Winter gewesen, er sei schnell gesegelt ...2

Aktualität gewinnt unser Stück schon durch die Fragestellung; es ist ja eine

Grabrede für Kriegsgefallene; diese haben das grösste Opfer gebracht, das der
Mensch bringen kann, das Opfer des eigenen Lebens. Wer über den Tod der besten

Jugend trösten und diesen Tod als Vorbild hinstellen will, muss seine Hörer
überzeugen, dass der bestehende Staat und der für diesen Staat geführte Krieg einen
Sinn haben, der über den des Einzellebens erhaben und jedes Opfer wert ist. Ist
diese Frage nach dem Sinn nicht genau die unsrige Wir haben die anarchistischen,
utopistischen Revolutionäre, wir haben die Kriegsdienstverweigerer. Wir werden

prüfen müssen, wieweit Perikles' Gedanken heut noch tragfähig sind.
Die Antwort auf die Sinnfrage kann vom Geistigen her bestimmt sein, ja unser

geistiges Wesen verlangt nach einer verstandeshellen Sinngebung. Aber angelegt
ist die Fähigkeit zu solchem Opfer, ja der Trieb dazu, schon in tieferen Schichten

unserer Natur. Die Natur stellt das Einzelwesen unter das Gesetz von der Erhaltung

der Art. Tiere kämpfen für ihre Jungen auch gegen stärkere Gegner. So kämpfen

menschliche Stämme und Völker um ihr Überleben. Man versucht, dies in-
tellektuell-individuahstisch als primitiven Herdentrieb abzutun. Aber dies Ge-

2 Was sich hinter dem knappen Bericht verbergen mag, deutet K. Reinhardt an: Thukydides
und Machiavelli, in Vermächtnis der Antike (1960) 206.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 67

meinschaftsfühlen ist heilig, weil naturgegeben, wie Gattenliebe, Eltern- und
Kinderliebe, wie unser Instinkt für Ordnung und Recht, die allein Frieden im Innern
gewähren. Der Mensch ist ein zoon politikon nicht nur faktisch, sondern schon
dem innern Wesen nach. Wie innerstaatlich in der Notwehr auch Gewalt erlaubt
ist, so wagt es keine internationale Rechtsordnung, den Kampf um die
Selbsterhaltung zu verpönen. Freilich, dem Naturtrieb geht es zunächst nur um Rettung
und Erhaltung der Gemeinschaft; er kann sich, muss sich aber nicht steigern zum
Machttrieb. Als heilig gilt uns nicht der Wille zur Macht, so natürlich auch er ist,
sondern der Verteidigungskrieg; aber der ist und bleibt es.

Wie alles in der Frühzeit, ist auch dieser Wille eingebettet in die Religion. Man

verteidigt Vaterland und Mutter Erde, die Gräber der Ahnen und die Tempel der
Götter, die Ehre der Frauen und Kinder; die Götter helfen uns im Freiheitskampf,
sie schützen die gerechte Sache. Das sind die Topoi, die stereotypen Gedanken,
mit denen man dem Krieger sein Opfer begründete. Das war nicht 'Manipulation';
auch der kampfwillige Bürger verlangte vor der Schlacht nach einer solchen

Erinnerung; daher der Brauch der Feldherrnrede. Wenn aber die Religion versinkt,
verliert sich entweder die Bereitschaft zum Opfer überhaupt - und damit eines der
edelsten Elemente der menschlichen Existenz -, oder das Opfer muss neu begründet

werden. Um eine solche neue Sinngebung geht es im Epitaphios des Thuky-
dides: er ersetzt die alte fromme Antwort durch eine neue, die aufs engste mit seiner

eigensten Entdeckung zusammenhängt, mit der Autonomie des Staates. Man
sagt es leicht und ermisst so schwer, wieviel es existentiell bedeutet: der Staat
tritt an die Stelle der Religion, ein Teil an die Stelle eines Ganzen. Denn vergleichbar

ist damit der fast gleichzeitige Vorgang, wie Sokrates und dann Piaton auch
die Ethik aus der altreligiösen Bindung lösen, die zu versagen beginnt, und sie auf
die ewige Menschennatur zurückführen. Von diesem Augenblick an sind auf beiden
Gebieten die herkömmlichen mythisch-religiösen Redewendungen überholt, und
damit werden sie unwahr. Was früher heilige Wahrheit war, wird Phrase - so wie
heute, eine Stufe weiter, im maschinellen Krieg die alte Rede vom Heldentod keiner

Wirklichkeit mehr entspricht. Während aber Piaton zwischen Religion und
Ethik auf höherer Ebene ein Bündnis schliesst, ist Thukydides einzig von seinem

neuen Staatsgefühl beherrscht; kein anderer antiker Denker ist so götterlos wie

er; den Appell an Religion und Pietät nennt er mitleidig ägyaiokoyslv (VII 69) -
altvaterische Sprüche. Seither sind wir, und heute erst recht, zerrissen in der
Antinomie zwischen ethischem und politischem Denken. Rein ethisches Denken
gefährdet unsere physische Existenz; rein politisches Denken verfehlt den Sinn der
eigentlich menschlichen Existenz (und macht ausserdem schlechte Politik). Je
weiter der ethische und der politische Pol auseinandertreten, desto heilloser die

Spannung; in Perikles lag beides noch nah beieinander.
Die Entwicklung hat sich im Abendland wiederholt: der Germane preist den

Schlachtentod des Gefolgsmannes und die Sippentreue, das Mittelalter ganz religiös

den Glaubenstod des Märtyrers oder des Kreuzfahrers; diese dürfen immerhin,



68 G. P. Landmann

wie der kämpfende Araber, die ewige Seligkeit erwarten. Erst in der Neuzeit ist
der Staat wieder autonom geworden und verlangt das Opfer um seiner selbst willen.
Darum rufen beute Verteidiger wie Angreifer mit gleicher Leidenschaft den Epi-
taphios als Kronzeugen an.

Jeder Staat ist, er mag wollen oder nicht, auch ein Machtgebilde. Auch die
Macht ist - diese Überzeugung teilt Thukydides mit den Sophisten3 - ein Gesetz

der Natur. Aber die Tragik der Macht ist die ihr innewohnende Masslosigkeit.
Dass Thukydides sich dessen bewusst war, beweist sein Melierdialog (V 85ff.);
diese Darstellung ungebändigten Machtstrebens stellt er unmittelbar vor die sizili-
sche Expedition, die die Katastrophe von 404 einleitete. So steht auch das Werk
des Thukydides, wie das Herodots, nur ins Götterlose transponiert, unter dem

Leitgedanken der Hybris4. Aber nicht Macht an sich ist Hybris. Auch für Macht gilt,
wie für jeden andern Lebenstrieb, das Gesetz von Mass und Mitte, das heisst ihre
Umgrenzimg durch die übrigen Ansprüche des menschlichen Lebens. Der Staat,
der Mass und Mitte bewahrt oder anstrebt, braucht kein schlechtes Gewissen zu
haben, er darf sich selber fühlen. Diese Liebe zum rechten Staat, das ist der neue
Sinn, den der thukydideische Perikles aus dem Geist seiner Weltstunde nach dem
Absinken der Religion für den tief in der Menschennatur angelegten Opferwillen
findet und ausspricht.

Am Grabe der Toten bedarf es nicht der Einschränkungen und Fragezeichen;
das volle Register der Rede erklärt sich aus der Aufgabe des Augenblicks: zu
mahnen und mitzureissen. Muss doch jede sinngebende Rede die Stimme anheben

gegen den im Untergrund unserer Seele stets lauernden mephistophelischen Zweifel.

Klassizismus meinte, diese Darstellung als bare Münze nehmen zu dürfen; von
solcher Verklärimg hat uns die historische Forschung geheilt. Wenn aber nun
Gelehrte der skeptischen Nachkriegsgeneration, etwa Flashar5, die attische
Wirklichkeit gegen die Rede ausspielen, so verkennen sie, dass hier ein Zielbild
aufgerichtet wird, nach dem der perikleische Staat sich selber deutet. Kein Ideal wird
in der menschlichen Wirklichkeit erreicht, und doch lenkt es auch die Wirklichkeit
in bestimmte Richtung. Es ist erzieherisch wirksamer zu sagen: «So bist du» als
«So sollst du sein». Und bedenken wir: Einreissen, Verdammen, Entlarven ist
nach dem Sieg der Aufklärung, nach Nietzsche, zu einem leichten Geschäft
geworden; unsere Utopisten brauchen dazu ein bisschen Intellekt und ein hohes

moralisches Ross; aber Sinn finden und einen Glauben aufrichten, auf dem ein
Leben und ein Sterben ruhen kann, das ist schwer. Wir werden daher dem Versuch
des Perikles-Thukydides zumindest mit Respekt begegnen und prüfen, wie weit
wir ihn verstehn und ihm folgen können, und wo wir halt machen müssen. Ich
weiss wohl, das heisst viel verlangen von einer Generation, der Kritik um jeden

3 Vgl. Franz Kiechle, Ursprung und Wirkung der machtpolitischen Theorien bei Thukydides,
Gymnasium 70 (1963) 289-312.

1 Ahnlich, aber differenzierter K. Reinhardt a. O. S. 216, auch Strasburger a. O. S. 39f.
5 Vgl. oben Anm. 1.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 69

Preis zum Selbstzweck geworden ist. So klagt schon Tacitus6: «Grösse wird in
denselben Zeiten am besten geschätzt, in denen sie am ehesten gedeiht. Heut aber muss
ich, um das Leben eines Entschlafenen zu erzählen, um eine Nachsicht bitten,
deren ich nicht bedurft hätte, um zu lästern. So grauenhaft und jeder Grösse
abhold sind die Zeiten.» Doch nun genug der Einleitung.

II 34, 1.2. Im selben Winter begingen die Athener nach der Sitte der Väter das öffentliche
Begräbnis der ersten in diesem Kriege Gefallenen. Dabei werden die Gebeine der Gebliebenen
drei Tage vorher auf einem errichteten Gerüst aufgestellt, und jeder bringt dem Seinen Spenden
dar, wie er mag.

Diese Sitte der Väter war speziell attisch. Natürlich verbrannten auch die Athener,

wie alle, ihre Toten auf Scheiterhaufen auf dem Schlachtfeld; aber nur sie

schafften die Urnen mit der Asche in die Heimat, die andern begruben an Ort und
Stelle. Wir erinnern uns der Grabschrift der dreihundert Spartaner: «du habest hier
uns liegen gesehn». Wir wissen von feindlichen Gräbern in Attika. Nach der
Schlacht bei Chaironeia 338 wurden die übrigen Griechen dort begraben, die
Asche der toten Athener heimgeschafft. Aber noch in Plataiai, 479, wurden die
Gefallenen Athens neben denen der übrigen Hellenen beigesetzt (Herodot IX 85).
So hat man gefragt, wie alt der Brauch ist7. Denkbar, dass er erst nach den
Perserkriegen aufkam - vielleicht aus dem frommen Bedürfnis, mit den Toten zu leben,
eher wohl um sie zu ehren; denn sie wurden ja nicht mehr im Sippenverband, im
Familiengrab beigesetzt, sondern in einem eigenen Staatsgrab, Zeichen erstarkten
Polisdenkens. Vielleicht hängt die Heimholung der Gebeine des Theseus durch
Kimon damit zusammen. Wir brauchen uns hier mit dieser Diskussion nicht zu
beschäftigen; für Perikles jedenfalls ist der Brauch schon Vätersitte.

34, 3. Wenn dann die Beisetzung ist, führen sie auf Wagen zypressene Schreine hinaus, einen
für jeden Stamm, darin sind die Gebeine, welchen Stamms jeder war. Ein Lager wird leer
mitgetragen, bereitet für die Vermissten, die bei der Bergung nicht gefunden wurden.

Ein Schrein pro Phyle, das entspricht der militärischen Einteilung der Athener;
aus den Truppen der zehn Phylen baute sich die Schlachtlinie auf. Im Epitaphios
des Demosthenes bekommt jede einzelne Phyle ihr Lob.

34,4.5. Das Geleit gibt jeder der will, Bürger und Fremde; auch die verwandten Frauen sind
mit beim Grab und erheben den Wehruf. Dann setzen sie sie in dem öffentlichen Grab bei, das
in der schönsten Vorstadt liegt. Die im Krieg Gefallenen begraben sie immer dort, ausser denen
von Marathon: denen gaben sie zur Auszeichnung ihrer Tapferkeit an Ort und Stelle ihr Grab.

Das öffentliche Grab ist nicht ein einzelnes, sondern meint den für solche Staatsgräber

bestimmten Friedhof am Kerameikos, westlich vor der Stadt.
Wie ein solches Grab geschmückt war, zeigt ein Marmorrelief, das vielleicht

Winckelmann der Sammlung des Kardinals Albani einverleibt hat8. Der Stil ist

8 Tac. Agricola 1.
7 F. Jacoby, JHS 64 (1944) 37-66 Abhandl. z. griech. Geschichtsschreibung [Leiden 1956]

269-315). Dagegen Gomme im Kommentar zu dieser Stelle.
8 Abbildung auf unserer Tafel 2 (bei S. 73).



70 G. P. Landmann

so stark von Fries und Giebelskulptur des Parthenon bestimmt, dass man es in die
ersten Jahre des Peloponnesischen Krieges datieren muss. Mit seiner Länge von
über 2 m übertrifft es die Masse eines Privatgrabes; vielleicht bezieht es sich sogar
auf die Reitertreffen im ersten Sommer 431; dann würde es aufs engste mit unserer
Rede zusammengehören und ist vielleicht wegen dieses Bezugs nach Rom
verschleppt worden. Der Felsen links könnte eine Andeutung des Aigaleosgebirges
sein; links der gestürzte und wehrlose Feind, der mit dem Mantel und erhobener
Linker den tödlichen Streich vergeblich abzufangen sucht. Der Athener ist vom
galoppierenden Pferd gesprungen, hält es mit der Linken am langen Zügel, sucht
noch mit den Füssen den Boden und hat schon sich umwendend das Schwert
gezückt. Diese Rückwendung hält kompositorisch dem Galopp des Pferdes nach
rechts die Waage. Das ist noch klassisch, während das reiche Gefältel, das Wehen

von Chlamys und Pferdeschweif schon auf den fliessenden Stil der Nikebalustrade
und der Meidiasvasen deuten. So erreicht das Relief bei weitem nicht die herbe
Grösse unserer Rede, sondern erinnert eher an die schwelgerische Schönheit Gor-

gianischer Rede. Das ist der Zeitstil, von dem Thukydides sich abhebt. Aber
gemeinsam ist dem Epitaphios und dem Relief die fraglose Hinnahme des kriegerischen

Erlebens und, was Marie Luise Kaschnitz von der Nike von Samothrake sagt:
«Des Sieges unvergleichliche Gebärde.»

34, 6.7. Wenn sie es dann mit Erde zugeschüttet haben, spricht ein von der Stadt gewählter,
durch Geist und Ansehen hervorragender Mann auf die Toten eine Lobrede, wie sie ihnen
gebührt - dann gehen sie. Das ist die Bestattung, und während des ganzes Krieges, so oft es dazu
kam, folgten sie diesem Brauch.

Diese ganze Darstellung ist einfach und anschaulich und erinnert im Kleinen
an die grosse Schilderung der Belagerung von Plataiai oder der Seeschlachten.

Dies augenhafte, fast manuelle Interesse des Thukydides hält seiner Fähigkeit zur
geistigen Durchdringimg die Waage; in beidem übertrifft er die späteren Historiker.
Gegenüber der gedanklichen und sprachlichen Gedrungenheit der folgenden Rede

wirkt dieses Kapitel wie ein leichteres Präludium. Da die Athener wissen, was bei

ihnen Brauch ist, zeigt es auch mit aller Deutlichkeit, dass Thukydides sich mit
seiner Darstellung an eine gemeingriechische, vielleicht auch an eine künftige
Leserschaft wendet, ktema eis aei - man darf also, das ist wichtig, den Gehalt des

Werkes nicht, wie Ed. Schwartz wollte, bloss als Antwort auf athenische

Stimmungen und Strömungen von 404 erklären wollen. Ich glaube zwar auch, dass die

Rede so spät geschrieben ist, aber nicht, weil sie eine direkte Verteidigung - oder

gar Anprangerung - des Perikles wäre, auch nicht, weil die Wendung «während
des ganzen Krieges» immer nur den 27jährigen Krieg meinen soll (immerhin wird
man die Einschränkung «so oft es dazu kam» am ehesten auf die Jahre nach 421

deuten), sondern weil sie als Denkmal gedacht ist für das, was Athen einst als

menschliche Möglichkeit bedeutet hatte und was im Laufe des peleponnesischen

Krieges untergegangen war.
34, 8. Bei diesen ersten nun wurde Perikles Xanthippos' Sohn gewählt zu reden. Und als der



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 71

Augenblick gekommen war, trat er vom Grab weg auf eine hohe dort errichtete Rednerbühne,
um möglichst weithin von der Menge gehört zu werden, und sprach so:

Perikles, das weiss man, hielt die Rede auf die Gefallenen des samischen Krieges
440/439. Plutarch und Aristoteles zitieren Beispiele seiner Beredsamkeit: «Die
Gefallenen seien unsterblich geworden wie die Götter, deren Unsterblichkeit wir
ja auch nur aus ihren Wohltaten und aus ihren Ehren erschliessen»9, und: «Mit
dem Tod dieser Jugend sei der Frühling aus dem Jahr herausgebrochen))10. Namentlich

die zweite Wendung hat eine poetische Kraft und eine Gefühlstiefe, wie wir
sie im ganzen Epitaphios des Thukydides nirgends finden. Das Altertum wusste

nur von dieser einen Grabrede des Perikles11, und wir müssen also mit der Möglichkeit

rechnen, das Thukydides die Rede, so wie er sie dem Perikles in den Mund

legt, von 439 nach 430 verschoben hat, mit einer künstlerischen Freiheit, die ihm
durchaus zuzutrauen wäre. Kompositionelle Gründe mögen ihn bewogen haben:
Manche Seite im Thukydides bezeugt, mit wieviel Gefühl er der Opfer der
Katastrophen gedenkt. Die politisch-militärische Entwicklung des Krieges ist diesem

Realisten nicht die einzige Realität; die Toten gehören auch zur Phänomenologie
des Krieges; so gedenkt er ihrer am Ende des ersten Kriegsjahres. Dass er nur der
athenischen Opfer gedenkt, mag mit dem patriotischeren Charakter der ersten
Werkhälfte zusammenhängen. Dazu kommt ein weiteres: Die beiden ersten Peri-
klesreden (I 140; II 13) gelten den äusseren Machtmitteln, den berechenbaren
Chancen im Kriege, und die letzte (II 60) zeigt nach den ersten erlittenen
Rückschlägen die constantia, die auch von den Römern so hoch gewertete Unbeirrbarkeit

und durchhaltende Seelenstärke des Staatsmanns, so recht das Gegenteil der

von uns Modernen geforderten Flexibilität. Der Epitaphios aber steht chronologisch

am Ende des noch harmlosen ersten Kriegsjahrs, Frühling 430, immittelbar
vor dem Einbruch der Seuche, die ungezählte und die Besten wegraffte, also auf
dem absoluten Höbepunkt der Macht Athens, und er ergründet die tiefern, innern
Wurzeln dieser Macht, ihre menschlichen Voraussetzungen. Denn wenn auch die
menschliche Natur, wie Thukydides oft wiederholt, sich immer gleich bleibt, so

sind doch die Völker, wie er auch gern wiederholt, verschieden. Was Homer und
die Tragiker für ihre Helden entdeckt und dargestellt haben, den unlöslichen
Zusammenhang von Charakter und Schicksal, das sieht Thukydides auch in der

Völkergeschichte wirksam: die Athener wären nie so mächtig geworden, wenn sie

nicht so wären, wie sie sind. Um das darzustellen, benutzt er die überlieferte Form
der Grabrede, schiebt aber alle überkommenen Gemeinplätze beiseite.

Schon mit dem ersten Satz stellt sich Perikles in Gegensatz zu dieser Tradition:

35, 1. Die meisten, die bisher hier gesprochen haben, rühmen den, der zuerst den alten
Bräuchen diese Rede beifügte, weil es schicklich sei, am Grabe der Gefallenen sie zu sprechen.
Mich aber würde es genug dünken, Männern, die ihren Wert durch ein Tim erwiesen haben,
auch ihre Ehre durch ein Tun zu bezeugen, wie ihr es jetzt bei diesem öffentlichen Begängnis
der Totenfeier seht.

' Plut. Perikles 8. 10Aristot. Rhet. 1411a. 11 Plat. Menexenos 236 b.



72 G. P. Landmann

Es sind uns aus dem Altertum noch mehr solcher Grabreden erhalten; wenn
auch die meisten erst dem vierten Jahrhundert angehören, dürften ihre typischen
Gedanken auf älterer Überlieferung beruhen, von der sich Thukydides bewusst
abhebt12.

1. Von einer Grabrede des Gorgias, die in die Jahre vor dem Frieden des Nilrias
gehören wird, haben wir ein längeres Zitat aus dem Schlussteil; davon hier eine
Probe13: «Zum Zeugnis dessen errichteten sie Siegesmäler über die Feinde, Weih-
mäler des Zeus, ihre eigenen Denkmäler, nicht unbekannt mit Ares aus angeborenem

Trieb und mit Eros nach bändigendem Gesetz, mit waffentragendem Streit
und schönheitliebendem Frieden, fromm gegen die Götter durch Rechtlichkeit,
ehrfürchtig gegen die Eltern durch Sorglichkeit, gerecht gegen die Mitbürger von
gleich zu gleich, achtsam gegen die Freunde durch Treue um Treue. Darum ist
nach ihnen, die starben, die Sehnsucht nicht mitgestorben, da sie unsterblich in
uns nicht Unsterblichen nach ihnen, die nicht mehr leben, lebt.» Wenn dagegen
Perikles aussprechen wird (42, 3): «wenn auch der eine oder andere minder taugte,
so haben sie doch durch ihren Tod dem Ganzen mehr genützt als im einzelnen
geschadet», so spüren wir, welch anderer Wind hier weht: lieber eine Realität auch
einmal krass hinstellen als unbesehen Tugendwörter häufen. Die Schönheit der
gorgianischen Sprache, die klangvollen Assonanzen, Wortwahl, Satzbau, haben
die Athener gerade damals, 427, zur Begeisterung hingerissen, und auch Thukydides

hat viel von ihm gelernt: seine geschliffenen, ausgewogenen, reimenden
Antithesen sind gorgianische Figuren, wie wir sie auch aus der Agathonrede in Piatons
Gastmahl kennen. Aber während bei Gorgias nur zu oft das schöne Wort den
Gedanken provoziert, so dass sich der Hörer beinah ausrechnen kann, was jetzt kommen

muss, behält Thukydides den Gedanken in straffer Führung und bricht in der
Form gerade aus dem musikalischen Gleichklang gern herb aus.

2. Lysias' Rede gehört in den korinthischen Krieg von etwa 392.

3. Fast gleichzeitig, 386, datiert sich der platonische Menexenos.
4. Demosthenes fiel die bittere Aufgabe zu, auf die Gefallenen von Chaironeia

zu sprechen.
5. Auf Papyrus erhalten ist die Rede des Hypereides auf die Gefallenen im La-

mischen Krieg, Frühjahr 322, nach dem vergeblichen Aufstand gegen die Make-
donenherrschaft.

Gemeinsam ist allen Reden in der Einleitung der Ausdruck der Sorge, dem
Gegenstand nicht gerecht zu werden, und darauf ein langes Verweilen in der mythischen

Vergangenheit und bei den Perserkriegen. Dies ist typisch griechisch. Zwar
setzt sich jede Schlacht aus hundert Einzelepisoden zusammen, in denen einzelne
sich hervortun können - denken wir, wie in Piatons Gastmahl Alkibiades das
Verhalten des Sokrates in der Schlacht beim Delion rühmt - und doch werden in
keinem Epitaphios Einzelleistungen beschrieben, keine Namen werden genannt,
nomina sunt odiosa. Auf dem Schlachtfeld, ja, da werden dem besten Krieger die
12 So auch Strasburger a. 0.21f. 12 Die Fragmente der Vorsokratiker, Diels-Kranz6 82 B 6.



Tafel 1. Thukydides-Kopf aus Schweizer Privatbesitz. Vgl. Erich Boehringer: Ein Bildnis des

Thukydides, in: Festschrift Andreas Rumpf, 1952. Aufnahme Julie Boehringer.

Tafel 2 (umstehend). Reiterrelief. Rom, Villa Albani. Aufnahme Alinari 27708.





Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 73

Aristeia zuerkannt14, aber an den Toten rühmt man nur den Tod, der hinlänglich
ihre Tapferkeit beweist, und man weicht aus in den Mythos, so wie die klassische

Kunst Amazonenkämpfe und Kentaurenkämpfe als Chiffern benutzt und die
Tragödie auch aktuelle Probleme in mythischem Gewand behandelt. Auch bei den

Sportsiegen gab es ja keinen Personenkult: die Siegerstatuen hatten keine
Porträtähnlichkeit, und auch in Pindars Epinikien sucht man vergebens eine Physiognomie

oder eine Episode des Wettkampfs. Nur der späteste Epitaphios, der des Hy-
pereides, macht mit dem Lob des Feldherrn Leosthenes eine bezeichnende
Ausnahme.

An den Schluss der Grabrede gehören Mahnungen an die Überlebenden, Trostworte

an die Eltern, Ausdruck der Sorge für Kinder und Witwen. All diese Teile
finden sich auch in unserer Rede, teils ausgeführt teils betont an den Rand
geschoben, und wenn der Menexenos mit dem Lob dessen beginnt, der die Rede

aufgebracht hat, so bestätigt das unsere Meinung, dass die ganze Topik, wenn auch
erst später belegt, auch für Thukydides schon vorgegeben war. Aus dieser

vorgeprägten Form erklärt sich übrigens auch, warum spätere Epitaphien oft aus dem
Stil ihres jeweiligen Autors herausfallen und daher zeitweise für unecht erklärt
worden sind15.

«Den, der dem Brauch diese Rede beifügte.» Für uns kommen Bräuche von selbst
allmählich auf; für den Griechen ist jede Institution oder Erfindung eine bewusste

Leistung jemandes, und man fragt: wer war's Bei den Leichenspielen des Patro-
klos gab es die spontane Totenklage, natürlich, aber keine institutionelle Rede.
Wie alt der Brauch sei, das ist eine andere Frage als die nach dem Alter des

Staatsbegräbnisses selbst, und sie wurde schon im Altertum diskutiert. Der Redelehrer

Anaximenes, und nach ihm unser Scholiast, meinen: Solon habe die Rede
eingeführt; Diodor XI33 sagt, sie sei nach der Schlacht bei Plataiai aufgekommen, und
ähnlich Dionys von Halikarnass: nach dem Artemision, Salamis oder Plataiai16.

Er meint, der römische Brauch der laudatio funebris sei älter: die erste habe
Valerius Publicola 509 am Grab des Iunius Brutus gehalten. Wie dem auch sei, der

Vergleich des Dionys ist interessant. Beides waren Anlässe, im Volk, beim Fehlen
jedes Geschichtsunterrichtes, die Vergangenheit aufzurufen. Die Römer haben eine

Form herausgebildet, die das aristokratische Individuum preist, mit seinen

Besonderheiten, sein gesamtes Leben und die Taten der ganzen Sippe für die Grösse

Roms; die Athener verherrlichen den einen Augenblick der Erfüllung und darüber
hinaus das Gesamtvolk. Man denkt an die Porträtkunst, die ja auch bei den Griechen

ert spät entwickelt wurde, bei den Römern zur höchsten Vollendung kam
und bei ihnen ja wohl auch mit dem Brauch der imagines, der Totenmasken, zu-

14 Plat. Symp. 220 de.
16 Für die Echtheit des Lysianischen Epitaphios spricht, dass den Metöken darin ein besonderes

Lob gespendet wird; die des Menexenos hat Friedländer in seinem Piatonbuch verteidigt,
der des Demosthenes ist von Sykutris (Hermes 63 [1928]) mit einleuchtenden Gründen als
echt erwiesen worden. 18 Dion. Hal. Antiq. Rom. V 17.



74 G. P. Landmann

sammenhängt. Solon verbot besondere Ehren einzelner Toter. Um so mehr bedeutete

darum die Ehre des Staatsbegräbnisses.
An dieser Tat, dem Staatsbegräbnis, meint Perikles, sollte man es genug sein

lassen und

sollte nicht den Glauben an vieler Männer Heldentum gefährden durch einen einzigen guten
oder minder guten Redner.

Dies Gefühl, dass vor der Wirklichkeit des Todes kein Wort standhält, jedes zu
leicht wiegt, zeugt von grosser Gesinnung. Und gerade ein Meister des Wortes
weiss auch um die Grenze des Wortes.

Der Gegensatz logos-ergon durchzieht das ganze Werk des Thukydides, ja er
ist allgemein sophistisch. Er bedeutet den Durchbruch aus der schönen Welt
Homers, Pindars, der Sieben Weisen, zu einer tiefer erkannten Wirklichkeit. Jede

Umwälzung in Kunst, Philosophie, Staat bemüht sich um eine neue Wirklichkeit,
vor der die alten Worte verblassen, sie ist immer auch Sprachkrise. Man bemüht
sich um neue Worte oder man verzichtet auf das Wort wie Hofmannsthal im
Chandosbrief. Das zerbrochene Wort der modernen Dichtung beruht wohl auch auf der
Skepsis vor dem schönen Wort und auf dem neuen Wirklichkeitsverhältnis, das

Phänomenologie und Existentialismus suchen lehren.
Jedes Wort bleibt bloss Wort. Aber dazu kommt, dass der erwählte Redner

persönlich versagen kann. Dies Problem macht auch uns zu schaffen. Die katholische
Messe etwa am Sonntag oder gerade beim Totenamt ist ein Ergon, eine gleichbleibende

heilige Handlung; sie bleibt unpersönlich, feierlich, sie ordnet den Tag in
die Ewigkeit. Die protestantische Predigt oder die Abdankungsrede sind aus dem
Moment geboren; sie können warm und packend zu Herzen gehn - aber wie bitter
ist die Enttäuschung, wenn der Redner, auf den dann alles ankommt, nur dürftige
Worte findet.

35, 2. Es ist nämlich schwer, das rechte Mass der Rede zu treffen, wo man auch die Vorstellungen,

die jeder sich von der Wahrheit macht", kaum bestätigen kann: denn der wohlwollende
Hörer, der dabei war, wird leicht finden, die Darstellung bliebe hinter seinem Wunsch und Wissen

zurück, und der Unkundige, es sei doch manches übertrieben, aus Missgunst, wenn er von
Taten hört, die seine eigne Kraft übersteigen. Denn so weit ist Lob erträglich, das andern
gespendet wird, als jeder sich fähig dünkt, wie er's gehört hat, auch zu handeln; was darüber
hinausgeht, wird aus Schelsucht auch nicht mehr geglaubt.

Die Gedanken kehren wieder bei Sallust18, der als Schwierigkeiten des Geschichtsschreibers

nennt: «erstens, dass Worte Taten gleichkommen sollen; dann, dass die
meisten jeden Tadel von Schlechtigkeiten als gehässige Missgunst deuten - erzählst
du aber von vollbrachten Leistungen, von Ehre und Ruhm, wird jeder nur so viel
gleichmütig anhören, als er sich selbst auch zu leisten zutraut, was darüber hinausgeht,

wird er für erfunden und unwahr halten.»

17 ööxTjaig heisst hier weder «die erkannte Wahrheit» (Steup) noch «der Anschein der Wahrheit»
(Plashar a. O. 13), sondern, wie II 87 und III 43, 'Erwartung', mit Anklang an äoxäv,
jiQoaöoxäv. 18 Sali. Cat. 3.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 75

Die Schwierigkeit, das rechte Mass zu treffen, das geht zunächst auf das
genannte Gleichgewicht von Wort und Tat. Aber dabei verweilt der Redner nicht, es

könnte aussehn wie eine Vorweg-Entschuldigung für eigenes Versagen, und dafür
ist er zu stolz. Für ein Gefühl der Unangemessenheit kann ja die Schuld auch beim
Hörer liegen, wenn er entweder zuviel erwartet und das Gesagte dürftig findet (das
ist nur zur polaren Ergänzung gesagt) oder aber wenn er zu kleinlich ist, das wahr-
heitsgemässe Lob zu akzeptieren.

Zwei Gruppen von Hörern, unterschieden durch ein doppeltes Gegensatzpaar,
wie das Thukydides liebt; erstens Augenzeugen und Abwesende, zweitens
Wohlwollende und Missgünstige. Nur zwei der vier hier möglichen Kombinationen sind

genannt; denn der Augenzeuge ist ja eo ipso hingerissen von den Heldentaten, die

er sah, er wird auch hohes Lob noch gering finden; übelwollende Augenzeugen

gibt es also nicht. Und auch von denen ist nicht die Rede, die begeisterungswillig
glauben, was ihnen erzählt wird: von ihnen hat ja der Redner nichts zu fürchten -
sofern es sie überhaupt gibt. Denn der Nicht-Augenzeuge muss der menschlichen

Natur nach bei fremdem Lob misstrauisch, schelsüchtig sein. Das ist der Realismus

der Klassiker, der so fern ist aller rousseauischen Schwärmerei vom
natürlicherweise guten und edeln Menschen. Phthonos ist wie Invidia mit Neid nicht
gut übersetzt. Auch die Götter sind ja nicht neidisch, als wollten sie haben,

was die Menschen haben; nur sollen die Menschen nicht auf lichter Höhe wandeln
wie sie. Das Hervorragende herabdrücken, das ist Phthonos, ein Instinkt der Menge,

daher ein hässliches Wort. Kakridis19 in seinem Kommentar zum Epitaphios
meint, unmöglich hätte ein wirklicher Perikles dem Volke so kommen dürfen.
Doch, Thukydides zeichnet damit gerade den Charakter des historischen Perikles,
der nicht schmeichelte und Person genug war, dem Volk auch etwa im Zorn
entgegenzutreten20. Er wusste, dass er es nicht mit lauter Edelmenschen zu tun hatte.
Wie anders tönt das, als wenn Demosthenes in der Leptinea XX 141 den Athenern

sagt: «Tut das und das nicht, ihr Athener, es könnte wie Neid aussehn, ihr aber
seid frei von Missgunst. Ihr allein von allen Menschen haltet ja von Staats wegen
Grabreden auf die Gefallenen, worin die Taten tapferer Männer gepriesen werden.
Solcher Brauch aber zeugt von edlem Wetteifer und nicht von Neid auf die so

Geehrten.» Das ist das vierte Jahrhundert mit seinem leicht etwas verblasenen,
wirklichkeitsfernen Idealismus, das nicht nur die mythischen Ahnen, sondern
selbst schon die perikleische Zeit idealisiert hat. Nein, Neid gibt es, wo Menschen

sind, und wer etwas Besonderes sein will, muss den Neid in Kauf nehmen, wie
Pindar ein älteres Sprichwort umformt: xgeaaov oImiq/jlov qy&ovog2,1, 'Besser Neid
als Mitleid'. Wenn also Perikles hier mit der Schelsucht rechnet, als einem Widerstand

gegen seine Rede, so ist damit bereits etwas gesagt über die Höhe dessen,

was er zu preisen hat. Da das, was er preisen wird, die Grösse Athens ist, so denkt

19 Joh. Theoph. Kakridis, Der Thukydideische Epitaphios. Zetemata 26 (München 1961).
20 II 65, 8.
21 Pind. Pyth. 1, 85, nach Thaies (bei Stob. HI 1, 172): <p&ovov yäXXov 0} oIxtiqov.



76 G. P. Landmann

er bei den misswilligen Hörern wohl nicht so sehr an die Mitbürger als an die
anwesenden Fremden, in der Hauptsache also wohl die Untertanen Athens; so wird
die Preisrede gleichzeitig zur Apologie der Herrschaft und will als solche zusammen
gelesen sein mit der Athenerrede in Sparta (I 73) und der des Euphemos in Kama-
rina (VI 82).

Der erste Satz der Rede sprach vom Brauch der Grabrede. Der ganze Mittelteil
des Kapitels begründete des Perikles persönliche Abneigung dagegen: Die meisten,
mich aber So spricht das erwachte Individuum, das von allem Herkömmlichen
sich bewusst absetzt. Das beginnt bei Sappho (27a D): «Die sagen: ein Reitertrupp,

und die: Fussvolk, und andre: Flottenauffahrt sei auf der dunklen Erde
das schönste, icb aber: was einer liebt.» Und Xenophanes (VS5 21 B2,13) über

Siegerehrungen: <UA' eixfj \i61a rovxo vo/uiCexai, «ganz sinnlose Bräuche sind das».

Spätere entziehen sich darum den Bräuchen, Perikles noch nicht: er lenkt ein:

35, 3. Nachdem es aber den Ahnen sich bewährt hat, daß dies so recht sei, muss auch
ich dem Brauche folgen und versuchen, jedem von euch Wunsch und Erwartung zu
erfüllen, so gut es geht.

Das ist jene Ubergangsgeneration, die bei aller geistigen Freiheit des selhst-
bewussten Individuums doch das Persönliche zurücktreten lässt und sich dem

Herkommen fügt, so wie Sokrates trotz seinem Deismus die alten religiösen
Zeremonien erfüllte, so wie Perikles selbst seine Machtstellung nicht zur Tyrannis
ausbaute - zur Verwunderung des Alkibiades -, sondern der Demokratie treu blieb.

36, 1. Zunächst will ich unsrer Vorfahren gedenken: es ist recht und geziemend, ihnen in
solchem Augenblick diese Ehre des Gedächtnisses zu erweisen.

Mit dieser Ankündigung hält sich Perikles genau an das erwartete Schema. Das

Lob der Ahnen gehört zum eisernen Bestand jeder Lobrede, gelte sie nun einem
einzelnen oder der ganzen Schar der Gefallenen. Man denke an Pindars Siegeslieder,

in denen nicht nur die Ahnen genannt werden, sondern sehr oft auch der
erzählte Mythos aus den Erinnerungen der Familie oder der Heimatstadt genommen

ist. Und der Rhetor Anaximenes rät: 'Wenn der, den du zu loben hast, von
edler Abstammung ist, so holst du weit aus und verfolgst durch den ganzen Stammbaum

die Ruhmestaten seiner Ahnen; ist er aber von niedriger Geburt, dann sagst
du umgekehrt: edel ist, wer Grosses vollbringt, oder: welches Lob hat der nicht
verdient, der ohne ruhmreiche Ahnen ganz aus eigener Kraft sich zu solcher

Leistung aufgeschwungen hat!22 Fast in allen Epitaphien ist das Ahnenlob breit
ausgeführt, auch im Panegyrikos des Isokrates, der zwar keine Grabrede, aber doch
auch eine Festrede zum Ruhme Athens ist. Das Hauptgewicht liegt auf den mythischen

Uberlieferangen. Im einzelnen geht es immer wieder um folgende Punkte:
1. Die Autochthonie. Als einzige Griechen bewahrten ja die Athener keine

Erinnerung an ihre Einwanderung, weil sie seit der ersten ionischen Einwanderung
in Attika festsassen, sie hielten sich also für Söhne des Landes. Thukydides sagt es

22 Anaximenes Bhet. 35, 5-9.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 77

ohne die mythische Einkleidung: immer dieselben Bewohner, d. h. präzisierend:
in der Abfolge der Geschlechter. Dieser ungestörten Abfolge entnimmt er einen
Beweis für die Wehrhaftigkeit der Athener; die andern Festredner viel sonntäglicher:

die Athener brauchten also niemand erobernd Unrecht zu tun, sie waren
homogen und daher einträchtig.

2. Athene schenkte dem Lande den Ölbaum, Demeter das Korn. Ackerbau und
ölbau verbreiteten sich von Attika aus zu den Menschen; so sind die Athener das

erste Kulturvolk, Kulturbringer.
3. Unter Theseus fielen die barbarischen und gefürchteten Amazonen ins Land

ein und wurden vernichtet. So tapfer sind Athener.
4. Als die Thebaner nach dem Sieg über die Sieben Belagerer die Gefallenen nicht

freigeben wollten zur Beerdigung, zogen die Athener mit Heeresmacht hin, holten
die Leichen und bestatteten sie bei Eleusis. So fromm sind Athener.

5. Als Eurystheus die Söhne und Nachkommen des Herakles (historisch
gesprochen: die Dorier) verfolgte, suchten sie Zuflucht in Athen, und die Athener
gewährten ihnen Schutz, trotzten der Gefahr und kämpften für ihre Freiheit. So

selbstloser Hilfe sind Athener fähig, sie sind Retter in der Not, selbst Sparta
verdankt ihnen seine Existenz.

6. Retter in der Not waren die Athener auch, als die Perser kamen: bei Marathon
und bei Salamis.

Nun Thukydides:
36, 1-3. Die Freiheit dieses Landes haben sie, in der Aufeinanderfolge der Nachwachsenden

immer die gleichen Bewohner, mit ihrer Kraft bis jetzt weitergegeben. So sind sie preiswürdig,
und noch mehr als sie unsre Väter. Denn diese erwarben zu dem, was sie empfingen, noch unser
ganzes Reich, nicht ohne Mühe, und haben es uns Heutigen mitvererbt. Das meiste davon
haben jedoch wir selber hier, die jetzt noch Lebenden, in unsern reifen Jahren ausgebaut und die
Stadt in allem so ausgestattet, dass sie zu Krieg und Frieden sich völlig selber genügen kann.

Also ein energischer Bruch mit all den schönen pietätvollen Reden. Was zählt,
ist einzig das Problem des heutigen Tages, das attische Reich. Die mythischen und
frühhistorischen Erinnerungen haben politisch kein Gewicht mehr; das hat Thukydides

schon gleich am Anfang gezeigt: pietätlos fällt Kerkyra von seiner Mutterstadt

Korinth ab und schliesst sich um des Nutzens willen an das stammfremde
Athen an.

Die meisten Griechen sahen zu den Ahnen auf, fühlten sich in absteigender Linie,
kleine Enkel grosser Helden und Göttersöhne, das goldene Zeitalter am Anfang.
Umgekehrt war das Lebensgefühl der Sophisten. Ihnen entwickelte sich die Kultur
aus primitiven Anfängen langsam höher, und in der Geschichte der Macht, in seiner

Archäologie, hat Thukydides den so viel besungenen troischen Krieg als geringfügig

erwiesen gegenüber dem peloponnesischen. So hier: die mythischen Ahnen
werden beschwiegen, die Marathonkämpfer gestreift, die Reichsgründer gelobt;
die Hauptleistung ist das Verdienst der Heutigen. Die Linie steigt, Thukydides
ist Modernist. Perikles spricht von sich aus: die Väter sind die um 510 geborene
Generation, die Kämpfer von Salamis, die danach die Inseln unterwarfen, Aristei-



78 G. P. Landmann

des, Kimon, Thukydides Melesiu. Die Periklesgeneration von 490 hat bis zum
Frieden von Euboia 445 weiter erobert, dann das Reich konsolidiert. Ganz naiv
gilt ihm die Mehrimg des Erbteils als rühmlich, wie im Privatleben, wo der Hausherr

das Familiengut ungeschmälert weitergeben soll und Schande erntet, wenn er
es mindert, Lob, wenn er etwas dazu-hinterlässt.

36, 4. Was davon Kriegstaten sind, durch die Teil um Teil erworben wurde, oder wenn wir
selbst oder unsere Väter einen fremdländischen oder griechischen Feind, der angriff,
opferfreudig abgewehrt haben, das will ich, um nicht weitschweifig von Bekanntem zu reden,
beiseitelassen. Aber aus welcher Gesinnung wir dazu gelangt sind, mit welcher Verfassung, durch
welche Lebensform wir so gross wurden, das will ich darlegen, bevor ich dann zum Preis unserer

Gefallenen mich wende - es ist dieser Stunde, glaube ich, doch wohl angemessen, dass dies
ausgesprochen werde, und von Vorteil, wenn die ganze Menge von Bürgern und Fremden es
anhört.

Da haben wir eine richtiggehende Disposition: erst die erwähnte praeteritio,
dann die partitio. Erst will der Redner von der imxrjöevois reden, der allem
zugrundeliegenden Gesinnung und erwählten Lebensführung (was durch nohxeia und
XQOsioi, Verfassung und Volksart, nicht ergänzt oder unterteilt, sondern nur ausgefaltet

wird); nachher spricht er von den Gefallenen selbst. Das zeigt, wie weit die
kunst- und schulmässige Rhetorik damals bereits entwickelt war und Thukydides
sich ihrer Formen bedient. Wenn er aber diesen langen Abschnitt über die inneren
Ressourcen (37-41) an die Stelle des überlieferten Ahnenlobes setzt, so schaltet er
mit den überkommenen Formen nach seiner eigenen Notwendigkeit. Sein Neues

ist die Erkenntnis, dass hinter aller bunten Vielfalt der Ereignisse (wie sie noch
Herodot gibt) sich doch gewisse Konstanten abzeichnen; eine von diesen ist der
Volkscharakter, der den Stil der Politik bestimmt. Eine andere sind die ewigen
Gesetze politischen Handelns. So kommt - echt klassisch - in den Ablauf der
Ereignisse ein statisches Element, die Vorgänge werden zu Einzelerscheinungen,
dahinter steht das Wesen.

Den attischen Volkscharakter zeichnen mit dem Blick des Feindes die Korinther
in Sparta, zur Warnung (I 70), Perikles sieht als Freund die Macht Athens darauf
gegründet. Auch diesen Gedanken hat Sallust in eine Betrachtimg über Aufstieg
und Niedergang der Reiche übernommen23: «Mit dem moralischen Niedergang
sinkt auch die äussere Macht; so geht die Herrschaft immer vom Geringeren an den

jeweils Besten und Tüchtigsten über.» Im Bewusstsein ihres Wertes fühlen sich
die Athener stolz ihrer Herrschaft würdig. So dient die Darstellung ihres Wesens

der Rechtfertigung des attischen Reiches. Daher die Doppelaussage des letzten
Satzes: «angemessen» und «von Vorteil». So gesehen stellt sich der Epitaphios in
eine Reihe mit der Rede der Athener in Sparta (I 73) und der des Euphemos in
Kamarina (VI 82). Aber gerade im Vergleich wächst der Epitaphios: er will ein
bestärkendes und darum gewiss erhöhendes Bild des ganzen Wesens malen, in
dem das apologetische Element, sozusagen als heuristisches Prinzip, nur noch

23 Sali. Cat. 2, 6.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 79

durchschimmert. Man hüte sich, eine solche Haltung vorschnell nazistisch zu nennen

- wenn zwei das Gleiche tun, ist es nicht das Gleiche. Weder ist attisch gleich
neudeutsch, wie wir gleich sehen werden, noch waren die Formen der Herrschaft
vergleichbar. Aber freilich, Gegner des Reichsgedankens hatte Perikles genug, im
freien Griechenland, unter den brodelnden Untertanen und vor allem bei der
Gegenpartei in Athen selbst, den Konservativen. An sie denkt er, wenn er sagt, es sei

nützlich, dass die ganze versammelte Menge es anhöre. Die Herrschaft Athens
musste nicht nur militärisch gesichert, sondern auch mit Worten und Gedanken
nach aussen und innen verteidigt werden. Schon gleich zu Beginn der Machtentfaltung

hatte Aristeides dem Flottenbau des Themistokles opponiert, und seither
rieten die entmachteten Adligen zur Bescheidung: man solle gemessen, was man
hat, Feste feiern (aber sparsam), nicht in unnötiger Aktivität Kräfte verschleudern;

Perikles habe mit seinen Prachtbauten die Stadt aufgeputzt wie ein
prahlerisches, eitles Weib24. Eine Verteidigung gegen Vorwürfe pflegt man heut mit
dem Wort Propaganda abzutun. Hüten wir uns vor diesem groben Wort. Propaganda

kann man mit einem käuflichen Apparat und mit einer ebenfalls käuflichen
Intelligenz für alles und jedes machen. Aber es gibt ja auch Menschen, die mit
leidenschaftlichem Ernst und triftigen Gründen für eine echte Überzeugung
eintreten. Wer besonnen urteilen will, hat doch zu prüfen, ob Perikles wirklich wider
besseres Wissen um der Wirkung willen die Wahrheit färbt. Die apologetische
Funktion hindert nicht, dass unser Abschnitt ein Staatsbild von überzeitlicher
Bedeutung entwirft. Gerade in solcher Durchdringung, dem Sprechen aus dem

Tag und doch über den Tag hinaus, erkennen wir die vergeistigende Höhe und
Kraft des Thukydides.

37, 1. Die Verfassung, mit der wir leben, sucht es nicht fremden Gesetzen gleichzutun; viel
eher sind wir für sonst jemand ein Vorbild als Nachahmer anderer.

Im Bau eine typisch thukydideische Antithese, bei der sich das zweite Glied
noch einmal in zweie gabelt, so dass sich das erste am Schluss mit abgewandelten
Worten noch einmal wiederholt.

Inhaltlich eigentlich ganz ungriechisch. Zelos und Mimesis sind ja Elemente des

Agons, der die Griechen auf allen Gebieten zur vollkommenen Form geführt hat.
Nicht immer wieder von vorne beginnen wie wir, die damit immer auf die
Errungenschaften unserer Vorgänger verzichten, nicht originell sein müssen um jeden
Preis, sondern das Gleiche immer besser machen ist griechisch - die Jünglingsfigur,
das Drama von Elektra. Aber die Verfassung von Athen ist tatsächlich original;
gleichzeitig mit Chios um 600 ist Athen die älteste Demokratie. 'Vorbild für andere'
ist natürlich schön gesagt. Gewiss, Syrakus hatte auch eine autonome Demokratie;
aber im ganzen Bereich des attischen Reiches herrschte das Volk, weil Athen
ihm gewaltsam zur Macht verholfen hatte.

Diese Feststellung der Originalität dient als Hieb gegen Sparta. Die Spartaner

24 Plut. Perikles 12.



80 G. P. Landmann

leiteten ihre Verfassung von der der kretischen Dorier ab. Weithin wird der

Gegensatz zu Sparta die Darstellung bestimmen. Wir sind im Krieg, und dem
Kriegführenden hilft es, sich seiner Besonderheit, seines Andersseins bewusst zu sein.

Zu Unrecht hat man in dieser Rede versöhnliche, panhellenische Töne vermisst,
wie sie Isokrates im Panegyrikos angeschlagen hat - es war nicht der Ort dafür.
Man weiss, dass Perikles einen panhellenischen Kongress vorgeschlagen hat, aber
das war vor dem Krieg, als er noch, vergebens, den Frieden zu retten versuchte.
Natürlich beklagen wir den peloponnesischen Krieg, in dem sich die Städte
Griechenlands zugrunde richteten. Aber für einen Zusammenschluss hätte es einer
gemeinsamen Bedrohung von aussen bedurft wie im Perserkrieg oder wie sie Hermo-
krates den Siziliern einleuchtend machen kann. So war unser heutiges Europa zum
Zusammenschluss nur so lange bereit, als der russische Druck bedrohlich schien.

37,1. Mit Namen heisst sie, weil der Staat nicht auf wenige Bürger, sondern auf eine grössere
Zahl gestellt ist, Volksherrschaft. Alle haben nach dem Gesetz in den Streitigkeiten der Bürger
gleichen Anteil; der Geltung nach aber hat im öffentlichen Wesen den Vorzug, wer sich irgendwie

Ansehn erworben hat, nicht nach irgendeiner Zugehörigkeit, sondern nach seinem
Verdienst; und ebenso wird keiner aus Armut, wenn er für die Stadt etwas leisten könnte, durch
die Unscheinbarkeit seines Namens verhindert.

Merkwürdig vorsichtig wird das Wort demokratia eingeführt, als ein Name für
eine andere Wirklichkeit; ähnlich in der Würdigung des Perikles (II 65,9): «es war
dem Namen nach eine Volksherrschaft, in Wirklichkeit eine Regierung durch den

besten Mann». Wir müssen unsere Ohren umgewöhnen: für uns Moderne ist Demokratie

ein so heiliges Wort geworden, Inbegriff der Gerechtigkeit, dass keine noch

so diktatorische Regierung auf der Welt es sich leisten kann, sich undemokratisch

zu nennen. Damals aber war es noch ein Kampfwort der Klassen und hiess nicht
Mitbestimmung von allen, sondern Herrschaft der Masse über die Adligen und

Patrizier; das Wort ist wohl aufgekommen als Schimpfname im Munde der
Konservativen. So höhnt Alkibiades vor den konservativen Spartanern (VI 89, 6):
Demokratie, dieser unbestrittene Unsinn. Darum grenzt Perikles seine Demokratie
nach beiden Seiten ab: in der Oligarchie muss man bestimmten Familien
angehören, um mitreden zu dürfen, und diese Schicht hat Sonderrechte, Privilegien,
und kann im Gericht ungestraft das Recht zu ihren Gunsten beugen. In der Demokratie

ist jeder Bürger vor dem Gesetz gleich. Darum hiess die Verfassung des

Kleisthenes isonomia. In privaten Händeln, diaphora, oder in seinen
Privatinteressen ist jeder jedem gleichgestellt. Auf der andern Seite muss das aber nicht
heissen, dass politisch alle gleiches Gewicht haben sollen; die perikleische Demokratie

anerkennt Autorität (axiosis, axioma). Eine autoritätslose Geselllschaft ist
ein Utopistentraum, der offenbar auch damals schon geträumt worden ist. Der

Oligarch Theramenes höhnte25: «Manche Leute meinen, die Demokratie sei erst
verwirklicht, wenn auch die Sklaven und die Ärmsten, die den Staat für eine

Drachme verkaufen würden, gleichen Anteil haben.» In jeder Gemeinschaft gibt

26 Xenophon, Hell. II 3, 48.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 81

es Führende lind Geführte, im Rudel, in der Herde wie im menschlichen Staat,
daran ist nicht zu rütteln, man sieht es schon in jeder Schulklasse; die Soziologie
untersucht nur, nach welchen Kriterien sich der Vorrang von einzelnen und ganzen
Schichten herausbildet, und der Gesetzgeber muss Wege suchen, wie die richtigen
Leute, nämlich die Uneigennützigen und Fähigen, auch zum Zuge kommen. Diese

Bedingung wird bei dem heut so heftig geführten Kampf um die Mitspracherechte
meist vergessen. Es gibt auch in der Demokratie Vorrang; den Vorzug geniesst,
wer auf irgend einem Gebiet sich einen Namen gemacht hat. In Scheinantithesen
wird dieser Liberalismus nach oben und unten abgegrenzt: weder besetzt der Adel,
nur ein Teil der Bevölkerung, kraft seines Adels alle Stellen, noch ist der Arme
durch seine Armut ausgeschlossen26.

Dieser Vorzug Einzelner ist nicht wirtschaftlich gemeint, sondern politisch. In
Sparta haben bloss 8000-10 000 Vollbürger das Recht, über die Vorlagen der
Beamten abzustimmen, und diese Beamten stammen aus der Oberschicht, wie ja
auch in Rom; in Athen aber darf in der Versammlung nicht nur jeder stimmen,
sondern auch reden. Nicht gleiches Gewicht, aber gleiche Chancen. Diese direkteste

Form der Demokratie ist freilich nur in so kleinen Verhältnissen möglich.
Aristoteles nennt 100 000 Einwohner als Höchstzahl für eine rechte Polis, die
Zahl mag zum damaligen Athen stimmen, das etwa 25 000 Wehrfähige hatte, aber
auch an wichtigen Volksversammlungen nahmen kaum je 5000 Bürger teil27. Wir
Heutigen müssen zur Diskussion den Umweg über Parlamente und Zeitungen
nehmen, über die Kommissionen und Kommissiönchen der Parteien, wir kämpfen
um Raum in Radio und Fernsehen. Nun steht freilich im Text nicht «reden»,
sondern «etwas Gutes der Stadt tun». Das blosse Reden wäre ja auch nur ein Ventil
für Ärger oder Geltungsdrang; aber ein substantielles Votum ist auch eine Tat.
Oder Thukydides denkt wohl an die Wählbarkeit aller Bürger für die Exekutive.
Für die obersten Amter war sie freilich auch damals noch an einen gewissen Zensus

gebunden, nicht aber für die zahlreichen Epimeletai, die Schiffs- und Strassenbau,
Brunnen und Tempel verwalteten, militärische Chargen bekleideten - lauter
Experten mit öffentlicher Verantwortung - und für die durchs Bohnenlos bestellten

Mitglieder von Rat und Gericht. Diese Bestellung durchs Los ist kein Einwand

26 Die Wendung and /ueoovq bezieht Gomme, sprachlich hart, auf den Zugang zu den Ämtern
sv fidosi, nach dem Los; denn der Bezug auf die Oberschicht gäbe keinen Sinn: «Dem Namen
nach ist die Verfassung eine Demokratie, aber die Bekleidung der Ämter ist nicht auf eine
Klasse beschränkt.» Hier ist aber ein Zwischenglied übersprungen: demokratische Gleichheit
ja, insofern vor dem Gesetz in privaten Händeln jeder gleich ist, aber im Politischen gibt es

Ungleichheit - ngorifiärat; diese Ungleichheit beruht aber nicht (wie in den Oligarchien) auf
Zugehörigkeit zu einer Schicht (/idgog), sondern auf dem Verdienst. Auch die folgende
Bemerkimg: «Und andrerseits ist niemand durch Armut ausgeschlossen» setzt doch als Antithese

voraus: «Es gibt kein Privileg der Reichen»; das muss also in and /uigovg stecken. Mit
dieser Deutung entfällt auch die Argumentation von H. Vretska, Rhein. Mus. 109 (1966)
108-120, der die ä^lcuaig gegenüber den Losämtem auf die persönliche Machtstellung des
Prostates, also des Perikles, einengen möchte.

27 Thuk. VIII 72.

6 Museum Helveticum



82 G. P. Landmann

gegen Perikles' Behauptung vom Vorrang des Würdigsten, denn auch in diesen

grossen Gremien mochte das gewichtige Wort sich durchsetzen wie in der
Volksversammlung.

Freilich - und hier greifen wir einen Widerspruch zwischen Thukydides selbst
und seinem Perikles - Perikles konnte zurückblicken auf eine achtbare Reihe von
Volksführern: Aristeides, Kimon, Thukydides Melesiu, die wie er selbst Vornehme

waren, aber auch Themistokles, der kleinen Verhältnissen entstammte und doch
das Grösste für die Stadt geleistet hatte. Er erlebte nicht mehr, was Thukydides
erlebte, die Entartung der Demokratie unter Kleon und Hyperbolos, die Mass-

losigkeit des Alkibiades und den Wankelmut des Volkes ihm gegenüber, den Ar-
ginusenprozess - wir denken natürlich auch an den Prozess des Sokrates. Darum
rühmt Thukydides an einer der wenigen Stellen, wo er seine persönliche Meinung
äussert, VIII 97, die im Jahr 411 versuchte Verfassung der 5000, die zwischen der

Oligarchie der 400 und der Demokratie vermittelte, - «zum erstenmal, seit ich
lebe, eine gute Verfassimg))28. Er sah also, dass die von Perikles gerühmte Demokratie

entarten konnte, da sie aber damals noch nicht so entartet war, durfte er
ihm ihren Lobpreis in den Mund legen. Auch der Epitaphios erfüllt also den

programmatischen Satz I 22, 1: «Die Reden sind so abgefasst, wie jeder aus dem

jeweiligen Augenblick heraus sprechen musste.»

37, 2. Sondern frei leben wir miteinander im Staat und in den gegenseitigen Verdächtigungen
des alltäglichen Treibens, ohne dem lieben Nachbar zu grollen, wenn er einmal seiner Laune
lebt, und ohne jenes Ärgernis zu nehmen, das zwar keine Strafe, aber doch kränkend anzusehen
ist.

Nim fällt das wichtigste Stichwort: Freiheit. Damit kann nicht der juristische
Begriff gemeint sein, denn Sklave war kein attischer Bürger. Es geht also auf das

Freiheitsgefühl von politisch und privat unabhängigen, ununterdrückten,
gleichberechtigten Männern, also um iXev&eQiorrjg, liberalitas, Freiheit, die man geniesst
und gewährt. Es ist beobachtet worden, dass im damaligen Athen zwischen den
sozialen Schichten keine hohen gesellschaftlichen Schranken sich erhoben, keine

Quartierdialekte sich herausgebildet hatten29. Die adligste Jugend verkehrte mit
dem Sohn des Steinmetzen völlig problemlos. Nikias mahnt noch in letzter Not
(VII 69) die Athener an ihre zwanglose Freiheit des täglichen Lebens, rd ävenl-

raxrov, das Unbefohlene. Auch Spartaner sind frei, und doch untersteht dort
jeder einem Höhergestellten.

«Im Staat» ist Zusammenfassung des Vorhergehenden; dazu tritt die Liberalität
im Privaten. Diese muss in dem sonderbaren Ausdruck stecken: im gegenseitigen
Verdächtigen des alltäglichen Treibens. Wir sind frei von den allerorten üblichen

Verdächtigungen. Kein Ärgernis nehmen, auch wenn der Nachbar von seiner indi-

28 Ebenso kritisch, die Bemerkung über den Wankelmut des Volkes Perikles gegenüber, II 65,
4, «wie der Haufen zu tun pflegt». Vgl. F. Kiechle a. O. (oben Anm. 3) 291.

29 P. Von der Mühll, Über das naturgemässe Leben der alten Athener, Basler Universitätsreden
14 (1943) 15.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 83

viduellen Freiheit einen etwas originellen Gebrauch macht30. Vom Tierreich
aufsteigend strebt in der Natur jede Gesellschaft nach Homogenität und will jedes
einzelne Mitglied konform. Der weisse Rabe wird von den schwarzen totgehackt.
Wer eigene Wege geht, erregt Ärgernis, Zorn, Zurechtweisung oder wenigstens
Naserümpfen, man zeigt mit Fingern auf ihn. Und nirgends passten die Leute
gegenseitig mehr auf sich auf als in Sparta. Heut noch herrscht in allen kleinen Städten

der Welt dies provinzielle Gebot der Anpassung. Athen ist die erste Grossstadt

Europas: man darf da tun, was man will.
Ein Spartaner kam ausAthen nach Sparta zurück und erzählte dort: 'Ev 'Aßr/vcus

Ttavra xaXa31. Das war kein Ausdruck der Begeisterung: in Athen ist alles herrlich!
sondern der tiefsten Verachtung: In Athen gilt alles als schön, da dürfen sie alles.

Er empfand die attische Freiheit als Zuchtlosigkeit. Ich sprach einmal vor vierzig
Jahren mit einer jungen Italienerin, die sich beklagte über den Mangel an Freiheit,
sie dürfe nie nachts allein auf die Strasse, immer gehe die Mutter oder die Tante

mit; freilich, so frei wie die Mädchen in Deutschland wolle sie doch auch nicht
leben. Sie war sichtlich stolz darauf, gut gehalten und behütet zu sein. Wer ein

strenges Gesetz befolgt, wie ein Spartaner oder heut noch ein orthodoxer Gläubiger,
gewinnt aus seinem Gehorsam einen eigenen Stolz, ohne Bindungen verliert das

Leben Form und Wert. Daher die Fortsetzung:

37, 3. Bei so viel Nachsicht im Umgang von Mensch zu Mensch erlauben wir uns doch im
Staat, schon aus Furcht, keine Rechtsverletzung, im Gehorsam gegen die jährlichen Beamten
und gegen die Gesetze, vornehmlich die, welche zu Nutz und Frommen der Verfolgten bestehen,
und gegen die ungeschriebnen, die nach allgemeinem Urteü Schande bringen.

Also Freiheit eingegrenzt durch Furcht vor den Beamten und den Gesetzen und
durch das Moralgesetz, das keine anderen Sanktionen kennt als die öffentliche
Schande. Wieviel Erfahrung und Nachdenken steckt in dieser Einschränkung!
Wie im ersten Satz die Gleichheit vor dem Gesetz ergänzt war durch die Ungleichheit

des Einflusses (je nach Verdienst), so ist die Freiheit nicht absolut, keine Anarchie,

sondern begrenzt durch Gesetz und Anstand. Gewiss lebten auch die Athener
nicht in paradiesischer Minne miteinander, Prozesse und Sykophanten, Erpresser,
gab es genug - aber es gab keine geheime Staatspolizei, ja auch als gewöhnliche
Polizei nur ein paar Skythensklaven. An den vergleichsweise wirklich liberalen
Lebensformen der Athener ist nicht zu zweifeln.

Der ständige Vergleich mit Sparta kann zwei Formen annehmen; entweder: wir
sind ganz anders als ihr, oder: was ihr als eure besten Tugenden rühmt, haben wir
auch. So hier die von den Spartanern so geliebte ne.i$a.q%ia, der Gehorsam gegen
die Obern. Auch ein hochgestellter Spartaner kam im Laufschritt, wenn ihn ein

30 Reifferscheid konjizierte für Verdacht, vnoyia, das Gegenteü, FreiheitvonVerdacht, ävvrioipla >

dem Sinne nach richtig, aber vielleicht unnötig, wenn man bedenkt, dass gegenseitiges
Misstrauen ja das Normale ist.

31 Plut. Lak. apophth. 236 BC.



84 G. P. Landmann

Höherer rief32. So dann gleich im nächsten Abschnitt, wo es um die militärische
Tüchtigkeit geht.

Da der Kampfruf «liberte et egalite» seit der französischen Revolution bis heute

weiterklingt, von immer tiefern Schichten erhoben wird, aus immer jüngeren
Mündern tönt, ist es wichtig, aus unserer Rede zu lernen, dass diese Prinzipien an
ihrem Ursprungsort nicht absolut galten, wie sie heut verstanden werden; dort war
ein Gleichgewicht der Kräfte, die so schwer zu lebende klassische Mitte. Die attische

Demokratie war, man verzeihe mir den Ausdruck, eine sozusagen aristokratische

Demokratie. Denn Anerkennung überlegenen Könnens, und den Mann des

Vertrauens dann machen lassen, den Nachbarn gelten lassen, Respekt vor dem

Gesetz, Gehorsam gegenüber den Beamten und eine natürliche, unerzwungene
Sittlichkeit, das sind höhere, aristokratische Eigenschaften oder jedenfalls
Produkte schwieriger staatsbürgerlicher Erziehung, Eigenschaften, das sehen wir
immer deutlicher, ohne die eine Demokratie auch ihre eigenen Ideale nicht
verwirklichen kann. Eine solche Verfassung, lernen wir, ruht weniger auf ihren
Paragraphen als auf den menschlichen Voraussetzungen. Wo diese fehlen, droht Ochlokratie

und Diktatur. Übrigens waren in dieser staatsbürgerlichen Reife Athener
und Spartaner sich gleich: Als Xerxes zweifelte, ob die Spartaner gegen seine

Übermacht wirklich kämpfen würden, sie hätten ja keinen Herrn, den sie fürchteten,

erklärte ihm Demarat: «Ja, sie sind frei, aber nicht ganz frei, sie haben als

Herrn über sich ihr Gesetz, das sie noch weit mehr fürchten als die deinen dich.»33

So heisst es bei Pindar: vö/xog 6 nävTwv ßaaiXevg, das Gesetz ist König, König über
alle34. Das Besondere der Athener ist also nur graduell: ein höheres Mass
individueller Freiheit.

38. Dann haben wir uns bei unserer Denkweise auch von der Arbeit die meisten Erholungen
geschaffen: Wettspiele und Opfer, die jahraus jahrein bei uns Brauch sind, und die schönsten
häuslichen Einrichtungen, deren tägliche Lust das Bittere verscheucht. Und es kommt wegen
der Grösse der Stadt aus aller Welt alles zu uns herein. So können wir von uns sagen, wir ernten
zu grad so vertrautem Genuss wie die Güter, die hier gedeihen, auch die der übrigen Menschen.

Auf den ersten Blick scheinen diese beiden Sätze nichts miteinander zu tun zu
haben. Sie rücken zusammen, wenn man auch sie apologetisch versteht. Feste,
Bauten und Welthandel dienen gemeinsam dem Lebensgenuss. Die Vorwürfe gehn
diesmalvon den Konservativen aus35. So sagen die Korinther (170,8) von den Athenern:

«So plagen sie sich mit Mühen und Gefahren ihr ganzes Leben lang und
gemessen kaum was sie haben, weil sie immer nur erwerben und von keinem andern
Fest wissen als das grad Nötige zu tun, und gelassene Müsse für kein minderes

Unglück halten als die geschäftige Mühsal.» Genau dasselbe warfen vor 1914 die
Westmächte den Deutschen vor: sie fühlten sich durch deren betriebsame
Tüchtigkeit gehetzt oder an die Wand gedrückt. Ferrero sah darin einen der
Kriegsgründe. Auch die Konservativen in Athen rieten zur Bescheidung, sie warfen Peri-

33 Xenophon, Lak. Pol. 8, 2. 33 Herodot VII 104. 84 Pind. frg. 169.
38 Vgl. G. Grossmann, Politische Schlagwörter aus der Zeit des Peloponnesischen Krieges (Diss.

Basel 1950) 94ff.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 85

kies Verschwendung und Luxus vor und machten sich lustig über all die unnötigen
Waren, die der Handel von überall nach Athen brachte. So der Komiker Hermip-
pos, der als Gegner des Perikles auch Aspasia wegen Gottlosigkeit vor Gericht
gebracht hatte36 (frg. 63 K.):

Kündet mir nun, ihr Musen, in himmlischen Räumen behauste,
Seit Dionysos ein Seemann ward auf dem weinroten Meere,
Wieviele Güter auf schwarzem Schilf er den Menschen hierherbringt.
Weit aus Kyrene Rinderhäute und Silphionstriinke,
Vom Hellespont Makrelen und eingepökelte Fische
Und aus Italien Graupen für Schleim und Rippen von Ochsen

Doch Syrakus verfrachtet zu uns seine Schweine und Käse
So viel von hier. Und Ägypten schickt uns das Hängwerk der Schiffe,
Haltbare Segel und Taue, und Syrien liefert uns Weihrauch,
Kreta das schöne Zypressenholz für die Decken der Tempel,
Afrika schickt uns das Elfenbein, schon in Scheiben zersägtes,
Rhodos Rosinen und trockene Feigen, nach denen man süss träumt;
Aber Euboia spendet uns Birnen und kräftige Äpfel.
Sklaven kommen aus Phrygien zu uns, aus Arkadien Söldner.
Eicheln vom Baume des Zeus und die würzigen schimmernden Mandeln
Bietet uns Paphlagonien dar zur Krönung des Mahles.

Palmbaumdatteln und Weizenfeinmehl liefert Phönizien,
Teppiche, kunstvoll geknüpft, und die bunten Kissen Karthago.

Wahrscheinlich ist mehr Hohn als Stolz in dieser Liste, und dabei nimmt sie sich
noch kindlich bescheiden aus gegen die von Rotterdam und Hamburg! Aber Perikles
sieht es positiv: Ja, wir geniessen unser Leben auch. Denkt doch nur an die
Wettkämpfe und den ganzen Festkalender und die schönen Privatbauten. Die Akro-
polisbauten, die man an dieser Stelle vermisst hat, fehlen, weil sie nicht zum Le-
bensgenuss gehören. Dass dem Handel und damit den wirtschaftlichen Verhältnissen

nur drei Zeilen gelten, auch das übrige Werk des Thukydides davon schweigt,
gibt zu denken. Der wohl von Marx aufgebrachte und seither durchgedrungene
Gedanke, dass die Wirtschaft als einziger relevanter Faktor allen politischen
Ereignissen, auch den Kriegen, zugrundeliege, wäre Perikles und Thukydides nicht
zu Sinn gekommen. In der Erörterung der Kriegsgründe stehn Poteidaia und Ker-
kyra voran nicht wegen des West- und Nordhandels, sondern als Machtpositionen,
während Thukydides das handelspolitische Moment, das megarische Psephisma,
fast, und etwaige attische Exportinteressen völlig verschweigt. Macht ist ihm eine
autonome Potenz. Wir sind heute so sehr geneigt, Macht zu verketzern - Macht
sei an sich böse -, dass wir es nicht verstehn und kaum mehr wahrnehmen, wenn
Völker wie Russen, Chinesen, Araber handelspolitische Überlegungen ganz ihren

39 Plut. Perikles 32.



86 G. P. Landmann

politischen Zielen unterordnen. Vielleicht wird sich dieser Mangel an Realismus
rächen. Auch aus seinem Verschweigen.könnten wir von Thukydides lernen. Macht,
das Kräftespiel um die Macht, ist fast sein einziges Augenmerk. Wie er mit dieser

beklemmenden Einseitigkeit sich aus der früheren, aber auch späteren griechischen
Geschichtsschreibung heraushebt und die römische, dann auch die moderne

Historiographie geprägt hat, hat H. Strasburger wieder mit Beispielen schön
herausgearbeitet37. Erst die moderne Wirtschafts- und Kulturgeschichte und die Soziologie

haben sich aus diesem Bann befreit.

39, Iff. Anders als unsere Gegner sorgen wir auch in Kriegssachen. Unsere Stadt verwehren
wir keinem, und durch keine Fremdenvertreibungen missgönnen wir jemandem eine Kenntnis
oder einen Anblick, dessen unversteckte Schau einem Feind vielleicht nützen könnte; denn wir
trauen weniger auf die Zurüstungen und Täuschungen als auf unsern eigenen tatenfrohen Mut.
Und in der Erziehung bemühen sich die andern mit angestrengter Übung als Kinder schon um
Mannheit, wir aber mit unsrer ungebundenen Lebensweise wagen uns trotz allem in
ebenbürtige Gefahren. Der Beweis: die Spartaner rücken nicht für sich allein, immer nur mit dem
ganzen Bund gegen unser Land aus, während wir selbst, wenn wir unsere Gegner heimsuchen,
unschwer in der Fremde die Verteidiger ihrer Heimat im Kampfe meist besiegen. Und auf unsre
gesammelte Macht ist noch kein Feind je gestossen, wegen unsrer gleichzeitigen Sorge für die
Flotte und weitgestreuten eignen Unternehmungen auf dem Lande. Treffen sie dann irgendwo
auf einen Splitter und besiegen einige von uns, so prahlen sie, sie hätten uns alle geworfen, und
unterliegen sie: sie seien der Gesamtheit gewichen. Doch hat dieser mehr sorglose als mühselig
eingeübte Wagemut, diese weniger gesetzliche als natürliche Tapferkeit für uns noch den Vorteil,

dass wir zukünftige Not nicht vorausleiden, und, ist sie da, doch nicht geringere Kühnheit
bewähren als die ewig sich Plagenden, und darin verdient unsre Stadt Bewunderung - und
noch in anderem.

Es liegt nickt nur an unserer so veränderten Situation, dass uns dieses Kapitel
weniger angeht. Für uns ist der Krieg durch seine Maschinerie menschlich
entwertet und durch die Bombe innerlich zu einer Unmöglichkeit geworden. Aber
Mut ist auch für uns noch eine Tugend; auf diesem Umweg müssen wir diese

Gedanken historisch zu verstehen suchen. Und doch wirkt kein anderer Abschnitt so

sophistisch gesucht. Das liegt daran, dass wir hier an einem schwachen Punkt sind.
Denn dass die Peloponnesier die besseren Soldaten sind, ist auch Perikles selber so

sehr bewusst, dass er ja seinen ganzen Kriegsplan darauf gestellt hat, möglichst
den unmittelbaren Zusammenstoss zu vermeiden. Er setzte (II 13) auf die Flotte
und die Geldmacht, und damit werden seine Argumente letztlich sogar richtig; ein

Krieg ist etwas anderes als eine Schlacht.
Der erste Satz spielt an auf die spartanischen $evtjXaaiai, die Fremdenaustreibungen,

und auf die Geheimnistuerei - so durfte niemand erfahren, wieviel Spartiaten
es eigentlich gab, die Heeresstärke war militärisches Geheimnis. Wer sich wirklich
überlegen fühlt, braucht das Geheimnis nicht, wie Xerxes die ergriffenen attischen

Spione im ganzen Lager herumführen liess und heimschickte: sie sollten nur
erzählen, was sie gesehen hätten38.

87 H. Strasburger, Die Entdeckung der politischen Geschichte durch Thukydides in: Thukydides,
Wege der Forschung 98 (1968) 412-476.

88 Herodot VII 146f.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikies 87

Die kunstvolle Argumentation erinnert an den Ausspruch des verbannten Thu-
kydides Melesiu: «Es nützt nichts, Perikies im Ringkampf zu besiegen: wenn ich
ihn auch werfe, so leugnet er doch gefallen zu sein, bekommt recht und überredet
selbst die, die es gesehen haben.»39 Die Lehrer der Rhetorik raten, die starken
Argumente an den Anfang und an den Schluss zu stellen, die schwachen in die Mitte.
Genau das tut Perikies hier, das Kriegskapitel steht zwischen dem über Ahnen und
Verfassung und dem über den attischen Menschen. Merkwürdigerweise sind diese

Abschnitte auch in der Länge aufeinander abgestimmt: der kleine Mittelteil um-
fasst genau ein Fünftel, der vorhergehende und der nachfolgende je zwei Fünftel
des ganzen ersten Teils, der den Ahnen und der Stadt gilt. Und dieser ganze Hauptteil

ist wiederum genau gleich lang wie der zweite Hauptteil, das Lob der Gefallenen,

mit dem Prooemium und dem Epilog zusammen. Man entschuldige, dass ich
die Zeilen gezählt habe; ich würde das als Spielerei beiseitelassen, wenn ich solche

Entsprechungen des Umfangs nicht auch schon in andern Reden und im Verhältnis

von Redepaaren gefunden hätte, z. B. in den Reden der Kerkyrer und Korinther

im ersten Buch. Ahnliches lässt sich an den grossen Redewechseln bei Sophokles

beobachten. Es beruht auf einem Gefühl für Ponderation, das sich vielleicht an
den Responsionen der Chorlyrik, vielleicht aber auch in der Praxis der Gerichtsrede

mit der Wasseruhr geschärft hat. So wiederholt sich in den grossen Proportionen,

was die antithetischen Isokola im kleinen leisten. Thukydides lässt sich

so viel Gedanken einfallen oder lässt so viel weg, bis schon rein quantitativ ein

Gleichgewicht erreicht ist.

40, 1. Wir lieben das Schöne und bleiben sehlicht, wir lieben den Geist und werden nicht
schlaff.

Wieder eine Scheinantithese: zwei genau parallel gedachte Gedanken, von denen
der erste positiv, der zweite negativ ausgedrückt ist. Philokalia, Schönheitshebe,
wird leicht Asthetentum und führt zu Luxus und Üppigkeit, was die Konservativen

an Perikies rügten, und Philosophia, Geist, macht weichlich. Beiden Gefahren
sind die Ionier in Kleinasien erlegen, die es im Lebensgenuss und in der Eleganz
aller Formen allen andern Griechen zuvortaten, bei denen die Philosophie
aufkam, die aber wegen ihres unkriegerischen Geistes ihre Freiheit erst an Persien,
dann an Athen verloren. Philosophie ist hier natürlich geistiges Leben im weitesten

Sinne. Die Athener pflegen im Gegensatz zu Sparta Geist und Schönheit wie
die Ionier, und sind doch soldatisch wie die Dorier, so vermeiden sie die beiden
Extreme und stehn in der Mitte. So mischt auch der Parthenon nicht nur äusser-
lich dorische Bauformen mit dem ionischen Element des Frieses: kein andres
Bauwerk vereinigt so vollkommen Kraft mit Feinheit.

Man hat hinter diesen Satz ein grosses Fragezeichen gesetzt. Der Parthenon ist
doch wahrlich monumental, und aus den Bauabrechnungen wissen wir, wieviel
Bundesgelder er gekostet hat; aus Elfenbein und Gold waren Haut und Gewand

39 Plut. PeriUes 8.



88 G. P. Landmaim

des Götterbildes. Und docb, aufs ganze gesehen, ist es nicht gerade die Schlichtheit,
die uns überwältigt, wenn wir von andern Jahrhunderten der Kultur den Blick auf
das Athen des Perikles wenden Der Tempel von Didyma war gewaltiger als der

Parthenon; und wer Rom liebt, reise nur ja nie von Athen über Rom nach Hause,

plötzlich werden ibm sonst Kolosseum und Maxentiusbasilica zu lärmenden Prunkbauten

gegenüber dem Parthenon. Jedes Gerät des täglichen Lebens war vom
höchsten Schönheitssinn geprägt, aber auch die Reichen tranken nicht aus goldenen

und silbernen Bechern wie Ägypter oder Achämeniden; private Grabtafeln

waren zu Perikles' Zeit mit einer Palmette geschmückt, aber ohne Relief, alle
Umrisse knapp und wesentlich. Dieses leisere, schlichtere, innigere Wesen erscheint

uns als das Merkmal echter Grösse. So viel spricht Thukydides freilich nicht aus;
der Kirnst gilt nur diese einzige halbe Zeile.

40, 1. Reichtum dient bei uns der wirksamen Tat, nicht der prahlenden Rede, und seine
Armut im Wort zu gestehn ist für keinen eine Schande, eher Schande, ihr nicht durch Tat zu
entgehn.

Nach dem Verhältnis zu Kunst und Geist das zum Geld. Die doppelten
Antithesen sind Zeitstil. Es ist ein tätiges, gewerbetreibendes Volk, dem Arbeit nicht
als Schande gilt - man hat wohl die Bedeutung von Land- und Sklavenbesitz in
Athen übertrieben, der Athener ist kein römischer nobilis40. Erinnern wir uns, wie

heiter Charmides und Antisthenes in Xenophons Gastmahl über ihre Armut scherzen,

am Tisch des reichen Kallias, wo nicht Kallias König ist, sondern Sokrates.

40,2. Wir vereinigen in uns die Sorge um unser Haus zugleich und unsre Stadt, und den
verschiedenen Tätigkeiten zugewandt ist doch auch in staatlichen Dingen keiner ohne Urteil.
Denn einzig bei uns heisst einer, der daran gar keinen Teil nimmt, nicht ein stiller Bürger
sondern ein schlechter, und nur wir entscheiden in den Staatsgeschäften selber oder denken sie
doch richtig durch.

Während in den Aristokratien Politik ein Vorrecht der Oberschicht ist, ist in
Athen der berufstätige Bürger politisch urteilsfähig und aktiv, ja soll es sein, nach
dem angeblich Solonischen Gesetz41, das im Fall der Zwietracht jeden für ehrlos

erklärt, der nicht Partei ergreift - man wollte keine schweigende Mehrheit. Es ist
aber hier nicht von der Verfassung selbst die Rede, sondern von der Wirkung der
Demokratie auf den einzelnen Menschen, der erst durch die politische Dimension

abgerundet wird und nur durch das Mitspracherecht sein eigentliches Wesen als

zoon politikon voll erfüllen kann. Der stille Bürger, der aaiQ&y[i(ov, der das Seine

tut, ist das Ideal der Oberschicht Athens; was Perikles rühmt, nennen die Aristokraten

TioÄvnQayfioovvr), Betriebsamkeit. Der Satz ist also scharf polemisch zu ver-
stehn42. Mitsprache, Beratung: das leitet über zu einem weitern Gegensatzpaar,
dem von Reden und Tun:

40 Von der Miihll a. O. (oben Anm. 29) 34: «Das Handwerk war zwar verachtet, aber der
Handwerker nicht.»

11 Plut. Solon 20.
42 Klärende Bemerkungen darüber bei Grossmann a. 0. (oben Anm. 35) 126ff.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 89

40,2.3. Denn wir sehen nicht im Wort eine Gefahr fürs Tun, wohl aber darin, sich nicht durch
reden zuerst zu belehren, ehe man zur nötigen Tat schreitet. Denn auch darin sind wir wohl
besonders, dass wir am meisten wagen und doch auch, was wir anpacken wollen, erwägen,
indes die andern Unverstand verwegen und Vernunft bedenklich macht.

Die Antinomie hat auch Goethe beobachtet: «Es sind nur wenige, die den Sinn
haben und zugleich zur Tat fähig sind. Der Sinn erweitert aber lähmt, die Tat
belebt aber beschränkt.» Perikles richtet sich hier nicht eigens gegen Sparta, sondern

gegen die ungeduldigen Draufgänger, die es überall gibt, wie sie auch bei uns das

Parlament eine Schwatzbude nennen. Stheneladas in Sparta (I 86): «Man muss
nicht mit Prozessen und langen Worten entscheiden, wir sind ja auch nicht mit
blossen Worten geschädigt worden. Man soll uns auch nicht beibringen, es sei

angemessen sich zu bedenken, wenn einem Unrecht widerfuhr; bedenken sollten sich

die, die Unrecht begehn wollen.» Und Kleon rügt die Lust der Athener an
Rededuellen (III 37f.): «Brave Dummheit kommt weiter als zügelloser Witz.... Schuld
seid ihr selbst, Redenbetrachter und Tatenhörer, leicht durch ein neues Wort zu
betrügen, Sklaven der jeweils neusten Unwahrscheinlichkeit...» Nein, rühmt Perikles,

wir vereinigen die Gegensätze Mut und Klugheit und vermeiden sowohl

einfältiges Draufgängertum wie die lähmende Bedachtsamkeit. Ja, er treibt diese

Vereinigung bis ins Paradox:

40,3. Die grösste innere Kraft wird man aber denen mit recht zusprechen, die die Schrecken
und Freuden am klarsten erkennen und eben darum den Gefahren nicht ausweichen.

Also Opfermut gerade aus Einsicht, aus dem hellen Wissen um das, was auf dem

Spiel steht. Das ist schon ganz sokratisch, was man den griechischen Rationalismus

genannt hat. Ich würde eher sagen: der verstandeshelle Mensch hat den Trieb,
auch Dinge des echten Gefühls ins gedanklich Bewusste zu heben.

Man hat es wahrscheinlich gemacht, dass in der Sittenlehre schon zu Sokrates'
Zeiten die Vierzahl der Kardinaltugenden sich herausgebildet hatte: Rechtlichkeit,
Klugheit, Mut, Zucht. Aber Thukydides kennt dies Schema noch nicht. Er sprach
vom Verhältnis zu Kirnst, Geist, Geld, Staat, vom Gleichgewicht zwischen Mut
und Klugheit, nun rühmt er als ein letztes an den Athenern ihre Hilfsbereitschaft
und die Art ihrer Freundschaft:

40, 4. 5. Auch im Edelmut (dprrr\) ist ein Gegensatz zwischen uns und den meisten. Denn
nicht mit Bitten und Empfangen, sondern durch Gewähren gewinnen wir uns unsre Freunde.
Zuverlässiger ist aber der Wohltäter, da er durch Freundschaft sich den, dem er gab, verpflichtet

erhält - der Schuldner ist stumpfer, weiss er doch, er zahlt seine Leistung nicht zu Dank,
sondern als Schuld. Und wir sind die einzigen, die nicht so sehr aus Berechnung des Vorteils
wie aus sicherer Freiheit furchtlos andern Gutes tun.

'Aqett] ist hier in engerem Sinn die Tugend des rechten Mannes im Verhältnis
zum Nebenmenschen, Hilfsbereitschaft, Edelmut, Freundestreue. Es berührt sich
also mit %6qvi, das wie gratia den erwiesenen Liebesdienst meint. Un service vaut
l'autre, ein guter Dienst muss vergolten werden - gratiam referre; bis dahin ist man
in der Schuld des Wohltäters. Da niemand gern Schulden zahlt und da Gläubiger



90 6. F. Landmann

ihr Guthaben gern stehen lassen und daran interessiert sind, dass der Schuldner
solvent bleibt, so ergibt sich, dass der erste Wohltäter der treuere und zuverlässigere

Freund ist als der Empfänger; dieser ist stumpfer, weniger rasch bereit, Gutes

mit Gutem zu vergelten. Man soll daher nicht mit Dankbarkeit rechnen. Psychologisch

noch tiefer sieht später der Ethiker Aristoteles: hilfsbedürftig sein hat etwas

Demütigendes, man verdrängt daher gern die Erinnerung an empfangene Hilfe43,

ja empfindet Widerwillen gegen den Wohltäter. Wie es Wolfskehl spitz formuliert
hat: Wohltat erzeugt Rachsucht. Die Athener aber ruhen so sicher in sich selbst,
dass sie auf Dank nicht zu rechnen brauchen, sie schaffen sich Freunde nicht aus
Berechnung des Vorteils.

Ist das nicht einedickeLüge, eine « geradezu ungeheureBehauptung »44 EinRückfall

in die Prunkrednerei der Epitaphien - «wie uneigennützig haben wir doch den
Herakliden geholfen!» Überall sonst lässt Thukydides guten Gewissens die Athener
ihrem Vorteil nachgehn: wenn sie gegen das Recht dem Nutzen zulieb die Kerkyrer
in ihr Bündnis aufnehmen, wenn sie in Sparta erklären, sie müssten die ihnen
einmal zugefallene Herrschaft verteidigen aus Furcht, Vorteil und Ehre, wenn sie in
Melos ihren Nutzen über das Recht stellen, wenn sie in Kamarina die erschreckten
Sizilier beruhigen: es ist in Sizilien ja gerade unser Vorteil, euch nicht zu
unterwerfen, sondern stark zu machen gegen Syrakus - so hätte Perikles hier nicht so

idealistische Töne zu reden brauchen45. Man hat auch nicht versäumt, ihm die
andere Wirklichkeit vorzurechnen. Aber dabei hat man den Zusammenhang der
Stelle übersehen. Sie geht nicht, jedenfalls nicht in erster Linie, auf die Politik
Athens, es ist vorher und nachher ausdrücklich vom einzelnen Menschen die Rede,

von den tropoi der Athener. Erst im vorigen Satz fiel das Wort psyche. Wir werden
nicht glauben, dass alle Athener edelmütige Menschen gewesen seien, aber es gab
doch die spontane Hilfsbereitschaft, wie sie zur «Menschlichkeit», der attischen

Philanthropie, gehört. Auch heutzutage wird die besondere nachbarschaftliche
Hilfsbereitschaft etwa von Amerikanern oder Holländern gerühmt. Aus dem alten
Athen kennen wir natürlich nur literarische Beispiele: die Freundschaft des Perikles

mit Anaxagoras und Phidias, den Bund der Musendiener, den Sophokles um
sich scharte, vergessen wir auch nicht die Liebe und Freundschaft, die die Luft der

platonischen Gespräche bildet. Piatons Freundschaft, der Aristoteles einen Altar
weihte, ist in der Geschichte menschlicher Freundschaft ein Höhepunkt.
Charakteristisch für Thukydides, dass er nicht die geistige Seite solcher Freundschaft
hervorhebt, sondern die praktische, das gegenseitige Füreinander-einstehn. Solche

spontane Freundschaft steht höher als die zum Schutz vor Mord und Unterdrük-
kung geschlossenen Zweckbünde der Clubs und Cliquen, Gangs und Lobbys, die
es überall gibt, je weniger der Staat selbst Ordnung halten kann, höher als die
Hetairien, die Adelsgesellschaften, die es auch in Athen gab, und als die Klientel

43 Aristot. Eth. Nik. 1124 b 13.
44 Flashar a. O. 24.
46 So auch H. Strasburger, Hermes 86 (1958) 30f.



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 91

und die sorgfältig gepflegten guten Beziehungen römischer Herren. Freundschaft
gedeiht «in der Zuversicht der Freiheit».

Was in diesem Überblick völlig fehlt, ist das Verhältnis des Menschen zu den
Göttern. Das ist wieder das beredte Schweigen des Thukydides. Und kein Wort
vom geistigen Leben.

41,1. Zusammenfassend sage ich, dass unsere Stadt insgesamt die Schule von Hellas sei, und
dass der einzelne Mensch, wie mich dünkt, bei uns wohl am vielseitigsten geistvoll und mit
Anmut in seiner Person alles Notwendige vereine.

Mit naidevaig ist gewiss nicht an ein Schulwesen zu denken, so wie später die
Barbarensöhne von Ost und West in die Akademie gesandt wurden, ja nicht
einmal an die kulturelle Blüte, die das perikleische Zeitalter für uns bedeutet, sondern
alle Lebensgebiete nimmt dieser zusammenfassende Satz nur als Aspekte, Äusse-

rungsformen derselben menschlichen Art, auf die alles ankommt; so wird paideusis
etwas wie: menschliches Vorbild. Darin liegt Offenheit: wo Schule ist, kann man
lernen, niemand ist ausgeschlossen. Geist und Ethik sind mitteilbar, menschenverbindend.

So fiel schon zu Beginn des Abschnitts (37,1) das Wort naQ&deiyiia. - Der
Mensch als Mittelpunkt, und zwar der unter bestimmtem Zielbild gesehene

Mensch, damit steht Thukydides in der Linie griechischen Denkens von Homer
bis zur Stoa. Unter den wechselnden Menschenbildern ist seins das klassische. Sein

Signum ist Mitte und Gleichgewicht der Kräfte46. Es ist nicht die aurea mediocritas,
in der Aristoteles das Wesen der Tugend erkennt - Mut als die Mitte zwischen
Tollkühnheit und Ängstlichkeit, Selbstgefühl zwischen Aufgeblasenheit und Kleinmut.
Sondern die Mitte, wie Thukydides sie sieht, ist die Vereinigung von Tugenden,
die sich sonst ausschliessen und die, vereinzelt, zu Fehlern, nämlich zu menschlicher

Einseitigkeit führen. Schönheitssinn und doch Schlichtheit, Geist und doch

Kriegertum, Vernunft und doch Mut und Tatkraft, Reichtum ohne Protz und ohne

Geiz, privates und staatliches Leben beides All das beruht auf einer inneren

Gerechtigkeit, der Fähigkeit, jeder Lebensforderung gerecht zu werden, aber ohne

Ausschliesslichkeit, nicht auf Kosten der andern, wie das schon im früheren
Polytheismus angelegt ist. Nur ein Spiegelbild dieser inneren Gerechtigkeit ist die
klassische Kirnst, wie im Parthenonfries jedes Pferd und jeder Reiter sich einfügt in den

Rhythmus des Gesamtflusses und doch bis in jedes Glied sich frei entfaltet.
Wir können die thukydideische Zeichnung noch weiter ausführen. Was er

darstellt, erscheint uns als ein bestimmter Moment in einer historischen Entwicklung.
Die perikleische Zeit steht im Schnittpunkt auf- und absteigender Linien: In der
Kunst: die fast geometrische Gesetzmässigkeit der Frühzeit nimmt ab gegenüber
der zunehmenden Beobachtung des Gewachsenen und des Individuellen. Zwischen
abstrakter Form und Naturalismus steht die Klassik in der Mitte. In der Frühzeit
Gebundenheit frommen Glaubens, später Freiheit wissenschaftlichen Geistes, bei
Sophokles die hohe, vom Aberglauben gereinigte Frömmigkeit. In der Frühzeit
46 Dies der Grundgedanke des guten, knappen Buches von H. D. F. Kitto, The Greeks, deutsch

Die Griechen. Von der Wirklichkeit eines geschichtlichen Vorbilds (Stuttgart 1957).



92 6. P. Landmann

die körperliche Schönheit des kalos kagathos, später die lyrische oder philosophische

Verinnerlichung. Zwischen archaischer Lebensfülle und Piatons Jenseitigkeit
die Tragödie als ein schwer errungenes Ja zum Leben wie es ist - wie die Schönheit
der verwundeten Amazone. Das Lebensgefühl der Frühzeit ist ganz ein Wir-
Gefühl für Familie und Staat - Tellos von Athen; später haben wir das Ich, das

sich sein Gesetz selber gibt - Diogenes. Noch Sokrates lehrt in Buden und Gassen
des Volks, Piaton zieht hinaus in die Akademie: der geistige Mensch findet keinen
Raum mehr in der Gemeinschaft. Im Schnittpunkt aber, zuletzt in der perikle-
ischen Zeit, erreichen je die beiden gegensätzlichen Werte ihr gemeinsames
Optimum. Entwicklungen lassen sich nicht aufhalten, aber vielleicht bremsen. Ich
glaube, dass neben den warnenden Dramen des Sophokles (wie Philoktet, Antigone,
Oidipus) Perikles persönlich viel dazu beitrug, noch einmal zu binden, was sich
schon lösen wollte. Man kann es am Stil seiner Politik ablesen (denn es gibt ja auch
in der Politik Stilfragen), wie Thukydides II 65, 9 von ihm sagt, dass er immer
wieder das übermütige Volk einschüchterte und das kleinmütige ermutigte; so ist
er wie ein Steuermann, der jede windbedingte Abweichimg mit leichtem Druck
ausgleicht. Man spürt es am Parthenon, dessen Architektur bei aller Modernität
der Mittel viel strenger ist als die gleichzeitiger Bauten und dessen Giebelskulptur
im späteren Westgiebel Freiheiten wieder zurücknimmt, die sich die Künstler des

Ostgiebels schon genommen hatten. Nach Perikles' Tod ging dieses Mass verloren;
was in der Sophistik oder bei Euripides sich angebahnt hatte, drang nach oben und
bestimmte den Zeitstil. Denken wir im Politischen an Kleons Schroffheit gegen
Mytilene, an Thukydides' Verbannung, den Meliermord, den Griff nach Sizilien
Die in eins gebundenen Lebenssphären werden selbständig: ästhetische Kunst,
selbstbewusste Rhetorik, kontemplativer Geist, Geldmenschen, hektische Politiker

Thukydides spürt den Wandel und lässt seinen Perikles aussprechen, was
verloren ist und was frühere Jahrzehnte als Selbstverständlichkeit stumm
verwirklicht hatten. Aus dem Dunkel der Gegenwart zieht die Verklärung der
Vergangenheit ihr Licht. Es sind immer die Zeiten des Übergangs, in denen das

Vergehende Sprache gewinnt, so wie das Römertum in den beiden Generationen von
Caesar bis Horaz vor seinem Ende noch einmal aufblüht oder das Mittelalter in
Dante, dem systematischen Theologen, der schon modern rational nachdenkt und
so offene Augen hat für die irdische Welt.

Das Gleichgewicht in den grossen Antinomien des Lebens ist nicht nur schwer

zu verwirklichen, sondern auch schwer darzustellen. Denn alle unsre Adjektive
wecken Extremvorstellungen, sind sozusagen Platonische Ideen und rufen
Abwehr. Er ist gross - ich mag keine Riesen; sie ist eher klein - ich hasse Zwerge. So

muss Thukydides in den betrachteten Kapiteln durch Abgrenzung nach allen Seiten

die Mitte zeichnen; hinter seinen Antithesen ist die Gedankenarbeit spürbar:
Gleichheit, aber doch Vorrang des Tüchtigen, Freiheit aber Bindung, gute Soldaten
aber ohne Drill, Wagemut und Überlegung, der runde Einzelmensch, aber in der
Polis. Das klassische Ideal wird von Gotik, Barock und Moderne abgelehnt, man



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 93

findet die Figuren langweilig, weil in ihnen kein Charakterzug hervorsticht, kein
Affekt die Gesamterscheinung überherrscht. Wer den Menschen auf ein einziges
Ziel ausrichten will, Gott oder Staat, Krieg, Seele, Ausdruck - alle -ismen müssen
sich von der hohen Gerechtigkeit der Klassik entfernen. Umgekehrt brach das

klassische Ideal wie kein anderes immer wieder durch als geliebtes Vorbild und
Bestätigung aller, die Mass und Mitte wieder verwirklichten oder sich danach sehnten.

Manchmal hat diese Sehnsucht nur die äussern Formen imitiert; gegen solchen
Klassizismus sind wir empfindlich, seit Herder unsern Sinn dafür geschärft hat,
dass nur gewachsene Formen echt sind. Aus welchem Boden aber die echte Klassik
wuchs, das hat uns Thukydides gezeigt.

Der abschliessende Satz gipfelt in der kühnen Wendung vom o&fia amaqxeg, der

ganz auf sich selbst gestellten Einzelperson. Dabei denken wir an den Renaissancemenschen

oder an den Individualismus des 19. Jahrhunderts. Aber halt, da fallen
wir einer optischen Täuschung zum Opfer. Das Individuum, das Thukydides aus
seiner Perspektive als voll entfaltet sehen muss, ist dennoch mit allen Fasern
eingewurzelt in die staatliche Gemeinschaft der Polis. Damit kommen wir zu einer
letzten Antinomie. Ihre Darstellung nimmt diesmal die Form eines Beweises.

41, 2.3. Dass dies nicht Prunk mit Worten für den Augenblick ist, sondern die Wahrheit der
Dinge, das zeigt gerade die Macht unseres Staates, die wir mit diesen Eigenschaften erworben
haben. Unsere Stadt ist die einzige heut, die stärker als ihr Ruf aus der Probe hervorgeht; nur
sie erregt im Feind, der angegriffen hat, keine Bitterkeit: was für ein Gegner ihm so übel
mitspiele, und auch im Untertan keine Unzufriedenheit, dass er keinen würdigen Herrn habe.

All die gerühmten Kräfte des Einzelnen kommen dem Staat zu gute, und die
Macht des Staates beweist die Vorzüge seiner Bürger. Das befremdet uns zunächst:
muss nicht der Staat, der erstarken will, die Freiheiten seiner Bürger zurückbinden
Wir sahen und sehen Beispiele. Auf wirtschaftlichem Gebiet lassen wir den
Gedanken gelten: gerade der Liberalismus hat zur Entfaltung der Kräfte geführt,
der wir den heutigen Wohlstand Europas verdanken. Antike Denker sahen es auch
auf politischem Gebiet so: unter der Tyrannis stagniert der Staat, nicht nur weil
der Usurpator immer gerade die Besten und Tüchtigsten fürchtet und beseitigt;
Herodot sagt (V 78) von den Athenern, dass sie als Unterdrückte sich feige hielten,
da sie doch nur für einen Herrn schafften, nach der Befreiung (von den Peisistra-
tiden) aber jeder sich für den eignen Erfolg voll einsetzte und sie jetzt erst ihren
Nachbarn kriegerisch überlegen wurden47. In der Freiheit erwacht der Wetteifer,
etwas für den Staat zu tun und sich dabei hervorzutun. Sallust, Catilina 7: 'Es ist
kaum zu glauben, wie rasch der eben frei gewordene Staat wuchs: solche Ruhmbegier

hatte die Bürger ergriffen.'
«Dass er keinen würdigen Herrn habe». Die Untertanen könnten sich also abfin-

47 Hinweis von F. Heinimann, dem ich auch noch für andere Bemerkungen zu danken habe. -
Hippokrates in der nach 428 geschriebenen Schrift TIsqI äigcov 23 spricht denselben
Gedanken allgemeiner aus: «So hat die Verfassung keinen geringen Einfluss auf den kriegerischen

Mut.» Freilich gehn all diese Stellen auf die Freiheit von Republikanern, Thukydides
denkt an die ihr zugrundeliegende innere Freiheit, ikev&EQiorrji;.



94 G. P. Landmann

den mit dem Verlust der Souveränität. Nur darum geht es: wir hören von Erbitterung

der Verbündeten, weil Athen die Rechtsfälle vor seine Gerichte zog; wir
beobachten, dass Athen als neues Zentrum von überallher den Geist anlockte, die

mannigfaltigen Künstlerschulen alle aufsog. Aber wir hören nicht, dass die
jährlichen Tribute die Städte ruiniert hätten. Also keine Ausplünderung in der Art
Roms, aber doch Herrschaft.

41,4. Und mit sichtbaren Zeichen üben wir wahrlich keine unbezeugte Macht, den Heutigen
und den Künftigen zur Bewunderung, und brauchen keinen Homeros mehr als Sänger unseres
Lobes noch wer sonst mit schönen Worten für den Augenblick entzückt - in der Wirklichkeit
hält dann aber der Schein der Wahrheit nicht stand; sondern zu jedem Meer und Land
erzwangen wir uns durch unsern Wagemut den Zugang, und überall leben mit unsern Gründungen

Denkmäler unseres Wirkens im Bösen wie im Guten auf alle Zeit.

Das ist nun wieder das Hochgefühl des Siegers, der Gedanke der Gloria, die

Thukydides wieder in seiner Art vom schönen Wort zurückführt auf die Realitäten,
die Realität der Macht.

Ich möchte hier abbrechen. Wir westlichen Menschen können hier nicht mehr
weiter mitschwingen. Der erste Abschnitt ist zu Ende. Der so dargestellte Staat
in seinem schwebenden Gleichgewicht, das ist der neue Sinn, von dem ich sprach,
den Thukydides dem Schlachtentod gibt. Was folgt, ist das eigentliche Lob der
Gefallenen; das können wir so nur noch historisch verstehen. Denn nach dem Ende
des Machtrausches der Braunen, nach dem Ende des Kolonialismus mag bei uns
niemand mehr erobern und herrschen, der Grossstaat ist eher eine unbewältigte
Aufgabe als ein Stolz, ein notwendiges Übel, keine Lebensgemeinschaft, die
industriellen Massen sind nicht mehr, was man früher Volk nennen durfte, und wo im
Krieg eine masslos zerstörerische Technik den menschlichen Mut sinnlos macht,
können wir noch wehrlos oder im Einsatz umkommen, aber kaum mehr den
Heldentod sterben. Es war darum schon zur Zeit des ersten Weltkrieges eine trügerische

und eitle Spiegelung, wenn deutschnationale Altphilologen im perikleischen
Staat ihr vaterländisches Ideal wiedererkannten und unsre Grabrede auf ihre
Gegenwart bezogen: Perikles als Wilhelm II. Der Gegenschlag ist nicht ausgeblieben:

In der neuesten Behandlung des Epitaphios belehrt uns H. Flashar, dass

Thukydides durch die Katastrophe von 404 die Brüchigkeit allen Machtdenkens

erkannt, Perikles für die Konsequenzen auch in Melos und Sizilien verantwortlich
gemacht und die drei Reden ihm in den Mund gelegt habe, um damit die hohle

Ruhmredigkeit dieser ganzen Politik zu entlarven48. So wird Perikles zu Hitler.

48 Eine Kostprobe dieser Interpretationskunst: in Kap. 44 tröstet Perikles die Eltern der
Gefallenen: wenn sie noch jung genug sind, können vielleicht neue Kinder über den Verlust
wegtrösten, das wäre auch für die Stadt doppelt gut: um nicht volkarm zu werden und für
ihre Sicherheit, weü keiner mit gleichem und gerechtem Sinn zum Rat beitragen kann, der
nicht auch mit dem Einsatz von Kindern an den Gefahren sein Teil trägt. Flashar erwähnt
die Stelle zweimal, S. 30 und 37, wobei er den beherzigenswerten Gedanken, dass Väter aus
erhöhtem Verantwortungsgefühl vorsichtigere Politik machen, gar nicht wahrnimmt und
die nachgeborenen Kinder nur als Material sieht, dass dann erneut dem Machtstreben ge-



Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles 95

Darum war vielleicht unser Versuch nicht überflüssig, wieder einmal zu lesen was
dasteht und auf das zu achten, worauf Thukydides den Ton legt. Er lässt Perikles
sich rechtfertigen in seiner Situation und gegen seine innern und äussern Gegner

von 430, zugleich gibt er aber ein Bild eines Volkes und eines Staates, das
überzeitlich gilt. Es ist zu gehaltvoll, um es nur aus einer Frontwendimg gegen die

Nachkriegspazifisten von 404 zu erklären. Aber seine Überzeitlichkeit erlaubt uns
doch keine Identifikation, und zwar mehr wegen der tiefern Gründe im einmaligen
Volkscharakter in jenem einmaligen Augenblick als wegen unsres momentanen
Widerwillens gegen die Macht und den Krieg. Es ist ja noch nicht so lange her,
dass Churchill die Finger zum Victory-Zeichen spreizte, und ich bin überzeugt,
wenn heut in Hinterindien ein Volk nach dem andern in den Krieg gezogen wird,
wenn morgen die Araber die Israelis wieder ins Meer werfen wollten oder

übermorgen Panzer durch Europa rollen sollten oder überübermorgen der grosse
Kassenkrieg auf Erden ausbräche, so würde der uralte Verteidigungsinstinkt wieder
aufleben, und der Tod für Vaterland und Freiheit käme wieder zu Ehren wie eh

und je. Freilich würde dann ein Staatsmann bei uns von Abwehr der Vernichtung,
Abwehr der Sklaverei, von Rettung der Sicherheit, Rettung der Rechtsordnung
und der bürgerlichen Rechte, von der Würde des Menschen reden, also mehr von
dem, womit wir uns gegen die Willkür eines allmächtigen Staates schützen, und
weniger von der naiven Freude an der Macht eines ausgreifenden Staates.

Diese Distanz zum Staat kennzeichnet das mündig gewordene Individuum. Sie

beginnt mit dem Kosmopolitismus des Diogenes, prägt sich aufs Stärkste aus im
Christentum und bestimmt auch heute den nicht mehr christlichen geistigen
Menschen um so mehr, je unförmlicher und geistloser der Staat geworden ist.
Da wir aber zur Gemeinschaft geschaffen sind, wird diese Distanz bezahlt.
Der Preis heisst: Einsamkeit. Ist nicht Einsamkeit die Grundnote der ganzen
neueren Lyrik? Aus dieser Vereinsamimg erklärt sich das leidenschaftliche
Bemühen heutiger intellektueller Jugend um Verbrüderung, Mitgesehöpflichkeit,
um Überwindung der Schranken in Kommune oder Kommunismus, im Kibuz, in
Gemeinden oder Bünden. Nicht alle diese Zusammenschlüsse sind haltbar, weil
das blosse Verlangen nach Gemeinschaft noch keine Gemeinschaft schafft. Am
besten geht es noch denen, die Freunde fanden, mit denen sie auf ein gemeinsames
Ziel wirken können. Ihnen allen kann das Wissen helfen, dass es doch einmal einen
Staat gab, zu dem das einfache Volk und die besten Männer, die tiefsten Geister
der Zeit gemeinsam ja sagen konnten.

opfert werden kann. So ist ihm die gepriesene arete nur Brauchbarkeit im materiellen Sinn,
Menschenmaterial, das für das Vaterland hingegeben wird. Mich dünkt das schon eher
Fälschung als Interpretation.


	Das Lob Athens in der Grabrede des Perikles : Thukydides II 34-41

