Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 31 (1974)

Heft: 4

Artikel: Un poéte judéo-hellénistique : ezéchiel le tragique
Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-25099

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-25099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Un poéte judéo-hellénistique: Ezéchiel le tragique
Par Esther Starobinski-Safran, Genéve

Ezéchiel, poéte tragique, ne nous est connu que par des fragments conservés
dans les ‘Stromates’ (1, 23, 156s.) de Clément d’Alexandrie et la ‘Préparation
évangélique’ (9, 28s.) d’Eusebe de Césarée. Ces deux péres de I’Eglise tiennent
leur connaissance d’Ezéchiel et d’autres écrivains judéo-hellénistiques, dont ils
citent des passages, d'un polygraphe du Ier siécle avant J.-C.: Alexandre
Polyhistor. Cet auteur a consacré un ouvrage aux Juifs: le Iegi *Iovdaiwy.

Clément (Strom. 1, 23, 155) et Eusébe (Praep. ev. 9, 28, 436) désignent Ezéchiel
comme 6 T@v TEaywddy moumTijg, «le podte auteur de tragédies». Ils tiennent sans
doute ce renseignement d’Alexandre Polyhistor. Ce qui nous reste de 1’ceuvre
d’Ezéchiel, ce sont les 269 vers d’une seul tragédie: 1’ Efaywyr), 1’ ‘Exode’. Une
partie importante de cette ceuvre serait donc perdue, dans des conditions ana-
logues & celles de divers écrits judéo-hellénistiques. La personnalité méme de
I'auteur nous est inconnue.

La littérature judéo-hellénistique, dans son ensemble, est la production d’une
fraction du judaisme antique: celle qui est entrée en contact avec I’hellénisme &
I’époque hellénistique et au début de la période romaine. Cette littérature com-
prend une interprétation de la Bible grecque qui, suivant les auteurs, pouvait
prendre des formes variées.

La Bible grecque, dite des Septante, ou plus couramment la Septante, a été
longtemps considérée par le judaisme hellénisé comme une traduction inspirée.
D’ou la vénération qu’on lui a ordinairement vouée dans ce milieu et dont té-
moignent 'auteur de la ‘Lettre d’Aristée’ et, par la suite, Philon. Mais, avec le
temps, I'attitude du judaisme devient plus réservée vis-a-vis de la Bible grecque.
On procéde & des retouches de cette Bible, en tout cas dés le premier siécle de
I'ére actuelle, en Palestine!. Au Ile siécle, la Septante, adoptée dans les milieux
chrétiens, sert & la polémique avec les Juifs, comme le montre le ‘Dialogue avec
Tryphon’, de Justin. A partir de cette époque, les Juifs se détachent de plus en
plus de la Septante, soit au profit d’autres versions, jugées plus conformes, soit
au profit de l'original hébreu. La littérature judéo-hellénistique, fondée sur la
Septante, subit auprés des Juifs le méme discrédit que la Septante elle-méme.

Par un paradoxe singulier, il ne reste guére comme documents littéraires du
judaisme hellénistique que ceux que I’Eglise chrétienne a retenus: la Septante,
les ccuvres de Philon et différents écrits anonymes désignés sous le nom d’Apo-
cryphes et de Pseudépigraphes de I’Ancien Testament. Mais ces divers écrits ne

! D. Barthélemy, Les devanciers d’Aquila, Suppl. to Vetus Testamentum X (Leiden 1963)
196s., 256s.




Un poéte judéo-hellénistique: Ezéchiel le tragique 217

rendent sans doute pas suffissmment compte des manifestations variées de 1’esprit
juif durant les périodes hellénistique et romaine. Il est vrai que les découvertes
faites au cours de ces derniéres décennies en Terre sainte, & Qumran et & Massada,
nous aident & mieux comprendre le judaisme de I’époque du deuxiéme Temple,
dans lequel s’insére aussi le judaisme hellénisé.

L” Efaywyr; d’Ezéchiel présente bien des points communs avec les écrits judéo-
hellénistiques, tant par les préoccupations qui s’y reflétent que par sa destinée
historique. Elle s’en distingue cependant: rarement écrit émanant de ce milieu
a été pareillement hellénisé dans sa forme. Plus d’un ouvrage judéo-hellénistique
s’inspire d’un genre littéraire cultivé en Palestine: le cantique, le proverbe ou
méme ’homélie. Le poéte Ezéchiel a choisi, pour sa part, de s’exprimer dans un
genre oil les Grecs avaient excellé: la tragédie. L” ESaywy1j a été écrite en trimétres
iambiques et peut-&tre méme a-t-elle été représentée. En effet, dans les grands
centres hellénistiques, et notamment & Alexandrie, les Juifs ont longuement aspiré
non seulement & se pénétrer de la culture grecque, mais & participer effectivement
a certaines activités des Grecs, parmi lesquelles le théitre. Environ deux siécles
plus tard qu’Ezéchiel, Philon d’Alexandrie, qui fréquentait les jeux et les théitres,
décrit ’enthousiasme de la foule & une représentation d’Euripide (Prob. 141).

Pour ce qui est du lieu out 1”Efaywy) a été écrite, nous ne possédons pas d’indi-
cations précises. Les critiques pensent, en général?, que seul un grand centre cul-
turel comme Alexandrie, avec son brassage de populations, a pu favoriser la pro-
duction d’une piéce comme I’ ‘Exode’. Quant a la date de rédaction de cette ceuvre,
elle est également incertaine: I’‘Exode’ a vu le jour entre le milieu du IIIe siécle
(la traduction grecque du Pentateuque, qu’Ezéchiel suit, ayant probablement été
faite sous Ptolémée Philadelphe) et le début du Ier siécle (avant la compilation
faite par Alexandre Polyhistor). Quelques critiques®, se fondant sur 1’épisode du
phénix (Praep. ev. 9, 29, 16), ont essayé de situer I’ceuvre au temps de Ptolémée
Evergéte Ier (246-222), ou peu aprés, mais cette hypothése demeure fragile.

A partir des fragments d’Ezéchiel, plusieurs savants? se sont employés a recons-
tituer les cinq actes d’une tragédie. L'’ Efaywy1) s’inspire — grosso modo - des
quinze premiers chapitres de 'Exode: cela nous donne déja un fil conducteur pour
la reconstitution de la piéce. Voici comment se présente cette reconstitution en
ses grandes lignes:

Au premier acte, un monologue de Moise, protagoniste de la piéce, expose sa
situation personnelle et celle des Israélites au moment o commence la tragédie.

2 Ainsi I. Trencsényi-Waldapfel, Une tragédie grecque & sujet biblique, Acta Orientalia Aca-
demiae Scientiarum Hungaricae 2 (Budapest 1952) 162-163. P. Dalbert, Die Theologie der
hellenistisch-jiidischen Missionsliteratur (Hamburg 1954) 52s.

3 Voir K. Kuiper, Le poéte juif Ezéchiel, Rev. études juives 46 (Paris 1903) 170s.; B. Snell,
Ezechiels Moses-Drama, Antike und Abendland 13 (1967) 150s. Cf. Tacite, Annales 6, 28.

4 Notamment A. Kappelmacher, Zur Tragidie der hellenistischen Zeit, Wiener Studien 44
(1924/25) 69-86; I. Trencsényi-Waldapfel, art. cit. 154-155; Y. Gutman, The Beginnings
of Jewish-Hellenistic Literature (hébr.) (Jérusalem 1963) 2, 147-153.




218 Esther Starobinski-Safran

I1 a donc la valeur d un prologue. Dans ce méme acte s’insére le dialogue de Moise
~ avec Sepphora. Le deuxiéme acte se situe encore au pays de Madian. Durant son
séjour dans cette contrée, Moise a, d’aprés Ezéchiel, la vision que nous tenterons
d’expliquer plus loin. Au troisiéme acte se place la scéne du buisson ardent, suivie
de I’énoncé des plaies qui seront infligées & 1’Egypte et des prescriptions pour la
célébration de la Paque. Le récit du désastre de I’armée égyptienne lors de la tra-
versée de la mer Rouge serait inclus au quatriéme acte. Enfin, au cinquiéme acte,
figure la description de l'oasis d’Elim, dans le désert du Sinai, avec ses douze
sources et ses soixante-dix palmiers. A cette description, le poéte associe curieuse-
ment ’apparition de 1’oiseau phénix.

Ces indications sommaires suffisent & montrer que des parties importantes de
la tragédie manquent, notamment celle qui a trait & ’exode proprement dit: nous
retrouvons les Israélites poursuivis par les Egyptiens apres leur départ.

Les fragments conservés attestent 1’absence d’unité de la piéce, au point de
vue du temps, du lieu et de 'action. En outre, dans les parties qui subsistent de
'ceuvre, nous observons par endroits une trés grande fidélité & la Septante. Cette
fidélité est telle que des critiques ont reproché au poéte de s’étre borné & mettre
le texte biblique sous une forme dialoguée’. Cette observation est sans doute exa-
gérée: dans certaines scénes, comme celle du buisson ardent, Ezéchiel introduit
des modifications et des innovations significatives. Néanmoins, il me parait pré-
férable d’examiner de plus prés un fragment pour lequel Ezéchiel n’a pas trouvé
de modéle dans la Septante; partant, ou son imagination a pu s’exercer plus libre-
ment et ou il est possible de déceler les divers éléments qui composent le texte.

Un passage qui répond & ces exigences a trait & un prétendu réve de Moise. 1l
nous est transmis uniquement par Eusébe (Praep. ev. 9, 29, 5-14). 1l figure dans
les diverses éditions d’Eusébe, allant de celle de R. Estienne au XVIe siécle &
celle de K. Mras, dans les GCS. En outre, les fragments d’Ezéchiel ont été publiés
avec d’autres fragments judéo-hellénistiques dans I’édition de W. N. Stearns® et,
tout récemment encore, dans celle d’A.-M. Denis’. Une fois, également, ils ont
été publiés avec des fragments dramatiques chrétiens, dans I'édition de F. Dueb-
ner®, en appendice aux fragments d’Euripide recueillis par Wagner. Enfin, notre
auteur a été publié séparément, & diverses reprises, et notamment par J. Wieneke?,
dont nous allons utiliser I’édition pour la présentation du ‘réve de Moise’.

La scéne se situe au pays de Madian, ou Moise vit auprés de Ragouel, dont il a
épousé la fille, Sepphora. Elle prend la forme d’un dialogue entre Moise et son
beau-pére.

8 Voir F. Susemihl, Geschichte der griechischen Literatur in der Alexandrinerzeit 2 (Leipzig
1892) 654.

8 Fragments from Graeco-Jewish Writers (Chicago 1908).

7 Pseudepigrapha Veteris Testamenti Graece II1 (Leiden 1970).

8 Christus Patiens, Ezechieli et christianorum poetarum reliquiae dramaticae (Paris 1846).

® Ezechielis Iudaei poetae Alexandrini fabulae quae inscribitur EEAI'QI'H fragmenta (Miin-
ster 1931). Voir p. 8-9.




Un poéte judéo-hellénistique: Ezéchiel le tragique 219

*Edo&’ dgovg xar’” dxpa Zwaixot dodvoy

uéyay T’ elvae uéyo’ éc ovpavod mriyag,
70 &y 1) xadijodar pdTa yevvaidv Tiva

duadnu’ Eyovra xai uéya oxijmroov yei

ebwviuw pdliora. Ackid 8¢ pot

&vevoe, xayw mpdodey doradny Jpdvov.

Znijrroov 0¢ ot magédwxe xai ic Hodvoy udyay
75 ¢elnev xadijodat, facilinoy & Edwxé uor

deadnua xal adrog éx Hodvov ywoilerar.

*Eyw & docidov yijy dracay év xbxiw

1d T #vepde yalag xai Evmepdev odpavod,

xal pol Tv wAifdog dorépwy meog yodvara
80 &munt’, éyw 8¢ mdvrag fotdunoduny,

xal éuol magijyev w¢ mageufols) footdv.

EW 3upofndeic ékavioray’ &€ dnvov.

‘0 8¢ mevdepoc avTod Tov dverpov émixpiver oUrwg:

"2 Eéve, xaldy oot TobT’ dorjunvey Fedg-
Comy &, Srav oot radra ovuPaivy moté.

85 “Apd ye uéyay Tov’ davaorioeis Fodvov
xal adrog Peafeboeis xai xadyyijon Peordy.
To & ciodeaodar yipy Ay T° oixovuévyy
xal Ta dnévepdey xal vmép ovpavov Yeod
dyet Td T dvra Td e mpotod Td ¥ Toregor.

Voici une traduction du réve et de son interprétation:

«J’al cru voir au sommet du Sinai un grand tréne qui s’élevait jusqu’aux replis
du ciel. Sur ce trone était assis un homme noble, porteur d’une couronne et d’un
grand sceptre dans sa main gauche. De la droite, il m’a fait signe, et je me suis
placé debout devant le trone. Il m’a tendu un sceptre, m’a dit de m’asseoir sur
un grand trone, m’a donné une couronne royale, s’éloignant lui-méme du tréne.
Moi, j’al embrassé du regard toute la terre, ce qui est au-dessous de la terre et
au-dessus du ciel. Une foule d’étoiles tombait & mes genoux: je les ai toutes comp-
tées. Devant moi, défilait comme une armée de mortels. Alors, saisi d’effroi, je
me réveille.»

Son beau-pére interpréte le réve ainsi:

«Ce sont de bons présages, étranger, que Dieu t’a envoyés. Puissé-je vivre quand
ils se réaliseront pour toi. Tu renverseras assurément un grand trone. Toi-méme,
tu seras arbitre et conducteur des mortels. Pour ce qui est de contempler toute la
terre habitée, ce qui est au-dessous d’elle et au-dessus du ciel de Dieu, tu verras
le présent, le passé et ’avenir.»




220 Esther Starobinski-Safran

Ce fragment d’Ezéchiel ne se fonde pas sur un passage biblique. De plus, la tra-
dition orale juive ne nous offre pas de paralléle exact de ce réve. Le podte s’est
~ indubitablement inspiré ici d’un procédé de la tragédie grecque, le réve prémoni-
toire, qui annonce la suite des événements. La littérature grecque nous présente
un grand nombre de ces réves chez les trois grands tragiques.

Ainsi Atossa, dans les ‘Perses’ d’Eschyle (176s.), voit en réve la défaite future
de son fils Xerxés. Dans les ‘Choéphores’ (524s.), Clytemnestre voit en songe le
serpent qu’elle a enfanté lui sucer le sang. La méme reine, dans I’ ‘Electre’ de
Sophocle (417s.), voit Agamemnon revivre & ses c6tés et enfoncer son sceptre dans
le foyer. Dans le théitre d’Euripide, Hécube voit en réve la mort de deux de ses
enfants (Hécube 68s.).

Ces diverses tragédies présentent des songes prémonitoires associés & la terreur
de la nuit et générateurs de sombres pressentiments. Il en va tout autrement dans
le réve de Moise, ou le seul élément nocturne ce sont les étoiles, dispensatrices de
lumiére; les craintes du réveur son’ vite dissipées par I'interprétation heureuse de
la vision que donne Ragouel.

Mais quel est exactement le co..tenu de ce réve? Il nous met en présence d’un
roi, désigné comme un ‘homme noble’, mais qui néanmoins emprunte les caracté-
ristiques d’une royauté supra-humaine, voire divine. Cette figuration d’un grand
roi, qui contemple la terre des hauteurs, n’est pas sans évoquer un texte connu
sous le nom de ‘Testament d’Orphée’. Ce texte a circulé sous diverses versions,
dont I'une accompagne des fragments du philosophe juif Aristobule, cité par
Eusebe (Praep. ev. 13, 12, 5). Ezéchiel se serait, dans ce cas, inspiré d’une litté-
rature qui, sous le couvert de I'orphisme, aurait exprimé et répandu des convic-
tions religieuses juives.

Si nous cherchons dans une autre direction, nous voyons que la Bible hébraique
elle-méme attribue des visions du tréne divin & des prophétes d’Israél, a Isaie
(Is. 6, 1: «L’année de la mort du roi Ozias, je vis le Seigneur assis sur un trone
élevé ..») et surtout & Ezéchiel (Ez. 1, 26: «Au-dessus de la voiite qui était sur
leur tétes, il y avait quelque chose comme une pierre de saphir, en forme de trone,
et sur cette trone, dessus, tout en haut, un étre ayant apparence humaine.»). Ainsi
voyons-nous le poéte Ezéchiel user d’une liberté d’interprétation scripturaire qui
n’est pas sans rappeler celle des apocalypses juives: il attribue & Moise, le plus
grand des prophétes, une vision anthropomorphique de Dieu que la Bible elle-
méme met au compte d’autres prophétes d’Israél.

Au reste, le réve de Moise tout entier est nourri de réminiscences bibliques,
tirées de passages divers de I’Ecriture. Par exemple, la multitude d’étoiles qui se
prosterne devant Moise rappelle les étoiles du réve de Joseph (Gen. 37, 9), person-
nage qui lui-méme était promis a la royauté. Le compte des étoiles fait par Moise
rappelle le dénombrement des Israélites (Num. 26). Or, la postérité d’Abraham
est assimilée & la multitude des étoiles (Gen. 22, 17). Les Israélites en tant que
peuple sont désignés par la méme image (Deut. 1, 10 et ailleurs). Quant a la repré-




Un poéte judéo-ehllénistique: Ezéchiel le tragique 221

sentation des étoiles qui défilent comme une armée, elle parait directement inspirée
d’Isaie (40, 26), ou il est question de la suprématie de Dieu sur I'univers.

Dans le fragment d’Ezéchiel, les étoiles figurent, & la fois, des hommes et des
éléments de I'univers. Dieu confére, en effet, & Moise I'autorité 4 la fois sur les
hommes et sur I'univers lorsqu’il lui présente les attributs de la royauté: sceptre,
couronne et trone.

La participation de Moise & la royauté cosmique sera également indiquée par
Philon dans sa Vie de Moise (1, 155) en ces termes'?: Kowwvdy ydp ¢fudoag dva-
pavijrar Tijc avrod Mifewg dvijxe mdvra Tov xdouov ds xAngovduw xTiow doud-
{ovoay. «Car ayant jugé bon de montrer qu’il avait part & son propre domaine,
4 Lui Dieu, il lui abandonna le monde entier, comme une possession qui convient
4 un héritier». Et Philon ajoute encore, un peu plus loin (1, 156): @idog 8¢ 6 mpo-
@riTne Gvelonrar Yeot (of. Ex. 33, 11), xard 0 dxdlovdoy uetéyor dv adrod xal
Tijc xTHjoews, xad 6 yoeuddeg. «Le prophéte a été proclamé ami de Dieu (Ex. 33,
11), il s’ensuit qu’il peut aussi participer & son droit de possession, autant que
cela lui est bon.»

Philon indique les bases scripturaires de cette conception d’une royauté étendue
de Moise (1, 158): *Qvoudodn yag dAov Tod Edvovs Fedg xal faoiieds. «Il fut appeld
Dieu et roi de toute la nation». En effet, en Ex. 7, 1, Moise est désigné comme
«un dieu pour Pharaon». Deut. 33, 5 mentionne «un roi en Yeshurun», qui ne
serait autre que Moise. Quant & la vision globale de la terre qu’a Moise (v. 87),
elle peut aussi trouver un fondement biblique. Elle prolonge, en effet, I'idée de
Deut. 34, 1 ou Moise, du haut du mont Nébo, contemple «toute la terre»: au sens
restreint, toute la terre de Canaan; mais au sens large, la terre entiére, dont la
Terre promise est la quintessence.

Cependant, I'inspiration du réve de Moise n’est pas tirée uniquement du texte
méme de la Bible. Ezéchiel, comme tant d’autres auteurs judéo-hellénistiques,
parait informé de traditions orales juives touchant & I'interprétation biblique. Ces
traditions ne prendront une forme écrite que bien des siécles plus tard, dans la
littérature rabbinique. Elles sont connues sous le nom de midrash. Ainsi, un
midrash nous dit que, pour se préparer & sa mission, Moise fut invité & monter
au ciel et & contempler le trone de gloire, & connaitre les joies réservées aux justes,
mais aussi & visiter la géhenne et & apprendre les souffrances infligées aux mé-
chants!l.

Mais la vision par Moise des profondeurs de I’abime et des hauteurs célestes est
déja illustrée dans la littérature apocalyptique juive: nous la rencontrons dans
I’ Apocalypse syriaque de Baruch (LIX). L’ascension de Moise au ciel est un théme
courant de la tradition juive qu’on trouve aussi bien dans des textes apocryphes

10 Les citations et traductions de Philon sont tirées des Huvres de Philon d’ Alexandrie, publiées
par R. Arnaldez, C. Mondésert et J. Pouilloux. Voir le vol. 22, De Vita Mosis (Paris 1967).

11 Voir M. M. Kasher, Talmudic-Midrashic Encyclopedia of the Pentateuch, Exodus, vol. 8,
t. 9 (New York 1954), p. 141s.




222 Esther Starobinski-Safran

que dans la littérature rabbinique, par exemple dans les traités Chabbat et Mena-
- hot du Talmud babylonien.

Voila pour ce qui a trait au réve de Moise. Qu’en est-il, & présent, de son inter-
prétation ?

Elle est orientée d’emblée par Ragouel dans un sens favorable. En effet, les
premiéres paroles qu’il prononce sont parfaitement explicites: Dieu est apparu a
Moise pour lui ségnifier de belles promesses. Pour ma part, je préfére la lecon
éonunvey, retenue par plusieurs éditeurs, & dujrvoer, que choisit Wieneke (v. 83).
Car le livre de ’Exode est, par excellence, celui des signes annonciateurs, que la
Septante désigne par onueia (Ex. 4,9;4, 17 et passim). Le réve de Moise qu’imagine
Ezéchiel s’'inscrit dans cette conception d’ensemble de I'Exode.

La suite de I'interprétation du réve parait moins claire et suscite, & son tour,
différentes explications. A propos du v. 85, certains éditeurs comprennent «Tu
renverseras certainement un grand tréne» et présument qu’Ezéchiel s’inspire
d’Euripide (Suppl. 1198): *IAlov mot’ ééavactijoas fddea. D’autres éditeurs — dont
J. Wieneke — ne voient pas de rapport entre cette maniére de saisir le vers et les
données du songe. Ils préférent traduire «Tu érigeras certes un grand trome», ce
qui me parait donner un sens forcé & é&aviornut. Je m’en tiens donc & la premiére
de ces interprétations, que je tenterai d’expliquer ainsi:

Tout le réve de Moise est dominé par I'image du grand tréne. Ce tr6ne symbolise
avant tout la puissance de Dieu, mais aussi le pouvoir de Moise, appelé & s’ap-
puyer sur celui de Dieu. De plus, il suggére une troisieme puissance, engagée de
prés dans les événements de ’'Exode: celle, toute terrestre, toute temporelle, du
Pharaon. Cette royauté-1a ne s’appuie pas sur celle de Dieu; bien au contraire, elle
g’oppose & Dieu. C’est pourquoi, la défaite du Pharaon correspondra & I'instaura-
tion du pouvoir de Moise, fondé sur celui de Dieu. Dans I’économie générale de
la piéce, cette phrase a un caractére prémonitoire. Plus loin, le poéte indiquera les
plaies infligées au Pharaon avec le concours de Moise. Quant au récit du désastre
de la Mer Rouge, rapporté par un messager égyptien, il formera un des épisodes
les plus dramatiques de I’ ‘Exode’.

Le v. 86 ne répond pas exactement aux indications du réve. En effet, si le v. 81
fait allusion aux futures fonctions de Moise en tant que chef militaire (cf. Ex. 17,
8-13; Num. 25, 16; 31, 2), le v. 86, lui, suggére plus spécialement les attributions
de juge de Moise (cf. Ex. 18), en plus de celles, plus générales, de chef politique.

Quant & la contemplation de 'univers dans sa totalité par Moise, elle signifie,
aux yeux de Ragouel, la connaissance des trois dimensions du temps et implique
donc le pouvoir prophétique de Moise, tel qu’il est indiqué notamment dans Deut.
34, 10.

La derniére partie de I'interprétation du songe permet & nouveau des paralléles
avec le midrash. La connaissance du passé attribuée & Moise est également sug-
gérée par Ex. rabba 6, qui se référe 4 Ex. 6, 3, ol il est question des rapports de
Dieu avec les patriarches. Quant & la connaissance de I’avenir accordée au plus




Un poéte judéo-hellénistique: Ezéchiel le tragique 223

grand des prophétes, illustrée par la littérature apocryphe et apocalyptique', elle
est également indiquée & diverses reprises par le midrash. Ainsi dans Nombres
rabba 23, 4 (& propos de Num. 34, 2), il est dit que Dieu révéle & Moise tout ce
qui adviendra et lui présente chaque génération successive avec ses chefs. Ex.
rabba 45, 6 se référe a la demande de Moise formulée en Ex. 33, 18: «Montre-moi
ta gloire». Dieu y dit & Moise: «Je te montrerai la récompense que je donnerai aux
justes & la fin des temps.» La vision de Moise s’étend jusqu’aux extrémes limites
du temps.

D’une maniére générale, nous constatons que l'interprétation de Ragouel ne
reprend pas point par point le réve de Moise; bien plutét, il lui apporte des adjonc-
tions. Nous avons deux tableaux complémentaires, deux volets d’'un diptyque, ou
le poéte représente Moise d’une fagon grandiose: c’est un homme aux pouvoirs
multiples, dont la ressemblance & Dieu est portée aussi loin que possible. Ce por-
trait préfigure déja, dans une certaine mesure, celui que donnera Philon dans sa
‘Vie de Moise’, elle-méme présentée en deux livres, s’attachant & des aspects com-
plémentaires de la figure du prophéte. Ezéchiel voit en Moise un étre doué d’un
pouvoir trés étendu, pouvoir qui se double d’une connaissance immense: cette
connaissance lui assure aussi bien la maitrise de la totalité de ’espace qu’une
vision globale de l'histoire.

Dans sa représentation de la figure de Moise, le poéte 8’inspire sans doute d’une
conception politique caractéristique de son époque, suivant laquelle le souverain
est plus qu’un simple mortel: en quelque sorte un dieu sur terre. L’idée d’aprés
laquelle le chef politique doit &tre d’une espéce supérieure aux autres hommes et
capable de réunir une somme de qualités fondées sur la vertu et la sagesse s’appuie
sur une tradition philosophique qui remonte jusqu’a Platon (cf. Lois 4, 709-713)3,
Par ailleurs, la notation de «toute la terre habitée» soumise au regard, partant &
I’autorité de Moise, ne doit pas trop surprendre chez un poéte hellénistique. Alexan-
dre n’avait-il pas déja aspiré & un empire mondial?

L’étude du fragment d’Ezéchiel comporte une derniére étape. Car le réve de
Moise et son interprétation ne suggérent pas seulement la suite des événements
del’’Efaywy). Ils ne reflétent pas uniquement une conception de ’homme politique
propre & une époque donnée. Ils renferment aussi une conception d’ensemble de
Ihistoire orientée vers une fin messianique. Le verset, déja mentionné, de Deut.
33, 5 — «Ily eut un roi en Yeshurun» — accepte une triple interprétation: Dieu-roi,
Moise-roi et Messie-roi. Cette triple interprétation, nous la retrouvons dans notre
fragment. L’orientation vers un avenir non pas immédiat mais lointain nous est
donnée par le souhait qu’exprime Ragouel: «Puissé-je vivre quand ils se réalise-
ront pour toi!» En effet, Ragouel est contemporain des événements de ’Exode

12 Voir, par exemple, 1’ Assomption de Moise, I’ Apocalypse syriaque de Baruch, loc. cit.

13 Voir aussi Aristote, Pol. 3, 1284s. Quant & l'origine et & la mission divines du roi, elles sont
déja représentées chez Homére et Hésiode. Lire, & ce sujet, L. Delatte, Les T'raités de la
Royauté d’ Ecphante, Diotogéne et Sthénidas (Paris/Liége 1942) 126s.




224 Esther Starobinski-Safran: Un poéte judéo-hellénistique

et ce veeu ne peut s’appliquer qu’a un futur plus éloigné. Le dernier vers du frag-
ment nous achemine, lui aussi, vers la fin des temps.

La conception messianique de ce passage est complétée par la subordination
du monde et des hommes & une autorité unique — celle de Dieu ou de son Messie —
indiquée tout au long du fragment. Quant au v. 86, il évoque la vision de paix
d’Isaie 2, 4:

«Il exercera son autorité sur les nations
et sera l’arbitre de peuples nombreux.»
Ou encore celle de Michée 4, 3.

De plus, la conception messianique de ce fragment est susceptible aussi de pro-
longements chrétiens. Ainsi, les attributs de la royauté octroyés & Moise pourraient
préfigurer ceux de Jésus-Christ (Hébr. 1, 8s.); ’autorité de Moise sur ’ensemble de
I'univers, qui tombe & genoux devant lui, pourrait annoncer celle de Jésus (Phil. 2,
10)4,

Le fragment d’Ezéchiel, nous le voyons, s’ouvre sur des perspectives trés larges.
Le poéte lui-méme a puisé son inspiration & des sources diverses. Son réve de
Moise se rattache, & la fois, & la tragédie grecque, & la Bible et aux traditions
orales d’Israél, a la littérature apocryphe et apocalyptique juive, aux écrits judéo-
hellénistiques de caractére apologétique et & la conception hellénistique de la
royauté. Les paralléles avec Philon que nous avons signalés montrent la continuité
et la durée de I'interprétation judéo-hellénistique du Pentateuque.

14 Le professeur Frangois Bovon m’a aimablement indiqué quelques affinités entre le fragment
étudié et des passages du Nouveau Testament. Voir aussi Apoc. 1, 12s.




	Un poète judéo-hellénistique : ezéchiel le tragique

