
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 31 (1974)

Heft: 3

Artikel: Zur Textkritik und Erklärungen von Ausonius Mosella

Autor: Tränkle, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Textkritik und Erklärung von Ausonius Moseila

Von Hermann Tränhle, Greifensee

Mit der Mosella des Ausonius steht es wie mit manchen anderen lateinischen
Texten: Die Herausgeber unseres so selbstbewussten Jahrhunderts, die sich
zahlreicher Hilfsmittel bedienen können, bieten einen schlechteren Wortlaut als ihre
Vorgänger, und seine Erklärer begnügen sich allzu oft mit vagen Deutungen des

Wortsinnes, ohne den gedanklichen Zusammenhang der besprochenen Stellen und
die stilistische Eigenart des Dichters, ja den lateinischen Sprachgebrauch
überhaupt hinreichend zu beachten. So gelingt es ihnen mit Wendungen und Sätzen

fertig zu werden, um deren Deutung sich äusserst kundige Leser seit der
Humanistenzeit vergebens bemüht haben. Während die Ausoniusherausgeber des späten
19. Jahrhunderts, K. Schenkl (1883) und R. Peiper (1886), noch durchaus um
ein selbständiges kritisches Urteil bemüht waren, erinnert der Kommentar zur
Moseila von K. Hosius (31926) beinahe auf Schritt und Tritt an das Urteil, das

A. E. Housman über die Lucanausgabe dieses Gelehrten gefällt hat: Reich an
nützlichem Material und zuverlässig in der Darbietung von Fakten und Parallelstellen,

lässt er den Benützer, wo der Text ernsthafte Schwierigkeiten bietet, allzu
oft im Stich, blind der Überlieferung folgend. In der gleichen Richtung noch
erheblich weiter geht der 1972 erschienene Kommentar von C.-M. Ternes, so dass

wir nun sogar das Vergnügen haben, Sätze wie innocuos ratium pulsus pugnasque
iocantes / naumachiae Siculo quales1 spectata Peloro / caeruleus viridi reparat sub

imagine pontus (217 ff.) oder non aliam speciem petulantibus addit ephebis / puber-
tasque amnis2 et picti rostra phaseli (220f.) ohne über das Triviale hinausgehende

Erklärung enträtseln zu dürfen. Das ist um so bedauerlicher, als zwar die grossen
Philologen des 16. und 17. Jahrhunderts diesem ebenso reizvollen wie schwierigen
Stück Poesie ihre Aufmerksamkeit nicht versagt haben - an erster Stelle wären
hier J. J. Scaligers Ausonianae lectiones von 1574 zu nennen, die vor allem zum
Verständnis historisch wichtiger Stellen beitragen, daneben die sporadischen und
zum Teil erst postum veröffentlichten Emendationen von J. F. Gronovius und
N. Heinsius -, es aber doch erst das 19. Jahrhundert gewesen ist, das eine nicht
nur einzelnes herausgreifende Erklärung3 und eine zuverlässige Kenntnis der
Überlieferung gebracht hat. Nun erst zeigte sich so recht, wie zahlreich die Pro-

1 Richtig Hosius, der mit Accureius qualis schreibt und Siculo qualis spectata Peloro (sc. est)
als Relativsatz zu naumachiae zieht.

a In diesem Fall hat Ternes allerdings in Peiper einen unrühmlichen Vorläufer. Dabei ist das
Zusammentreffen einer prosodischen (-is) und einer sprachlichen (- que - Asyndeton - et)
Anomalie in amnis ein sicheres Indiz für das Vorliegen einer Korruptel. Das Richtige hat
C. Barth längst gefunden: amnisque.

' Vor allem wichtig E. Booking (Bonn 1845) und H. de la Ville de Mirmont (Bordeaux 1889).



156 Hermann Tränkle

bleme sind, die uns die Mosella aufgibt. Sie sind längst nicht gelöst. Die folgenden
Seiten wollen einige von ihnen aufgreifen, darunter auch solche, über die sich selbst

unter Urteilsfähigen nur schwer Einigkeit erreichen lassen wird. Der Verfasser
wäre da schon froh, wenn seine Darlegungen einen Anreiz zu erneutem Überdenken

böten.

Vorweg ist noch auf zwei Tatsachen hinzuweisen, deren Berücksichtigung für
das Verständnis des folgenden unerlässlich ist. Die eine betrifft die Qualität der

Dichtung. Von konservativen Kritikern ist gelegentlich betont worden, Ausonius
sei kein bedeutender Dichter gewesen, so dass man bei ihm nicht unbedingt mit
dem logisch oder poetisch Stimmigen rechnen könne4. Hier ist aus einer richtigen
Behauptung eine unzutreffende Folgerung gezogen. Ein bedeutender Dichter war
Ausonius gewiss nicht, aber einer, der grossen Wert auf das ausgefeilte,
funkelnde und geistreiche Detail gelegt hat, zumal in der Mosella. Man braucht nur
einmal aufmerksam den Katalog der Moselfische (85fF.) zu lesen oder die Schilderung

des mit der Angel fischenden Knaben (247ff.), um zu sehen, mit welcher Raffinesse

hier die Einzelheiten ausgestaltet sind, manchmal überspitzt und die Grenze
des guten Geschmackes streifend, oft anmutig, niemals geistlos oder stumpf. Die
metrischen und prosodischen Anomalien des Werkes bilden dagegen keine Instanz,
da sie innerhalb der lateinischen Dichtung des späteren 4. Jahrhunderts n. Chr.

nicht vereinzelt dastehen. Ausonius ist also kein Schriftsteller der Art, dass man
Törichtes oder Sprachwidriges ohne weiteres hinnehmen müsste.

Die zweite Tatsache, die wir hier hervorzuheben haben, betrifft die Überlieferung

der Moseila, die bekanntlich andere Wege gegangen ist als die der übrigen
Werke des Dichters. Sie wird nur von wenigen Handschriften repräsentiert, welche
sich in zwei Gruppen scheiden lassen: Auf der einen Seite steht der Sangallensis
899 saec. X (G), der nicht ganz selten allein den originalen Wortlaut bewahrt hat,
jedoch gegen Fehler keineswegs gefeit ist, auf der anderen mehrere Codices des

10., 12. und 15. Jahrhunderts, die offenbar auf einer gemeinsamen, zum Teil ziemlich

nachlässig geschriebenen Vorlage beruhen. Für den vorhegenden Zusammenhang

vor allem wichtig ist aber, dass bereits der Archetypus unserer Handschriften
von Entstellungen nicht frei gewesen ist. Gewisse der gesamten Überlieferung
gemeinsame Verschreibungen sind unbestritten, darunter solche, bei denen offenbar
ein Schreiber oder Korrektor das ihm Unverständliche durch scheinbar
Plausibles ersetzt hat®. Darüber hinaus lässt sich kaum bezweifeln, dass an ein paar
Stellen ganze Verse fehlen, mögen auch gerade hier die Kommentatoren unseres
Jahrhunderts ihre Zustimmung versagen6. Das sind Warnzeichen, dem überlieferten

Textbestand allzu gutgläubig zu vertrauen.

4 So besonders schroff von O. Seeck, Gött. Gel. Anz. 1887, 519f.
5 Besonders bezeichnend 2 vico statt richtig Vinco (Minola), 32 munimine statt manamine

(Gronovius) und 438 vivifica statt Vivisca (Scaliger).
' Es handelt sich um die Stellen bei V. 206 und 380. In 206 fehlt nicht nur, wie uns die

Kommentatoren glauben machen, das Subjekt, obwohl allein schon das schwer erträglich wäre,



Zur Textkritik und Erklärung von Ausonius Moseila 157

Nach diesen Vorbemerkungen können wir uns den Versen 48-52 zuwenden, wo
Ausonius auf die Schilderung des reinlichen, von Schilf und Schlamm freien Flussufers

diesen Ausruf folgen lässt:

i nunc et Phrygiis sola levia consere crustis
tendens marmoreum laqueata per atria campum:

50 ast ego despectis quae census opesque dederunt

naturae mirabor opus, non cura nepotum
laetaque iacturis ubi luxuriatur egestas.

Wer nur einmal die beiden letzten Verse zu übersetzen versucht, wird wohl
begreifen, welche Schwierigkeiten sie den Erklärern seit langem bereiten7. Hosius
bleibt, wenn auch mit einem gewissen Missbehagen, beim Überlieferten, indem er
cura nepotum als «Vergnügungssucht der Schlemmer» erklärt und zu luxuriatur
egestas bemerkt: «Der frühere Reichtum, der bereits zur Armut geworden ist,
verschleudert unbekümmert auch den Rest der Habe.» Diese Deutung ist nicht neu;
schon 1580 hatte Vinet sich ähnlich geäussert8. Freilich macht sie das nicht
glaubhafter. Wie soll cura die hier postulierte Bedeutung haben Und dass egestas die
affluentia omnium rerum iam egestas facta zu vertreten hat, wird man auch nicht
allzu leicht hinnehmen. Hinzu kommt schliesslich noch, dass man nach der

Abwertung des Reichtums in den Versen 48-50 nun, nachdem das naturae opus
eingeführt ist, auch eine positive Würdigung des Naturwirkens erwartet, nicht eine

nochmalige Ablehnung des bereits Abgelehnten. Nicht nur cura ist also rätselhaft,
sondern auch das vorausgehende non. Auf jeden Fall wird man die Korruptel -
und dass eine solche vorliegt, scheint mir kaum zweifelhaft - eher in der zweiten
Hälfte von V. 51 als in V. 52 suchen, wie denn auch alle Kritiker, die bisher am
überlieferten Wortlaut gezweifelt haben, sie an eben dieser Stelle vermuteten.

sondern auch die Anknüpfung vor transire diem und vielleicht ein Infinitiv zu impubem
manum in 205 (vgl. 204 gestire). Im Gegensatz dazu sind bei 380 die Gründe für die Annahme
einer Lücke inhaltlicher Art. Der triumphierende Aufschwung der vorausgehenden Verse
drängt geradezu auf eine rühmende Erwähnung der Kaiserresidenz in Trier hin: Einst sei
diese in Rom gewesen (380), nun aber sei die Ehre von der Tiberstadt auf die Moselstadt
übergegangen. So wie die Stelle überliefert ist, wirkt der Übeigang zu 381 seltsam abrupt.
Hinzu kommt noch folgendes: Falls man hier das Vorliegen einer Lücke verneint, müsste
man annehmen, der Dichter habe zwar allerlei von der Mosel erzählt bis hin zu der Erwähnung

hoher Reichsbeamter, die von dorther stammten, aber den grössten Ruhmestitel des
Flusses, dass er nämlich an einer Kaiserresidenz vorüberfliesst, lediglich ein paar Male
beiläufig gestreift. Wer will das glauben? Im übrigen muss offen bleiben, ob die Lücke 380
vorausging oder folgte.

7 Die Richtigkeit des überlieferten Wortlauts ist meines Wissens allerdings erst von H. A.
Cannegieter, Mise. Observat. 10 (1739) 171 bezweifelt worden, der ohne nähere Begründung
secura nepotum laetaque iacturis sibi luxurietur egestas vorschlägt. Das 19. Jahrhundert

hat dann noch mehrere Versuche der Verbesserung gebracht, stets zweisilbige Adjektive
anstelle von cura, von denen wenigstens Lachmanns certa (mitgeteilt von Böcking im App.
z. St.) erwähnt sei.

8 non ubi deutet dieser so: «Opus naturae mirabor non autem id, ubi et in quod nepo-
tea quiequid habeant pecuniae insumunt», während Hosius sich zu diesem Funkt nicht
äussert, so dass unklar bleibt, ob er den Satz wie Vinet versteht oder ubi an naturae opus
anknüpft und non in den Relativsatz zieht.



158 Hermann Tränkle

Einer Emendation sind, vorausgesetzt dass das -que in V. 52 richtig ist, enge
Grenzen gesetzt; denn es gehört ein weiteres Subjekt neben egestas oder ein weiteres

Attribut neben laeta iacturis hierher.
Einen Schritt weiter mag folgende Überlegung führen: Ausonius formuliert

bekanntlich oft in enger Anlehnimg an berühmte Dichter der älteren Zeit, und so

kann es kaum ein Zufall sein, dass das auffällige Oxymoron luxuriatur egestas
bereits in einem Epigramm des Martial vorgebildet ist, bei einem Dichter also, auf
dessen Werke Ausonius besonders häufig zurückgegriffen hat. 10, 96 stellt der

spanische Epigrammatiker das ebenso billige wie behagliche Leben auf seinem
heimischen Besitz in Bilbilis den teuren Mühseligkeiten der Hauptstadt Rom
gegenüber, und in diesem Zusammenhang heisst es (5 f.)9:

ilia placet tettus, in qua res parva beatum

me facit et tenues luxuriantur opes.
In einem entsprechenden Zusammenhang gäbe unser V. 52 ausgezeichneten Sinn:
Im Falle der Natur ist es nicht der Reichtum, der üppige Verschwendung treibt,
so als freute er sich geradezu des Verlustes, sondern die Besitzlosigkeit. Das heisst,
ohne erst riesige Reichtümer zusammenraffen zu müssen, kann die Natur, indem
sie ihre Gaben überreichlich ausstreut, sich gebärden wie der schlimmste
Verschwender. Eine solche Deutung ist freilich nur möghch, wenn der Satz nicht
unter einem negativen Vorzeichen steht, und damit kommen wir wieder auf unsere
Zweifel an dem non in V. 51 zurück.

Mir drängt sich immer wieder der Gedanke auf, man habe dort secura nepotum10

zu schreiben, wie schon von Cannegieter vermutet worden war11. Der Sinn wäre
dann, dass die Natur jeder Generation ihren Reichtum in Überfülle spendet,
unbedenklich und unbekümmert darum, ob ihre Gaben auch noch für spätere Zeiten
reichen, wie ein Verschwender und nicht wie ein haushälterischer Familienvorstand,

dessen Grundsatz es ist: filiis et posteritati providendum (Tert. Idol. 12, 2).

nepotum wäre in diesem Falle in der Bedeutimg von posteritatis zu nehmen, und
die Tatsache, dass das den ganzen Nebensatz an naturae anknüpfende ubi in
qua) erst so spät folgt, könnte nur dem mit Ausonius nicht Vertrauten
Kopfzerbrechen bereiten: Die Relativpronomina sind bei diesem Dichter ebenso wie
manche Konjunktionen, z. B. cum und dum, oft erstaunlich weit vom Satzanfang
abgerückt12.

Nach wenigen Versen beginnt Ausonius dann die ausserordentliche Klarheit

" Angeführt von Hosius ad loc., der die Möglichkeit erwägt, dass es «Auson vorgeschwebt
haben mag». In der Formulierung bereits ähnlich Ov. Met. 15, 81f. (Pythagoras in seinem
Plädoyer für den Vegetarismus): prodiga divitias alimentaque mitia tellus/ suggerit

10 Zu dem häufigen Gebrauch von securus mit Genitiv seit Virg. Arn. 1, 350 securus amorum
und Hör. Epist. 2, 2, 17 poenae securus vgl. Kühner-Stegmann I 436.

11 Vgl. oben Anm. 7.
18 Besonders ähnlich z. B. 298, 8f. Souchay Burdigala est natale solum, dementia caeli / mitis

ubi et riguae larga indulgentia terrae. Weitere auffällige Beispiele für die Nachstellung des

Relativpronomens: Mos. 481; 418, 6, von cum-. 18, 2; 67, 2; 149, 2, von dum-. Mos. 206.



Zur Textkritik und Erklärung von Ausonius Moseila 159

des Wassers zu preisen, die es ermöglicht, bis auf den Grund zu sehen. In diesem

Zusammenhang heisst es (56-62):
utque almus aperto

panditur intuitu liquidis obtutibus aer
nec pladdi prohibent ocubs per mania venti,
sic demersa proeul durante per intima visu

60 cernimus arcanique patet penetrale profundi,
cum vada lene meant liquidarum et lapsus aquarum
prodit caerulea dispersas luce figuras.

Hier ist es gerade der Anfang des Zitates, der Schwierigkeiten bereitet. Wie soll
man den Satz verstehen, der von der weiten Öffnung der «nährenden Luft»13 für
den menschlichen Blick spricht (56f.) Seit dem 18. Jahrhundert sind immer wieder

Zweifel laut geworden, ob überhaupt der originale Wortlaut des Dichters
vorliegt14, und so hat man nacheinander obtentibus statt obtutibus (Anonymus,
Heidelb. Jahrb. 15 [1822] 400) und introitu statt intuitu (Peiper) vorgeschlagen. Die
neuesten Herausgeber sind zur Uberlieferung zurückgekehrt, Ternes ohne irgendeine

Erläuterung, Hosius, indem er auf die Vorhebe des Ausonius für «die Häufung
synonymer Ausdrücke» verweist. Schon gut, aber wie haben wir uns das genau zu
denken Meint Hosius, intuitu und obtutibus seien zwei Dative oder zwei Ablative,
oder nimmt er das allein Mögliche an, dass nämlich das eine ein Dativ und das
andere ein Ablativ sei? In diesem Pali würde der Satz bedeuten, dass die Luft
sich durch ihre Durchsichtigkeit dem menschlichen Blicke öffne. Dann wären
allerdings die beiden Ausdrücke nicht mehr synonym, und - weder der eine noch der
andere kann den hier geforderten passiven Sinn haben, wie aus den betreffenden
Thesaurusartikeln deutlich genug hervorgeht. Die nächste Präge muss also lauten,
an welchem Punkt eine Korruptel vorhegt, aperto intuitu ist als Dativ («die
Luft weitet sich für den offenen, d. h. freien, Bhck») ohne Anstoss; man braucht
nur Lukr. 4, 272 ianua transpectum praebet apertum oder Sidon. Epist. 8, 6, 12

cursibus apertis quatere campos zu vergleichen. Dagegen wäre liquidis obtutibus als
Dativ singulär, weil liquidus zwar oft genug von der klaren Luft oder klaren Tagen
und Nächten gebraucht wird, aber meines Wissens niemals vom menschlichen
Bhck. Der Fehler hegt bei obtutibus, und damit scheidet Peipers introitu, das genau
besehen auch seiner Bedeutung nach wenig befriedigt, von vorneherein aus. Aber
auch mit obtentibus, das von Schenkl akzeptiert wurde, ist es nichts, da dieses

Wort, wenn es nicht überhaupt - wie meist - übertragen gebraucht wird, auf ein
Verhüllen oder Verschleiern weist, was hier gar nicht passt.

In diesem Fall hilft ein Bhck auf den Zusammenhang weiter. Verghchen wird die

14 Der Ausdruck almus aer scheint singulär (im Thes. ling. Lat. ist er weder s.v. aer noch
s.v. almus erwähnt), doch wird er durch Chalc. Comm. 136 p. 177 Waszink {actus deus
aetheris almi hinreichend geschätzt.

14 So zuerst Cannegieter a. 0. 171, zuletzt F. Paschoud, Thes. ling. Lat. IX 2, 305, 53 s.v.
obtutus, wo allerdings zwischen almus und aer als Erläuterung ein durchaus sinnstörendes
amnis eingefügt ist.



160 Hermann Tränkle

Klarheit des Wassers, die es bei ruhiger Strömung erlaubt, «im blauen Lichte
zerstreute Figuren zu sehen», mit der klaren Durchsichtigkeit der Luft. Wie ist das

gemeint Hat man hier an einen klaren Sonnentag zu denken, an dem man nichts
sieht als den blauen Himmel, oder - an eine klare, windstille15 Sternennacht Man
braucht die Frage nur zu stellen, um zu erkennen, wie man sich zu entscheiden hat.
Das führt fast von selbst auf die Verbesserung liquidis sub noctibus. Zum
Ausdruck wäre etwa Virg. Ecl. 9, 44f. te pura sub node16 canentem / audieram und Aen.

10, 272f. liquida si quando node cometae / sanguinei lugubre rubent zu vergleichen.
Ausserdem sei darauf hingewiesen, dass die Präpositionen ob und sub in unseren
Handschriften oft miteinander vertauscht werden.

Im weiteren Verlauf des Gedichtes spricht Ausonius dann unter anderem auch

von den Möglichkeiten der Unterhaltung, die der Fluss seinen Anwohnern bietet,
zuerst von den Ruderwettkämpfen. Dabei malt er behaglich aus, wie die Rudernden

ihr eigenes Spiegelbild im Wasser sehen können und sich daran freuen, woran
er folgenden hübschen Vergleich knüpft (230-239):

230 sie uhi compositos ostentatura capillos
candentem late speculi explorantis honorem

cum primum carae nutrix admovit alumnae,
laeta ignorato fruitur virguneula ludo

germanaeque putat formam spedare puellae:
236 oscula fulgenti dat non referenda metallo

aut fixas praetemptat acus aut frontis ad oram
vibratos captat digitis extendere crines:
talis ad umbrarum ludibria nautica puhes

ambiguis fruitur veri falsique figuris.
So hübsch dieser Vergleich ist, dem Kritiker, der es mit der Sprache genau nimmt,
gewährt er nicht die reine Freude, weil die syntaktische Gestaltung des Anfangs
reichlich undurchsichtig ist. Es geht natürlich um die Frage, wie sich die beiden

temporalen Konjunktionen in 230 (tibi) und 232 (cum) miteinander vereinbaren
lassen. Merkwürdigerweise scheinen sich die alten Herausgeber darüber kaum
Gedanken gemacht zu haben17. Seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts wurden dann
mehrere Möglichkeiten der Verbesserung vorgeschlagen, von denen Specks inhaltlich

plausibles, aber prosodisch falsches sicuti in 23018 sogar in Schenkls Text
Eingang fand, während es Lachmanns durchaus erwägenswertes tum in 23219 kaum

zur Ehre der Apparate gebracht hat. Böcking rechnete mit einer Abundanz, und
ebenso haben sich auch die Herausgeber unseres Jahrhunderts verhalten, Hosius,
indem er von einem «leicht entschuldbaren Anakoluth» spricht, Ternes wieder,

15 Man beachte die Entsprechung von 58 placidi venti und 61 cum vada lerne meant.
u Zum temporalen Gebrauch von sub mit Ablativ allgemein vgl. etwa Kühner-Stegmann I

570.
" Wiederum ist Cannegieter a. O. 188 der erste, der das Vorliegen einer Korruptel vermutet.
18 Vgl. dazu Lachmann zu Lukr. 2, 536 und L. Müller, De re metrica (Petersburg '1894) 410.
" Vgl. dazu Kühner-Stegmann I 789f. und Hofmann-Szantyr 385.



Zur Textkritik und Erklärung von Ausonius Mosella 161

ohne auch nur ein Wort über die Frage zu verlieren. Schliesslich hat Peiper die
Verse 231 und 232 zusammen in Klammern gesetzt, um damit anzudeuten, dass

nach seiner Meinung der durch cum eingeleitete Temporalsatz diese beiden Verse

einschliesse, während er den «6t-Satz überordnet und von 230 bis 234 reichen lässt,
compositos ostentatura capilbs (230) auf virguncub beziehend. Eben dieses letzte ist
offenkundig falsch20 - die Zeigende kann nur die Amme sein, von ihrem Schützling
ist erst von 233 an die Rede -, und damit bricht Peipers Versuch, der Stelle mit
Hilfe einer veränderten Interpunktion beizukommen, in sich zusammen.

Was die Annahme einer «Abundanz» oder eines «Anakoluth» angeht, so wäre es

Sache ihrer Verfechter, wirklich Vergleichbares aus der gehobenen lateinischen

Dichtung, in der Anakoluthe und Abundanzen ja gar nicht selten sind, beizubringen.

Solange das nicht geschehen ist - und ich fürchte, es wird nicht geschehen -,
möchte ich meinerseits den Weg der Emendation vorziehen, zumal eine sich
anführen lässt und im Grunde bereits angeführt wurde, die auf sehr einfache Weise

nicht nur der Syntax aufhilft, sondern auch in anderer Hinsicht die Stelle
entscheidend verbessert: sicut in 230. Dadurch wird nicht nur jene merkwürdige
«Abundanz» beseitigt, sondern auch die Seltsamkeit, dass wenige Verse nach
einem parataktischen, durch sie eingeleiteten Vergleichssatz wieder durch talis
(238) zur Erzählung zurückgelenkt ist.

Für spondeisches sicut im ersten Metrum des daktylischen Hexameters sei mit
Lachmann zu Lukrez 2, 536 auf folgende Stellen verwiesen: Cic. Arat. 131 sicut

cum coeptant tutos contingere partus; Lukr. 3, 816 5, 361 sicut summarum summa
est aeterna; Manil. 2, 483 und Sil. 6, 55321. Die Korruptel lässt sich leicht erklären;
sicut wird nicht selten in den Handschriften durch sicuti ersetzt, und von hier zu
dem in der Hexameterdichtimg bei Vergleichen geläufigen Versanfang sie ubi22 ist
kein weiter Weg mehr.

Auf die Ruderwettkämpfe lässt Ausonius das Fischen folgen, zuerst das mit
Netzen, dann besonders ausführlich das Angeln. Gleich zu Beginn dieses Teils
heisst es (247-249):

ille autem scopulis deiectas promts in urtdas

inclinat bntae conexa cacumina virgae
induetos escis iadens letalibus harms.

Schwierigkeiten hat in diesen Versen seit eh und je das durch den Druck
hervorgehobene Wort gemacht. Das überlieferte conexa schien neben cacumina
unverständlich, und so hat es bereits Vinet durch convexa ersetzt, was dann bis zu Peiper
herauf in allen Ausgaben erscheint. Von der «gebogenen» Spitze der Angelrute
wäre danach die Rede. Hosius ist dann wieder zur Überlieferung zurückgekehrt,
indem er erklärt, conexa cacumina bedeute «die an der elastischen Rute be-

20 Von Hosius ad loc. mit Recht hervorgehoben.
21 sicut mit Positionslänge der zweite Silbe an anderen Versstellen: Ov. Epist. 19, 93; Lukan

3, 638.
22 Vgl. etwa Mos. 267.

11 Museum Helveticum



162 Hermann Tränkle

festigte Spitze, die eigentliche Angel», aber gleichzeitig hinzufügt, Vinets Konjektur

sei freilich ebenso leicht wie inhaltlich bestechend. Die Wahrheit ist, dass es

als durchaus zweifelhaft gelten muss, ob convexus in der Bedeutung von «gebogen»

überhaupt verwendet werden kann, während das überlieferte conexus guten Sinn

gibt, nur eben nicht auf die von Hosius vorgeschlagene Weise; denn dass cacumina
nicht die eigentliche Angel, d. h. die Angelschnur mit ihrem Zubehör, meinen kann,
liegt wohl auf der Hand. Die Objektsverschiebimg, die in der lateinischen Dichtung

eine so grosse Rolle spielt, hat dazu geführt, dass conectere aliquid aliqua re
in einer Weise gebraucht werden kann, die vmdre oder auch cingere und coronare

gleichkommt. Der früheste Beleg für diese Verwendung des Wortes scheint sich
bei Valerius Flaccus zu finden (4, 334): viridi conectit tempora lauro; die spätantike
Literatur bietet manche Beispiele, von denen etwa Claudian. In Rufin. 1,118 (von
Megaera) caeruleo vestes conexuit angue; Symph. 46 (sc. undo) frigidi caeli duris
conexa catenis und Vict. Vit. 3, 51 invenit virum suurn stantem conexum genannt
seien23, conexa cacumina virgae heisst also «die (von der Angelschnur) umwundene

Spitze der Angelrute».
Bei convexus ist bekanntlich von der Bedeutung «gewölbt» auszugehen. Durch

ex omni parte declinatus umschreibt es Paulus ex Festo p. 58 M. Die wenigen
Belege, die E. Lommatzsch zu Beginn seines Thesaurusartikels für die Bedeutung
curvatus anführt - unser Vers figuriert dort als Glanzstück - bilden zusammen
eine recht merkwürdige Gesellschaft, von der kaum mehr etwas bleibt, wenn man
die sicher nicht dorthin gehörigen24 und textkritisch unsicheren Stellen beiseite
lässt. Wie immer sich das verhalten mag, Mos. 248 hat jedenfalls auszuscheiden.

Kurz danach erfährt der Leser, dass ein Fisch angebissen hat und der Knabe
die Angel seitwärts mit pfeifendem Geräusch aus dem Wasser reisst (256-258):

excipit ictum

spiritus, ut fractis quondami25 per inane flagellis
aura crepat motoque adsibilat aere ventus.

23 Die Beispiele mit Ausnahme der Claudianstelle nach Thes. ling. Lat. IV 166, 54ff. s.v.
conecto (E. Lommatzsch).

24 Zu ihnen wäre Ov. Met. 14, 154 convexum devexum) per iter; Apul. Met. 6, 12, 3 passim
stirpibus convexis (Helm: «die ringsum sich wölbenden Zweige») und Paneg. 9 (4), 21, 1

convexa devexa) Rheni comma (Mündungsarme - vgl. Paneg. 6 (7), 13, 2) zu rechnen.
25 «zu gewisser Zeit, irgendwann einmal, bisweilen»: quondam im Vergleich bei Geschehnissen,

die nicht einst pinmal eingetreten sind, sondern jederzeit eintreten können, wie Mos. 144
und in der Dichtung nicht selten seit Lukr. 6, 109 und Virg. Georg. 3, 99; 4, 261, wahrscheinlich

nach dem Vorbild von griech. &g narre (vgl. etwa Sappho 96, 7 L.-P.); es handelt sich
um eine altertümliche Bedeutung des Wortes, die in der Dichtung vereinzelt auch ausserhalb

von Vergleichssätzen vorkommt (Virg. Aen. 2, 367; Hör. Carm. 2, 10,18) und nach der
Herkunft des Wortes gut verständlich ist. Schwieriger steht es mit der entsprechenden
Verwendung von olim in Vergleichssätzen, die sich seit Lucil. 100. 284. 1319(?) M., Lukr. 4,
57; 6, 148, Virg. Aen. 8, 391 und Hör. Serm. 1, 1, 25 findet. Die Luciliusstellen lassen sich
wegen ihres fragmentarischen Erhaltungszustandes nicht zuverlässig beurteilen, aber die
Lukrez- und Virgilstellen sind so, dass an olim ein Temporalsatz angeschlossen ist, wie
ausserhalb der Vergleichssätze bei Plautus, z. B. Trin. 523 olim, terra cum proscinditur,
moriuntur boves. An der Horazstelle entspricht die Verwendung von olim dann der von



Zur Textkritik und Erklärung von Ausonius Moseila 163

Hier wird also der Klang der rasch bewegten Angel mit Knall und Pfeifen einer
durch die Luft gerissenen Peitsche verglichen, fractis flageUis hat erst bei den

Herausgebern des späten 19. Jahrhunderts Argwohn erregt. Schenkl ersetzt es

durch tractis und Peiper durch raptis, während Hosius wieder zur Überlieferung
zurückkehrt, mit folgender Begründung: «fractis von dem ruckweisen Schlag und
Knall der Peitsche, wohl brachylogisch gebildet nach Ausdrücken wie frangere

questus, 'stossweise hervorbringen'.» Ternes hat sich ihm angeschlossen und ebenso

der Verfasser des Thesaurusartikels frango, M. Bacherler, dieser allerdings mit
einer gewissen Ratlosigkeit26, weil ihm auffallen musste, wie seltsam sich die fracta
flagella des Ausonius neben den fracti sonitus, fractae voces, fracta verba oder mur-
mura Virgils und anderer Dichter eigentlich ausnehmen. Aber damit nicht genug;
von stossweise hervorgebrachten Lauten kann ja in der Mosella nach dem Sinn der
Stelle gar nicht die Rede sein. Es geht darin nicht um ein Knattern, sondern um
einen einmaligen Knall, der von einem Pfeifen begleitet ist. Aus diesen beiden
Gründen scheint es mir unmöglich, den überlieferten Wortlaut zu halten. Von den

vorgeschlagenen Emendationen verdient Peipers raptis gewiss den Vorzug. Das
Verbum rapere ist für ein schnelles Zerren oder Reißen der angemessene Ausdruck,
wie denn auch Ausonius selbst unmittelbar vorher, in 256, das Herausreissen der

Angel durch raptare bezeichnet27. Hinzu kommt, dass die Verbindimg von rapere
mit per inane (-ia) an einer bekannten, wenig später auch von Claudian

herangezogenen Stelle28 von Ovids Metamorphosen vorliegt (2, 506f.):
raptos per inania vento

imposuit caelo vicinaque sidera fecit.
Ehe Ausonius mit V. 298 zur Schilderung der sich über der Mosel erhebenden

Villen übergeht, stellt er das friedliche Elusstal der Unwirtlichkeit von Bosporus
und Dardanellen gegenüber. Dort heisst es (292-297):

non hie dira freti rabies, non saeva furentum
proelia caurorum: licet hie commercia linguae
iungere et alterno sermonem texere pulsu.

296 blanda salutiferas permiscent litora voces,

et voces et paene manus: resonantia utrimque
verba refert mediis concurrens fluctibus echo.

Was in diesem Zusammenhang alterno pulsu (294) eigentlich bedeuten soll, ist
bis heute ungeklärt. Hosius bemerkt dazu: «pulsu sc. linguae vom Gespräch wie

quondam. Also ursprünglich «wie dann, wenn ...», und später Angleichung an den Gebrauch
des verwandten Wortes Die Bemerkungen bei Hofmann-Szantyr 305 sehen leider so aus,
als hätten die Verfasser gar nicht begriffen, um welches Problem es hier geht.

a» Vg]_ Xhes. ling. Lat. VI 1245, 25fif. s.v. frango.
a7 Das Auftreten des gleichen oder eines stammgleichen Wortes nach kurzem Abstand ist bei

Ausonius ohne Anstoss: vgl. Hosius zu V. 59f.
28 In Eutrop. 1, 375 sie effata rapit caeli per inania cursum. Von der oben genannten Ovidstelle

abhängig auch C'ul. 212 rapior per inania ventis (vgl. dazu D. Güntzschel, Beiträge zur Datierung

des Culex [Münster 1972] 95ff.).



164 Hermann Tränkle

Hör. c. III 12, 3 oder besser Prise, perieg. 1034 verbera linguae, Plin. VII 70 ictus

linguaen, während Ternes sich ausschweigt. Nun war offenbar bereits Hosius sich

bewusst, dass die Tadelsworte des Oheims (patruae verbera linguae), von denen an
der angezogenen Horazstelle die Rede ist, in unserem Vers wenig weiterhelfen.
Bleiben die beiden anderen Parallelen^ die vom «Zungenschlag» beim Sprechen
handeln, etwa die Priscianstelle von dem des Papageis, der menschliche Rede
nachahmt (humanae simulat qui verbera linguae). Es lässt sich kaum behaupten,
dass diese Bedeutung sich gut in den bei Ausonius vorhegenden Zusammenhang
fügte. Schenkl, der ebenfalls bei pulsu bleibt, verweist im Apparat auf Virg. Georg.
4, 49 eoneava pulsu saxa sonant, was ein offenkundiges Missverständnis ist, da es

dort um Schläge oder laute Schritte geht, von denen die Felsen widerhallen. Ich
wüsste nicht, was man sonst vorbringen könnte, um den überlieferten Wortlaut zu
rechtfertigen, pulsu kann nicht das sein, was der Dichter schrieb, wie das übrigens
bereits im 12. Jahrhundert der Schreiber des Rhenaugiensis 62 der Zürcher
Zentralbibliothek geahnt zu haben scheint: Er hat es durch plausu ersetzt, was ihm
immerhin die Zustimmung Bookings und Lachmanns einbrachte, und so haben
wir uns denn nach ihrer Meinung eine Verständigung von Ufer zu Ufer durch
abwechselndes Händeklatschen zu denken, offenbar nach einem vereinbarten
Klatschcode. Der einzige ernstzunehmende Vorschlag, der bisher gemacht wurde,
stammt von N. Heinsius: lusu. Allerdings scheitert er meines Erachtens daran,
dass der Dichter hier im Gegensatz zu V. 165ff., wo von Neckereien zwischen
arbeitenden Winzern und vorüberfahrenden Matrosen die Rede ist, an freundliche
Grussworte denkt, wie sich aus dem salutiferas voces des folgenden Verses zu
ergeben scheint.

Ausgehend von der Tatsache, dass in der lateinischen Literatur bei der Erwähnung

von Gesprächen oft von aMernae voces oder alterna dicta die Rede ist29, schlage
ich vor, dictu an Stelle von pulsu zu setzen. Das seltene Wort ist seit Stat. Theb.

4, 145 hin und wieder belegt. Vgl. vor allem [Aurel. Vict.] Epit. 14, 7 referre

carmen carmini, dictum dictui.
Von den Villen, die die Ufer des Flusses umsäumen, bemerkt Ausonius, sie seien

so schön, dass sie von den berühmtesten Architekten des Altertums stammen
könnten - ein Anlass, sieben von ihnen nach der betreffenden Rubrik von Varros

Imagines aufzuzählen. Die diese Reihe abschliessende Erwähnung des Dinochares,
des Erbauers des alexandrinischen Arsinoeion, ist besonders ausführlich und hat
den Erklärern seit langem besonders schwer zu schaffen gemacht. Sie lautet
(311-317):

conditor hic forsan fuerit Ptolomaidos aulae

Dinochares, quadrata cui30 in fastigia cono

surgit et ipsa suas consumit pyramis umbras,
iussus ob incesti qui quondam foedus amoris

29 Vgl. Thea. ling. Lat. I 1755, 50ff. s.v. alternus (F. Vollmer).
30 Auch hier ist der Wortlaut umstritten, doch kann ich mir eine andere Lösung als Peipers



Zur Textkritik und Erklärung von Ausonius Mosella 165

315 Arsinoen Pharii suspendit in aere templi.
spirat enim tecti testudme corns achates
afflatamque trahit ferrato crine puellam.

Glücklicherweise brauchen wir uns hier auf die zahlreichen Fragen, die Namen,
Zeit und Tätigkeit des Architekten, auch das Aussehen des beschriebenen Werkes
betreffen, nicht einzulassen. Uns kommt es lediglich auf die beiden letzten Verse

an, und dazu genügt es, auf die Naturalis historia des älteren Plinius zu verweisen,
wo von Dinochares31 folgendes berichtet ist (34,148): magnete lapide... Alexandriae
Arsinoes templum concamarare inchoaverat, vi in eo simulacrum e ferro pendere in
aere videretur. intercessit ipsius mors et Ptolemaei, qui id sorori suae iusserat fieri.
Danach hätte der Architekt im Auftrag Ptolemaios II. nicht allzu lange vor dessen

Tod (246 v. Chr.) geplant, im Arsinoeion ein eisernes Standbild der Königin mittels
einer aus Magnetstein angefertigten Kassettendecke zum Schweben zu bringen.
Bei Ausonius wird dieser abenteuerliche Plan als vollendete Tatsache hingestellt
und die Wirkung des Magneten als ein Wehen verstanden (316 spirat - 317 affla-
tam). Des Magneten, sagte ich: Wenn wir der Überlieferung und der überwiegenden

Mehrheit unserer Ausgaben folgen, war es ein Achat, und nicht einmal ein
gewöhnlicher, sondern nach den Handschriften ein chorus achates32, woraus dann
in einer der Ausgaben des frühen 16. Jahrhunderts ein corus achates geworden ist.
In dieser Form geistert der Ausdruck durch die Jahrhunderte, monstrum horren-
dum ingens...

Die gängige Erklärung geht teils auf Salmasius33, teils auf Scaliger34 zurück. Man
rechnet zunächst einmal mit dem zuerst Genannten damit, dass Ausonius Achat
und Magnetstein miteinander verwechselt habe, und den Ausdruck corus (— cau-
rus) achates erklärt man mit dem zweiten durch die Vermutung, dass jener Magnet
an der Tempeldecke als plastische Darstellung eines Windes geformt gewesen sei.

So steht es im Thes. ling. Lat. 1387, 63ff. s.v. achates (E. Diehl), so im Kommentar
von Ternes. Warum gerade ein Nordwestwind dargestellt gewesen sein soll, bleibt
offen35.

quadrata cui, das auch Ternes akzeptiert hat, aus sachlichen und prosodischen hzw. metrischen

Gründen nicht denken. Die Handschriften bieten quadra (-e, -o) cui. Zu der in Peipers
Konjektur vorausgesetzten jambischen Messung von cui vgl. L. Müller a. O. (oben Anm. 18)
318f. und Schenk], Index III s.v., sowie unter den dort aufgeführten Beispielen vor allem
66, 3 magna cui et variae quaesita pecunia sortis.

31 Als Name ist dort allerdings Timochares bzw. in einem Teil der Handschriften Titrwerates
angegeben, während Dinochares 5, 62 und 7, 125 als Name des Architekten genannt ist, der
in Alexanders Auftrag die Vermessungsarbeiten für Alexandrien durchgeführt hat und
richtig Deinokrates hiess. Vgl. zu dem verwickelten Problem E. Fabricius, EE IV 2, 2390,
53ff. s.v. Deinochares und 2392, 43ff. s.v. Deinokrates Nr. 6, ferner P. M. Fräser, Ptolemaic
Alexandria (Oxford 1972) I 25 und II 72f.

32 Im Rhenaugiensis 62 steht statt dessen totus achates.
83 Plinianae Exercitationes (Utrecht 1589) 575.
31 Ausonianae lectiones I 3.
35 Scaliger selbst hatte das nicht offen gelassen. Er sehreibt: «Vereor ne Coram pro Zephyro

dixerit, propter vicinitatem; nam Corus inter Zephyrum et Septentrionem spirat. Arsinoe



166 Hermann Tränkle

Die zweite Hälfte dieser Erklärung ist natürlich aus sprachlichen wie inhaltlichen

Gründen völlig unglaubwürdig, wozu noch kommt, dass sie sich mit den

Angaben des älteren Plinius schwer vereinbaren lässt. Hier hat es denn auch an
Äusserungen entschiedenen Zweifels nicht gefehlt; selbst Hosius hat sie mit einem

Fragezeichen versehen. Das nicht einmal überlieferte corus ist also unerklärt, was
nicht gerade für die Verbesserung spricht. Bezüglich der ersten Hälfte wird eine

Einigung schwerer möglich sein, doch bin ich geneigt, es mit Gronovs Urteil zu
halten: «Tarn puerilis ignorantia in hominem tarn doetum non cadit.»36 Die ganze
Stelle zeigt doch, dass der Dichter Varros Imagines einigermassen genau angesehen
hatte. Im übrigen macht, nachdem ein Fehler der Überlieferung beim vorletzten
Wort des Verses feststeht, die Annahme, auch das letzte stimme nicht, kaum
Schwierigkeiten.

Vorschläge zur Verbesserung sind in diesem Falle viele gemacht worden, meist

so, dass die Korruptel lediglich bei corus gesucht wurde. Nur wenige sind weiter

gegangen. Gronovius selbst hat leider eine grammatisch wie prosodisch gleich
unbefriedigende Lösimg beigesteuert: vera magnetes. Dagegen verdient meines
Erachtens das kühne caerula cautes, das wir De la Ville de Mirmont verdanken, ernsthafte

Beachtung. Neben Plin. Nat. 34, 148 ille magnes verus caute continua wäre

vor allem 36, 128 compertum tanto meliores esse (sc. magnetos) quanto sint magis
caerulei zu vergleichen. Das Adjektiv hätte danach nicht nur die Aufgabe, die
Farbe des Steines zu bezeichnen, sondern auch seine besondere Qualität.

Wo von der Lage der Villen die Rede ist, berichtet Ausonius auch von einer, die
auf einem Hügel hoch über dem Fluss steht und deswegen eine besonders gute
Aussicht hat (324-326):

ilia tenens collem, qui plurimus imminet omni,
usurpat faciles per culta, per aspera visus

utque suis fruitur felix speculatio terris.
Das an sich unanfechtbare felix, das seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts
allgemein in den Ausgaben erscheint, steht nur in G. Die übrigen Handschriften
bieten dives, was zu ut suis (terris) ausgezeichnet passt und überhaupt viel
pointierter ist: Der weite Blick gewährt das Gefühl gewaltigen Reichtums. Wie sollte
das nachträglich in den Text eingeschwärzt sein Viel eher lässt sich denken, dass

es durch das farblose felix ersetzt wurde. Ganz ähnlich sind übrigens in V. 71 die

vero, quia in templo Veneris Zephyritidos sepulta fuit, propterea Zephyritis dicta suspicor
igitur Dinocratem (vgl. Anm. 31), cum templum ex magnete lapide concamerasset, ventum
Zephyrum in tholo ex eodem lapide fecisse, a quo aeneum Arsinoes simulacrum raperetur,
ut ita fingatur rapta a Zephyro Arsinoe, quomodo a Borea Orithyia. Achates autem videtur
quidam fuisse, quem in deliciis habuerit Arsinoe.» Hier spielt also eine Verwechslung des
alexandrinischen Arsinoeions mit dem Tempel herein, den der Nauarch Kallikrates der
Arsinoe Kypris auf dem Vorgebirge Zephyrion errichten liess (dazu Fräser a. O. I 239 und
II 388f.). Im übrigen zeigt das Zitat, dass es dem grossen Gelehrten an Phantasie nicht
gefehlt hat.

36 Observationum libri III (Leiden 21662) 152.



Zur Textkritik und Erklärung von Ausonius Moseila 167

Wogen des Meeres als locuphles bezeichnet, weil in ihrer Tiefe Gebilde erscheinen,
die Juwelen gleichen.

Von 349 an zählt Ausonius die Nebenflüsse der Mosel auf, nicht ohne
hervorzuheben, wie sehr sie eilen, um endlich das geliebte Tal zu erreichen. Abgeschlossen
wird dieser Abschnitt durch folgende Verse (372-377):

mille alii, prout quemque suus magis impetus urget,
esse tui cupiunt: tardus properantibus undis
ambitus aut mores, quodsi tibi, dia Moseila,

375 Smyrna suum vatem vel Mantua clara dedisset,
cederet Iliads Simois memoratus in oris
nee praeferre suos auderet Thybris honores.

Ein aufmerksamer Leser wird hier in 374 bei dem Wort mores ohne Zweifel stutzen.
Was meint der Dichter damit Sucht man in Kommentaren und Übersetzungen
Rat, so bekommt man gleich ein ganzes Bündel von Antworten. «Gesittung» oder
«Charakter» meinen die einen; «sie fügen sich willig», sagt Hosius, indem er offenbar

an morem gerere denkt; vom «cours naturel des choses» spricht Ternes, nicht
ohne paraphrasierend hinzuzufügen: «II est dans la nature des fleuves de courir
vers leur destin.» Es ist in der Tat schwierig, eine Bedeutung zu finden, die weder
dem Wort mos Gewalt antut noch dem Zusammenhang der Stelle; denn dieser
fordert doch etwas, was ein Kompliment für die Mosel enthält und womöglich
eine Steigerung über ambitus hinaus. Bereits die editio princeps von 1499 hatte
den überlieferten Wortlaut durch moles ersetzt, so wie wenige Verse vorher (367)

von der undisona moles der Saar die Rede ist, und das hat sich dann bis zum
Anfang des 19. Jahrhunderts in den Ausgaben gehalten. Worin sein Vorzug
besteht, ist schwer einzusehen. Die Lösimg scheint mir ziemlich einfach: tardus pro
perantibus undis / ambitus aut amor est. Man muss lediglich dazu bemerken,
dass Monosyllaba vor der Penthemimeres bei Ausonius nichts Aussergewöhnliches
sind. Besonders ähnlich ist z. B. Mos. 149 exitio procul est-, 157, 12 Souchay per-
fugvum tarnen est oder 325, 62 affidunt. reus est91.

Im übrigen bietet der Vers durch die Anrede dia Mosella ein zweites Problem,
das wir zum Schluss in etwas weiterem Rahmen behandeln wollen und auf das

überhaupt nur derjenige aufmerksam wird, der mit dem gesamten Gedicht
vertraut ist. Zu V. 350 bemerkt Hosius: «Auson braucht Mosella durcheinander als
Fem. und als Masc., letzteres wohl, doch nicht ausschliesslich, wenn er den Strom
personifiziert.» Man ist zunächst bereit, das gutwillig hinzunehmen und ein solches

Vorgehen auf das Konto der Nachlässigkeit oder Launenhaftigkeit eines

zweitklassigen Dichters der Spätzeit zu schreiben. Indes, bei näherem Zusehen melden
sich Bedenken. An sich wäre ein Wechsel des Geschlechts unter gewissen
Voraussetzungen durchaus denkbar. So könnte es bei den verhältnismässig wenigen
Flussnamen auf -a, die normalerweise als Feminina gebraucht werden, im Falle einer

37 Ferner wäre etwa zu vergleichen 153, 81; 207, 2; 253, 3; 319, 21; 322, 98; 325, 51 und 76.



168 Hermann Tränkle: Zur Textkritik und Erklärung von Ausonius Moseila

Personifikation zu maskulinem Gebrauch kommen, da die Römer mit männlichen
Flussgöttern zu rechnen pflegen, und etwas derartiges scheint bei Albula tatsächlich

geschehen zu sein38. Man müsste dann allerdings doch wohl annehmen dürfen,
dass in einem und demselben Werk der personifizierende und der nicht-personifi-
zierende Gebrauch in sich einheitlich wäre.

Im Falle der Mosella liegen die Dinge mm freilich ganz anders. Einmal wurde
der Name allem Anschein nach normalerweise als Maskulinum verwendet. An den

einzigen Stellen ausser Ausonius, an denen sich darüber ein Urteil gewinnen lässt

(Symm. Epist. 1.14,2 tuus Mosella und Venant. Fort. Carm. 7,4,7 uviferi Mosellae),
wird er so behandelt, und auch bei Ausonius selbst ist Mosella in den beiden Fällen,
bei denen aus inhaltlichen oder metrischen Gründen eine Korruptel auf jeden Fall
ausscheidet, maskulin: Mos. 469ff. corniger externas celebrande Mosella per oras /
nee solis celebrande locis, ubi fönte superno / exseris auratum taurinae frontis honorem

und 288, 6 largus tranquillo praelabitur amne Mosella. Aber noch schlimmer: In
unserem Gedicht ist weder der personifizierende noch der nicht-personifizierende
Gebrauch in sich einheitlich. Das führt dann etwa dazu, dass der Dichter sich in
V. 350 fragt, wann er denn damit zu Ende komme, dignandum mari memorare
Mosellam, in 374 den Fluss als weibliche Gottheit anspricht (dia Moseila) und
wenige Verse später - in 381 - als männliche: salve, magne parens frugumque
virumqne, Mosella. Ähnlieh erscheint Mosella in V. 467 als weibliche Gottheit
(dommae tarnen ante Mosellae / numime adorato) und bereits im übernächsten Vers

- die Stelle siehe oben - als männliche mit Stierhörnern. Wer wäre bereit, derartiges

dem Dichter selbst zuzutrauen, obwohl die Stellen in unseren Ausgaben
allgemein und ohne Hinweis in den Apparaten so erscheinen, wie sie hier
wiedergegeben sind? Immerhin hat bei 374 Heinsius die Schreibung die Moseila
befürwortet, und bei 467 Heinsius und Graevius die von domini Mosellae36. So,
meine ich, sollte in Zukunft verfahren werden, und man hätte dann wohl auch

an den beiden noch fehlenden Stellen (73 placidae siebter vada laeta Mosellae und
148 nostrae mitis ballena Mosellae) die feminine Form durch die maskuline zu
ersetzen. Dass, wenn überhaupt, die Emendation in der angegebenen Richtung zu
erfolgen hätte, geht nicht nur aus dem oben Gesagten hervor, sondern auch daraus,
dass wir die Gefährdung der maskulinen Formen noch in unserer Uberlieferung
verfolgen können: Mos. 469 schreiben G und der Laurentianus LI 13 sicher falsch
celebranda, 470 der Laurentianus allein, und bei Venant. Fort. Carm. 7, 4, 7 bieten
einige deteriores uviferae.

88 Albula feminin Varro Men. 415 und Ov. Fast. 4, 68 (durch das Metrum gesichert), maskulin
Sil. 8, 455 paler Albula, textkritisch umstritten Symm. Epist. 4, 33, 3. Die bei Hofmann-
Szantyr 8 als Beleg für den maskulinen Gebrauch angeführte Stelle Ov. Fast. 2, 389 gibt
dafür nichts her (Genusassimilation? Vgl. Kühner-Stegmann I 8f.).

39 Zu Heinsius sind die Angaben im Apparat von Böcking zu vergleichen, zu Graevius die
Ausgabe von J. Tollius (Amsterdam 1671).


	Zur Textkritik und Erklärungen von Ausonius Mosella

