Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 31 (1974)

Heft: 3

Artikel: Mte prostheinai mt aphelein

Autor: Schaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-25092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-25092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mijte npoodeivar pit’ aepeleiv
Von Christoph Schiublin, Basel

Die folgenden Bemerkungen wollen verstanden sein vor dem Hintergrund von
W. C. van Unniks grossem Aufsatz «De la régle Mijve mpoodeivar prjre dpeleiv
dans l’histoire du canon», Vig. Christ. 3 (1949) 1ff. Der Autor geht aus von der
Frage, ob der in der Kirchengeschichte des Eusebius herangezogene anonyme
Antimontanist bereits vom ‘Neuen Testament’ als einer Sammlung kanonischer
Schriften spricht, wenn er sein langes Zogern, gegen die von ihm bekimpfte
Hiresie ein Buch zu schreiben, mit der Scheu begriindet émiovyypdpew 4} émidiardo-
geadat T Tijs 100 edayyediov xawijs diadixne Adyw, & unre mgooeivar uiv’ dpeleiv
dvvatoy TP xara 10 edayyéiiov adro molireveodar mpononuéve (Eus. Hist. eccl.
5, 16, 3). Hier sei freilich nicht in erster Linie von der - iibrigens positiven —
Schlussfolgerung die Rede, vielmehr von der ‘Friihgeschichte’ der im eben aus-
geschriebenen Relativsatz begegnenden zweiteiligen Formel. Im Gegensatz zu den
meisten Vorldufern ist ndmlich van Unnik — wohl zu Recht — der Meinung, dass
Stellen wie Apoc. 22, 18f. und Deut. 4, 2; 12, 32 die Worte des Antimontanisten
nicht hinlénglich zu kldren vermochten. Eher sei Aufschluss zu erwarten vom gar
nicht seltenen Gebrauch des fraglichen Begriffspaars bei den &dlteren griechischen
Autoren, und die gebotene Stellensammlung nimmt sich denn auch imposant genug
aus. Doch sollte es moglich sein, nachdem man zuerst einmal die eigentiimliche
Ausdrucksweise in thren Zusammenhang gebracht hat, eine etwas bessere Ordnung
zu schaffen, vor allem aber — nicht zuletzt mit Hilfe einiger bisher iibersehener
Belege — eine kontinuierliche und sinnvolle Linie bis zum Antimontanisten durch-
zuziehen. Denn anders als van Unnik glaubt, scheint die Regel u7re mpoodeivar
i’ dpelety in der ‘Uberlieferung’ immer ihre Rolle gespielt zu haben, allerdings
nur ganz bestimmter Texte und selbst dort mit wenig ermutigendem Erfolg?.

1 Offenbar in Unkenntnis von van Unniks Aufsatz hatten seinerzeit J. Leipoldt und 8. Morenz,
Heilige Schriften (Leipzig 1953) 56fF. eine Herleitung der Formel ausschliesslich aus Agypten
(Lehre des Ptahhotep; vgl. auch van Unnik 23) versucht, wobei den Juden (Deut. 4, 2; 12, 32)
die Vermittlerrolle zugefallen wire. Unterdessen hat man die Worte des Ptahhotep besser
und anders verstehen gelernt, so dass Morenz gezwungen war, seine Vermutung aufzugeben
oder doch weitgehend einzuschrianken: Agyptische Religion, Die Religionen der Menschheit
8 (Stuttgart 1960) 235f. 266. Nichts zu riitteln gibt es freilich an van Unniks (23) zweitem
Zeugnis aus Agypten («Doctrine de Dwauf»): Lehre des Cheti 10, 3 (1. Halfte 20. Jh. v.Chr.,
nicht «1300 av. J.Chr. environ»); tibersetzt zuletzt bei H. Brunner, Die Lehre des Cheli,
Sohnes des Duauf, Agypt. Forsch. H. 13 (Gliickstadt/Hamburg 1944) 24: «Wenn dich ein
Beamter sendet mit einer Botschaft, dann richte sie so aus, wie er sie dir aufgetragen hat,
lasse nichts aus und fiige nichts hinzu.» (Fiir freundliche Hinweise habe ich Fraulein Dr. E.
Staehelin, Basel, zu danken.) Angesichts der Fiille von relativ frithen griechischen Belegen
tut van Unnik (34) wohl gut daran, die Moglichkeit dgyptischen Einflusses auf den jiidisch-
christlichen Bereich eher niedrig zu veranschlagen. Hingegen erscheint interessant, dass




Mjve mpoodeivar pifv’ dpeleiv 145

Nimmt man Aristoteles (EN 2, 5, 1106 b 9)2 beim Wort, so haben wir es mit
einer jedermann vertrauten Wendung zu tun: sicodaow émidéyew vois &b Eyovow
Zoyous 8ti odr’ apeletv Eatiy ofite mpoadeivar dig Tijc pév VmepPoliic xal Tijc EAetypews
pdetpodons To €9, tijc 8¢ peadrnros owlodons. Indessen geht es hier doch weni-
ger um den genauen Wortlaut als — im Blick auf die anschliessend entwickelte
pecdrng-Lehre — darum, dass die Griechen sich gerne zu dem ihnen so wichtigen
‘rechten Mass’ bekennen, indem sie mittels negierter ‘polarer Ausdriicke’ jedes
Zuviel oder Zuwenig verwerfen?; so sagt schon Solon fr. 5, 1f. D.3:

Onuw pév yap Edwxa réooy xpdrog dooov énagxet,

TLuijc ot dpelaw oft’ énogekduevog.

Immerhin, die von Aristoteles gewihlte Fassung lief um; nur scheint er sie fiir
seine Zwecke etwas zu pressen, denn der Zustand, der weder mgoodeivar noch
agpeAely vertragt, lisst sich zuweilen nur schwer als ‘aurea mediocritas’ begreifen?:
Alles, was irgendwie vollendet und ganz ist, verliert an ‘Richtigkeit’, wenn ihm
etwas zugefiigt oder weggenommen wird: eine gekonnte Rede (Isocr. 12, 264)5,
ein korrekt gesprochenes oder geschriebenes Wort oder ein Gemilde, das sein
Objekt in angemessener Weise abbildet (Plat. Crat. 431 ¢-432 a)%. Daneben be-
zeichnen ‘hinzufiigen’ und ‘wegnehmen’ aber auch ganz einfach die beiden ex-
tremen (‘4usseren’) Formen von ‘Anderungen’, die man an etwas Gegebenem — sei
es zum Guten oder zum Schlechten — vornehmen kann: an einer philosophischen
Erorterung zum Beispiel (Plat. Phaed. 95 e)” oder am Gefiige des Staates (Ps.
Xenoph. Ath. resp. 3, 8f.)5. Selten wird der rein polare, zweiteilige Ausdruck preis-
gegeben zugunsten eines dreiteiligen, der eigens noch die Moglichkeit eines ‘Ein-
griffs im Innern’ feststellt (ueraridévar, uerapépew u. i.)°.

offenbar unabhingig in Agypten, Israel (Deut.) und Griechenland nahezu identische Formu-
lierungen geprigt worden sind. — Zusé#tzliches (spates) Material und Literatur ferner bei
W. Speyer, Die literarische Filschung im heidnischen und christlichen Altertum, Handb. d.
Altertumswiss. 1, 2 (Miinchen 1971) passim (s. Register s.v. hinzufiigen), bes. 60 und 62.

2 van Unnik 27.

3 Vgl. E. Kemmer, Die polare Ausdrucksweise in der griechischen Literatur. Beitrige zur histo-
rischen Syntax der griechischen Sprache, hgg. von M. Schanz, H. 14 (Wiirzburg 1903) 254f.

4 Vgl. jedoch Hippocr. De victu 1, 21 (6 p. 494 L.).

* van Unnik 27.

¢ van Unnik 26f.

? van Unnik 26.

8 van Unnik 26 Anm. 96; Kemmer a. O. 223. Ahnlich Demosth. 3, 35 6iwg & ofit’ dpeidw
offte mpoodeic mAiy puxpdv Ty drafiav dveddw el Tdéw ffyayov Ty ndkw. Die Stelle bei
Kemmer 219.

® Plat. Crat. 432 a édv i dpélwuey 1) mooodducey 7 peradduéy T ... Spiter dann Epist, Arist.
311; Philo, V. Mos. 2, 34; Ios. C. Ap. 1, 42 (s. unten S. 147). Vgl. Ps. Xenoph. Ath. resp. 3, 8
xatd puxgdy T oldy te To uév dpeleiv To 8¢ mpoodeivar, wodd &’ ovy oldy Te petaxiveiv . — Hier
sei davon abgesehen, dass mgoofeivar — dpedeiv zuweilen lediglich ‘addieren’ und ‘subtra-
hieren’ bedeuten (van Unnik 26; dazu etwa Dialez. 5, 13f. [V'S 90; 2 p. 413, 18f1.]), ferner
von der Anwendung der beiden Begriffe in der Rhetorik und der metrischen (‘Derivaten’-)
Theorie: vgl. F. Leo, Hermes 24 (1889) 280ff., bes. 289f.; NGG 1899, 495ff. = Kleine Schrif-
ten 2, 3951F. :

10 Museum Helveticum




146 Christoph Schéaublin

Ebenfalls fiir ‘richtig’ und im Grunde also fiir ‘unverinderlich’ werden die
griechischen Dichter und Schriftsteller ihre Werke gehalten haben, seit sie in
neuem Selbstbewusstsein aus der Anonymitidt herausgetreten, seit sie ihrer be-
sonderen, individuellen Fihigkeiten und Leistungen innegeworden waren. So hat
sich anscheinend auch bald eine gewisse Vorstellung von ‘geistigem Eigentum’
entwickelt’®, doch dieses wirksam zu schiitzen, war man durchaus nicht in der
Lage: davon zeugte, wiissten wir es nicht aus zeitgendssischen Berichten, zur
Geniige der Zustand, in dem die antike Literatur auf uns gelangt ist. Anderseits
gab es aber bestimmte ‘qualifizierte Texte’ von weitertragender Bedeutung, deren
Unversehrtheit man nicht einfach dem Zufall iiberlassen durfte. An ihnen sollten
Anderungen nur bedingt vorgenommen werden, oder sie hatten iiberhaupt als
unantastbar zu gelten. In diesen Zusammenhang gehéren jene Klauseln, die das
mpooPetvar und dpelelv in Staatsvertrigen regeln (Thuc. 5, 23, 6; Polyb. 21, 43,
37; 1. Mace. 8, 30) und auf die letzten Endes van Unnik die Worte des Antimon-
tanisten zuriickfithren méchte (diadxn o ovvdixn) — freilich nicht ganz iiber-
zeugend, denn die besagten Vertragsparagraphen gewihren ja eben, wenn auch
unter Einschrinkung, das Recht zu éndern und entziehen es nicht restlos. Uber-
dies brauchen mehrere Zeitgenossen die Formel zwar in ganz &hnlichem Sinn wie
der Antimontanist, aber ohne jeden Bezug auf den Begriff diadjren'2.

Als ‘qualifiziert’ beurteilte das jiingere attische Prozessrecht auch die Zeugen-
aussagen vor Gericht ; darum namlich verlange sie das Gesetz in schriftlicher Form,
erklirt Demosthenes 45, 44, lva unt’ dpeleiv 84 urre mpoodeivar ol yeyoauuévors
undéévt3, Indessen kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dass die Vorschrift
uire mpoadeivar unr’ dpeleiv — was wenigstens ihre Anwendung auf ‘Texte’ betrifft
— doch zuerst einmal jenem Bereich zugehort, in dem sie uns anfinglich (beim
Antimontanisten) begegnet ist : dem religisen. Offenbar aus dem gleichen Empfin-
den legt van Unnik auch ganz besonderen Nachdruck darauf, dass Vertrige wie
die erwihnten den Gottern zum Schutz anvertraut gewesen seien. Um wieviel
gewissenhafter aber mussten Gottes eigene Worte bewahrt werden, welchen Frevel
bedeutete es erst, sie zu entstellen! So verflucht das Volk, nachdem die Uber-
setzungsarbeit der Siebzig gebilligt worden ist, jeden, der es wagt, Hand an ihr
Werk zu legen npoadeic i} perapépwy T ... 4 motovuevos apaigeow (Ep. Arist. 311)15,
Mit diesem Zug will Aristeas seinen Lesern die Gewissheit verschaffen, dass jede
Abschrift der Septuaginta buchstdblich identisch ist mit dem ersten Exemplar,
wiahrend dieses ja seinerseits in vollkommener Weise das gottliche Original wieder-

10 Vgl. Speyer a. O. (oben Anm. 1) 15ff.

11 yan Unnik 281f. 36.

12 Die Stellen bei van Unnik 6ff.

13 Kemmer a. O. 219; danach Ps.Demosth. 46, 6. Zur Sache vgl. etwa F. Lammli, Das attische
Prozessverfahren in seiner Wirkung auf die Gerichtsrede, Diss. Basel (Paderborn 1938) 110ff.

1 van Unnik 28f. 32.

15 yvan Unnik 16.




Mjte mooadetvar urit’ dpeleiv 147

gibt!, Philon dagegen berichtet (V. Mos. 2, 34), die siebzig Gelehrten hitten sich
im vornherein schwere Gedanken iiber die Grosse ihrer Aufgabe gemacht, die darin
bestand, gleichsam in Orakeln verkiindete Gesetze zu iibertragen uzit’ dpedeiv e
unte mpoodeivar 7 peradeivar dvvauévovgt?. Um endlich zu veranschaulichen, wie
rein die gottliche Lehre der éltesten Propheten im hebriischen Urtext bewahrt
worden sel, filhrt Iosephus aus (C. Ap. 1, 42), dass seit der Zeit des Artaxerxes,
als die bisher ungebrochene Folge abgerissen war, niemand mehr es gewagt habe
otite mpoadeivar ... 0008y ofT’ apelely adTdv ofite uetadeivals,

‘Heilige Schriften’ dieser Art kannten die Griechen nicht. Ein Weg freilich, auf
dem die Gottheit sich auch ihnen autoritativ mitzuteilen pflegte, waren die Orakel.
Selbstverstindlich beging, wer an sie riihrte, ein Sakrileg, und dass ihre Worte oft
dunkel und ritselhaft wirkten, wird die Uberzeugung, an ihnen diirfe nichts ge-
dndert werden, nur bestérkt haben. Je grosser iiberdies der Einfluss war, den die
Orakel auf das 6ffentliche und private Leben ausiibten, desto bedrohlicher musste
ein allfilliger Missbrauch erscheinen. Dank Herodot (7, 6, 3) wissen wir, dass
Hipparch den Onomakritos in die Verbannung schickte, nachdem dieser von Lasos
von Hermione iiberfiihrt worden war, eigene Verse in die Orakeltexte des Musaios
eingeschmuggelt zu haben. Und Theognis ruft seinem Kyrnos folgende Mahnung
zu (805-810):

805 tdpvov xai oTdBung xai yvduovos dvdpa Pewody
ebMregov yo) Euev, Kipve, puAacoduevor,
Gt xev Ivdiome Peot ypnoac’ idpera
oueny onurvy mlovog &€ advrov:
ofte 7L yap mpoadels 0¥6éy % Evi pdouaxov edgoug,
810 008" apedaw mpog Pedov dundaxiny mpopiyoish.
Hier begegnen mpoodsivar — apedeiv offenbar zum ersten Mal in der griechischen
Literatur, und zwar in einer Verwendung, die unsern Erwartungen aufs schonste
entspricht. In Frage steht das Verhalten eines Mannes, der namens seiner Stadt
in Delphi ein Orakel einholen muss®: nicht von der Interpretation ist die Rede,
sondern von der treuen Ubermittlung der géttlichen Weisung, sei diese nun schrift-
lich oder miindlich erteilt worden®. Der dewpds hat sich jeder Anderung zu ent-
halten; mpoodeivar wie apeldeiv werden gleichermassen als Frevel betrachtet, for-
dern eines wie das andere den strafenden Zorn Apollons heraus?2.

18 Vgl. G. Zuntz, Journal of Sem. Studies 4 (1959) 123 = Opuscula selecta (Manchester 1972)
140.

17 van Unnik 17. 18 van Unnik 18.

19 Eingehend hat das kleine Gedicht interpretiert C. M. Bowra, Philologus 103 (1959) 157ff. =
On Greek Margins (Oxford 1970) 99ff.

% So vollkommen richtig Bowra a. O.; B. A. van Groningen, T'héognis. Le premier livre (Am-
sterdam 1966) 311 hat seine diesbeziiglichen Ausfiihrungen missverstanden und unnétiger-
weise bestritten.

i Beides ist moglich: H. W. Parke/D. E. W. Wormell, The Delphic Oracle 1 (Oxford 21956)
43 Anm. 69.

2 van Groningens Bemerkungen (a. 0. 310) zu v. 809 beheben iiberzeugend die von Bowra




148 Christoph Schéublin

Nun werfen die an sich einleuchtenden Verse eine ganze Reihe von Problemen
auf: Diirfen wir aus der Selbstverstindlichkeit, mit der Theognis das Paar mpoo-
Petvar — dpeAety einfiihrt und deutet, schliessen, er habe nach einer ihm bereits vor-
liegenden Wendung gegriffen (formelhaft wirken seine Worte zwar eben nicht, im
Gegenteil, doch mogen sie durch eine feste Prigung angeregt sein)? Wenn ja,
handelt es sich um einen geldufigen, ganz allgemein — zur Bezeichnung irgend-
welcher ‘Verdnderungen’ — gebrauchten ‘polaren Ausdruck’? Diente er ferner
Theognis als erstem dazu, den Wortlaut eines ‘“Textes’ fiir sakrosankt zu erkléiren,
und ist gerade Delphi einfach als wichtigste Orakelstéitte genannt? Schliesslich:
hat die Anwendung der ‘Formel’ auf Orakel Schule gemacht — haben zumindest
die Verse des Theognis nachgewirkt, so dass also der Hinweis auf sie auch zur
Erklirung der jiingeren Belege beitrigt ?

Wohl allein hinsichtlich der letzten Frage, der nach moglichen literarischen Be-
ziehungen, steht man auf etwas festerem Grund; trotzdem ist auch hier Zuriick-
haltung geboten. Theognis wurde in der Tat bis in die spidte Antike viel gelesen
und erfreute sich eines ungewShnlichen Ansehens: das lehrt Youngs Testimonien-
apparat fast auf jeder Seite?. Ja wahrscheinlich spielten seine Spriiche in der seit
dem Hellenismus massenhaft um sich greifenden Florilegienliteratur eine noch
bedeutendere Rolle, als wir heute zu erkennen vermogen?. Zumal auch in der
«sphére hellénistique juive», in der van Unnik die Formel mpoodeivac — ageleiv des
oftern nachgewiesen hat?5, waren sie wohl bekannt — man denke an Philon, allen-
falls an Ps.Phokylides. Obschon ausgerechnet die Verse 805-810 in der ‘Neben-
iiberlieferung’ nicht auftauchen — kein Wunder iibrigens, bei ihrer sehr speziellen
Aussage —, darf also angenommen werden, die Beliebtheit des Theognis sei auch
ihnen zugute gekommen, war doch seine Autorschaft erst noch durch die Anrede
an Kyrnos verbiirgt.

Schliesslich seien drei spite Stellen herausgehoben, die vielleicht sogar unmittel-
bar an Theognis anklingen. Philon (V. Mos. 2, 34) lisst, wie bereits erwihnt (oben
S. 147), die siebzig Gelehrten sorgenvoll bedenken, dass es ‘Orakeltexte’ seien, die
sie aus dem Hebréischen ins Griechische zu iibertragen hitten (deomiodévrag vouovs
yonouoic), weshalb ihnen jede Anderung strengstens verboten sei?¢. Artemidor —
ebenfalls als Kenner des Theognis ausgewiesen — ermahnt den kiinftigen Leser
seines Traumbuchs (2, 70 p. 202f. Pack): Toic fifiAlows wite mpoodeivar uvjte Tt TG

a. O. herausgestellten vermeintlichen Schwierigkeiten (dpeieiv gelte als ‘Siinde’, mgoodeivac
dagegen nur als ‘nutzlos’).

3 Theognis, Ps.-Pythagoras ..., iterum ed. D. Young (Leipzig 1971).

% Vgl. vor allem A. Peretti, Teognide nella tradizione gnomologica (Pisa 1953); Maia 8 (1956)
197ff.; Maia 19 (1967) 111ff., der nachzuweisen versucht, unsere Sammlung sei iiberhaupt
erst in byzantinischer Zeit aus Gnomologien ausgezogen worden. Einschrinkungen, neben
viel Zustimmung im einzelnen, z. B. bei H. Rahn, Gnomon 28 (1956) 92ff.

% van Unnik 19. 34f.

2 Wo Philon sonst ngoofeivar — dpedeiv verwendet (vgl. van Unnik 30ff.), fithlt man sich eher
an Platon erinnert.




Myjre mpoodeivar i’ dpeleiv 149

vt apelei ... Beov Endnrny xai pvlaxa dvrwy vouilwv vov ’ AndAAwva, @ merdé-
uevog gyd matpde dvre Fed eic viwde vy moayuaveloy wapijAdov, modddxis ue mpo-
Toeyauéve, udiota 88 viv évagyds émioTdyTe pot ... xal uovovovyi xeAeboavtt Tadta
ovyyodyar®’. Da Artemidor sich auf Apollon beruft, um sein Werk vor fremden
Eingriffen zu schiitzen, wird der Gott nicht nur den #usseren Anstoss zur Nieder-
schrift gegeben, sondern dariiber hinaus die dargebotene Weisheit selbst vermit-
telt haben. Das ganze Buch erhilt so den Anstrich eines grossen Traumorakels;
Artemidor aber, der es von Apollon empfangen und an die Menschen weiter-
gegeben hat, tritt der Pythia zur Seite. Ein gutes halbes Jahrhundert nach dem
Antimontanisten endlich bezeugt Porphyrios im Prooemium seiner Jugendschrift
De philosophia ex oraculis haurienda unter Eid, er habe sich — abgesehen von
Ausserem und von Kleinigkeiten — sorgsam davor gehiitet, Hand an die von ihm
interpretierten Orakel zu legen (p. 109 Wolff — Eus. Praep. ev. 4, 7, 1; vgl.
Theodoret. Graec. aff. cur. 10, 18): Tods deods uagrigouar dg 0ddév otre mpooté-
Pdewxa ofite dpetdov 1w yomodévrwy vonudrwv, € ui) mov Aé&w fuagrnuévny dude-
dwoa 1) meog T0 capéotegoy pueraféfinxra 7 to pérpov éAAeimov dvemAnpwoa 7 Tu
T@OY U1 mEog Ty mEdPeaw cvvrewdvTwy Siéypaya ... eddafoduevos Ty éx TovTwY
doéfeiay uardov 7 Ty éx tijc lepocviiag Teuwooy Emouévny dixny. Man hat iibrigens
mit Recht betont, dass diese Worte unser volles Vertrauen verdienten?,

Natiirlich soll nun nicht gefolgert werden, der von Eusebius zitierte Antimonta-
nist sei unmittelbar Theognis verpflichtet. So viel scheint aber doch festzustehen:
Wenn die hellenisierten Juden und Christen jede — wie auch immer geartete —
‘Erweiterung’ oder ‘Kiirzung’ ihrer ‘Heiligen Schriften’ untersagten, so bedienten
sie sich einer Formel, die bei den Griechen nicht nur lingst in allgemeiner Bedeu-
tung geldufig war, sondern sogar von Beginn an denselben Zweck erfiillt hatte.
Von einer abgeschlossenen und unverdnderlichen Sammlung kanonischer Texte
ist freilich nie die Rede — aber léisst sich der Adyosc des ‘Neuen Testaments’, an
dessen Reinheit dem Antimontanisten so viel liegt, iiberhaupt in diesem Sinne
begreifen?® ?

* van Unnik 25.

8 Vgl. A. D. Nock, REA 30 (1928) 281f. = Essays on Religion and the Ancient World 1 (Ox-
ford 1972) 161f.

¥ Der Kontext ist beherrscht von den personlichen Bedenken des Autors. Soll dieser denn
wirklich befiirchtet haben, dass man ihm unterstellen werde (u7) i dééw Teoiv dmovyyodpew ...),
er versuche sein Werk gewissermassen als kanonisch dem ‘Neuen Testament’ einzuverlei-
ben? Von der «Siafhjxn écrite» (mit einer solchen scheint der Antimontanist in der Tat zu
rechnen) zu einem crecueil d’écrits» fithrt doch ein weiterer Weg, als van Unniks (36) rasche
Gleichsetzung vermuten lisst.




	Mēte prostheinai mēt aphelein

