
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 31 (1974)

Heft: 3

Artikel: Der "Dritte Mensch" des Polyxenos

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der 'Dritte Mensch' des Polyxenos

Von Andreas Graeser, Bern

Die weniger beachtete Version eines Regress-Argumentes gegen die platonische
Ideenlehre, das nach dem Zeugnis des Phainias1 bei Alexander von Aphrodisias
auf den Megariker Polyxenos2 zurückzuführen ist, lautet folgendermassen8:

Myei de &aiviag iv xw IJgög A iööcoqov üokv^evov xov aotpiaxrjv xov xgixov äv&gco-

nov elodyeiv Xeyovxa• «et xaxä pexoyfyv xe xal fiexovaiav xrjg ideag xai xov avxo-
av&Qomov d äv&gwndg eaxi, del xiva elvai äv&gwTtov, dg Ttgog xrjv ideav S£ei xo shai.
ovxe de o avxoav&Qamog, 8 eaxi Idea, xaxä ptexo%rp> ideag, ovxe o x lg äv&Qconog.

Xemexai aXkov xivä elvai xqIxov äv&Qconov xov ngog xrjv Ideav xo elvai %%ovxa.y>

In seinem Kommentar zu diesem Text erläutert K. Döring, dass die Schwierigkeit,

die das Argument des Polyxenos biete, in dem Mittelsatz liege: «Dass die
Idee nicht in einem ontologischen Abhängigkeitsverhältnis zu sich selbst stehen

kann, ist evident; nicht ohne weiteres einsichtig ist jedoch, wieso Polyxenos eine

Abhängigkeit von der Idee auch für den Einzelmenschen leugnet, für den sie

Piaton ja gerade immer wieder behauptet.»4
Das Problem liegt anderswo. Und zwar betrifft es den Umstand, dass hier im

Prinzip nicht anders als in der bei Alexander zuvor referierten 'sophistischen
Argumentation'5 die Unbestimmtheit des Subjekts-Terminus ausgenutzt werden soll.
Als unbestimmt hat hier - und dies ist der eigentlich interessante Punkt - das durch

xig angezeigte Subjekt der Aussage zu gelten.
Wir kennen diese Art der Betrachtung aus der stoischen Logik. Danach kann

eine einfache, nicht-komplexe Aussage (äaiAovv äl-icofta) nur dann wahr sein, wenn
es der Fall ist, dass einem Gegenstand der ihm zugesprochene Prädikator tatsächlich

zukommt; und das heisst, dass jeder Satz von der Art eines äjtXovv äi-ico/ta,
der 'wahr' als semantisches Prädikat haben soll8, so umformulierbar sein muss,

1 Frg. 9 Wehrli (Die Schule des Aristotelesi*, Heft 9 [Basel 1969] mit dem Kommentar S. 28).
* Sachdienliche Angaben sind zu finden bei K. Döring, Die Megariker. Kommentierte Sammlung

der Testimonien [Amsterdam 1972] 166-168; ders.: Über den Sophisten Polyxenos, Hermes

100 (1972) 29-42. Sollte die im Nachfolgenden vorgetragene Deutung des Argumentes
vom 'Dritten Menschen' korrekt sein oder doch besser geeignet erscheinen, dem Überlieferten
einen klaren Sinn abzugewinnen, so wäre damit ein starkes Indiz für jene Annahme gewonnen,

dass Polyxenos der megarischen Schule nahe gestanden haben müsste.
* Frg. 220 Döring (aus Alexander, In Metaph. 84, 16-21). 4 a. O. 170.
6 Alexander, In Metaph. 84, 9-14 ei Myovreg «äv&gamog negutareZ» oifre xov tu? Idiav äv&-

Qumov negmareZv Myoper (axtvrjroq yäo ixelvrj) öftre rwv xad' Sxaara nvd (mag yag Sv pi)
yvcogl^opev; To pir yäg är&gojjiov negmaxelv yrcogl£opev, tlg de töjv xaV Sxaara iariv i<p'
4> Myoper, ov yvo>gl£opev), äXAov rtvä nagä zovrovg tqitov av&gomov Myoper negmareZv.
rghog äga är&gomoq Sarai od rd negmareZv xarrjyogrjoapev.

' 'Wahr' scheint in der Stoa terminologisch vorwiegend zur Charakterisierung der Eigenschaft
von Behauptungen verwendet worden zu sein (SVF II 132), im Gegensatz zu dem vielfach



Der 'Dritte Mensch' des Polyxenos 141

dass auf den Gegenstand der Aussage vermittels eines an Subjektsstelle placierten
oStoq hingewiesen bzw. gezeigt wird. Der Gegenstand fällt also unter die öel£ig.

Entsprechend hängt für die Stoiker der Wahrheitswert einer sogenannten
nichtkomplexen unbestimmten Aussage {anXovv ä£(co/ua äogiarov) von der Wahrheit einer

entsprechend deiktisch formulierten Aussage ab. Anders gesagt, impliziert die
Wahrheit einer Aussage wie «Jemand sitzt», «Jemand geht spazieren» für die
Stoiker die Wahrheit einer entsprechend deiktisch formulierten Aussage «Dieser
sitzt» bzw. «Dieser geht spazieren».

Einen ähnlichen Gedanken scheint Polyxenos ins Auge gefasst zu haben. Seine

Behauptimg der Existenz eines 'dritten Menschen', auf den es zutrifft, dass er im
Hinblick auf die Idee existiert, kann als Konsequenz einer Voraussetzung
verstanden werden, welche die in der Sache gut platonische These «Der Mensch
existiert gemäss einer Teilhabe und eines Teilseins an der Idee» einmal als Aussage

zu akzeptieren bereit ist, welche wahr sein soll.
Sollte Polyxenos diese These tatsächlich als wahren Satz in Betracht gezogen

haben, so konnte er (wie übrigens auch der Schöpfer der sogenannten 'sophistischen

Argumentation' [Anm. 5]) gefragt haben «Welcher Mensch?» Soll die Aussage

tatsächlich wahr sein, so muss es mindestens einen Gegenstand geben, der
Mensch ist und sein Sein mit Bezug auf die Idee hat - d. h. unter die entsprechende

<5eiftc fällt.
An dieser Stelle lässt uns der von Alexander nachskizzierte Gedankengang nun

im Stich; dieser Eindruck mag sich zumindest dann ergeben, wenn man das Zeugnis
isoliert ins Auge fasst und nicht eigens auch das berücksichtigt, was im
Zusammenhang der sogenannten 'sophistischen Argumentation' bereits ausgeführt wurde.
Wir werden darauf zurückkommen. - Dass der 'Selbst-Mensch' nicht als Kandidat
für die Antwort auf die Frage «Welcher Mensch ?» in Betracht gezogen werden

kann, erklärt sich offenbar von daher, dass die Idee so definiert sein soll, dass sie

nicht an sich selbst teilhaben kann. Fortgeschrittene Akademie-Studenten mochten

diesen Punkt womöglich problematisch behandelt haben7. Aber warum glaubt
Polyxenos, die Platoniker nun auf die Annahme einer neuen, dritten Entität
festlegen zu müssen Warum kann nicht jeder beliebige Mensch (o rlg äv&Qomog) als

Kandidat für denjenigen Menschen betrachtet werden, auf den der Umstand
zutreffen soll, dass er sein Sein im Hinblick auf die Idee hat ?8

üblichen Gebrauch als Bezeichnung der Eigenschaft von Dingen. Dazu siehe A. Graeser,
Zenon von Kition. Positionen und Probleme (Berlin/New York 1974) § 2. - Die für die Stoa
bezeugten Unterscheidungen zwischen adgiorov - pioov - wQiOfibov finden sich SVF II
205, vgl. auch II 204.

7 Dörings These [«Dass die Idee nicht in einem ontologischen Abhängigkeitsverhältnis zu sich
selbst stehen kann, ist evident», a. 0. 170] bedarf im Lichte von Parmenides 162 a 7-b 1

(dazu siehe bes. G. Vlastos, Platonic Studies [Princeton 1973] 339) absolut genommen
vielleicht einer Einschränkung. Dass Polyxenos offenbar geneigt scheint, die Möglichkeit der
Annahme einer 'Selbst-Teilhabe' von vornherein auszuschliessen, ist korrekt. So wirft dieses

Zeugnis eine interessante Perspektive auf die platonische Lehre.
8 Wollten wir der Deutung folgen, die H. F. Cherniss in Betracht zieht, so hätten wir uns mit



142 Andreas Graeser

Nach dem, was über das Wahrheitskriterium einfacher Sätze in der stoischen
Theorie gesagt worden ist, müsste die Lösung tatsächlich in folgender Richtimg
gesucht werden: Polyxenos hat sich ähnlich wie der Erfinder der 'sophistischen
Argumentation' einfach auf die Überlegung versteift, dass der Satz «Der Mensch
hat sein Sein mit Bezug auf die Idee...» nur dann als wahr hingestellt werden
darf, wenn es einen solchen Gegenstand gibt, der unter eine entsprechende detiju;

fällt; man muss einen ganz bestimmten Gegenstand ins Auge fassen. Denn die
Redeweise vom 'Menschen' bzw. 'behebigen Menschen' ist im Prinzip nie bestimmt

(diQia/uevov), und eine Aussage mit einem derartigen Subjektterminus bedarf einer
besonderen Präzisierung9.

An diesem Punkt wäre also - wollten wir nach Vollständigkeit in der Gedankenführung

der Argumentation streben - jener Gedanke zu ergänzen, den Alexander
in der vorausgegangenen sophistischen Argumentation als eine Art Zwischenüberlegung

anführt (nioq yäq Sv ftrj yvwgiCoftev; rd ftev äv&gamov negtnaxelv yvcogiCoftev,

t iQ de rwv xa&' Sxacrtd iartv, i<p' q> keyoftev, ov yvcoglCoftev). Vielleicht glaubte
Alexander, dass dieses ähnlich gelagerte Argument des Polyxenos im Anschluss an das

Vorausgegangene intuitiv verständlich sei.

Nun, die Konsequenz selbst scheint geeignet, Verwunderung zu erregen. Nicht
nur ist es der Umstand, dass wir es im Falle einer solchen dritten Entität mit einem

Gegenstand zu tun hätten, der ohnehin nicht identifiziert werden kann. Die
herkömmlichen Regress-Argumente bei Aristoteles liegt iöemv gefallen sich ja im
Anschluss an die Argumentation im ersten Teil des platonischen Parmenides bekanntlich

in dem Aufweis der Notwendigkeit der Annahme immer neuer Entitäten,
welche die einmal vorausgesetzte Ähnlichkeit bzw. Übereinstimmung zwischen

'Ding' und 'Idee' zu erklären und zu begründen hätten10. Polyxenos' Argument

der Überlegung zufrieden zu geben, dass der beliebige einzelne Mensch deshalb nicht in
Frage komme, weil «they do not say 6 zig äv&gamog but o äv&Qamog»(Aristotle's Criticism of
Plato and the Academy I [Baltimore 1944] 502). Dieser Gedanke impliziert aber, dass seinerseits

auch der 'Selbst-Mensch' nur deshalb nicht den Platz des gesuchten diesen Menschen
einnehmen kann, weil er nicht als <5 äv&gwnog, sondern avzodvdgomog angesprochen wurde.
Tatsächlich rekurriert die entsprechende Argumentation im Mittelsatz aber nur auf den
Umstand, dass der avrodvftgwnog e definitione nicht im Hinblick auf die Idee, die er ist,
existiert (vgl. Döring [Anm. 7]). Und die Parallelität im Gedanken dieser Argumentation ist
ihrerseits doch nur dann gewährleistet, wenn die mit odre eingeführte Alternative so verstanden

wird, wie es aus dem Text hervorgeht: «[...] noch existiert der bestimmte Mensch auf
Grund (oder gemäss) der Teilhabe an der Idee.» Diesem Duktus der Argumentation trägt
die Erklärung, welche von H. F. Cherniss ins Auge gefasst wurde, nicht wirklich Rechnung.

* Nur am Rande ist hier auf den Umstand aufmerksam zu machen, dass die Stoiker universelle

Behauptungen, also Sätze mit einem all-quantifizierten Subjekts-Terminus wenig
schätzen. Im Zusammenhang mit Epiktet, Diss. 2, 20, 2-3 (ovöb iari xa&ohxov äXrftig
el tl eotl xa&oXixöv,, yievöög iari) siehe etwa W. H. Hay, Stoic Use of Logic, AGPh 51
(1969) 153; Ch. H. Kahn, Stoic Logic and Stoic Logos, AGPh 51 (1969) 162 und mit weiterer
Literatur A. Graeser, Ein unstoischer Beweisgang in Cicero, De Finibus 3.27 Hermes 100
(1972) 492.

10 Plat. Parm. 132 a-b. c-e. Auf diese Problematik werde ich in einem anderen Zusammenhang

zurückkommen. Da die Literatur zu dem 1954 von G. Vlastos aufgeworfenen Problem
laufend zunimmt (G. Vlastos verzeichnet in seinen Platonic Studies 361-362 allein 24 Titel),



Der 'Dritte Mensch' des Polyxenos 143

hingegen verfolgt offenbar ganz andere Interessen. Denn soll es sich hier subjektiv
betrachtet eben nicht nur um einen böswilligen Scherz gehandelt haben, so hätten
wir etwa mit der Annahme zu rechnen, dass Polyxenos mit dem Hinweis auf die
Unbestimmtheit des Wahrheitswertes von allgemeinen bzw. verallgemeinerten
Aussagen eine für den platonischen Ansatz des Teilhabegedankens kritische oder -
wie er wohl meinte - sogar perniziöse Überlegung geltend machen wollte. Der
platonische Ansatz besagt ja, dass für jede Gruppe von untereinander in bestimmter

Hinsicht ähnlichen Dingen jeweils eine Idee postuliert werden muss und dass

ein beliebiger Gegenstand x genau dann über ein bestimmtes Charakteristikum F
verfügt, wenn eine gleichnamige Idee (etwa JF-heit) existiert und x an ihr teilhat.
Gerade diese Regelung darf aber nach Polyxenos gar nicht artikuliert werden.
Seinem Einwand zufolge dürfen wir als Platoniker vermutlich «Ein schönes Ding
ist schön, weil es an der Idee Schönheit teilhat» bzw. «Das Schöne [i.e. tö xaldv
im Sinne von 'was schön ist'] ist schön...» aus rein formalen Gründen nicht
behaupten. Gerade diese Konsequenz wäre natürlich überaus fatal. Denn um den
Teilhabe-Gedanken als solchen dann überhaupt noch ernstnehmen zu dürfen,
müssten die Platoniker eigens eine spezielle Entität als Subjekt der Teilhabe
konstruieren, welche ein Gegenstand der detftg wäre. Aus dieser Konsequenz erhellt
aber die Absurdität der Grundannahme.

Dass Piaton sich von diesen Vorhaltungen sonderlich getroffen fühlen musste,
wird man heute kaum sagen können.

sei hier mit besonderem Nachdruck auf R. E. Allens Arbeit Participation and Predication in
Plato's Middle Dialogues, Philosophical Review 69 (1960) 147-164 aufmerksam gemacht,
der meines Erachtens sehr überzeugende Gründe für die Annahme geltend macht, dass
dieses in der modernen Forschung so dramatisch diskutierte Problem von Piaton gar nicht
als perniziös empfunden werden musste.


	Der "Dritte Mensch" des Polyxenos

