Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 2

Artikel: Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-24372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-24372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 30 1973 Fasc. 2

Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

Von Olof Gigon, Bern

Den Zugang zu unserem Gegenstand und seinen Problemen gewinnen wir am
raschesten, wenn wir eines jener Begriffsschemata zu Hilfe nehmen, die Aristoteles
zu entwerfen liebt, ohne sie doch systematisch auszubauen oder konsequent fest-
zuhalten. Es ist die Dreiteilung aller menschlichen Aktivititen in Poiesis, Praxis
und Theoria.

Ausdriicklich aufgefiihrt wird diese Dreiheit nur in Top. 145 a 15/16 und 157
a 10/11, dann Metaph. 1025 b 256 und Nik. Eth. 1178 b 20/21. In einigen Haupt-
punkten erliutert wird sie in Nik. Eth. 6, 3-9. Dort unterscheidet Aristoteles
fiinf Arten des dAnPedew. Von diesen ist die Techne der Poiesis als dem Herstellen
zugeordnet, die Phronesis der Praxis als dem Handeln und die Sophia der Theoria
als dem Erkennen, und zwar umgreift die Sophia sowohl die unmittelbare Einsicht
in die obersten Prinzipien (den Nous) wie auch die Wissenschaft, die die obersten
Prinzipien voraussetzt und, in zahlreiche Disziplinen aufgefichert, zu erkennen
sucht, was alle Dinge sind und wie sie sich zueinander verhalten (die Episteme)!.

Wir diirfen uns nicht wundern, dass vielfach lediglich zwei der drei Momente
beriicksichtigt werden, etwa nur Poiesis und Praxis (Pol. 1254 a 1-8 u. a.), 6fters
bloss Praxis und Theoria; dass bei Aristoteles von der Poiesis, im ganzen gesehen,
selten die Rede ist, erklidrt sich miihelos daher, dass ihr Bereich derjenige des
technischen Produzierens ist, also derjenige der partikularen handwerklichen Fer-
tigkeiten, die als solche ausserhalb des Interessenkreises der Philosophie liegen.

Auch dies darf uns nicht zu sehr verwirren, dass Aristoteles die fraglichen Be-
griffe selbst haufig ungenau verwendet. So horen wir beispielsweise, dass mpaéeg

* Vorbemerkung: Durchgehend vorausgesetzt sind die Kommentare in derdeutschen Aristoteles-
Ausgabe des Akademie-Verlags, Berlin.

1 Merkwiirdigerweise scheint keiner der neueren Kommentatoren an der heterogenen Zu-
sammensetzung der ganzen Liste ernstlich Anstoss genommen zu haben. Das Hauptproblem
an der Liste ist nicht ihr Verhéiltnis zu An. post. 89 b 7-9, wo sechs Begriffe erscheinen,
oder zu Platons Phil. 19 CD, sondern die Tatsache, dass unter den ausdriicklich durch-
numerierten fiinf Erkenntnisweisen nur vier nach Gegenstand und Methode eindeutig von-
einander verschieden sind, withrend die fiinfte, die Sophia, lediglich als Sammelbegriff fiir
Episteme und Nous figuriert, also neben den vier anderen iiberhaupt keine eigene Erkenntnis-
weise reprasentiert. Daraus muss zwingend gefolgert werden, dass die Liste das Resultat
eines Kompromisses ist. Dieser hat, kurz gesagt, darin bestanden, dass eine Liste von vier
Erkenntnisweisen mit einer andern kombiniert wurde, in der ausschliesslich Phronesis und
Sophia einander gegeniiberstanden. Die Begriindung dieser These soll anderswo erfolgen.
Die Kommentatoren (Dirlmeier, Gauthier-Jolif) kommen ihr mit einigen Beobachtungen
nahe, doch hindert sie ihr harmonisierendes Aristotelesverstindnis daran, aus den Beobach-
tungen die notwendigen Konsequenzen zu ziehen.

6 Museum Helveticum

Klassisch-Philglogisches Seminar

Aar | lmilsmvaidis




66 Olof Gigon

niemals vom Tier, sondern immer nur vom Menschen ausgesagt werden konne
(Nik. Eth. 1139 a 19/20, Eud. Eth. 1222 b 18-20); anderswo jedoch wird sie un-
bedenklich nicht allein den dem Menschen iibergeordneten gottlichen Gestirnen
zugeschrieben (Cael. 292 a 201f.)?, sondern sogar den Tieren und Pflanzen (ebd.;
dazu, was die Tiere angeht, zahlreiche Stellen in den zoologischen Pragmatien).
Da laufen also ein strenger und ein ldsslicher Gebrauch nebeneinander. Desgleichen
liesse sich zeigen, dass auch moinois und med@éic nicht selten promiscue verwendet
werden. Wenn allerdings in Pol. 1325 b 16-30 Praxis und Theoria ineinander
iiberzugehen scheinen, so ist dies keine Nachlissigkeit, sondern bewusste Absicht:
Aristoteles hat dort, wo er von der Eudaimonie des vollkommenen Menschen im
vollkommenen Staate spricht, seine guten Griinde, den Unterschied zwischen
Praxis und Theoria so weit als irgend mdglich zu minimisieren. Doch dies ist ein
Sonderfall.

Kehren wir nun zur Dreiheit zuriick, wie sie in den zuerst genannten Stellen
vorliegt (vgl. etwa noch Diog. Laert. 3, 84). Wir werden sie nicht nur als eminent
sachgerecht gelten lassen, sondern diirfen auch konstatieren, dass ihre Bedeutung
in der philosophischen Diskussion der Gegenwart eher noch grosser ist, als sie fiir
Aristoteles und das antike Denken iiberhaupt gewesen zu sein scheint?. Zunéchst
treten Poiesis und Praxis zusammen der Theoria gegeniiber, und dies unter zwei
einander in gewisser Weise ergéinzenden Aspekten.

Den ersten Aspekt hebt vor allem Nik. Eth. 1139 b 19-24 und 1140 a 1-2 her-
vor. Die Theoria befasst sich mit dem, was nicht anders sein kann, als es ist.
Poiesis und Praxis dagegen haben es mit Verhiltnissen zu tun, die so oder auch
anders sein konnen. Anders gesagt bewegen sich Poiesis und Praxis in der Zone
des stetsfort Verdnderlichen, wihrend die Theoria mit dem Unverinderlichen
konfrontiert ist, also mit dem Ewigen, das é§ avdyxng ist, was es ist.

Der zweite Aspekt geht von einer anthropologischen Feststellung aus. Der
Mensch ist von der Natur in zwei Richtungen nicht so ausgestattet, wie es wiinsch-
bar und vielleicht méglich gewesen wire. Es sind (anders formuliert) zwei Dinge,
die grundsitzlich der Aktivitit des Menschen iiberlassen sind.

Erstens ist er fiir das physische Uberleben nur mangelhaft ausgeriistet. Da muss

2 Dazu Cic. De nat. deor. 2, 44, wo der Gestirnbewegung nur drei Moglichkeiten offenstehen:
xara gpdaw, naga gvow (= fig) und mgoargéoe:. Da es darauf ankommt, die Gestirne als beseelte
gottliche Wesen zu erweisen, werden die zwei ersten Fille eliminiert. Es bleibt der dritte
Fall. Doch da astronomisch gesehen die Gestirnbewegung unverinderlich eine und dieselbe
bleibt, gelangen wir zu dem Grenzfall, in dem die ngoaigéoe: xai mgdées zustande kommende Be-
wegung als Phinomen von einer xard ¢tow ablaufenden Bewegung nicht mehr unterschieden
werden kann. Wie die erworbene &£ic beim vollkommenen Menschen sich als «<zweite Natur»
auswirkt, so ist die von vorne herein vollkommene Bewegung der Gestirne so konstant, dass
sie unter naturphilosophischen Gesichtspunkten genau so als xatd gvow bezeichnet werden
kann wie die Aufwirtsbewegung des Feuers oder das Fallen des Steines. Das Aufeinander-
prallen naturphilosophisch-dinglicher und ethischer-personaler Kategorien macht bekannt-
lich auch das eigentlich dramatische Element in Metaph. A 6-10 aus.

3 Stellvertretend fiir manches andere mag hier J. Habermas, Theorie und Praxis (1963), Er-
kenntnis und Interesse (1968) genannt werden.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 87

die Techne dazutreten, um das zu ergéinzen, was die Natur nicht herstellen wollte
oder herstellen konnte. Das Verhdltnis der Techne zur Natur ist vor allem bei
Aristoteles ein eigentiimlich vieldeutiges. Zunéchst ergéinzt sie die Natur, und
zwar in dem strengen Sinne, dass sie zur Vollendung bringt, was die Natur unvoll-
endet gelassen hat; sie tut dies zweitens auf die Weise, dass sie nachahmt, also
sich nach dem Modell bestimmter Naturvorginge organisiert; die ausgebildete
Techne etwa des Baumeisters oder Schusters lisst sich drittens auf ihre Kompo-
nenten hin analysieren, und diese Analyse kann wiederum als Leitfaden dienen,
an dessen Hand die auf den ersten Blick undurchsichtigen Naturvorginge ihrer-
seits analysiert und durchsichtig gemacht werden; dies fiihrt schliesslich viertens
zu dem Ergebnis, dass die Aktivitdt des menschlichen Handwerkers lediglich als
ein mangelhaftes Abbild der umfassenden handwerklichen Aktivitit der Natur
verstanden wird. Belege fiir diese Doktrin, auf die in weiter Streuung im ganzen
Oeuvre des Aristoteles vielfach angespielt wird, hier vorzulegen, eriibrigt sich.

Zum zweiten hat der Mensch auch keine Direktiven fiir sein Handeln von der
Natur mitbekommen. Wohl weiss er gdoet, was er tun mochte, nicht aber, was
er tun soll. Er weiss nur, dass es im Umgang priméir mit den anderen Menschen
und sekundér mit der Natur den Gegensatz gibt zwischen dem, was er tun, und
dem, was er unterlassen soll. Mehr weiss er nicht. Er handelt nicht von Natur aus
richtig, so wie der Stein von Natur aus féllt und das Feuer von Natur aus auf-
steigt (Nik. Eth. 1103 a 18-26). Er muss sich die Fihigkeit, richtig zu handeln,
erst aneignen, was (nach der Lehre des Aristoteles) nur durch einen lange dauern-
den Prozess der AngewShnung geschehen kann. Und zwar vollzieht sich diese An-
gewohnung gerade im Handeln selbst. Wir werden gerecht, indem wir zuerst
dusserlich nachahmend, dann innerlich mitvollziehend und schliesslich aus eigenem
Entschluss gerecht handeln®. Es ist ein Prozess, der von demjenigen des Lernens
prinzipiell verschieden ist. Wir werden darauf gleich zuriickkommen.

Was also der Mensch selbst besorgen muss, ist einesteils die Sicherung des phy-
sischen Uberlebens, andernteils das Erwerben der Fihigkeit zu handeln, wie er
soll. Im ersten Falle hat er die Wahl zwischen dem Uberleben und dem Zugrunde-
gehen, im zweiten Falle zwischen den Moglichkeiten, sich selbst als gerecht oder
als ungerecht zu qualifizieren.

Es ist nicht ohne Interesse, sich einen Augenblick zu vergegenwirtigen, dass
sehr wohl die Frage gestellt werden konnte, warum denn dem Menschen so viel

¢ Der Gegensatz zwischen dem 7%, das der Mensch aus eigenem Antrieb und ohne der Be-
lehrung zu bediirfen, erstrebt, und dem xaAdv, das er verwirklichen soll und auf das er
erst aufmerksam gemacht werden muss, darf nicht bagatellisiert werden, wie dies noch
neuestens in dem im iibrigen an klugen Beobachtungen reichen Buch von O. Hoeffe, Prak-
tische Philosophie. Das Modell des Aristoteles (1971) geschieht. Wenn hier die Handlungsziele
auf ‘Brauch und Sitte’ zuriickgefiihrt werden (100) und diese ihrerseits «sich im Zusammen-
leben der Biirger bilden» (52 u. 6.), so wird Aristoteles eine These unterstellt, die sich faktisch
kaum von Epikur K.4. 31-36. 38 unterscheidet. — Das dyaf}dv partizipiert bezeichnenderweise
(iiber das cvu@égov) sowohl am 264 wie auch am xalAdv. In der NE meldet sich die Forde-
rung des Sollens zum ersten Mal gleich in 1094 a 24: udAdov dv rvyydvowuey Tod déovrog.




68 Olof Gigon

an eigener Leistung zugemutet wird; man konnte sich vorstellen, dass es einmal
anders war, oder doch, dass es anders sein konnte. Die Frage wird augenscheinlich
dort dramatisch, wo dem Menschen eine Gottheit gegeniibergestellt wird, die alles
aufs beste eingerichtet hat, aber, wie es scheint, fiir den Menschen nicht aus-
reichend sorgen konnte oder wollte. Sie entspannt sich substantiell, wenn sie so
umgeformt wird, wie es bei Aristoteles in der Regel geschieht: wenn némlich an
die Stelle der Gottheit die Natur gesetzt wird, die zwar metaphorisch als eine
schopferisch wirkende Person beschrieben, aber doch nicht eigentlich fiir ihre
Leistungen zur Verantwortung gezogen werden kann.

Im iibrigen pflegt das griechische Denken bekanntlich gerne bei einer Urzeit
zu verweilen, in der die Natur (oder die Gottheit) vollauf fiir das physische Uber-
leben des Menschen gesorgt hatte, so dass eine Erginzung durch die Techne iiber-
fliissig war. Zweifellos sind die Menschen einer solchen Urzeit auch gerecht, ob-
schon die Lage hier komplizierter ist. Denn wenn gegen ein Goldenes Zeitalter, in
dem der Mensch keine beschwerlichen Technai zu erlernen braucht, um am Leben
zu bleiben, nichts einzuwenden ist, so steht es doch anders mit der Annahme, dass
der Mensch von Natur (oder durch die Gabe der Gottheit) gerecht sei. Eine Ge-
rechtigkeit, die von Anfang an einfach da ist und nicht angeeignet zu werden
braucht, ist keine Leistung, die der Gerechte fiir sich in Anspruch nehmen und
fiir die er Anerkennung als Leistung (2zawog) erwarten kann. Insofern hat es einen
guten Sinn, wenn in einem spiten Text, der aber auf aristotelischen Uberlegungen
beruhen wird (Cic. De nat. deor. 2, 34 und 36), dargelegt wird, dass der Mensch
dem Tiere dies voraus habe, dass er seine dpual durch die Vernunft zu lenken fihig
sei und weise zu werden vermoge, wihrend die Gottheit wiederum sich dadurch
vom Menschen unterscheide, dass sie den Godg Adyog sich nicht erst aneignen
miisse, sondern von Anfang an besitze; die Gotter sind @doer bons saprentesque.
Dies stimmt iiberein nicht nur mit der These, dass der Gottheit diejenige Voll-
kommenheit, die der Mensch bloss zeitweilig erlangen konne, dauernd eigen sei
(vgl. Nik. Eth. 1154 b 20-31, Metaph. 1072 b 14-25), sondern auch mit der Fest-
stellung, dass den Géttern nicht Anerkennung, wie sie einer vollbrachten Leistung
gebiihrt (&maiwog), sondern Verehrung als Wesen hoherer Art (zeu) zukomme (Nik.
Eth. 1, 12)5.

5 Erstaunlich unzulidnglich behandelt ist das ganze Kapitel von Dirlmeier. So schlicht, wie
er meint, ist der Begriff des «Lobens» nicht (man sollte auch seine Verwendung in SVF 3,
29. 34. 37 nicht ganz iibersehen), von demjenigen des «Verehrens» gar nicht zu reden. Auf-
fallend heterogen ist auch hier in NE 1, 12 die proponierte Begriffsreihe im ganzen; ddvauig
steht evident auf ganz anderer Ebene als énawerdy und ziuior. Ich mochte dazu vermuten,
dass 1101 b 34/35 auf den Dialog Gryllos oder iiber die Redekunst verweist; Diog. Laert. 2,
55 deutet an, dass da iiber Wesen und Aufgabe des Enkomions und Epitaphios diskutiert
war (zu meinen, der Dialog miisse gleich nach dem Tode des Titelhelden in der Schlacht bei
Mantinea 362 geschrieben worden sein, ist iibrigens genau so kurzschliissig, wie wenn man
behaupten wollte, der Phaidon miisse kurz nach 399 verfasst sein). Manche Unklarheiten
unseres Kapitels konnen darauf zuriickgehen, dass Aristoteles in einem gewissen Umfange
seinen eigenen Dialog benutzt hat.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 69

Bis dahin hat sich gezeigt, dass Poiesis und Praxis in wesentlichen Punkten
nahe beieinander stehen. Beide halten sich im Raume des Verénderlichen auf -
geméiss der aristotelischen Kosmologie also im sublunaren Raume —, und beide
haben die Aufgabe, das Werk der Natur zu ergénzen. Es sind aber auch schon
Unterschiede sichtbar geworden, zunéichst daran, dass der Mensch leichter bereit
ist, im Felde der Poiesis auf die Errungenschaften der Technai zugunsten eines
Goldenen Zeitalters, in dem alles ‘von selbst’ zur Verfiigung steht, zu verzichten,
als im Felde der Praxis sich die ethische Vollkommenheit ohne eigenen Einsatz
schenken zu lassen®.

Aristotelisch formuliert héingt dies daran, dass der Zweck der Poiesis und Techne
das hergestellte Werk ist, der Zweck der Praxis dagegen in ihrem Vollzug selbst
besteht und in nichts anderem. Die Formel ist elegant, aber nur teilweise befrie-
digend. Was die Poiesis angeht, so miisste der Begriff des Werkes (£pyov) genauer
bestimmt werden; dies lehrt etwa schon die Liste der Technai, die Aristoteles an
einer entscheidenden Stelle der Nik. Eth. 1097 b 25-30 aufzéhlt: da werden nach-
einander der Flotenspieler, Bildhauer, Schreiner und Schuster genannt. Der
Schuh ist als Produkt des Schusters etwas anderes als das Konzert, mit dem sich
der Flotenspieler produziert. Desgleichen kann man sich sehr wohl fragen, was
es eigentlich heissen soll, dass der Zweck der Praxis, also des Handelns, im Handeln
selbst besteht. Es ist kaum zu bestreiten, dass mit dieser verfiihrerischen Reflexiv-
formel die Sache selbst iiber Gebiihr vereinfacht wird. Was gemeint ist, ist, dass
das Handeln wesentlich nicht nach aussen, sondern auf den Handelnden selbst
zuriickwirkt. Gerecht ist an einer Handlung nicht etwa der Umstand (um das
antike Schulbeispiel anzudeuten), dass mein Partner einen Gegenstand zuriick-
erhilt, den er bei mir deponiert hat (ich kann ja nicht wissen, ob die Riickgabe
dieses Gegenstandes fiir den Partner selbst gut ist), sondern die Gesinnung, die
sich in meiner Handlung &ussert; und da nach Aristoteles die Gesinnung des Han-
delnden durch jede einzelne Handlung beeinflusst wird (sei es im Sinne der Festi-
gung oder in demjenigen der Verunsicherung), so wird man als Ergebnis allen prak-
tischen Handelns die (im Prinzip durch das ganze geschichtliche Dasein hindurch
ununterbrochen weiterlaufende) Formung des Handelnden selbst in der Richtung
auf seine Qualifikation als dyadds (omovdaiog, émieixric) oder xaxds (pablog,
uoydnede) zu bestimmen haben. Die dussere Leistung, die gegebenenfalls einem
anderen Menschen, der Gesellschaft oder dem Staate zugute kommt, darf zwar
nach der These des Aristoteles nicht fehlen, ist aber gegeniiber dem, was der
Leistende an sich selbst vollbringt, durchaus sekundér (vgl. Nik. Eth. 1178 a 28
bis b 3 und Eud. Eth. 1228 a 2-19).

¢ Das Problem, weshalb Gott den Menschen alle moglichen dusseren Giiter schenkt, aber
gerade nicht das wertvollste, die doerr), hat seine eigene Geschichte. Es wird fliichtig gestreift
in NE 1099 b 11-18 (vgl. 1179 b 22/23 — eine charakteristische Kompromiss- und Verlegen-
heitsformel). Dass aber eine ausfiihrliche Diskussion dariiber existierte (etwa bei Aristoteles
selbst im Dialog ITepi edyijs?), darauf weist die auf Karneades zuriickgehende Argumenta-




70 Olof Gigon

Bei der Poiesis und Techne ist es, streng genommen, genau umgekehrt. Der
Handwerker bedarf ausschliesslich derjenigen Eigenschaften, die ihn befdhigen,
ein moglichst zweckentsprechendes, schirfer formuliert: ein den Benutzer optimal
befriedigendes Produkt herzustellen. Unter ihnen befinden sich zweifellos solche,
die ethisch qualifizieren, wie Arbeitsamkeit, Sorgfalt und Zuverlissigkeit. Doch
die ethische Qualifikation des Handwerkers im ganzen ist irrelevant. Bei Platon
wie bei Aristoteles charakterisiert es geradezu den Handwerker als fidvavoog, dass
von ihm ethische dgers) weder verlangt noch erwartet wird. Es geniigt hier der
Hinweis auf zwei Stellen im Corpus Aristotelicum, die unterirdisch miteinander
zusammenhéngen: Pol. 1260 a 36—b 2 und Probl. 956 b 11-15 (wo freilich die
Frage nach der Sittlichkeit der Techniten iiberhaupt mit derjenigen nach der
Sittlichkeit der Aworvoraxol Teyvivar zusammengeworfen ist)’”. Wenn die erstge-
nannte Stelle den Techniten vor allem dxodacia vorwirft, so darf man dies mit
Platon verkniipfen, der bekanntlich in der Politeia demjenigen Teil der Staats-
biirger, die sich um die gvayxaia des Lebens bemiihen, ausschliesslich die Tugend der
cwpgootvy zugebilligt hat ; andere Tugenden haben sie nicht und brauchen sie nicht.

Dieser Gegensatz zwischen Praxis und Poiesis, der sich zu guter Letzt in
zwel Standen verkorpert, von denen der eine zur Praxis, der andere zur Poiesis
bestimmt ist, treibt aus sich einen weiteren Gegensatz hervor, der auf seine Weise
genau so wichtig ist.

Jede Poiesis und Techne hat es mit einem determinierten Bestand an verfiig-
baren Materialien zu tun. Ihre Aufgabe ist es, mit dem gegebenen Material A
gemiss der zweckmissigsten (einfachsten, sparsamsten, wirkungsvollsten) Me-
thode B das Werk C so zu verfertigen, dass es seiner Bestimmung D (dem Benutzer,
wenn es ein Gebrauchsgegenstand, dem Geniesser, wenn es ein Kunstwerk ist) am
besten zu dienen vermag. Alle Elemente dieses Prozesses lassen sich mit aus-
reichender Genauigkeit angeben, und vor allem ist es méglich, wenn A, C und D
bekannt sind, die Arbeitsmethode B auszuformulieren und nahezu beliebig zu
perfektionieren. Schon Homer setzt eine ausgebildete, zu einem System von Regeln
objektivierte Technik des Dichtens voraus. An die Techniken der Medizin, der
Architektur, der Seefahrt, der Landwirtschaft usw., die sich vom 5. Jh. an in
einer reichen Fachliteratur dusserten, brauche ich nur beildufig zu erinnern.

Die Praxis kann nicht auf diese Weise aus sich selbst organisiert werden. Von
einem verfiigharen Material ist bei ihr nicht die Rede. Weder kann die Handlung,
durch die der Handelnde sich selbst qualifiziert, als Bearbeitung eines verfiigbaren
Materials beschrieben werden, noch kann der andere Mensch, auf den hin der
Handelnde handelt, als verfiighares Material gelten; verfiighares Material ist der
Mensch generell nur dort, wo nicht gehandelt, sondern technisch hergestellt wird

tion bei Cic. De nat. deor. 3, 86/87 (vgl. Plut. Mor. 1075 EF; 1048 D) — die ihrerseits wieder-
um zusammenhingt mit Cic. a. O. 3, 38/39 und Sextus Adv. Phys. 1, 1562-177.

7 Die Interpretation der Stelle durch H. Flashar im Kommentar zu den Problemata geniigt
nicht.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 71

also etwa dort, wo (griechisch formuliert) der Turnlehrer die Gesundheit bewahrt,
der Arzt sie restituiert.

Es kommt dazu, dass die Regeln, die sich in jeder Techne zu einer konstanten,
wenn auch immer wieder verbesserungsfihigen Methode des Herstellens zusam-
menordnen, aus der Erfahrung am gegebenen Material gewonnen werden; be-
stimmte Stoffe haben bestimmte nachweisbare Eigenschaften, und bestimmte
Vorgiinge wiederholen sich. Mit diesen Erfahrungsdata operiert dann die Techne.

Die Normen der Praxis stammen dagegen nicht aus der Erfahrung. Uberspitzt
gesagt ist das, was der Mensch tun soll, um sich selbst ethisch zu qualifizieren,
gerade nicht das, was die Menschen erfahrungsgemiss zu tun pflegen. Es geniigt
hier, an die Rolle der moAdo{ bei Platon wie bei Aristoteles zu erinnern. Sie repré-
sentieren diejenige Weise des Handelns, die bei der Mehrzahl der Menschen zu
beobachten ist; da wird das, was der Mensch tun soll, regelméssig iiberspielt durch
das, was der Mensch spontan tun mochte®. Aus der Beschreibung solcher empirisch
konstatierbarer Verhaltensweisen lassen sich keine Normen ableiten. Freilich er-
hebt sich damit sofort die Frage, woher denn die Normen abzuleiten seien, wenn
sie nicht wie die Regeln der Techne aus der Erfahrung deduziert werden konnen.
Mit dieser Frage, die das schwierigste Problem ist, das die Praxis iiberhaupt stellt,
haben wir uns hier noch nicht zu befassen. Es wird sich zeigen, wie an diesem Punkt
Platon und Aristoteles in entschiedenem Gegensatz zueinander stehen, ohne dass
doch dieser Gegensatz sich auf eine einfache antithetische Formel bringen liesse.

Wichtig ist fiir den Augenblick, dass an dieser Konfiguration abgelesen werden
kann, welchen Vorsprung hinsichtlich der methodischen Durchsichtigkeit die
Poiesis vor der Praxis besitzt. Jede Techne kann zu einem rationalen System aus-
gebaut werden, das sich aus sich selbst, nimlich von seinem objektiv nachweis-
baren Erfolg her legitimiert. Die Praxis vermag dergleichen nicht zu leisten. Sie
hilt sich an Normen, deren Ursprung im dunkeln ist, deren innerer Zusammenhang
locker ist, deren Legitimitét in jedem einzelnen Falle angefochten werden kann
und deren Leistung niemals objektiv nachweisbar ist. Denn weder weiss der Han-
delnde, ob sein Handeln fiir den Partner wirklich gut war, und was seine eigene
Qualifikation angeht, so geniigt es, an die lapidare Feststellung des Aristoteles in
dem schon zitierten Text Nik. Eth. 1178 a 28-b 3 zu erinnern af fovirjoeis ddnoc
(1178 a 30). Mag auch der Einzelne iiber sich selbst im klaren sein, so vermag
doch kein anderer ihn zu durchschauen und zu erkennen, in welchem Sinne das
sichtbare Handeln ihn riickwirkend selbst qualifiziert hat.

Ich betone dies nur, damit nun verstindlich wird, welchen Einfluss die klare
Durchstrukturiertheit der Poiesis zu allen Zeiten auf die Analyse der Praxis aus-
geiibt hat. Wo immer versucht wurde, das praktische Handeln in ein geschlossenes
System zu bringen, ihm also eine tragfihige Basis, ein eindeutiges und exakt an-
gebbares Ziel und eine zuverldssige Methode zu verschaffen, bot sich die Poiesis

8 Es wiire wohl nicht uninteressant, einmal die Funktion des Begriffes der moAAo{ bei Platon
und Aristoteles im ganzen zu untersuchen, was, soweit ich sehe, noch nicht geschehen ist.




72 Olof Gigon

als Modell an. Man unternahm es, die Praxis zu interpretieren, als ob sie eine
Techne wiire, mit allen Konsequenzen, die das mit sich brachte.

War also vorhin davon die Rede, dass der der dusseren Welt zugewandte Be-
reich von Poiesis und Techne an Rang unter dem Bereich der Praxis steht, in wel-
chem der Mensch sich selbst formt, so haben wir nun sozusagen den Gegenzug:
An Einsehbarkeit der Struktur erweist sich die Techne der Praxis weit iiberlegen.

Die Konsequenzen sind bekannt. Was unsere Gegenwart angeht, so braucht nur
mit einem Wort auf die Bemiihungen hingewiesen zu werden, die Totalitit der
zwischenmenschlichen Beziehungen durchzutechnisieren, also in der Tat einer-
seits aus den Erfahrungsdata dariiber, wie sich der Mensch durchschnittlich zu
verhalten pflegt, und andererseits aus der Feststellung eines Telos, iiber das ein
universaler Consensus erwartet werden darf, eine Technik des Umgangs der Men-
schen miteinander zu entwickeln, die das anvisierte Telos (etwa: das friedliche
Zusammenleben Aller mit Allen) zu erreichen gestattet. Normen, die nicht auf die
Erfahrung gestiitzt sind, werden damit ebenso abgelehnt wie Zielsetzungen, die
sich nicht eines universalen und spontanen Consensus erfreuen, Darauf liuft das
hinaus, was man heute etwa «Sozialtechnik» zu nennen pflegt, ein Begriff, in wel-
chem die methodische Absorption der Praxis durch die Poiesis aufs schénste zum
Ausdruck kommt?.

Wir werden uns aber nicht dariiber tduschen, dass dieser Druck der Poiesis auf
die Praxis schon in der Zeit des Sokrates, Platon und Aristoteles iiberaus gross
gewesen ist. Es liegt in der Natur der Sache, dass sich vor allem die #rztliche
Techne als Modell fiir die Organisation der ethischen Praxis anbot. Die Wirkung
dieses Modells ist durch die ganze Antike hindurch iiberaus gross gewesen; es war
ja auch nicht schwierig, neben die physische Gesundheit, die das anerkannte Telos
der Medizin ist, als Telos des ethischen Handelns so etwas wie eine seelische Ge-
sundheit zu stellen, desgleichen den Prozess der Aneignung der ethischen Voll-
kommenheit mit dem Heilungsprozess zu parallelisieren, den die therapeutischen
Massnahmen des Arztes am Kranken in Gang bringen. In einer besondern Weise
riicken weiterhin (wie wir spéter noch einmal hervorheben miissen) Ethik und
Medizin insofern zusammen, als beide es mit dem Menschen, und zwar dem jeweils
einzelnen Menschen zu tun haben; es ist der Einzelne, der handelt, und wiederum
der Einzelne, der das Material der drztlichen Techne ist und zugleich durch diese
seine Gesundheit wieder zu erlangen hofft. Natiirlich haben auch alle anderen
Technai es mit partikularem Material zu tun; doch nur in diesem Falle erhilt die-
ser Umstand sein besonderes Gewicht, weil eben das Material der Mensch selber ist.

Neben der Medizin stehen als mégliche Modelle fiir die Praxis eine ganze Reihe
® Man mag etwa an die leidenschaftlichen Empfehlungen der Sozialtechnik durch K. Popper

oder H. Albert denken. Da wird radikal bestritten, dass zwischen dem technisch-poietischen

Verhalten zu den Naturdingen und dem praktischen Verhalten zum anderen Menschen irgend-

ein Unterschied bestehe; auch die Probleme des Menschen, der Gesellschaft und des Staates

sollen mit den an den Naturdingen erprobten technisch-poietischen Mitteln bewiltigt wer-
den.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 73

anderer Technai zur Verfiigung. Ich nenne hier nur die allbekannten: die Techne
des Steuermanns, des Architekten, des Schreiners, des Schusters; nicht vergessen
sel natiirlich auch der dem Arzt unmittelbar benachbarte Turnlehrer. In allen
diesen Fillen wiire die Frage zu stellen, zunéchst, zu welchem besonderen Zwecke
das Modell jeweils eingesetzt wird, und dann, wie weit es die Interpretation der
Praxis in bestimmter Richtung orientiert?®.

Auf das Gegenproblem, wo die Grenzen der Anwendbarkeit solcher Modelle
liegen, wird bei Platon wie bei Aristoteles verhiltnismassig selten eingegangen. Ich
nenne nur im Vorbeigehen einige Beispiele:

In bedeutungsvoller Beildufigkeit macht Platon im Laches 195 CD und im
Charm. 164 BC darauf aufmerksam, dass es zwar die Aufgabe des Arztes sei, auf
Grund seiner Techne beim Kranken die Gesundheit wiederherzustellen, dass aber
der Arzt keinesfalls wisse, ob es fiir den Kranken gut sei, wieder gesund zu werden
oder nicht; diese Frage muss von einer andern Instanz beantwortet werden.

Bei Aristoteles wird der Unterschied zwischen einer poietisch-technischen und
einer praktisch-ethischen Leistung in Nik. Eth. 1105 a 26-b 9 thematisiert. In
1105 a 17-21 war der allgemeine Satz vorausgegangen, dass man durch gerechtes
Handeln gerecht wird, wie man durch korrektes Schreiben sich dariiber ausweist,
dass man korrekt zu schreiben versteht. Die Pointe ist, dass im einen wie im an-
deren Falle (der erste der Praxis, der zweite der Poiesis angehorend) nur die Tatig-
keit einen Aufschluss iiber das Konnen eines Menschen verschafft. Es folgt in
1105 a 21-26 der zunéchst nur fiir die Poiesis formulierte, aber auch fiir die Praxis
giiltige Einwand, dass die von aussen konstatierbare Tatigkeit fiir die Qualifika-
tion des Tétigen selbst nicht ausreicht; man kann ja auch durch mechanisches
Kopieren einer Vorlage oder aus Zufall korrekt schreiben (fiir die Gerechtigkeit
vgl. hier schon 1144 a 13-20). Die Forderung ergibt sich, dass man sich die Kunst
des Rechtschreibens angeeignet haben, also aus eigenem Wissen fihig sein miisse,
korrekt zu schreiben.

Da setzt nun der Abschnitt ein, der den Gegensatz zwischen Poiesis und Praxis
herauszuarbeiten sucht. Bei der Techne, sagt Aristoteles, geniige es, dass ihre
Produkte von optimaler Qualitit seien. Bei der Praxis dagegen ist es nicht der
sichtbare Akt, der eine Handlung ethisch qualifiziert; dies hingt vielmehr ganz
von der Qualifikation des Handelnden selbst ab. Diese wiederum ist an drei Fak-
toren gebunden, die (was bei Aristoteles immer beachtenswert ist) ausdriicklich
aufgezihlt werden. Der erste ist das Wissen, also die Informiertheit iiber Situation
und Aufgabe; das zweite ist die Entscheidung fiir ein bestimmtes Handeln, und
zwar muss diese Entscheidung selbst ethisch motiviert sein (in dem mpoatgoduevog

1 Dje allgemeine Bestimmung der Philosophie als téyyn nepi Tov flov ist iiberwiegend stoisch
bezeugt, wird aber élter, d. h. altsokratisch sein. Abgesehen von allgemeinen Erwigungen
spricht dafiir etwa die Auswertung der Formel durch Epikur bei Cicero De fin. 1, 42 (vgl.
1, 72), durch Karneades ebd. 5, 16 und 18. Zur Sache selbst ist wichtig Sextus PH 3, 239-252
und Adv. Eth. 168-256.




74 Olof Gigon

8¢ avdrd 1105 a 32 steckt, dass das Motiv nicht eine personliche Interessiertheit,
also nicht ein 7é% oder ein gvupépor sein darf, sondern dass der Handelnde aus-
schliesslich darum so handelt, weil er bereit ist, so zu handeln, wie er soll, aristo-
telisch dua 10 x2aAdv); das dritte ist, dass diese Entscheidung keine Improvisation
des Augenblicks sein darf, sondern auf Grund einer konstanten Haltung erfolgt
und darum auch unumstésslich ist. Schematisch wird sodann festgestellt, dass im
Felde der Techne nur der erste dieser drei Faktoren relevant ist, wihrend die zwei
iibrigen vernachlissigt werden diirfen ; im Felde der Praxis ist es genau umgekehrt.

Bei der Techne ist also nur die spezialistische Kompetenz von Belang, die den
Techniker befihigt, ein befriedigendes Produkt herzustellen; mit welchen per-
sonlichen Absichten und in welcher Gesinnung er sein Herstellen betreibt, ist
gleichgiiltig. Dies ldsst sich schliesslich noch einmal anders formulieren. Die Frage,
wie eine bestimmte Aktivitit motiviert ist, kann an die Poiesis wie an die Praxis
gestellt werden; Zufall, Zwang oder Interessiertheit konnen hier wie dort mass-
gebend intervenieren. In der Perspektive der Poiesis kann man die Antwort auf
diese Frage weitgehend auf sich beruhen lassen. Es kommt auf die Qualitét des
Produktes an; wie sie zustande gekommen ist, ist unwichtig. In der Praxis hiingt
alles an der Motivierung; sie allein qualifiziert die Handlung und den Handeln
den selbst.

Es kommt noch eines dazu, was in unserm Text mehr angedeutet als ausge-
fithrt ist und worauf wir spéter noch einmal zuriickkommen miissen. Der Hinweis
liegt zundchst im Begriff modddxis 11056 b 4 (vgl. dazu 1103 a 19-23. 28-30).

In gewisser Weise reicht zweifellos das reine Wissen (cidérar), das man sich
durch einen einmaligen Akt des Erlernens erwerben kann, weder in der Poiesis
noch in der Praxis aus. Nur hat das, was dazutreten muss, hier eine ganz andere
Funktion als dort. In der Poiesis ist es die immer wieder sich einstellende Erfah-
rung am Material, die das Wissen bestéitigt oder ergénzt. Erfahrung ist ja selber
nichts anderes als eine Form des Wissens. In der Praxis liegen die Dinge prinzipiell
anders. Sie hat es nicht mit der Information des Menschen iiber seine Umwelt zu
tun, sondern mit der Formung des Menschen selbst dadurch, dass sich das dloyoy
in ihm dem Adyov &yov fiigt, anders gesagt, dass das, was er tun mochte, dem,
was er tun soll, untergeordnet wird. Da handelt es sich also um einen Prozess der
Einiibung in einer von der Natur in keiner Weise vorgezeichneten Haltung; &ussere
Erfahrung ist nur insofern daran beteiligt, als diese Einiibung zunéchst als Nach-
ahmung einer an einem anderen Menschen sichtbaren vorbildlichen Haltung beginnt.

Letzten Endes treten unter diesem Gesichtspunkt die Theoria und die Poiesis-
Techne zusammen gegen die Praxis; denn auch die Theoria bedarf weithin der
Erfahrung desselben Typs wie die Poiesis-Techne (die einzige bezeichnende Aus-
nahme, die Aristoteles Nik. Eth. 1142 a 11-20 notiert, sind die mathematischen
Wissenschaften; diese kann man sich in der Tat durch den einmaligen Akt des
Erlernens vollig aneignen, was bedeutet — wie Aristoteles nicht ohne hintergriin-
dige Ironie erklart —, dass schon ein Kind Mathematiker werden kann). In beiden




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 75

Fillen beinhaltet die Erfahrung lediglich die konkrete Entfaltung eines Strebens
nach Wissen, das der Mensch geméss Metaph. 980 a 21 von Natur immer schon
besitzt; er braucht sich also dieses Streben nicht erst in einem langwierigen Pro-
zess der Einiibung zu erwerben, wie dies beim Streben nach dem ethischen »aidy
der Fall ist. Insofern ist es auch legitim, dass in der vorldufigen Umschreibung
der obersten, als copia zu deklarierenden Wissenschaft am Anfang der Metaphysik
Aspekte, die auf die reine Theoria hin orientiert sind (982 a 8-16 und 982 a 21-b 4),
neben einem Aspekt stehen, der dem Felde der Poiesis-Techne zugeordnet ist
(982 a 16-19 und 982 b 4-7; dazu als konkretes Modell 981 a 30-b 6).

Ein anderer Text, an dem die Grenze des Techne-Modells in der Interpretation
der Praxis spiirbar wird, ist Nik. Eth. 1106 a 26-b 7. Es ist die beriihmte Expli-
kation der ueodrnc-Lehre, von der in einfacheren Formulierungen schon in 1104
a 11-27 die Rede gewesen war. Ich gehe nicht auf die Streitfrage ein, ob fiir
Aristoteles das in der spétern Stelle vorherrschende mathematische Modell oder
das in der frithern Stelle allein massgebende medizinische Modell (das aber auch
auf die spétere Stelle einwirkt) entscheidend gewesen ist, und ebensowenig auf das
dornige Problem, wie sich die aristotelische Doktrin zu Platons Politikos 283 C bis
286 C verhiilt ; nur so viel scheint sicher, dass die Lage wesentlich komplizierter ist,
als es sich die Liebhaber dogmatisch einfacher Thesen vorstellen.

Das Schema, von dem ausgegangen wird, ist eindeutig. Die ucodwng ist die Mitte
zwischen einem Zuviel und Zuwenig, und die Mitte zwischen zwei beliebig anzu-
setzenden Endpunkten zu finden, bietet mathematisch nicht die geringsten Schwie-
rigkeiten. Doch diese mathematische Mitte ist fiir die Ethik unbrauchbar, weil
zwar die Endpunkte als solche auch dort ein fiir alle Male (so scheint es doch)
angegeben werden kénnen, der geschichtlich reale Mensch dagegen sich von Natur
zu den beiden Endpunkten keineswegs gleichartig verhilt; er steht von vorne-
herein einem der Endpunkte nidher als dem anderen, und zwar gilt dies erstens
allgemein fiir den Menschen schlechthin (Nik. Eth. 1109 a 12-19) und zweitens
individuell fiir jeden einzelnen Menschen (ebd. 1109 b 1-7). Aristoteles folgert
daraus, dass wir nicht die mathematische Mitte, sondern die Mitte mpog 7judc zu
suchen haben. Dann aber darf man sich fragen, wie weit es iiberhaupt sinnvoll
ist, sei es das mathematische, sei es das medizinische Modell in Anspruch zu neh-
men; es erweckt die Hoffnung, es sei moglich, das ethische uéoov exakt zu bestim-
men, eine Hoffnung, die unter den Voraussetzungen Platons legitim ist, sich unter

11 Was den Ansatz der aristotelischen ucodrnc-Lehre betrifft, so glaube ich keineswegs, dass
es geniigt, den Hinweis auf die Medizin (zuletzt F. Wehrli, Mus. Helv. 8 [1951] 36ff. = Theo-
ria und Humanitas [Ziirich 1972] 177ff.) einfach durch denjenigen auf die platonische Prin-
zipienlehre (Krimer, Arete bei Platon u. Aristoteles 363ff.) zu ersetzen. Einmal kann man
iiber den Wortlaut der NE, der sich zu gleichen Teilen auf Medizin und auf Mathematik
beruft, nicht einfach hinweggehen, und zweitens und vor allem lassen sich die zwei Struk-
turen, die Platons Politikos nachdriicklich unterscheidet — die zweiteilige Struktur in den
mathematischen Wissenschaften, die dreiteilige im Gesamtbereich der poietischen und prak-
tischen Tétigkeiten — mit der aristotelischen Doktrin nicht zur Deckung bringen.




76 Olof Gigon

denjenigen des Aristoteles jedoch als blosser Schein erweist. In dem Augenblick,
in dem (in Ergéinzung zu 1103 a 18-26) die ethische Entscheidung die unabsehbar
variablen Dispositionen einkalkulieren muss, die die Menschen gWoe: mitbringen,
verwandelt sich die Forderung, man habe ‘die Mitte’ zu suchen, aus einer theore-
tisch und technisch prizisen Anweisung in eine blosse Metapher. Fiir die sach-
gerechte Interpretation der ethischen Praxis ist mit ihr kaum etwas gewonnen.
Ein letzter Text dieser Art ist Pol. 1268 b 25-1269 a 28. Das Problem ist, ob
es richtig ist, die politischen Gesetze fortlaufend zu verbessern. Sehr rasch wird
darauf hingewiesen, dass man sich bei simtlichen Technai grundsétzlich nicht bei
einem einmal erreichten Stand beruhigt, sondern zu immer vollkommeneren Me-
thoden fortzuschreiten sucht. Die Geschichte scheint zu bestétigen, dass es bei
den Gesetzen nicht anders ist; auch da werden primitive Gesetze immer wieder
durch modernere und besser ausgearbeitete ersetzt. Demgegeniiber stellt indessen
Aristoteles von 1269 a 13 und besonders 1269 a 19 an fest, dass das Techne-Modell
fiir die Gesetzgebung nur in sehr begrenztem Umfange relevant zu sein vermag.
Die Ursache, die er dafiir nennt, fiihrt zum Gegensatz zwischen Poiesis und Praxis
zuriick. Die Qualitét einer Techne hingt von der Informiertheit iiber ihren Gegen-
stand und von der Perfektion ihrer Methode ab; dass beides verbessert werden
soll, wo es verbessert werden kann, ist selbstverstindlich. Die Techne als ganzes
wird dadurch nur um so leistungsfihiger. Das politische Gesetz ist zwar in der
Antike so wenig wie anderswo mit dem xaAdy der ethischen Praxis schlechthin
identisch; doch ebensowenig lisst es sich vollig von ihm abtrennen. Es kommt ihm
dort am nichsten, wo es nicht als die Ordnung begriffen wird, die der Staat not-
falls mit Gewalt durchzusetzen hat, sondern als die Beschreibung eines Verhaltens,
das sich am xaAdv orientiert und das sich der einzelne Biirger durch Einiibung
aneignen kann. Die Autoritét eines solchen Gesetzes im ganzen héingt dann daran,
dass es in einem unaufhérlichen Prozess der Einiibung durch die Gesamtheit der
Staatsbiirger tatsichlich angeeignet wird. Dies ist es, was schliesslich Aristoteles
in aller Knappheit formuliert: «Das Gesetz vermag sich durch nichts anderes
Gehorsam zu verschaffen als durch die Gewdhnung, und diese bildet sich nur im
Verlauf einer langen Zeitdauer» (1268 a 20-22). Dann aber ist es gefdhrlich, die
Gesetze, auch mit der besten Absicht, in so kurzen Zeitabstinden immer wieder zu
modifizieren, dass iiberhaupt keine GewShnung zustande kommt; der Gewinn, den
man mit der Verbesserung der Gesetzestexte erzielt, ist von da her gesehen weit
geringer als der Verlust, der dadurch entsteht, dass der Prozess der Einiibung und
Gewohnung blockiert und die Autoritét des Gesetzes iiberhaupt vernichtet wird!2.

12 An die seltsame Konstruktion des platonischen Politikos sei immerhin erinnert. Im voll-
kommenen Staate regiert der vollkommene Staatsmann, der die wahre Episteme besitzt;
dieser Besitz befihigt ihn, jeder einzelnen Situation gerecht zu werden, und ermichtigt ihn
gleichzeitig, seine Vorschriften immer wieder neuen, veriinderten Situationen anzupassen;
seine Gesetzgebung scheint bedingungslos und unbegrenzt verbesserungsfihig zu sein. Der
zweitbeste Staat dagegen wird von beliebigen Menschen regiert und muss sich mit einer
blossen Nachahmung des Gesetzeswerkes des vollkommenen Gesetzgebers begniigen; diese




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles il

Dass in diesen Bereichen Poiesis-Techne und Theoria gegen die Praxis zusam-
mentreten, wurde schon oben vermerkt. Gemeinsam ist ihnen, dass sie von einem
Streben nach Wissen ausgehen, das dem Menschen von Natur eigen ist. Neben dem
beriihmten und beziehungsreichen ersten Satz der Metaphysik konnen von Ari-
stoteles auch die Stellen erwihnt werden, an denen er von der natiirlichen, also
nicht erst durch einen Entschluss erworbenen Freude des Menschen am Lernen
spricht (Rhet. 1410 b 10, Poet. 1448 b 12-15; vgl. Nik. Eth. 1153 a 20-23 und
Probl. 18, 3; 19, 5). Wo eine Tétigkeit gioe: ist'3, ist der Gegensatz zwischen dem,
was der Mensch tun mochte, und dem, was er tun soll, aufgehoben. Das Streben
nach Wissen ist zunéchst das Streben nach beliebiger und unbegrenzter Informiert-
heit, anders gesagt, nach einer universalen Informiertheit im Sinne von Metaph.
982 a 8- 10.Eine solche Informiertheit kann sich selbst geniigen, also Theoria sein,
oder als Basis poietischer Tétigkeit dienen. Allerdings dringen sich in beiden
Sektoren Differenzierungen auf, Differenzierungen entweder hierarchischen oder
spezifisch ethischen Typs. Ich deute nur an: Die sich als Theoria deklarierenden
Informationen kénnen zu einem System der Wissenschaft werden, in welchem
nach den Kategorien des Aristoteles diejenigen Wissenschaften, die sich mit dem
reinsten xa?dAov befassen, den hochsten, diejenigen, die dem xad’ &xacrov am
niichsten stehen, den niedrigsten Rang einnehmen; dem tritt ein System von
Technai gegeniiber, in welchem in vergleichbarer Weise umfassende und speziali-
sierte Technai zusammengeordnet sind. Ungleich wichtiger und heikler ist zu
allen Zeiten die Frage gewesen, ob es legitim ist, in diesen Dingen die ethische
Alternative zur Geltung zu bringen: Gibt es Informationen, die sich der Mensch
verschaffen soll, weil sie ihn seiner Bestimmung niher bringen, und andere, auf
die er verzichten soll, weil sie ithn daran hindern, seiner Bestimmung ndher zu
kommen? Wiederum kann ein Gegenstiick auf der Seite der Technai angesetzt
werden mit der Unterscheidung von Technai, die betrieben werden sollen, und
solchen, die nicht betrieben werden sollen (es versteht sich, dass damit die Frage

wird ein geschriebenes Gesetz sein, also nur allgemeine Vorschriften enthalten kénnen, un-
fahig, auf jede partikulare Situation einzugehen. Und da beliebige, unqualifizierte Menschen
regieren, bleibt nur iibrig, sich bedingungslos an das Geschriebene zu halten. Es darf unter
keinen Umsténden modifiziert und in Frage gestellt werden, da es immer noch besser ist,
sich starr an einen leidlich praktikablen Gesetzestext zu halten, als der Willkiir unqualifi-
zierter Regenten ausgeliefert zu sein. — Man sieht, dass eine Lehre vorliegt, die der aristo-
telischen dhnlich ist, aber doch die Akzente anders setzt. Was Platon selbst angeht, so fragt
man sich vergebens, wie eine «wahre Episteme» aussehen kann, die Episteme bleibt, ohne
dass auf sie der Einwand zutrifft, sie habe es nur mit dem Allgemeinen zu tun und vermége
das Partikulare nicht zu erfassen. Gibt es — bei Platon wie bei Aristoteles — iiberhaupt eine
Episteme, die diesem Einwand zu entgehen vermag?

13 Man darf in diesem Zusammenhang auch beachten, dass bei Aristoteles fiir die {@a das
Leben schlechthin durch die alo?noec determiniert wird, so dass also die jedem Lebewesen
innewohnende elementare Liebe zum Leben von vorneherein auch Liebe zur Wahrnehmung
(und damit auch beim Menschen: Liebe zum Wissen) bedeutet, vgl. NE 1170 a 16-22 und
Gen. Corr. 318 b 18-27. Erfahrungsbelege dafiir, dass schon die Kinder nach Wissen begeh-
ren, steuert (nach Theophrast IZegi eddaiuoviag) Cicero, De fin. 5, 48 bei.




78 Olof Gigon

nach dem xaAdv der ethischen Praxis und nicht etwa diejenige nach dem sozialen
mpémoy anvisiert ist).

Wo es grundsitzlich abgelehnt wird, Theoria und Poiesis mit der Praxis auf
diese Weise zu konfrontieren, gelangen wir zu einer spezifischen Form von ‘Wert-
freiheit’, die sich allerdings in unserer Gegenwart wesentlich stérker expliziert hat
als in der Antike. Da geniigt denn die Informiertheit als solche sich selbst, und da
wird gefordert, dass im Felde der Poiesis alles hergestellt werden soll, was her-
gestellt werden kann. Dass aber das damit angezeigte Problem auch der Philo-
sophie Platons und des Aristoteles nicht vollig fremd war, wird sich spéter zeigen.

Gegen Praxis und Poiesis ist die Theoria das Erkennen dessen, was ist. Ihr
Fundamentalcharakter ist, dass sie nicht ins Gegebene ergéinzend oder veréindernd
eingreift und auch nicht den Menschen selbst zu formen pritendiert, sondern hier
wie dort zur Kenntnis nimmt, was sie vorfindet.

Unter Erkennen ist dabei von vorneherein das Uberschreiten der isolierten punk-
tuellen Wahrnehmung des hier und jetzt Konstatierbaren, des xa®¥’ &xasrov (vgl.
etwa Aristot. Metaph. 981 b 10-13 und 982 a 23-25; dazu in anderer Perspek-
tive das Frg. bei Cicero Tusec. 5, 101) auf ein Allgemeines hin zu verstehen. Dieses
xaddAov ist von aussen gesehen dasjenige, was iiber die blosse Gegenwirtigkeit
hinaus in Vergangenheit und Zukunft ausgreift und nicht nur hier, sondern iiberall
festzustellen ist. So bildet es zunichst die Basis aller sprachlichen Ausserung und
aller Verstindigung unter den Menschen, sowohl in der Dimension der Gleich-
zeitigkeit wie auch in derjenigen des geschichtlichen Nacheinander. In einem
prignanten Sinne konstituiert es die Wissenschaft, sofern diese Sachverhalte unter-
sucht, die dauernd dieselben bleiben, oder Vorgéinge, die sich dauernd wiederholen.

Theoria begegnet in mehreren, voneinander verschiedenen Zusammenhéngen.
Wir versuchen sie in einigen Ziigen zu iiberblicken. Fiirs erste sind Poiesis und
Praxis auf die Theoria angewiesen, sofern diese ihnen eben das Allgemeine liefert.

Wie im Raume der Poiesis das Allgemeine, an das sie sich halten kann, sichtbar
wird, skizzieren zwei beriihmte, einander erginzende Stellen des Aristoteles:
Metaph. 980 a 27-981 a 24 und Anal. Post. 2, 19, besonders 99 b 34ff. Aus einer
Vielzahl gleichartiger, in der Erinnerung festgehaltener Wahrnehmungsdata ent-
steht Eine Erfahrungstatsache, und aus einer Vielzahl von Erfahrungstatsachen
entsteht Eine allgemeine Einsicht als Bestandteil einer Techne.

Auch im Raume der Praxis ist vom Allgemeinen die Rede, und dies in einem
doppelten Sinne. Es ist zuerst das Allgemeine der praktischen Norm. Dieses ist
aber nicht an der Wahrnehmung und der Erfahrung abzulesen, sondern fiir den,
der in den Prozess der EingewShnung ins xaddy eingetreten ist, nur an dem vor-
bildlichen Menschen, der das Allgemeine gewissermassen in sich verkérpert. Woher
aber nimmt iiber den vorbildlichen Menschen hinweg das Allgemeine der Norm in
letzter Instanz seinen Ausgang? Es wird spéter zu zeigen sein, dass Aristoteles
dieser Frage ganz anders gegeniibertritt als Platon. In einem andern Sinne kommt
das Allgemeine als das Kontinuum des Lebens in der Praxis zum Ausdruck. Un-




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 79

sere Problemstellung beriihrt dies nur am Rande; doch sei es erwéhnt, weil es nur
selten angemessen gewiirdigt zu werden pflegt. Ich denke weniger daran, dass der
Einzelne es hervorzuheben liebt, er besitze im Alter dieselben Grundsitze und
Interessen, die er schon in der Jugend gehabt habe; Platons Portrit des Sokrates
ist auf eben diese Kontinuitit des Lebenslaufes hin angelegt, desgleichen der
Romer Cicero in seinem Selbstversténdnis, das man nur dann zu wiirdigen ver-
mag, wenn man es in eine bestimmte antike und vorzugsweise griechische Tradi-
tion einordnet. In derselben Tradition steht offensichtlich eine bedeutende, aber
viel zu wenig beachtete Ausserung Plutarchs, der gemiss die ethische Grosse des
Aristoteles, Demokrit und Chrysipp sich darin gezeigt habe, dass sie vollig unbe-
fangen und ohne Bitterkeit einige Lehrmeinungen, die sie friiher vertreten hitten,
spater preisgegeben hitten (De virt. mor. 448 A). Die Stelle lehrt sowohl, als wie
auffallend ein Bruch im Kontinuum des Denkens eines Philosophen empfunden
wurde, wie auch, dass dergleichen nur sehr selten vorkam ; denn Plutarch resiimiert
augenscheinlich eine gelehrte Zusammenstellung der wenigen Fille, in denen ein
Philosoph 6ffentlich in einer publizierten Schrift eine friithere Behauptung revoziert
hatte.

Nicht weniger interessant ist die These, der vollkommene Mensch erweise sich
daran, dass er Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu einem Ganzen zu ver-
kniipfen vermoge. Er tut in der Gegenwart, was er soll, erinnert sich gelassen und
dankbar des Vergangenen und blickt zuversichtlich in die Zukunft. Es ist bemer-
kenswert, wenn auch nicht allzu iiberraschend, dass in diesem Punkte Aristoteles
und Epikur einander sehr nahe kommen; zu jenem vgl. Nik. Eth. 1166 a 23-26
(Gegenbild: 1166 b 15/16) und 1168 a 13-14, zu diesem Cicero De fin. 1, 62 (Gegen-
bild: 1, 60). Wie das xaf*dlov der Theoria eine Informiertheit bezeichnet, die Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft gleichmissig erfasst (also auch Prognosen
gestattet), so gibt es das xaddAov der Praxis, die Gewissheit des oovdaiog, sowohl
in der Vergangenheit richtig gehandelt zu haben wie auch in der Zukunft richtig
handeln zu werden.

Den Weg zu anderen Formen der Theoria finden wir, wenn wir bedenken, dass
ein Erkennen, gerade wenn es sich als ein wissenschaftliches versteht, zunichst
nicht daran interessiert ist, lediglich zu registrieren, was es vorfindet, sondern
dass es sich bemiiht, das Vorgefundene zu durchschauen, um zu entdecken, was
es nicht bloss obenhin, sondern eigentlich ist. Dieses Interesse, nicht auf der Ober-
fliche der Dinge zu verbleiben, sondern sozusagen in die Tiefe zu dringen, formu-
liert sich in der Regel auch soziologisch als der Anspruch, sich nicht mit dem
Meinen der Leute zu begniigen, sondern als Wissender einzusehen, was die Dinge
in Wirklichkeit sind und wovon die Leute keine Ahnung haben.

Dieses Pathos der Theoria als Durchbruch zum Eigentlichen kann entgegen-
gesetzte Formen annehmen, Es kann den Charakter der Aufklirung besitzen. Wo
die Leute in erstaunlichen und beunruhigenden Naturerscheinungen die Manifesta-
tion etwa des Zornes der Gotter vermuten, da kann die Theoria nachweisen, dass




80 Olof Gigon

die Vorginge, die dergestalt Schrecken verbreiten, sich sehr wohl durchschauen
und erkliren lassen. Es kann gezeigt werden, unter welchen natiirlichen Voraus-
setzungen es zu Blitz und Donner, zu Sonnenfinsternissen und Erdbeben kommt.
Man diirfte in diesem Zusammenhang an die beriihmten Stellen erinnern, die das
Pavudlewv als den Anstoss zu allem Philosophieren bezeichnen (Plat. Theaet.
1566 D, Arist. Metaph. 982 b 12-21 und 983 a 11-20) und die von den Exegeten
héufig genug missverstanden worden sind. Denn so entscheidend das Pavudfew
am Anfang ist, weil es zu allererst auf die Probleme aufmerksam macht, so selbst-
versténdlich ist es, dass dieses Stadium im Fortgang der Erkenntnis iiberwunden
wird, so dass schliesslich der Mensch sich iiber nichts mehr wundert, weil er alles
begriffen hat. Man darf von den genannten Texten weder Horaz Epist. 1, 6, 1-5
noch das auf Pythagoras gestellte Apophthegma bei Plut. De aud. 44 B abtren-
nen. Dass die Aitiologien Demokrits auf die Uberwindung eben jenes davudlew
zielten, liegt auf der Hand, auch wenn die Uberlieferung nicht eindeutig erkennen
ldsst, wie Demokrit den Begriff der ddaufiln verstanden wissen wollte. Ist damit
das anzustrebende Resultat naturphilosophischer Aufklirung gemeint oder eher
im Sinne alter Lebensweisheit der Zustand des Gleichmutes, der sich durch Erfolg,
Macht und Reichtum nicht verbliiffen ldsst, oder bald das eine, bald das andere ?
Die wenigen Zeugnisse, die wir hier nicht zu diskutieren haben, geben jedenfalls
keine klare Auskunft'4,

Im iibrigen ist es fiir mich nicht zweifelhaft, dass das leitende Interesse zum
mindesten der ionischen Vorsokratiker von Thales bis hinab auf Demokrit ein in
diesem Sinne aufklirerisches gewesen ist. Aufklirung iiber das einzelne Phinomen
ist es, wenn gezeigt wird, dass Erdbeben oder Finsternisse auf einfache physi-
kalisch-mechanische Vorgiénge zuriickgefiihrt werden konnen; Aufklirung im
Ganzen miissen wir es nennen, wenn an die Stelle personaler, handelnder, also zu
Liebe und Hass fihiger Gottheiten neutrale Krifte gesetzt werden, das Apeiron,
die Luft und Ahnliches. Diese Kréfte wirken universal, und so darf es nicht ver-
wundern, wenn bei ihrer Beschreibung die Vorsokratiker nicht selten jene Ter-
minologie in Anspruch nehmen, die die Sprache der Religion und der Dichtung
fiir die Gotter verwendet. Doch damit sind die personalen Gottheiten selbst keines-
wegs restituiert und ist die primér aufklérerische, gegen die Deisidaimonia gerich-
tete Absicht keineswegs durchkreuzt?s.

Nebenher darf notiert werden, dass Vergleichbares auch im Bereich der ge-
schichtlichen Wissenschaft zu finden ist. Auch da wird es das Bestreben jeder
Aufklirung sein, nachzuweisen, dass der Ablauf der Geschichte nicht durch die
Gotter, sondern nur durch den Menschen und den Zufall gelenkt wird und dass

M Der aufklirerische Hintergrund ist eindeutig bei Cicero De fin. 5, 87 und in den zusammen-
gehorenden Stellen Strabos 1, 3, 16 und 1, 3, 21, zweifelhaft in der Liste VS 68 B 4, vor
allem, wenn man die Warnung vor dem #avud{ewv in dem wichtigen Text VS 68 B 191 dazu-
nimmt.

15 Daran muss ich gegen W. Jaeger, Die Theologie der frithen griechischen Denker (1953) nach
wie vor festhalten.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 81

die wirklichen Triebkriifte des geschichtlichen Handelns nicht etwa das Eintreten
fiir hohe ethische Normen, sondern #usserst banale Herrschaftsinteressen sind.
Hier hat die entlarvende Aufklirung ihren Ort, wie sie vor allem durch Thukydides
inauguriert worden ist, dann mit etwas verschobener Akzentsetzung etwa in
Tacitus einen iiberaus einflussreichen Vertreter gefunden hat.

Alledem gegeniiber kann das Pathos der Theoria sich auch in vollkommen ent-
gegengesetzter Richtung entfalten, ohne dass es sich leicht ausmachen liesse,
welche der beiden Richtungen legitimer ist.

Es kann das Interesse bestehen, hinter dem scheinbar sinnlosen Zufall den ver-
steckten Sinn zu entdecken und die zunéchst isoliert begegnenden Phinomene so
zusammenzusehen, dass sie sich als ein Ausschnitt einer umfassenden und un-
tadeligen Ordnung erweisen. Bemerkenswert ist, dass sich dieses Interesse der
Theoria bei den Griechen in zwei klar voneinander unterscheidbaren Etappen ent-
wickelt. Zuniichst bleibt das Interesse, die Umwelt des Menschen als eine zuver-
lassig geordnete und darum, soweit es Vorgéinge betrifft, als eine prognostizierbare
zu erkennen, autonom. Dieses Interesse ist schon bei Anaximander und Anaxime-
nes evident und trifft sich dort mit dem aufklirerischen Interesse an dem Nach-
weis, dass der Mensch mit keinerlei willkiirlichen Eingriffen der Gotter in das
geordnete Geschehen zu rechnen brauche. Erst in der Spédtphase der Vorsokratik
beginnt die zweite Etappe: Von der festgestellten Ordnung wird auf einen Ordner
zuriickgeschlossen, dessen Denken und Planen sich in der Ordnung manifestiert.
Wir wissen bekanntlich bis heute noch nicht, wer zuerst gefolgert hat, dass die
Ordnung der Welt einen Ordner zwingend voraussetze. Der Eindruck besteht, dass
schon Demokrit einer solchen Folgerung begegnet ist. Fiir die supralunare Welt
hat er sie unzweideutig abgewiesen mit der These, dass die Entstehung der Ge-
stirne und die Organisation ihrer Bahnen «von selbst» erfolgt sei; fiir die sublunare
Welt der Pflanzen und Tiere scheint er sie in einem nicht sicher bestimmbaren
Umfang angenommen zu haben?®.

Es ist ein édrgerlicher Zufall, dass uns die geschichtliche Tragweite dieser Form
der Theoria, die in der Welt die Ordnung und hinter der Ordnung den Ordner zu
entdecken sich bemiiht, zuerst an den harmlosen Betrachtungen sichtbar wird,
die der xenophontische Sokrates anstellt, um einen Freund, der Opferkult und
Mantik vernachlissigt, zur Gottesfurcht zuriickzubringen'’. Aus der Tatsache,
dass die Gotter den Kosmos und den Menschen im besonderen wie ein vollkomme-
nes Kunstwerk ausgestaltet haben, ergibt sich, dass sie bestens fiir den Menschen
sorgen und dass demnach der Mensch allen Grund habe, sie dankbar zu verehren.
Ziehen wir ab, was an diesen Betrachtungen xenophontisch und friithsokratisch ist,
so bleibt die Tatsache bestehen, dass die Theoria auf diesem Wege zu eben der-
jenigen personalen Gottheit zuriickfiihrt, die wegzuschaffen das Interesse der

1¢ Die Wichtigkeit der freilich nicht leicht zu interpretierenden Stelle Arist. Phys. 196 a 24
bis b 5 kann nicht genug betont werden.
17 Xen. Mem. 1, 4.

6 Museum Helveticum




82 Olof Gigon

Aufklarung gewesen war. Dies wiederum zieht zwei wesentliche Konsequenzen
nach sich. Fiirs erste wird eine personale Gottheit fiir die Ordnung des Weltganzen
auf eine Weise verantwortlich, wie dies weder eine anonyme Kraft noch eine nur
scheinbar personale Allnatur zu sein vermag; dies impliziert, dass der Mensch
berechtigt wird, auf die Fiirsorge dieser Gottheit fiir die Welt zu rechnen. Zum
zweiten stellt sich mit innerer Notwendigkeit eine spezifische Ahnlichkeit zwischen
der personalen Gottheit und der Person des Menschen ein; die in solcher Theoria
aufgewiesene Gottheit wird dann zu demjenigen Wesen, das all das ist, was der
Mensch sein sollte oder auch sein mochte, aber nicht sein kann — vielleicht aber
zu werden dann vermag, wenn sich die Theoria in den realen Umgang der Gott-
heit mit dem Teil am Menschen, der zur Theoria und zu solchem Umgang befihigt
ist, verwandelt.

Allgemein und abschliessend formuliert bedeutet dies, dass eine Theoria, die
an Aufklirung interessiert ist, in Physik und Biologie einzumiinden pflegt, wéh-
rend umgekehrt diejenige Theoria, der es am Nachweis einer sinnvollen und dann
geplanten Ordnung der Dinge gelegen ist, sich auf die Theologie hin bewegt; man
mag sagen, dass sie einen religiosen und erbaulichen Charakter annimmt*®; doch
tut man gut daran, mit diesen Begriffen vorsichtig umzugehen, sowohl weil sie
in sich selbst reichlich verwaschen sind, wie auch weil sie zu einem abschitzigen
Urteil iiber die gemeinte Sache selbst einladen. Ich kann aber nur wiederholen,
dass eine als Aufklirung betriebene Theoria im Bereich der Antike wie anderswo
nicht mehr und nicht weniger legitim ist als eine Theorie, die in der gegebenen
Welt die Ordnung aufsucht und den Ordner verehrt. Gemeinsam ist beiden For-
men der Theoria, dass sie jene Beruhigtheit des Gemiites zu erwerben trachten,
die sich bei der Einsicht in das wirkliche Wesen aller Dinge einstellt.

Ubrig bleibt indessen noch eine letzte Form der Theoria. Es ist diejenige, die
sich nicht nur emphatisch von Poiesis und Praxis distanziert, sondern von jeder
Art von Interesse absehen zu konnen beansprucht. Es ist sofort zu prizisieren,
dass dieses Absehen auf zwei verschiedenen Ebenen gefordert werden kann.

Wir haben uns bisher auf einer Ebene der Interessiertheit bewegt, die zugleich
diejenige der geschichtlichen Gebundenheit des Menschen iiberhaupt ist. Der
Mensch hat sich in einer uniibersichtlichen und bedrohlichen Umwelt zurechtzu-
finden und lisst sich von der Theoria gerne dariiber belehren, dass die Umwelt in
Wirklichkeit nicht so uniibersichtlich und bedrohlich ist, wie sie zu sein scheint.
Es gibt aber auch die Theoria, die von vorneherein das Vorhandensein einer
solchen Umwelt gar nicht zur Kenntnis nimmt.

Davon zu unterscheiden ist diejenige Interessiertheit, die sich unmittelbar aus
den personlichen Absichten des Einzelnen ergibt, konkret: die nicht mit der Praxis

18 Schade ist, dass wir Ursprung und Alter der bekannten Apophthegmata des Anaxagoras bei
Arist. EE 1215 b 6-14, 1216 a 10-16, NE 1179 a 13-16 und bei Diog. Laert. 2, 7 nicht be-
stimmen koénnen. Dass sie schon von Platons Gr. Hippias 281 CD vorausgesetzt zu sein
scheinen, hilft nicht weiter. Das erbauliche Bild des Weisen, der ganz in die Betrachtung des
Kosmos versunken ist, diirfte doch wohl noch dem 5. Jh. angehoren.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 83

der Selbstbehauptung in der Umwelt, sondern mit derjenigen der Beherrschung
anderer Menschen verkniipft ist. Diese Interessiertheit denaturiert die Theoria
dadurch, dass sie den Erkenntnisprozess planmaéssig auf das von vorneherein fest-
stehende Ergebnis hinlenkt.

Das Absehen von solcher Interessiertheit liuft auf eine Haltung hinaus, die
derjenigen, die im Felde der Praxis als Gerechtigkeit bestimmt wird, dhnlich ist.
Denn wenn Gerechtigkeit nach der fundamentalen Bestimmung, auf die Platon
wie Aristoteles anspielen, das Bewirken «des Guten fiir den Anderen» ist, so ist
sie damit zugleich der Suspens des personlichen Interesses®. Die Briicke zwischen
der als Gerechtigkeit sich manifestierenden Praxis und der interesselos erkennen-
den Theoria schligt in gewisser Weise die Historiographie, fiir die es natiirlich
nicht erst seit Tacitus, sondern schon seit Herodot und Thukydides das oberste
Gesetz war, sine ira et studio zu berichten, wie die Dinge sich in Wahrheit zuge-
tragen hitten?®.

Eine von jeder Art von Interessiertheit abstrahierende Theoria ist Wissen um
des Wissens willen, universale Informiertheit als Selbstzweck, einfach weil der
Mensch seiner Natur nach lieber informiert als uninformiert ist. Es ist lehrreich,
an dieser Stelle einige Elemente der auf diese Weise zu skizzierenden Position
herauszugreifen und dabei zum mindesten in einigen Andeutungen auf die ent-
sprechende moderne Diskussion hiniiberzublicken.

Zunichst ist die Theoria ein Unternehmen, das sich den partikularen geschicht-
lichen Verhiltnissen gegeniiber, in denen es sich vorfindet, grundsétzlich indiffe-
rent stellt; es erhebt keinen Anspruch, iiber diese Verhéltnisse ein Urteil abzu-
geben oder gar auf sie einzuwirken. Es hat darum auch, von Aristoteles her ge-
sehen, den Vorzug, dass es zu seiner Entfaltung auf die Gunst der dusseren Um-
stinde nicht angewiesen und von ihnen nicht abhingig ist. In diesem Sinne ist
die Theoria «frei», wie dies ein beriihmter, freilich allzu knapper Satz der Metaph.
982 b 25-28 erklért. Zu seiner Interpretation darf man Iambl. Protr. p. 34, 22-35, 5
Pist. beiziehen, einen Text, der zwar iibel zusammengestrichen und teilweise hoff-
nungslos verstiimmelt, aber in seiner Aussage dennoch eindeutig ist. Die Praxis
ist auf die Dienste des Korpers angewiesen und muss damit rechnen, dass die Tyche
der Verwirklichung ihrer Absichten immer wieder Schwierigkeiten bereitet. Die
Theoria bleibt von Hindernissen vielleicht nicht vollig unbehelligt, ist es aber in

19 Plat. Rep. 343 C, 392 B, Arist. NE 1130 a 3 und 1134 b 5, dazu Cic. De rep. 3, 10/11. Von
wem diese Bestimmung stammt, wissen wir nicht. Dass Platon von seinem Begriff der Ge-
rechtigkeit als der innern Ordnung der Seele und des Staates her mit ihr nichts anfangen
konnte, verstehen wir. Aristoteles wiederum polemisiert stillschweigend gegen Platon und
hat dies nach Ausweis des ciceronischen Textes in seinem Dialog Ilepi dixatogtvns aus-
fithrlich getan. Fiir ihn ist Gerechtigkeit wesenhaft das richtige Verhalten des einen Men-
schen zum anderen. Dirlmeiers Kommentar ist auch da erstaunlich inadaquat.

2 Reiche Stellensammlung bei Avenarius, Lukians Schrift zur Geschichisschreibung (Diss.
Frankfurt 1954) 13ff. Die Interpretation ist freilich vielfach hochst unzulidnglich, vor allem
weil sie immer wieder mit der Existenz einer «tragischen Geschichtsschreibung» rechnet, die
es in Wahrheit nie gegeben hat.




84 Olof Gigon

jedem Falle unvergleichlich viel mehr als die Praxis oder gar die Poiesis (zu dem
wichtigen Begriff des umodilew s. Nik. Eth. 1100 b 29 und 1153 b 9-25, Pol.
1288 b 23/24 sowie den — aristotelische Gedanken stoisch iiberarbeitenden — Ab-
schnitt Ciceros De nat. deor. 2, 35/36). Sie braucht sich den dusseren Umstinden
nicht sklavisch zu unterwerfen.

Sie hat eben auch keinen Ehrgeiz, die dusseren Umsténde verdndern zu wollen.
Konkret bedeutet dies, dass derjenige, der sich der Theoria widmet, aus dem Be-
reich des Staates hinaustritt, auch wenn er administrativ Biirger seines Staates
bleibt. Es wire eine Aufgabe fiir sich, die Antwort Platons und des Aristoteles
auf jene Frage zu verfolgen, die die hellenistische Doxographie mit der Formel i
noAtredoerar 6 oopds standardisiert hat (vgl. Diog. Laert. 3,78; 5,31; 6,11; 7, 121;
10, 119 u. a.). Bei beiden ist die Antwort von solcher Komplexitét, dass wir uns
mit einer knappen Skizze begniigen miissen.

Was Platon betrifft, so zeigt fiirs erste eine ausgewogene Wiirdigung aller Zeug-
nisse, dass fiir Sokrates und die Mehrzahl seiner Schiiler das Philosophieren eine
entschlossene Abkehr vom moldiredeodar bedeutete. Wo auf die Sorge um die eigene
Seele alles, auf Vornehmheit, Macht, Ruhm und Reichtum nichts ankam, blieb
fiir politische Engagiertheit kein Platz. Antisthenes und Aischines haben sich
strikte von der aktiven Politik ferngehalten, ganz zu schweigen von Aristippos,
der in diesem Punkte Sokrates sicher niher stand als Xenophon, obschon dieser
bekanntlich in einem beriithmten Kapitel der Memorabilieu (2, 1) Sokrates den
Aristippos wohlweise iiber die Sinnlosigkeit seiner Apolitie belehren ldsst. Natiir-
lich hat Sokrates wie jeder athenische Biirger seine militdrischen und politischen
Pflichten erfiillt; doch es ist bezeichnend, dass von thm eben nichts weiter bekannt
war als eben diese Pflichterfiillung — und dazu die drei Konflikte mit dem Staat von
Athen: beim Prozess nach der Schlacht bei den Arginusen, dann mit den dreissig
Regenten des Jahres 404/3, dann endlich derjenige mit der restaurierten Demokra-
tie im Jahre 399. Eindeutig politischen Charakter hatte nur der erste der Konflikte.

Unter den ziemlich zahlreichen Texten, die die Apolitie des Sokrates begriinden
und beleuchten, greife ich nur einen, den gewichtigsten und bekanntesten, heraus.
In der Apologie 31 C-32 A ldsst Platon den Sokrates seinen Verzicht auf aktive
Politik in Athen damit motivieren, dass die gegebenen Zustinde so heillos zer-
riittet und verdorben seien, dass eine Stellungnahme bloss ihn selber in tédliche
Gefahr brichte, ohne an der Lage auch nur das geringste éndern zu konnen. Da
haben wir also den sozusagen klassischen Fall des Riickzugs des Einzelnen auf
sich selbst aus Ekel vor dem politischen Betrieb?!.

Die Haltung des Sokrates ist nun aber zweitens nicht diejenige Platons. Was im

2 Auf wen die systematische Entfaltung der Argumente gegen das modireveadar bei Cicero De
rep. 1, 4-11 zuriickgeht, ist immer noch nicht geklirt. Da kein sicheres Indiz auf Epikur
weist, verbleibt als greifbare Moglichkeit doch wohl nur Theophrast; doch dies kann hier
nicht im einzelnen begriindet werden. Auch die neueste ausfiihrliche Interpretation durch
Pfligersdorffer, Politik und Musse (Miinchen 1969) befriedigt nicht.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 85

Siebenten Briefe 324 B-326 D als eine autobiographische Riickschau Platons vor-
getragen wird, ist zwar mit Vorsicht auszuwerten, denn es ist nicht Platon selber,
der da spricht; doch der Verfasser hat gutes biographisches Material zur Verfiigung
und sieht im ganzen genommen Platon sicherlich richtig. Dass Platon eine genuine
Leidenschaft auf das moAdireveodar hin besass und dass er vom Anfang bis zum
Ende seiner Laufbahn seine Verantwortung fiir den Staat nie aus den Augen ver-
loren hat, darf man annehmen. Wir werden darauf noch zuriickzukommen haben.
Der Zerfall des athenischen Staates hat ihn nicht zum Verzicht auf das mol:-
Teveodaue veranlasst, sondern mitinnerer Notwendigkeit auf einen anderen Weg ver-
wiesen. Er unternimmt es nun, die Richtlinien einer richtigen Politik und die
Ordnung des richtigen Staates auszuarbeiten. So wird auf einer ersten Stufe des
Paradoxons der platonische Sokrates zum einzigen wahren Staatsmann Athens
erklart (Gorg. 521 D) und auf der zweiten Stufe gefordert, dass Philosoph und
Staatsmann, Einsicht und Macht zusammengehen miissen, wenn die Zerriittung
des Staates aufgehalten werden soll (Rep. 473 CD). Ich betone hier schon, wie sehr
es Platon daran liegt, zwischen der aus dem Denken hervorgehenden Forderung
und den mit der Wirklichkeit des Menschen und der Geschichte gegebenen begrenz-
ten Moglichkeiten ein Gleichgewicht zu behaupten. Er zieht konstruktiv alle Kon-
sequenzen aus den als richtig erkannten Prinzipien und wird dennoch nicht miide
zu erkldren, es komme darauf an, die Forderungen zu realisieren xara 7o dvvardy.

Damit ist indessen noch nicht alles gesagt. Das Zentrum der platonischen Philo-
sophie ist die Einheit von Ontologie und Ethik. Die Richtigkeit, an der sich die
Praxis orientieren kann und soll, ist zugleich das unverédnderlich Seiende, das zu
erkennen die Aufgabe der Theoria ist; und wenn weiterhin dieses Seiende nicht
etwa im Verdnderlichen drinsteckt, sondern als eine in sich selbst ruhende Welt
der geschichtlichen Welt gegeniibertritt, dann wird die Theoria iiberh6ht durch
eine neue Praxis, in der der erkennende Mensch sich seiner Verwandtschaft mit
dem zu erkennenden Seienden bewusst wird und die Welt des Seienden nicht bloss
erkennt, sondern handelnd in sie einzutreten sucht als in die Welt, in der er eigent-
lich zuhause ist. Eine solche Praxis lisst das woAireveadar hinter sich, nicht weil es
in seinen Manifestationen veréchtlich oder gefihrlich wire, sondern weil alles
Verdnderliche mit Notwendigkeit hinter dem Unverénderlichen zuriickbleibt. Das
letzte ist dann die endgiiltige Theoria, in der das Seiende selbst mit dem Seienden
am Menschen zusammen ist.

Wir werden spéter sehen, welche Anstrengungen Platon aufwendet, um den in
Permanenz drohenden Bruch zwischen der Verpflichtung zur politischen Praxis
und dem Ausblick auf die vollkommene Theoria zu vermeiden. Die Anziehungs-
kraft dieser Theoria ist vom Gorgias und vom Phaidon an méchtig; sie wirkt auch
dort nach, wo sich die Theoria zu einer universalen Erforschung der Dinge in der
Welt zu verdiinnen beginnt.

Platon hat in der ersten Hilfte seines Lebens die Peripetien des Peloponnesi-
schen Krieges und den miihseligen Wiederaufbau der athenischen Macht nach der




86 Olof Gigon

Katastrophe aus néchster Nédhe miterlebt. Aristoteles hat sich 368 in einem Athen
angesiedelt, dessen Verhiltnisse sich beruhigt hatten. Ein entscheidender Beleg
sind die Komddien jener Zeit, dazu von etwas anderer Seite die Publikationen des
Isokrates. Auffallend ist daran nicht nur die iiberwiltigende Wohlanstéindigkeit,
die sich da ausgebreitet hat, eine Wohlanstéindigkeit, die man auch als Abneigung
gegen jede Extravaganz im Denken wie im Leben beschreiben koénnte; wichtiger
in unserem Zusammenhang ist die Trennung, die sich vollzogen zu haben scheint
zwischen einer Schicht von Politikern, die aus Leidenschaft, Ehrgeiz oder auch
blosser moAvmpayuosdvy Politik treiben, und der grossen Masse des Biirgertums,
die an der Politik nicht mehr interessiert ist, sondern sich nur noch fiir eine geruh-
same allgemeine Bildung, fiir gesellschaftliche Intrigen und fiir das Reichwerden zu
erwirmen vermag. Pointierter gesagt findet ein Riickzug der Gebildeten aus dem
politischen Engagement statt, nicht undhnlich dem, was wir im Rom der auguste-
ischen Zeit beobachten kénnen.

Aristoteles nun ist einesteils iiberzeugt, dass der Mensch ein {@ov moAetexdy sei.
Die Verpflichtung zu politischer Praxis ist ihm wichtig und sein Interesse an der
Analyse der zahlreichen verschiedenen Formen politischer Ordnung ausserordent-
lich lebhaft. Damit ist schon angedeutet, dass die Akzente véllig anders liegen
als bei Platon. Es ist charakteristisch genug, dass er seine Ethik mit dem Spektrum
der ethischen und dianoetischen Tugenden zuniichst durchaus nicht fiir den
Menschen als Staatsbiirger entworfen hat; die in den ersten Seiten der Nik. Ethik
so emphatisch vorgetragene Bindung der Ethik an die Politik ist erst sekundér
durch eine planméssige Umarbeitung und Ergénzung des #lteren Textes zustande
gekommen. Es ist weiterhin offensichtlich, dass in der Politik mit Vorzug gerade
jene technisch-organisatorischen Probleme des politischen Lebens behandelt wer-
den, die Platon (nimmt man die Nomoi aus) stets gleichgiiltig gewesen sind. Der
Gesamteindruck ist der, dass Aristoteteles gar nicht mehr von einem lebendigen
moMireveodau spricht, gar nicht von einem Begriff des Staatsbiirgers, der fiir seine
Zeit und seine Person noch Wirklichkeit gewesen wére, sondern von einer theore-
tischen Forderung, die gerade als solche den Weg zu einer distanzierten und zu-
gleich umfassenden Bestandesaufnahme der politischen Strukturen erdffnete.

Auf der andern Seite hat er seinen Begriff der Theoria. Den Ausgangspunkt
darf man (mit Einschrinkungen) platonisch nennen. Das Seiende, dem der Geist
nahe kommt, ist allerdings nicht der Bereich der Ideen jenseits aller Sichtbarkeit,
sondern die Totalitit des supralunaren Bereiches, zundchst des Gestirnbereichs,
in dem Ewigkeit, Gottlichkeit und Sichtbarkeit zu einer paradoxen Einheit zu-
sammentreten, dann jenseits des Kosmos der Bereich des unkérperlichen un-
bewegten Bewegers. Auch diese Theoria kann zur Praxis hiniiberfiihren, sofern
dem Menschen, der im geschichtlichen Dasein unbeirrt an der Theoria festhielt,
eben dadurch nach dem Tode der Riickweg in die Gestirnwelt (in der er seinem
eigentlichen Wesen nach zuhause ist) eréffnet und der endgiiltige Aufenthalt in
ihr gesichert wird. Uberwiegend jedoch verwandelt sie sich in Kosmologie, Astro-




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 87

nomie und Meteorologie, dann in eine umfassende Theorie der Bewegung und eine
ausdifferenzierte Ontologie. Schon ein fliichtiger Uberblick iiber die uns erhal-
tenen oder fassbaren Pragmatien des Aristoteles lehrt, dass nur ein geringer Teil
der verhandelten Probleme jener Zone der Theoria zuzuweisen ist, die sich von
ihrem Rang und ihrer Relevanz fiir den Menschen her legitimiert. Das Ubrige ist
wissenschaftliches Erforschen alles Erforschbaren?.

Wir werden auf diesen Punkt spiter zuriickkommen. Hier ist nur zu bemer-
ken, dass auch und gerade dieser anspruchslose Begriff der Theoria seine At-
traktivitdt entfalten musste in einer Zeit, die, wie wir schon sagten, sowohl dem
politischen Engagement wie auch jeder anderweitigen Extravaganz sorgfiltig aus
dem Wege ging. So sind es denn schliesslich vier Griinde, die im 5./4. Jh. die
philosophische Theoria veranlassten, jede Beziehung zur Praxis abzubrechen. Es
ist einmal die Erwigung, der Mensch sei im praktischen Handeln unweigerlich
unkontrollierbaren Faktoren ausgeliefert, der Aktionsfihigkeit des eigenen Kor-
pers und den #dusseren sozialen Umstéinden; das zweite ist der Abscheu vor der
Minderwertigkeit einer politischen Praxis, an der man sich nur beschmutzen oder
untergehen konne. Das dritte Moment ist die Hinwendung zu einer Theoria, deren
Gegenstand von so unvergleichlicher Relevanz fiir den Menschen ist, dass dem-
gegeniiber die geschichtliche Praxis zur blossen Zeitverschwendung wird. Viertens
empfiehlt sich die Theoria als eine Tétigkeit, in der sich ebenso intensiv wie un-
auffillig das elementare menschliche Bediirfnis nach universaler Information aus-

zuleben vermag.
(Fortsetzung folgt)

22 Cjceros Somnium Scipionis ist, wie bekannt, ein kiihner Versuch, die dem Kosmos zu-
gewandte Theoria mit der Praxis des Staatslenkers zu verséhnen. Vorbereitet ist der Ver-
such im Einleitungsgesprach 1, 14-37. Beséssen wir es liickenlos, wiirden wir noch genauer
verfolgen kénnen, wie Scipio, der Protagonist, damit beginnt, sein Misstrauen gegen die kos-
mologische Forschung anzumelden (dass Cicero hier aus chronologischen Griinden den Na-
men des Poseidonios durch denjenigen des Panaitios ersetzt hat, halte ich mit Reinhardt
RE s.v. Poseidonios Sp. 688, 33ff. fiir hochst wahrscheinlich), dann durch Furius Philus
bekehrt wird (1, 26) und sich selbst in einem erstaunlichen Lob des Bios theoretikos ergeht
(die Gegeniiberstellung des Tyrannen Dionysios und des Theoretikos Archimedes diirfte hier
wie in T'usc. 5, 57-66 auf Poseidonios zuriickgehen), schliesslich aber auch Laelius, dem Ver-
treter des Bios praktikos, Gerechtigkeit widerfahren lasst und gesteht, er habe sich mit
keinem Problem so griindlich befasst wie mit demjenigen der Staatsfilhrung. Zweifellos ist
man zunichst geneigt, diese Verklammerung von weltabgewandter Theoria und politischer
Praxis dem Romer Cicero zuzuschreiben. Ganz sicher ist dies aber wohl nicht. Man wird die
Méglichkeit nicht ausschliessen, dass schon in Ciceros griechischem Vorbilde die beiden
Momente des Aufstiegs zum Himmel als Lohn des politisch tatigen Menschen und der Riick-
kehr der unsterblichen Seele in ihre supralunare Heimat nebeneinander standen; dann fiihrt
von der Praxis wie von der Theoria ein Weg iiber den physischen Tod hinaus. Eben dies
besagen die beiden Stichworte ascensus und reditus, die im Schlussteil der Rede Ciceros im
Hort. Frg. 97 M. nebeneinander genannt sind. Den Hinweis auf diese Moglichkeit verdanke
ich meiner Mitarbeiterin Laila Zimmermann; die nahere Begriindung dazu wird sie in einer
in Vorbereitung befindlichen kommentierten Ausgabe der Fragmente des ciceronischen Hor-
tensius geben,




	Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

