
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 2

Artikel: Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
VoL 30 1973 Fase. 2

Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

Von Olof Gigon, Bern

Den Zugang zu unserem Gegenstand und seinen Problemen gewinnen wir am
raschesten, wenn wir eines jener Begriffsschemata zu Hilfe nehmen, die Aristoteles

zu entwerfen hebt, ohne sie doch systematisch auszubauen oder konsequent
festzuhalten. Es ist die Dreiteilung aller menschlichen Aktivitäten in Poiesis, Praxis
und Theoria.

Ausdrückhch aufgeführt wird diese Dreiheit nur in Top. 145 a 15/16 und 157

a 10/11, dann Metaph. 1025 b 25 und Nik. Eth. 1178 b 20/21. In einigen
Hauptpunkten erläutert wird sie in Nik. Eth. 6, 3-9. Dort unterscheidet Aristoteles
fünf Arten des dArjfteveiv. Von diesen ist die Techne der Poiesis als dem HersteUen

zugeordnet, die Phronesis der Praxis als dem Handeln und die Sophia der Theoria
als dem Erkennen, und zwar umgreift die Sophia sowohl die unmittelbare Einsicht
in die obersten Prinzipien (den Nous) wie auch die Wissenschaft, die die obersten

Prinzipien voraussetzt und, in zahlreiche Disziplinen aufgefächert, zu erkennen

sucht, was aUe Dinge sind und wie sie sich zueinander verhalten (die Episteme)1.
Wir dürfen uns nicht wundern, dass vielfach lediglich zwei der drei Momente

berücksichtigt werden, etwa nur Poiesis und Praxis (Pol. 1254 a 1-8 u. a.), öfters
bloss Praxis und Theoria; dass bei Aristoteles von der Poiesis, im ganzen gesehen,
selten die Rede ist, erklärt sich mühelos daher, dass ihr Bereich derjenige des

technischen Produzierens ist, also derjenige der partikularen handwerklichen
Fertigkeiten, die als solche ausserhalb des Interessenkreises der Philosophie hegen.

Auch dies darf uns nicht zu sehr verwirren, dass Aristoteles die fraglichen
Begriffe selbst häufig ungenau verwendet. So hören wir beispielsweise, dass ngä£ic.

* Vorbemerkung: Durchgehend vorausgesetzt sind die Kommentare in derdeutschen Aristoteles-
Ausgabe des Akademie-Verlags, BerUn.

1 Merkwürdigerweise scheint keiner der neueren Kommentatoren an der heterogenen
Zusammensetzung der ganzen Liste ernstlich Anstoss genommen zu haben. Das Hauptproblem
an der Liste ist nicht ihr Verhältnis zu An. post. 89 b 7-9, wo sechs Begriffe erscheinen,
oder zu Platons Phil. 19 CD, sondern die Tatsache, dass unter den ausdrücklich
durchnumerierten fünf Erkenntnisweisen nur vier nach Gegenstand und Methode eindeutig
voneinander verschieden sind, während die fünfte, die Sophia, ledigUch als Sammelbegriff für
Episteme und Nous figuriert, also neben den vier anderen überhaupt kerne eigene Erkenntnisweise

repräsentiert. Daraus muss zwingend gefolgert werden, dass die Liste das Resultat
eines Kompromisses ist. Dieser hat, kurz gesagt, darin bestanden, dass eine Liste von vier
Erkenntnisweisen mit einer andern kombiniert wurde, in der ausschliesslich Phronesis und
Sophia einander gegenüberstanden. Die Begründung dieser These soU anderswo erfolgen.
Die Kommentatoren (Dülmeier, Gauthier-Jolif) kommen ihr mit einigen Beobachtungen
nahe, doch hindert sie ihr harmonisierendes Aristotelesverständnis daran, aus den Beobachtungen

die notwendigen Konsequenzen zu ziehen.

6 Museum Helveticum

Klassisch-Philologisches Seminar



66 Olof Gigon

niemals vom Tier, sondern immer nur vom Menschen ausgesagt werden könne

(Nik. Eth. 1139 a 19/20, Eud. Eth. 1222 b 18-20); anderswo jedoch wird sie

unbedenklich nicht allein den dem Menschen übergeordneten göttlichen Gestirnen

zugeschrieben (Cael. 292 a 20ff.)2, sondern sogar den Tieren und Pflanzen (ebd.;
dazu, was die Tiere angeht, zahlreiche SteUen in den zoologischen Pragmatien).
Da laufen also ein strenger und ein lässlicher Gebrauch nebeneinander. Desgleichen
hesse sich zeigen, dass auch noirjaig und ngäiig nicht selten promiscue verwendet
werden. Wenn aUerdings in Pol. 1325 b 16-30 Praxis und Theoria ineinander

überzugehen scheinen, so ist dies keine Nachlässigkeit, sondern bewusste Absicht:
Aristoteles hat dort, wo er von der Eudaimonie des vollkommenen Menschen im
vollkommenen Staate spricht, seine guten Gründe, den Unterschied zwischen

Praxis und Theoria so weit als irgend möghch zu minimisieren. Doch dies ist ein
Sonderfall.

Kehren wir nun zur Dreiheit zurück, wie sie in den zuerst genannten SteUen

vorUegt (vgl. etwa noch Diog. Laert. 3, 84). Wir werden sie nicht nur als eminent

sachgerecht gelten lassen, sondern dürfen auch konstatieren, dass ihre Bedeutung
in der philosophischen Diskussion der Gegenwart eher noch grösser ist, als sie für
Aristoteles und das antike Denken überhaupt gewesen zu sein scheint3. Zunächst
treten Poiesis und Praxis zusammen der Theoria gegenüber, und dies unter zwei
einander in gewisser Weise ergänzenden Aspekten.

Den ersten Aspekt hebt vor allem Nik. Eth. 1139 b 19-24 und 1140 a 1-2 hervor.

Die Theoria befasst sich mit dem, was nicht anders sein kann, als es ist.
Poiesis und Praxis dagegen haben es mit Verhältnissen zu tun, die so oder auch
anders sein können. Anders gesagt bewegen sich Poiesis und Praxis in der Zone
des stetsfort Veränderlichen, während die Theoria mit dem Unveränderlichen
konfrontiert ist, also mit dem Ewigen, das ef äväyxrjg ist, was es ist.

Der zweite Aspekt geht von einer anthropologischen Feststehung aus. Der
Mensch ist von der Natur in zwei Richtungen nicht so ausgestattet, wie es wünschbar

und vieUeicht möghch gewesen wäre. Es sind (anders formuliert) zwei Dinge,
die grundsätzlich der Aktivität des Menschen überlassen sind.

Erstens ist er für das physische Überleben nur mangelhaft ausgerüstet. Da muss

2 Dazu Cic. De nat. deor. 2, 44, wo der Gestirnbewegung nur drei MögUchkeiten offenstehen:
xaxä qmatv, nagä qwoiv ßla) und ngoaigiaet. Da es daraufankommt, die Gestirne als beseelte

götthche Wesen zu erweisen, werden die zwei ersten FäUe eUminiert. Es bleibt der dritte
FaU. Doch da astronomisch gesehen die Gestirnbewegung unveränderlich eine und dieselbe
bleibt, gelangen wü zu dem GrenzfaU, in dem diengoatgiaei xaingäiet zustande kommende
Bewegung als Phänomen von einer xaxä qmatv ablaufenden Bewegung nicht mehr unterschieden
werden kann. Wie die erworbene S£tg beim vollkommenen Menschen sich als «zweite Natur»
auswükt, so ist die von vorne herein vollkommene Bewegung der Gestirne so konstant, dass
sie unter naturphUosophischen Gesichtspunkten genau so als xaxä cpvoiv bezeichnet werden
kann wie die Aufwärtsbewegung des Feuers oder das FaUen des Sternes. Das Aufeinander-
praUen naturphüosophisch-düigUcher und ethischer-personaler Kategorien macht bekanntüch

auch das eigentUch dramatische Element in Metaph. A 6-10 aus.
* SteUvertretend für manches andere mag hier J. Habermas, Theorie und Praxis (1963),

Erkenntnis und Interesse (1968) genannt werden.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 67

die Techne dazutreten, um das zu ergänzen, was die Natur nicht hersteUen woUte
oder hersteUen konnte. Das Verhältnis der Techne zur Natur ist vor ahem bei
Aristoteles ein eigentümlich vieldeutiges. Zunächst ergänzt sie die Natur, und
zwar in dem strengen Sinne, dass sie zur VoUendung bringt, was die Natur unvoU-
endet gelassen hat; sie tut dies zweitens auf die Weise, dass sie nachahmt, also
sich nach dem ModeU bestimmter Naturvorgänge organisiert; die ausgebildete
Techne etwa des Baumeisters oder Schusters lässt sich drittens auf ihre Komponenten

hin analysieren, und diese Analyse kann wiederum als Leitfaden dienen,
an dessen Hand die auf den ersten Blick undurchsichtigen Naturvorgänge ihrerseits

analysiert und durchsichtig gemacht werden; dies führt schliesslich viertens
zu dem Ergebnis, dass die Aktivität des menschlichen Handwerkers lediglich als

ein mangelhaftes Abbild der umfassenden handwerkhchen Aktivität der Natur
verstanden wird. Belege für diese Doktrin, auf die in weiter Streuung im ganzen
Oeuvre des Aristoteles vielfach angespielt wird, hier vorzulegen, erübrigt sich.

Zum zweiten hat der Mensch auch keine Direktiven für sein Handeln von der
Natur mitbekommen. Wohl weiss er epvaet, was er tun möchte, nicht aber, was
er tun soU. Er weiss nur, dass es im Umgang primär mit den anderen Menschen
und sekundär mit der Natur den Gegensatz gibt zwischen dem, was er tun, und
dem, was er unterlassen soU. Mehr weiss er nicht. Er handelt nicht von Natur aus

richtig, so wie der Stein von Natur aus fäUt und das Feuer von Natur aus
aufsteigt (Nik. Eth. 1103 a 18-26). Er muss sich die Fähigkeit, richtig zu handeln,
erst aneignen, was (nach der Lehre des Aristoteles) nur durch einen lange dauernden

Prozess der Angewöhnung geschehen kann. Und zwar vollzieht sich diese

Angewöhnung gerade im Handeln selbst. Wir werden gerecht, indem wir zuerst
äusserlich nachahmend, dann innerlich mitvollziehend und schliesslich aus eigenem
Entschluss gerecht handeln4. Es ist ein Prozess, der von demjenigen des Lernens

prinzipieU verschieden ist. Wir werden darauf gleich zurückkommen.
Was also der Mensch selbst besorgen muss, ist einesteils die Sicherung des

physischen Überlebens, andernteils das Erwerben der Fähigkeit zu handeln, wie er
soll. Im ersten Falle hat er die Wahl zwischen dem Überleben und dem Zugrundegehen,

im zweiten FaUe zwischen den Möghchkeiten, sich selbst als gerecht oder
als ungerecht zu qualifizieren.

Es ist nicht ohne Interesse, sich einen Augenbhck zu vergegenwärtigen, dass

sehr wohl die Frage gesteht werden könnte, warum denn dem Menschen so viel

4 Der Gegensatz zwischen dem fjöv, das der Mensch aus eigenem Antrieb und ohne der
Belehrung zu bedürfen, erstrebt, und dem xaXöv, das er verwükUchen soU und auf das er
erst aufmerksam gemacht werden muss, darf nicht bagatellisiert werden, wie dies noch
neuestens in dem im übrigen an klugen Beobachtungen reichen Buch von O. HoefFe, Praktische

Philosophie. Das Modell des Aristoteles (1971) geschieht. Wenn hier die Handlungsziele
auf 'Brauch und Sitte' zurückgeführt werden (100) und diese ihrerseits «sich im Zusammenleben

der Bürger büden» (52 u. ö.), so wüd Aristoteles eine These untersteUt, die sich faktisch
kaum von Epikur K.ö. 31-36. 38 unterscheidet. -Das äyafröv partizipiert bezeichnenderweise
(über das avjjupegov) sowohl am fjöv wie auch am xaXöv. In der NE meldet sich die Forderung

des SoUens zum ersten Mal gleich in 1094 a 24: päXXov äv xvy%ävotfiev xov öiovxog.



68 Olof Gigon

an eigener Leistung zugemutet wird; man könnte sich vorsteUen, dass es einmal
anders war, oder doch, dass es anders sein könnte. Die Frage wird augenscheinlich
dort dramatisch, wo dem Menschen eine Gottheit gegenübergesteUt wird, die aUes

aufs beste eingerichtet hat, aber, wie es scheint, für den Menschen nicht
ausreichend sorgen konnte oder wollte. Sie entspannt sich substantieU, wenn sie so

umgeformt wird, wie es bei Aristoteles in der Regel geschieht: wenn nämhch an
die SteUe der Gottheit die Natur gesetzt wird, die zwar metaphorisch als eine

schöpferisch wirkende Person beschrieben, aber doch nicht eigenthch für ihre

Leistungen zur Verantwortung gezogen werden kann.
Im übrigen pflegt das griechische Denken bekanntlich gerne bei einer Urzeit

zu verweilen, in der die Natur (oder die Gottheit) voUauf für das physische Überleben

des Menschen gesorgt hatte, so dass eine Ergänzung durch die Techne

überflüssig war. ZweifeUos sind die Menschen einer solchen Urzeit auch gerecht,
obschon die Lage hier komplizierter ist. Denn wenn gegen ein Goldenes Zeitalter, in
dem der Mensch keine beschwerhchen Technai zu erlernen braucht, um am Leben

zu bleiben, nichts einzuwenden ist, so steht es doch anders mit der Annahme, dass

der Mensch von Natur (oder durch die Gabe der Gottheit) gerecht sei. Eine
Gerechtigkeit, die von Anfang an einfach da ist und nicht angeeignet zu werden

braucht, ist keine Leistung, die der Gerechte für sich in Anspruch nehmen und

für die er Anerkennung als Leistung (inaivog) erwarten kann. Insofern hat es einen

guten Sinn, wenn in einem späten Text, der aber auf aristotehschen Überlegungen
beruhen wird (Cic. De nat. deor. 2, 34 und 36), dargelegt wird, dass der Mensch

dem Tiere dies voraus habe, dass er seine og/ial durch die Vernunft zu lenken fähig
sei und weise zu werden vermöge, während die Gottheit wiederum sich dadurch

vom Menschen unterscheide, dass sie den ögftog Myog sich nicht erst aneignen

müsse, sondern von Anfang an besitze; die Götter sind cpvoei boni sapientesque.

Dies stimmt überein nicht nur mit der These, dass der Gottheit diejenige VoU-

kommenheit, die der Mensch bloss zeitweihg erlangen könne, dauernd eigen sei

(vgl. Nur. Eth. 1154 b 20-31, Metaph. 1072 b 14-25), sondern auch mit der Fest-

steUung, dass den Göttern nicht Anerkennung, wie sie einer voUbrachten Leistung
gebührt (inaivog), sondern Verehrung als Wesen höherer Art (rififj) zukomme (Nik.
Eth. 1, 12)*.

5 ErstaunUch unzulänglich behandelt ist das ganze Kapitel von Dülmeier. So schücht, wie
er meint, ist der Begriff des «Lobens» nicht (man soUte auch seine Verwendung in SVF 3,
29. 34. 37 nicht ganz übersehen), von demjenigen des «Verehrens» gar nicht zu reden.
AuffaUend heterogen ist auch hier in NE 1, 12 die proponierte Begriffsreihe im ganzen; övvafiig
steht evident auf ganz anderer Ebene als inaivexöv und xlpiov. Ich möchte dazu vermuten,
dass 1101 b 34/35 auf den Dialog Gryllos oder über die Redekunst verweist; Diog. Laert. 2,
55 deutet an, dass da über Wesen und Aufgabe des Enkomions und Epitaphios diskutiert
war (zu meinen, der Dialog müsse gleich nach dem Tode des Titelhelden in der Schlacht bei
Mantinea 362 geschrieben worden sein, ist übrigens genau so kurzschlüssig, wie wenn man
behaupten woUte, der Phaidon müsse kurz nach 399 verfasst sein). Manche Unklarheiten
unseres Kapitels können darauf zurückgehen, dass Aristoteles in einem gewissen Umfange
semen eigenen Dialog benutzt hat.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 69

Bis dahin hat sich gezeigt, dass Poiesis und Praxis in wesenthchen Punkten
nahe beieinander stehen. Beide halten sich im Räume des Veränderlichen auf -
gemäss der aristotehschen Kosmologie also im sublunaren Räume -, und beide
haben die Aufgabe, das Werk der Natur zu ergänzen. Es sind aber auch schon

Unterschiede sichtbar geworden, zunächst daran, dass der Mensch leichter bereit
ist, im Felde der Poiesis auf die Errungenschaften der Technai zugunsten eines

Goldenen Zeitalters, in dem aUes 'von selbst' zur Verfügung steht, zu verzichten,
als im Felde der Praxis sich die ethische Vollkommenheit ohne eigenen Einsatz
schenken zu lassen".

Aristotelisch formuliert hängt dies daran, dass der Zweck der Poiesis und Techne

das hergesteUte Werk ist, der Zweck der Praxis dagegen in ihrem Vollzug selbst

besteht und in nichts anderem. Die Formel ist elegant, aber nur teilweise
befriedigend. Was die Poiesis angeht, so musste der Begriff des Werkes (egyov) genauer
bestimmt werden; dies lehrt etwa schon die Liste der Technai, die Aristoteles an
einer entscheidenden Stelle der Nik. Eth. 1097 b 25-30 aufzählt: da werden
nacheinander der Flötenspieler, Bildhauer, Schreiner und Schuster genannt. Der
Schuh ist als Produkt des Schusters etwas anderes als das Konzert, mit dem sich
der Flötenspieler produziert. Desgleichen kann man sich sehr wohl fragen, was
es eigenthch heissen soU, dass der Zweck der Praxis, also des Handelns, im Handeln
selbst besteht. Es ist kaum zu bestreiten, dass mit dieser verführerischen Reflexivformel

die Sache selbst über Gebühr vereinfacht wird. Was gemeint ist, ist, dass

das Handeln wesenthch nicht nach aussen, sondern auf den Handelnden selbst

zurückwirkt. Gerecht ist an einer Handlung nicht etwa der Umstand (um das

antike Schulbeispiel anzudeuten), dass mein Partner einen Gegenstand zurückerhält,

den er bei mir deponiert hat (ich kann ja nicht wissen, ob die Rückgabe
dieses Gegenstandes für den Partner selbst gut ist), sondern die Gesinnung, die
sich in meiner Handlung äussert; und da nach Aristoteles die Gesinnung des

Handelnden durch jede einzelne Handlung beeinflusst wird (sei es im Sinne der Festigung

oder in demjenigen der Verunsicherung), so wird man als Ergebnis allen
praktischen Handelns die (im Prinzip durch das ganze geschichthche Dasein hindurch
ununterbrochen weiterlaufende) Formung des Handelnden selbst in der Richtung
auf seine Qualifikation als äya&ög (onovöaiog, enieixfjg) oder xaxog (cpavXog,

fioxftrjgög) zu bestimmen haben. Die äussere Leistung, die gegebenenfalls einem

anderen Menschen, der Gesellschaft oder dem Staate zugute kommt, darf zwar
nach der These des Aristoteles nicht fehlen, ist aber gegenüber dem, was der
Leistende an sich selbst voUbringt, durchaus sekundär (vgl. Nik. Eth. 1178 a 28

bis b 3 und Eud. Eth. 1228 a 2-19).

' Das Problem, weshalb Gott den Menschen aUe mögUchen äusseren Güter schenkt, aber
gerade nicht das wertvoUste, die ägexfj, hat seine eigene Geschichte. Es wüd flüchtig gestreift
in NE 1099 b 11-18 (vgl. 1179 b 22/23 - eine charakteristische Kompromiss- und
Verlegenheitsformel). Dass aber eine ausführliche Diskussion darüber existierte (etwa bei Aristoteles
selbst im Dialog LTegl ev%fjg darauf weist die auf Karneades zurückgehende Argumenta-



70 Olof Gigon

Bei der Poiesis und Techne ist es, streng genommen, genau umgekehrt. Der
Handwerker bedarf ausschliesslich derjenigen Eigenschaften, die ihn befähigen,
ein möglichst zweckentsprechendes, schärfer formuliert: ein den Benutzer optimal
befriedigendes Produkt herzustellen. Unter ihnen befinden sich zweifeUos solche,
die ethisch qualifizieren, wie Arbeitsamkeit, Sorgfalt und Zuverlässigkeit. Doch
die ethische Qualifikation des Handwerkers im ganzen ist irrelevant. Bei Platon
wie bei Aristoteles charakterisiert es geradezu den Handwerker als ßävavaog, dass

von ihm ethische ägerfj weder verlangt noch erwartet wird. Es genügt hier der
Hinweis auf zwei Stellen im Corpus Aristotelicum, die unterirdisch miteinander
zusammenhängen: Pol. 1260 a 36-b 2 und Probl. 956 b 11-15 (wo freilich die

Frage nach der Sittlichkeit der Techniten überhaupt mit derjenigen nach der
Sittlichkeit der Aiowaiaxol reyylrai zusammengeworfen ist)7. Wenn die
erstgenannte Stehe den Techniten vor allem äxoXaala vorwirft, so darf man dies mit
Platon verknüpfen, der bekanntlich in der Pohteia demjenigen Teil der
Staatsbürger, die sich um die ävayxaia des Lebens bemühen, ausschliesslich die Tugend der

ococpgoovvrj zugebilligt hat; andere Tugenden haben sie nicht und brauchen sie nicht.
Dieser Gegensatz zwischen Praxis und Poiesis, der sich zu guter Letzt in

zwei Ständen verkörpert, von denen der eine zur Praxis, der andere zur Poiesis
bestimmt ist, treibt aus sich einen weiteren Gegensatz hervor, der auf seine Weise

genau so wichtig ist.
Jede Poiesis und Techne hat es mit einem determinierten Bestand an verfügbaren

Materialien zu tun. Ihre Aufgabe ist es, mit dem gegebenen Material A
gemäss der zweckmässigsten (einfachsten, sparsamsten, wirkungsvollsten)
Methode B das Werk C so zu verfertigen, dass es seiner Bestimmung D (dem Benutzer,
wenn es ein Gebrauchsgegenstand, dem Geniesser, wenn es ein Kunstwerk ist) am
besten zu dienen vermag. Alle Elemente dieses Prozesses lassen sich mit
ausreichender Genauigkeit angeben, und vor allem ist es möghch, wenn A, C und D
bekannt sind, die Arbeitsmethode B auszuformulieren und nahezu behebig zu
perfektionieren. Schon Homer setzt eine ausgebildete, zu einem System von Regeln
objektivierte Technik des Dichtens voraus. An die Techniken der Medizin, der

Architektur, der Seefahrt, der Landwirtschaft usw., die sich vom 5. Jh. an in
einer reichen Fachliteratur äusserten, brauche ich nur beüäufig zu erinnern.

Die Praxis kann nicht auf diese Weise aus sich selbst organisiert werden. Von
einem verfügbaren Material ist bei ihr nicht die Rede. Weder kann die Handlung,
durch die der Handelnde sich selbst qualifiziert, als Bearbeitung eines verfügbaren
Materials beschrieben werden, noch kann der andere Mensch, auf den hin der
Handelnde handelt, als verfügbares Material gelten; verfügbares Material ist der
Mensch generell nur dort, wo nicht gehandelt, sondern technisch hergesteUt wird,

tion bei Cic. De nat. deor. 3, 86/87 (vgl. Plut. Mor. 1075 EF; 1048 D) - die ihrerseits wiederum

zusammenhängt mit Cic. a. O. 3, 38/39 und Sextus Adv. Phys. 1, 152-177.
' Die Interpretation der SteUe durch H. Flashar im Kommentar zu den Problemata genügt
nicht.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 71

also etwa dort, wo (griechisch formuliert) der Turnlehrer die Gesundheit bewahrt,
der Arzt sie restituiert.

Es kommt dazu, dass die Regeln, die sich in jeder Techne zu einer konstanten,
wenn auch immer wieder verbesserungsfähigen Methode des Hersteüens
zusammenordnen, aus der Erfahrung am gegebenen Material gewonnen werden;
bestimmte Stoffe haben bestimmte nachweisbare Eigenschaften, und bestimmte

Vorgänge wiederholen sich. Mit diesen Erfahrungsdata operiert dann die Techne.

Die Normen der Praxis stammen dagegen nicht aus der Erfahrung. Überspitzt
gesagt ist das, was der Mensch tun soll, um sich selbst ethisch zu qualifizieren,
gerade nicht das, was die Menschen erfahrungsgemäss zu tun pflegen. Es genügt
hier, an die Rolle der noXkol bei Platon wie bei Aristoteles zu erinnern. Sie

repräsentieren diejenige Weise des Handelns, die bei der Mehrzahl der Menschen zu
beobachten ist; da wird das, was der Mensch tun soU, regelmässig überspielt durch
das, was der Mensch spontan tun möchte8. Aus der Beschreibimg solcher empirisch
konstatierbarer Verhaltensweisen lassen sich keine Normen ableiten. Freihch
erhebt sich damit sofort die Frage, woher denn die Normen abzuleiten seien, wenn
sie nicht wie die Regeln der Techne aus der Erfahrung deduziert werden können.

Mit dieser Frage, die das schwierigste Problem ist, das die Praxis überhaupt steUt,
haben wir uns hier noch nicht zu befassen. Es wird sich zeigen, wie an diesem Punkt
Platon und Aristoteles in entschiedenem Gegensatz zueinander stehen, ohne dass

doch dieser Gegensatz sich auf eine einfache antithetische Formel bringen liesse.

Wichtig ist für den Augenbhck, dass an dieser Konfiguration abgelesen werden

kann, welchen Vorsprung hinsichtlich der methodischen Durchsichtigkeit die

Poiesis vor der Praxis besitzt. Jede Techne kann zu einem rationalen System
ausgebaut werden, das sich aus sich selbst, nämhch von seinem objektiv nachweisbaren

Erfolg her legitimiert. Die Praxis vermag dergleichen nicht zu leisten. Sie

hält sich an Normen, deren Ursprung im dunkeln ist, deren innerer Zusammenhang
locker ist, deren Legitimität in jedem einzelnen Falle angefochten werden kann
und deren Leistung niemals objektiv nachweisbar ist. Denn weder weiss der
Handelnde, ob sein Handeln für den Partner wirklich gut war, und was seine eigene

Qualifikation angeht, so genügt es, an die lapidare FeststeUung des Aristoteles in
dem schon zitierten Text Nik. Eth. 1178 a 28-b 3 zu erinnern al ßovXfjoeig äörjXoi

(1178 a 30). Mag auch der Einzelne über sich selbst im klaren sein, so vermag
doch kein anderer ihn zu durchschauen und zu erkennen, in welchem Sinne das

sichtbare Handeln ihn rückwirkend selbst qualifiziert hat.
Ich betone dies nur, damit nun verständhch wird, welchen Einfluss die klare

Durchstrukturiertheit der Poiesis zu allen Zeiten auf die Analyse der Praxis
ausgeübt hat. Wo immer versucht wurde, das praktische Handeln in ein geschlossenes

System zu bringen, ihm also eine tragfähige Basis, ein eindeutiges und exakt
angebbares Ziel und eine zuverlässige Methode zu verschaffen, bot sich die Poiesis

8 Es wäre wohl nicht uninteressant, einmal die Funktion des Begriffes der noXXoi bei Platon
und Aristoteles im ganzen zu untersuchen, was, soweit ich sehe, noch nicht geschehen ist.



72 Olof Gigon

als Modell an. Man unternahm es, die Praxis zu interpretieren, als ob sie eine
Techne wäre, mit aUen Konsequenzen, die das mit sich brachte.

War also vorhin davon die Rede, dass der der äusseren Welt zugewandte
Bereich von Poiesis und Techne an Rang unter dem Bereich der Praxis steht, in
welchem der Mensch sich selbst formt, so haben wir nun sozusagen den Gegenzug:
An Einsehbarkeit der Struktur erweist sich die Techne der Praxis weit überlegen.

Die Konsequenzen sind bekannt. Was unsere Gegenwart angeht, so braucht nur
mit einem Wort auf die Bemühungen hingewiesen zu werden, die Totalität der
zwischenmenschlichen Beziehungen durchzutechnisieren, also in der Tat einerseits

aus den Erfahrungsdata darüber, wie sich der Mensch durchschnitthch zu
verhalten pflegt, und andererseits aus der Feststellung eines Telos, über das ein
universaler Consensus erwartet werden darf, eine Technik des Umgangs der
Menschen miteinander zu entwickeln, die das anvisierte Telos (etwa: das friedliche
Zusammenleben Aller mit AUen) zu erreichen gestattet. Normen, die nicht auf die

Erfahrung gestützt sind, werden damit ebenso abgelehnt wie Zielsetzungen, die
sich nicht eines universalen und spontanen Consensus erfreuen. Darauf läuft das

hinaus, was man heute etwa «Sozialtechnik» zu nennen pflegt, ein Begriff, in
welchem die methodische Absorption der Praxis durch die Poiesis aufs schönste zum
Ausdruck kommt9.

Wir werden uns aber nicht darüber täuschen, dass dieser Druck der Poiesis auf
die Praxis schon in der Zeit des Sokrates, Platon und Aristoteles überaus gross

gewesen ist. Es liegt in der Natur der Sache, dass sich vor aUem die ärzthche
Techne als ModeU für die Organisation der ethischen Praxis anbot. Die Wirkung
dieses ModeUs ist durch die ganze Antike hindurch überaus gross gewesen; es war
ja auch nicht schwierig, neben die physische Gesundheit, die das anerkannte Telos
der Medizin ist, als Telos des ethischen Handelns so etwas wie eine seehsche

Gesundheit zu steUen, desgleichen den Prozess der Aneignung der ethischen VoU-
kommenheit mit dem Heilungsprozess zu paraUehsieren, den die therapeutischen
Massnahmen des Arztes am Kranken in Gang bringen. In einer besondern Weise
rücken weiterhin (wie wir später noch einmal hervorheben müssen) Ethik und
Medizin insofern zusammen, als beide es mit dem Menschen, und zwar dem jeweils
einzelnen Menschen zu tun haben; es ist der Einzelne, der handelt, und wiederum
der Einzelne, der das Material der ärzthchen Techne ist und zugleich durch diese
seine Gesundheit wieder zu erlangen hofft. Natürhch haben auch aUe anderen
Technai es mit partikularem Material zu tun; doch nur in diesem FaUe erhält dieser

Umstand sein besonderes Gewicht, weil eben das Material der Mensch selber ist.
Neben der Medizin stehen als möghche ModeUe für die Praxis eine ganze Reihe

" Man mag etwa an die leidenschaftlichen Empfehlungen der Sozialtechnik durch K. Popper
oder H. Albert denken. Da wird radikal bestritten, dass zwischen dem technisch-poietischen
Verhalten zu den Naturdingen und dem praktischen Verhalten zum anderen Menschen irgendein

Unterschied bestehe; auch die Probleme des Menschen, der GeseUschaft und des Staates
sollen mit den an den Naturdingen erprobten technisch-poietischen Mitteln bewältigt werden.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 73

anderer Technai zur Verfügung. Ich nenne hier nur die aUbekannten: die Techne
des Steuermanns, des Architekten, des Schreiners, des Schusters; nicht vergessen
sei natürlich auch der dem Arzt unmittelbar benachbarte Turnlehrer. In aUen

diesen FäUen wäre die Frage zu steUen, zunächst, zu welchem besonderen Zwecke
das ModeU jeweils eingesetzt wird, und dann, wie weit es die Interpretation der
Praxis in bestimmter Richtung orientiert10.

Auf das Gegenproblem, wo die Grenzen der Anwendbarkeit solcher ModeUe

hegen, wird bei Platon wie bei Aristoteles verhältnismässig selten eingegangen. Ich
nenne nur im Vorbeigehen einige Beispiele:

In bedeutungsvoUer Beiläufigkeit macht Platon im Laches 195 CD und im
Charm. 164 BC darauf aufmerksam, dass es zwar die Aufgabe des Arztes sei, auf
Grund seiner Techne beim Kranken die Gesundheit wiederherzustellen, dass aber
der Arzt keinesfaUs wisse, ob es für den Kranken gut sei, wieder gesund zu werden
oder nicht; diese Frage muss von einer andern Instanz beantwortet werden.

Bei Aristoteles wird der Unterschied zwischen einer poietisch-technischen und
einer praktisch-ethischen Leistung in Nik. Eth. 1105 a 26-b 9 thematisiert. In
1105 a 17-21 war der allgemeine Satz vorausgegangen, dass man durch gerechtes
Handeln gerecht wird, wie man durch korrektes Schreiben sich darüber ausweist,
dass man korrekt zu schreiben versteht. Die Pointe ist, dass im einen wie im
anderen FaUe (der erste der Praxis, der zweite der Poiesis angehörend) nur die Tätigkeit

einen Aufschluss über das Können eines Menschen verschafft. Es folgt in
1105 a 21-26 der zunächst nur für die Poiesis formulierte, aber auch für die Praxis

gültige Einwand, dass die von aussen konstatierbare Tätigkeit für die Qualifikation

des Tätigen selbst nicht ausreicht; man kann ja auch durch mechanisches

Kopieren einer Vorlage oder aus ZufaU korrekt schreiben (für die Gerechtigkeit
vgl. hier schon 1144 a 13-20). Die Forderung ergibt sich, dass man sich die Kunst
des Rechtschreibens angeeignet haben, also aus eigenem Wissen fähig sein müsse,

korrekt zu schreiben.
Da setzt nun der Abschnitt ein, der den Gegensatz zwischen Poiesis und Praxis

herauszuarbeiten sucht. Bei der Techne, sagt Aristoteles, genüge es, dass ihre
Produkte von optimaler Quahtät seien. Bei der Praxis dagegen ist es nicht der
sichtbare Akt, der eine Handlung ethisch qualifiziert; dies hängt vielmehr ganz
von der Qualifikation des Handelnden selbst ab. Diese wiederum ist an drei
Faktoren gebunden, die (was bei Aristoteles immer beachtenswert ist) ausdrückhch

aufgezählt werden. Der erste ist das Wissen, also die Informiertheit über Situation
und Aufgabe; das zweite ist die Entscheidung für ein bestimmtes Handeln, und

zwar muss diese Entscheidung selbst ethisch motiviert sein (in dem ngoaigov/ievog

10 Die allgemeine Bestimmung der Phüosophie als rixvrj negi röv ßiov ist überwiegend stoisch
bezeugt, wird aber älter, d. h. altsokratisch sein. Abgesehen von aUgemeinen Erwägungen
spricht dafür etwa die Auswertung der Formel durch Epikur bei Cicero De fin. 1, 42 (vgl.
1, 72), durch Karneades ebd. 5,16 und 18. Zur Sache selbst ist wichtig Sextus PH 3, 239-252
und Adv. Eth. 168-256.



74 Olof Gigon

di' avrä 1105 a 32 steckt, dass das Motiv nicht eine persönliche Interessiertheit,
also nicht ein fjöv oder ein av/icpegov sein darf, sondern dass der Handelnde
ausschliesslich darum so handelt, weil er bereit ist, so zu handeln, wie er soU, aristotelisch

dtä rd xaXöv); das dritte ist, dass diese Entscheidung keine Improvisation
des Augenblicks sein darf, sondern auf Grund einer konstanten Haltung erfolgt
und darum auch unumstösshch ist. Schematisch wird sodann festgestellt, dass im
Felde der Techne nur der erste dieser drei Faktoren relevant ist, während die zwei

übrigen vernachlässigt werden dürfen; im Felde der Praxis ist es genau umgekehrt.
Bei der Techne ist also nur die spezialistische Kompetenz von Belang, die den

Techniker befähigt, ein befriedigendes Produkt herzusteUen; mit welchen
persönlichen Absichten und in welcher Gesinnung er sein HersteUen betreibt, ist
gleichgültig. Dies lässt sich schliesslich noch einmal anders formulieren. Die Frage,
wie eine bestimmte Aktivität motiviert ist, kann an die Poiesis wie an die Praxis

gesteht werden; ZufaU, Zwang oder Interessiertheit können hier wie dort
massgebend intervenieren. In der Perspektive der Poiesis kann man die Antwort auf
diese Frage weitgehend auf sich beruhen lassen. Es kommt auf die Qualität des

Produktes an; wie sie zustande gekommen ist, ist unwichtig. In der Praxis hängt
aUes an der Motivierung; sie aUein qualifiziert die Handlung und den Handeln
den selbst.

Es kommt noch eines dazu, was in unserm Text mehr angedeutet als ausgeführt

ist und worauf wir später noch einmal zurückkommen müssen. Der Hinweis

liegt zunächst im Begriff noUäxig 1105 b 4 (vgl. dazu 1103 a 19-23. 28-30).
In gewisser Weise reicht zweifellos das reine Wissen (eidevai), das man sich

durch einen einmaligen Akt des Erlernens erwerben kann, weder in der Poiesis

noch in der Praxis aus. Nur hat das, was dazutreten muss, hier eine ganz andere

Funktion als dort. In der Poiesis ist es die immer wieder sich einstehende Erfahrung

am Material, die das Wissen bestätigt oder ergänzt. Erfahrung ist ja selber

nichts anderes als eine Form des Wissens. In der Praxis liegen die Dinge prinzipiell
anders. Sie hat es nicht mit der Information des Menschen über seine Umwelt zu
tun, sondern mit der Formung des Menschen selbst dadurch, dass sich das äXoyov

in ihm dem Xöyov ^%ov fügt, anders gesagt, dass das, was er tun möchte, dem,
was er tun soU, untergeordnet wird. Da handelt es sich also um einen Prozess der

Einübung in einer von der Natur in keiner Weise vorgezeichneten Haltung; äussere

Erfahrung ist nur insofern daran beteiligt, als diese Einübung zunächst als

Nachahmung einer an einem anderenMenschensichtbarenvorbildlichenHaltungbeginnt.
Letzten Endes treten unter diesem Gesichtspunkt die Theoria und die Poiesis-

Techne zusammen gegen die Praxis; denn auch die Theoria bedarf weithin der

Erfahrung desselben Typs wie die Poiesis-Techne (die einzige bezeichnende
Ausnahme, die Aristoteles Nik. Eth. 1142 a 11-20 notiert, sind die mathematischen
Wissenschaften; diese kann man sich in der Tat durch den einmaligen Akt des

Erlernens völhg aneignen, was bedeutet - wie Aristoteles nicht ohne hintergründige

Ironie erklärt -, dass schon ein Kind Mathematiker werden kann). In beiden



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 75

FäUen beinhaltet die Erfahrung lediglich die konkrete Entfaltung eines Strebens

nach Wissen, das der Mensch gemäss Metaph. 980 a 21 von Natur immer schon

besitzt; er braucht sich also dieses Streben nicht erst in einem langwierigen Prozess

der Einübung zu erwerben, wie dies beim Streben nach dem ethischen xaXöv

der Fall ist. Insofern ist es auch legitim, dass in der vorläufigen Umschreibung
der obersten, als aoepla zu deklarierenden Wissenschaft am Anfang der Metaphysik
Aspekte, die auf die reine Theoria hin orientiert sind (982 a 8-16 und 982 a 21-b 4),
neben einem Aspekt stehen, der dem Felde der Poiesis-Techne zugeordnet ist
(982 a 16-19 und 982 b 4-7; dazu als konkretes Modeü 981 a 30-b 6).

Ein anderer Text, an dem die Grenze des Techne-Modells in der Interpretation
der Praxis spürbar wird, ist Nik. Eth. 1106 a 26-b 7. Es ist die berühmte
Explikation der fisaörrjg-Lehie, von der in einfacheren Formulierungen schon in 1104

a 11-27 die Rede gewesen war. Ich gehe nicht auf die Streitfrage ein, ob für
Aristoteles das in der spätem Stelle vorherrschende mathematische ModeU oder
das in der frühern SteUe allein massgebende medizinische Modeh (das aber auch

auf die spätere SteUe einwirkt) entscheidend gewesen ist, und ebensowenig auf das

dornige Problem, wie sich die aristotelische Doktrin zu Platons Politikos 283 C bis
285 C verhält; nur so viel scheint sicher, dass die Lage wesenthch komplizierter ist,
als es sich die Liebhaber dogmatisch einfacher Thesen vorstehen11.

Das Schema, von dem ausgegangen wird, ist eindeutig. Die fieaörrjg ist die Mitte
zwischen einem Zuviel und Zuwenig, und die Mitte zwischen zwei behebig
anzusetzenden Endpunkten zu finden, bietet mathematisch nicht die geringsten
Schwierigkeiten. Doch diese mathematische Mitte ist für die Ethik unbrauchbar, weil

zwar die Endpunkte als solche auch dort ein für aUe Male (so scheint es doch)

angegeben werden können, der geschichtlich reale Mensch dagegen sich von Natur
zu den beiden Endpunkten keineswegs gleichartig verhält; er steht von vorneherein

einem der Endpunkte näher als dem anderen, und zwar gilt dies erstens

aUgemein für den Menschen schlechthin (Nik. Eth. 1109 a 12-19) und zweitens
individueU für jeden einzelnen Menschen (ebd. 1109 b 1-7). Aristoteles folgert
daraus, dass wir nicht die mathematische Mitte, sondern die Mitte ngog fjfiäg zu
suchen haben. Dann aber darf man sich fragen, wie weit es überhaupt sinnvoU

ist, sei es das mathematische, sei es das medizinische ModeU in Anspruch zu
nehmen; es erweckt die Hoffnung, es sei möglich, das ethische fiiaov exakt zu bestimmen,

eine Hoffnung, die unter den Voraussetzungen Platons legitim ist, sich unter

11 Was den Ansatz der aristotehschen peaöxrjg-Leiae betrifft, so glaube ich keineswegs, dass

es genügt, den Hinweis auf die Medizin (zuletzt F. Wehrli, Mus. Helv. 8 [1951] 36ff. Theoria

und Humanitas [Zürich 1972] 177ff.) einfach durch denjenigen auf die platonische
Prinzipienlehre (Krämer, Arete bei Platon u. Aristoteles 363ff.) zu ersetzen. Einmal kann man
über den Wortlaut der NE, der sich zu gleichen Teüen auf Medizin und auf Mathematik
beruft, nicht einfach hinweggehen, und zweitens und vor aUem lassen sich die zwei Strukturen,

die Platons Politikos nachdrückUch unterscheidet - die zweiteiUge Struktur in den
mathematischen Wissenschaften, die dreiteüige im Gesamtbereich der poietischen und
praktischen Tätigkeiten - mit der aristotelischen Doktrin nicht zur Deckung bringen.



76 Olof Gigon

denjenigen des Aristoteles jedoch als blosser Schein erweist. In dem Augenbhck,
in dem (in Ergänzung zu 1103 a 18-26) die ethische Entscheidung die unabsehbar
variablen Dispositionen einkalkulieren muss, die die Menschen cpvoei mitbringen,
verwandelt sich die Forderung, man habe 'die Mitte' zu suchen, aus einer theoretisch

und technisch präzisen Anweisung in eine blosse Metapher. Für die
sachgerechte Interpretation der ethischen Praxis ist mit ihr kaum etwas gewonnen.

Ein letzter Text dieser Art ist Pol. 1268 b 25-1269 a 28. Das Problem ist, ob

es richtig ist, die pohtischen Gesetze fortlaufend zu verbessern. Sehr rasch wird
darauf hingewiesen, dass man sich bei sämtlichen Technai grundsätzlich nicht bei
einem einmal erreichten Stand beruhigt, sondern zu immer vollkommeneren
Methoden fortzuschreiten sucht. Die Geschichte scheint zu bestätigen, dass es bei
den Gesetzen nicht anders ist; auch da werden primitive Gesetze immer wieder
durch modernere und besser ausgearbeitete ersetzt. Demgegenüber steht indessen

Aristoteles von 1269 a 13 und besonders 1269 a 19 an fest, dass das Techne-ModeU

für die Gesetzgebung nur in sehr begrenztem Umfange relevant zu sein vermag.
Die Ursache, die er dafür nennt, führt zum Gegensatz zwischen Poiesis und Praxis
zurück. Die Qualität einer Techne hängt von der Informiertheit über ihren Gegenstand

und von der Perfektion ihrer Methode ab; dass beides verbessert werden

soh, wo es verbessert werden kann, ist selbstverständhch. Die Techne als ganzes
wird dadurch nur um so leistungsfähiger. Das politische Gesetz ist zwar in der
Antike so wenig wie anderswo mit dem xaXöv der ethischen Praxis schlechthin

identisch; doch ebensowenig lässt es sich völhg von ihm abtrennen. Es kommt ihm
dort am nächsten, wo es nicht als die Ordnung begriffen wird, die der Staat
notfalls mit Gewalt durchzusetzen hat, sondern als die Beschreibung eines Verhaltens,
das sich am xaMv orientiert und das sich der einzelne Bürger durch Einübung
aneignen kann. Die Autorität eines solchen Gesetzes im ganzen hängt dann daran,
dass es in einem unaufhörlichen Prozess der Einübung durch die Gesamtheit der

Staatsbürger tatsächlich angeeignet wird. Dies ist es, was schliesslich Aristoteles
in aller Knappheit formuliert: «Das Gesetz vermag sich durch nichts anderes

Gehorsam zu verschaffen als durch die Gewöhnung, und diese bildet sich nur im
Verlauf einer langen Zeitdauer» (1268 a 20-22). Dann aber ist es gefährlich, die
Gesetze, auch mit der besten Absicht, in so kurzen Zeitabständen immer wieder zu
modifizieren, dass überhaupt keine Gewöhnung zustande kommt; der Gewinn, den

man mit der Verbesserung der Gesetzestexte erzielt, ist von da her gesehen weit
geringer als der Verlust, der dadurch entsteht, dass der Prozess der Einübung und

Gewöhnung blockiert und die Autorität des Gesetzes überhaupt vernichtet wird12.

11 An die seltsame Konstruktion des platonischen Politikos sei immerhin erinnert. Im voU-
kommcnen Staate regiert der vollkommene Staatsmann, der die wahre Episteme besitzt;
dieser Besitz befähigt ihn, jeder einzelnen Situation gerecht zu werden, und ermächtigt ihn
gleichzeitig, seine Vorschriften immer wieder neuen, veränderten Situationen anzupassen;
seine Gesetzgebung scheint bedingungslos und unbegrenzt verbesserungsfähig zu sein. Der
zweitbeste Staat dagegen wüd von beUebigen Menschen regiert und muss sich mit einer
blossen Nachahmung des Gesetzeswerkes des vollkommenen Gesetzgebers begnügen; diese



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 77

Dass in diesen Bereichen Poiesis-Techne und Theoria gegen die Praxis
zusammentreten, wurde schon oben vermerkt. Gemeinsam ist ihnen, dass sie von einem
Streben nach Wissen ausgehen, das dem Menschen von Natur eigen ist. Neben dem
berühmten und beziehungsreichen ersten Satz der Metaphysik können von
Aristoteles auch die Stehen erwähnt werden, an denen er von der natürlichen, also

nicht erst durch einen Entschluss erworbenen Freude des Menschen am Lernen

spricht (Rhet. 1410 b 10, Poet. 1448 b 12-15; vgl. Nik. Eth. 1153 a 20-23 und
Probl. 18, 3; 19, 5). Wo eine Tätigkeit cpvoei ist13, ist der Gegensatz zwischen dem,

was der Mensch tun möchte, und dem, was er tun soU, aufgehoben. Das Streben
nach Wissen ist zunächst das Streben nach behebiger und unbegrenzter Informiertheit,

anders gesagt, nach einer universalen Informiertheit im Sinne von Metaph.
982 a 8- lO.Eine solche Informiertheit kann sich selbst genügen, also Theoria sein,
oder als Basis poietischer Tätigkeit dienen. AUerdings drängen sich in beiden
Sektoren Differenzierungen auf, Differenzierungen entweder hierarchischen oder

spezifisch ethischen Typs. Ich deute nur an: Die sich als Theoria deklarierenden
Informationen können zu einem System der Wissenschaft werden, in welchem
nach den Kategorien des Aristoteles diejenigen Wissenschaften, die sich mit dem

reinsten xaftöXov befassen, den höchsten, diejenigen, die dem xa&' Sxaarov am
nächsten stehen, den niedrigsten Rang einnehmen; dem tritt ein System von
Technai gegenüber, in welchem in vergleichbarer Weise umfassende und spezialisierte

Technai zusammengeordnet sind. Ungleich wichtiger und heikler ist zu
aUen Zeiten die Frage gewesen, ob es legitim ist, in diesen Dingen die ethische
Alternative zur Geltimg zu bringen: Gibt es Informationen, die sich der Mensch
verschaffen soll, weil sie ihn seiner Bestimmung näher bringen, und andere, auf
die er verzichten soh, weil sie ihn daran hindern, seiner Bestimmung näher zu
kommen? Wiederum kann ein Gegenstück auf der Seite der Technai angesetzt
werden mit der Unterscheidung von Technai, die betrieben werden soUen, und
solchen, die nicht betrieben werden soUen (es versteht sich, dass damit die Frage

wird ein geschriebenes Gesetz sein, also nur aUgemeine Vorschriften enthalten können,
unfähig, auf jede partikulare Situation einzugehen. Und da beUebige, unqualifizierte Menschen
regieren, bleibt nur übrig, sich bedingungslos an das Geschriebene zu halten. Es darf unter
keinen Umständen modifiziert und in Frage gesteUt werden, da es immer noch besser ist,
sich starr an einen leidlich praktikablen Gesetzestext zu halten, als der Willkür unqualifizierter

Regenten ausgeüefert zu sein. - Man sieht, dass eine Lehre vorüegt, die der
aristotelischen ähnUch ist, aber doch die Akzente anders setzt. Was Platon selbst angeht, so fragt
man sich vergebens, wie eine «wahre Episteme» aussehen kann, die Episteme bleibt, ohne
dass auf sie der Einwand zutrifft, sie habe es nur mit dem AUgemeinen zu tun und vermöge
das Partikulare nicht zu erfassen. Gibt es - bei Platon wie bei Aristoteles - überhaupt eine
Episteme, die diesem Einwand zu entgehen vermag 1

18 Man darf in diesem Zusammenhang auch beachten, dass bei Aristoteles für die £ö>a das
Leben schlechthin durch die ata&rjatg determiniert wüd, so dass also die jedem Lebewesen
innewohnende elementare Liebe zum Leben von vorneherein auch Liebe zur Wahrnehmung
(und damit auch beim Menschen: Liebe zum Wissen) bedeutet, vgl. NE 1170 a 16-22 und
Gen. Corr. 318 b 18-27. Erfahrungsbelege dafür, dass schon die Kinder nach Wissen begehren,

steuert (nach Theophrast üegi evöatuoviag) Cicero, De fin. 5, 48 bei.



78 Olof Gigon

nach dem xdköv der ethischen Praxis und nicht etwa diejenige nach dem sozialen

nginov anvisiert ist).
Wo es grundsätzlich abgelehnt wird, Theoria und Poiesis mit der Praxis auf

diese Weise zu konfrontieren, gelangen wir zu einer spezifischen Form von
'Wertfreiheit', die sich allerdings in unserer Gegenwart wesenthch stärker expliziert hat
als in der Antike. Da genügt denn die Informiertheit als solche sich selbst, und da

wird gefordert, dass im Felde der Poiesis alles hergestellt werden soU, was
hergestellt werden kann. Dass aber das damit angezeigte Problem auch der
Philosophie Platons und des Aristoteles nicht völhg fremd war, wird sich später zeigen.

Gegen Praxis und Poiesis ist die Theoria das Erkennen dessen, was ist. Ihr
Fundamentalcharakter ist, dass sie nicht ins Gegebene ergänzend oder verändernd

eingreift und auch nicht den Menschen selbst zu formen prätendiert, sondern hier
wie dort zur Kenntnis nimmt, was sie vorfindet.

Unter Erkennen ist dabei von vorneherein das Überschreiten der isolierten punk-
tueUen Wahrnehmung des hier und jetzt Konstatierbaren, des xaft' Sxaarov (vgl.
etwa Aristot. Metaph. 981 b 10-13 und 982 a 23-25; dazu in anderer Perspektive

das Frg. bei Cicero Tusc. 5, 101) auf ein AUgemeines hin zu verstehen. Dieses

xaftöXov ist von aussen gesehen dasjenige, was über die blosse Gegenwärtigkeit
hinaus in Vergangenheit und Zukunft ausgreift und nicht nur hier, sondern überall
festzustellen ist. So bildet es zunächst die Basis aUer sprachlichen Äusserung und
aUer Verständigung unter den Menschen, sowohl in der Dimension der
Gleichzeitigkeit wie auch in derjenigen des geschichtlichen Nacheinander. In einem

prägnanten Sinne konstituiert es die Wissenschaft, sofern diese Sachverhalte untersucht,

die dauernd dieselben bleiben, oder Vorgänge, die sich dauernd wiederholen.
Theoria begegnet in mehreren, voneinander verschiedenen Zusammenhängen.

Wir versuchen sie in einigen Zügen zu überblicken. Fürs erste sind Poiesis und
Praxis auf die Theoria angewiesen, sofern diese ihnen eben das Allgemeine liefert.

Wie im Räume der Poiesis das AUgemeine, an das sie sich halten kann, sichtbar
wird, skizzieren zwei berühmte, einander ergänzende SteUen des Aristoteles:
Metaph. 980 a 27-981 a 24 und Anal. Post. 2, 19, besonders 99 b 34ff. Aus einer
Vielzahl gleichartiger, in der Erinnerung festgehaltener Wahrnehmungsdata
entsteht Eine Erfahrungstatsache, und aus einer Vielzahl von Erfahrungstatsachen
entsteht Eine aUgemeine Einsicht als Bestandteil einer Techne.

Auch im Räume der Praxis ist vom AUgemeinen die Rede, und dies in einem

doppelten Sinne. Es ist zuerst das AUgemeine der praktischen Norm. Dieses ist
aber nicht an der Wahrnehmung und der Erfahrung abzulesen, sondern für den,
der in den Prozess der Eingewöhnung ins xaXöv eingetreten ist, nur an dem
vorbildlichen Menschen, der das Allgemeine gewissermassen in sich verkörpert. Woher
aber nimmt über den vorbildlichen Menschen hinweg das AUgemeine der Norm in
letzter Instanz seinen Ausgang? Es wird später zu zeigen sein, dass Aristoteles
dieser Frage ganz anders gegenübertritt als Platon. In einem andern Sinne kommt
das AUgemeine als das Kontinuum des Lebens in der Praxis zum Ausdruck. Un-



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 79

sere ProblemsteUung berührt dies nur am Rande; doch sei es erwähnt, weil es nur
selten angemessen gewürdigt zu werden pflegt. Ich denke weniger daran, dass der
Einzelne es hervorzuheben hebt, er besitze im Alter dieselben Grundsätze und
Interessen, die er schon in der Jugend gehabt habe; Platons Porträt des Sokrates
ist auf eben diese Kontinuität des Lebenslaufes hin angelegt, desgleichen der
Römer Cicero in seinem Selbstverständnis, das man nur dann zu würdigen
vermag, wenn man es in eine bestimmte antike und vorzugsweise griechische Tradition

einordnet. In derselben Tradition steht offensichtlich eine bedeutende, aber

viel zu wenig beachtete Äusserung Plutarchs, der gemäss die ethische Grösse des

Aristoteles, Demokrit und Chrysipp sich darin gezeigt habe, dass sie völhg
unbefangen und ohne Bitterkeit einige Lehrmeinungen, die sie früher vertreten hätten,
später preisgegeben hätten (De virt. mor. 448 A). Die Stelle lehrt sowohl, als wie
auffaUend ein Bruch im Kontinuum des Denkens eines Philosophen empfunden
wurde, wie auch, dass dergleichen nur sehr selten vorkam; denn Plutarch resümiert
augenscheinlich eine gelehrte ZusammensteUung der wenigen Fälle, in denen ein

Philosoph öffentlich in einer publizierten Schrift eine frühere Behauptimg revoziert
hatte.

Nicht weniger interessant ist die These, der vollkommene Mensch erweise sich

daran, dass er Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu einem Ganzen zu
verknüpfen vermöge. Er tut in der Gegenwart, was er soll, erinnert sich gelassen und
dankbar des Vergangenen und blickt zuversichthch in die Zukunft. Es ist
bemerkenswert, wenn auch nicht allzu überraschend, dass in diesem Punkte Aristoteles
und Epikur einander sehr nahe kommen; zu jenem vgl. Nik. Eth. 1166 a 23-26

(Gegenbild: 1166 b 15/16) und 1168 a 13-14, zu diesem Cicero De fin. 1, 62 (Gegenbild:

1, 60). Wie das xaftöXov der Theoria eine Informiertheit bezeichnet, die

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gleichmässig erfasst (also auch Prognosen

gestattet), so gibt es das xaftöXov der Praxis, die Gewissheit des onovöaiog, sowohl
in der Vergangenheit richtig gehandelt zu haben wie auch in der Zukunft richtig
handeln zu werden.

Den Weg zu anderen Formen der Theoria finden wir, wenn wir bedenken, dass

ein Erkennen, gerade wenn es sich als ein wissenschaftliches versteht, zunächst
nicht daran interessiert ist, lediglich zu registrieren, was es vorfindet, sondern
dass es sich bemüht, das Vorgefundene zu durchschauen, um zu entdecken, was
es nicht bloss obenhin, sondern eigenthch ist. Dieses Interesse, nicht auf der
Oberfläche der Dinge zu verbleiben, sondern sozusagen in die Tiefe zu dringen, formuliert

sich in der Regel auch soziologisch als der Anspruch, sich nicht mit dem
Meinen der Leute zu begnügen, sondern als Wissender einzusehen, was die Dinge
in Wirklichkeit sind und wovon die Leute keine Ahnung haben.

Dieses Pathos der Theoria als Durchbruch zum Eigenthchen kann entgegengesetzte

Formen annehmen. Es kann den Charakter der Aufklärung besitzen. Wo
die Leute in erstaunlichen und beunruhigenden Naturerscheinungen die Manifestation

etwa des Zornes der Götter vermuten, da kann die Theoria nachweisen, dass



80 Olof Gigon

die Vorgänge, die dergestalt Schrecken verbreiten, sich sehr wohl durchschauen
und erklären lassen. Es kann gezeigt werden, unter welchen natürlichen
Voraussetzungen es zu Bhtz und Donner, zu Sonnenfinsternissen und Erdbeben kommt.
Man dürfte in diesem Zusammenhang an die berühmten SteUen erinnern, die das

&av/iä£eiv als den Anstoss zu aUem Philosophieren bezeichnen (Plat. Theaet.
155 D, Arist. Metaph. 982 b 12-21 und 983 a 11-20) und die von den Exegeten
häufig genug missverstanden worden sind. Denn so entscheidend das &avfiä£eiv
am Anfang ist, weil es zu aUererst auf die Probleme aufmerksam macht, so
selbstverständlich ist es, dass dieses Stadium im Fortgang der Erkenntnis überwunden

wird, so dass schliesslich der Mensch sich über nichts mehr wundert, weü er aUes

begriffen hat. Man darf von den genannten Texten weder Horaz Epist. 1, 6, 1-5
noch das auf Pythagoras gesteUte Apophthegma bei Plut. De aud. 44 B abtrennen.

Dass die Aitiologien Demokrits auf die Überwindung eben jenes ftav/iäCeiv
zielten, liegt auf der Hand, auch wenn die Überlieferung nicht eindeutig erkennen

lässt, wie Demokrit den Begriff der äftafißlrj verstanden wissen wollte. Ist damit
das anzustrebende Resultat naturphüosophischer Aufklärung gemeint oder eher

im Sinne alter Lebensweisheit der Zustand des Gleichmutes, der sich durch Erfolg,
Macht und Reichtum nicht verblüffen lässt, oder bald das eine, bald das andere

Die wenigen Zeugnisse, die wir hier nicht zu diskutieren haben, geben jedenfalls
keine klare Auskunft14.

Im übrigen ist es für mich nicht zweifelhaft, dass das leitende Interesse zum
mindesten der ionischen Vorsokratiker von Thaies bis hinab auf Demokrit ein in
diesem Sinne aufklärerisches gewesen ist. Aufklärung über das einzelne Phänomen
ist es, wenn gezeigt wird, dass Erdbeben oder Finsternisse auf einfache
physikalisch-mechanische Vorgänge zurückgeführt werden können; Aufklärung im
Ganzen müssen wir es nennen, wenn an die Stehe personaler, handelnder, also zu
Liebe und Hass fähiger Gottheiten neutrale Kräfte gesetzt werden, das Apeiron,
die Luft und Ähnliches. Diese Kräfte wirken universal, und so darf es nicht
verwundern, wenn bei ihrer Beschreibung die Vorsokratiker nicht selten jene
Terminologie in Anspruch nehmen, die die Sprache der Rehgion und der Dichtung
für die Götter verwendet. Doch damit sind die personalen Gottheiten selbst keineswegs

restituiert und ist die primär aufklärerische, gegen die Deisidaimonia gerichtete

Absicht keineswegs durchkreuzt16.
Nebenher darf notiert werden, dass Vergleichbares auch im Bereich der

geschichtlichen Wissenschaft zu finden ist. Auch da wird es das Bestreben jeder
Aufklärung sein, nachzuweisen, dass der Ablauf der Geschichte nicht durch die

Götter, sondern nur durch den Menschen und den ZufaU gelenkt wird und dass

14 Der aufklärerische Hintergrund ist eindeutig bei Cicero De fin. 5, 87 und in den
zusammengehörenden SteUen Strabos 1, 3, 16 und 1, 3, 21, zweifelhaft in der Liste VS 68 B 4, vor
allem, wenn man die Warnung vor dem &avpdt,eiv in dem wichtigen Text VS 68 B 191 dazu-
nimmt.

15 Daran muss ich gegen W. Jaeger, Die Theologie der frühen griechischen Denker (1953) nach
wie vor festhalten.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 81

die wirklichen Triebkräfte des geschichtlichen Handelns nicht etwa das Eintreten
für hohe ethische Normen, sondern äusserst banale Herrschaftsinteressen sind.
Hier hat die entlarvende Aufklärung ihren Ort, wie sie vor allem durch Thukydides
inauguriert worden ist, dann mit etwas verschobener Akzentsetzung etwa in
Tacitus einen überaus einflussreichen Vertreter gefunden hat.

AUedem gegenüber kann das Pathos der Theoria sich auch in vollkommen
entgegengesetzter Richtung entfalten, ohne dass es sich leicht ausmachen hesse,

welche der beiden Richtungen legitimer ist.
Es kann das Interesse bestehen, hinter dem scheinbar sinnlosen Zufall den

versteckten Sinn zu entdecken und die zunächst isoliert begegnenden Phänomene so

zusammenzusehen, dass sie sich als ein Ausschnitt einer umfassenden und
untadeligen Ordnung erweisen. Bemerkenswert ist, dass sich dieses Interesse der
Theoria bei den Griechen in zwei klar voneinander unterscheidbaren Etappen
entwickelt. Zunächst bleibt das Interesse, die Umwelt des Menschen als eine zuverlässig

geordnete und darum, soweit es Vorgänge betrifft, als eine prognostizierbare
zu erkennen, autonom. Dieses Interesse ist schon bei Anaximander und Anaximenes

evident und trifft sich dort mit dem aufklärerischen Interesse an dem Nachweis,

dass der Mensch mit keinerlei willkürlichen Eingriffen der Götter in das

geordnete Geschehen zu rechnen brauche. Erst in der Spätphase der Vorsokratik
beginnt die zweite Etappe: Von der festgesteUten Ordnung wird auf einen Ordner

zurückgeschlossen, dessen Denken und Planen sich in der Ordnung manifestiert.
Wir wissen bekanntlich bis heute noch nicht, wer zuerst gefolgert hat, dass die

Ordnung der Welt einen Ordner zwingend voraussetze. Der Eindruck besteht, dass

schon Demokrit einer solchen Folgerung begegnet ist. Für die supralunare Welt
hat er sie unzweideutig abgewiesen mit der These, dass die Entstehung der
Gestirne und die Organisation ihrer Bahnen «von selbst» erfolgt sei; für die sublunare
Welt der Pflanzen und Tiere scheint er sie in einem nicht sicher bestimmbaren

Umfang angenommen zu haben16.

Es ist ein ärgerhcher Zufall, dass uns die geschichtliche Tragweite dieser Form
der Theoria, die in der Welt die Ordnung und hinter der Ordnung den Ordner zu
entdecken sich bemüht, zuerst an den harmlosen Betrachtungen sichtbar wird,
die der xenophontische Sokrates anstellt, um einen Freund, der Opferkult und
Mantik vernachlässigt, zur Gottesfurcht zurückzubringen17. Aus der Tatsache,
dass die Götter den Kosmos und den Menschen im besonderen wie ein vollkommenes

Kunstwerk ausgestaltet haben, ergibt sich, dass sie bestens für den Menschen

sorgen und dass demnach der Mensch aUen Grund habe, sie dankbar zu verehren.
Ziehen wir ab, was an diesen Betrachtungen xenophontisch und frühsokratisch ist,
so bleibt die Tatsache bestehen, dass die Theoria auf diesem Wege zu eben

derjenigen personalen Gottheit zurückführt, die wegzuschaffen das Interesse der

"¦• Die Wichtigkeit der freüich nicht leicht zu interpretierenden SteUe Arist. Phys. 196 a 24
bis b 5 kann nicht genug betont werden.

17 Xen. Mem. 1, 4.

S Museum Helveticum



82 Olof Gigon

Aufklärung gewesen war. Dies wiederum zieht zwei wesenthche Konsequenzen
nach sich. Fürs erste wird eine personale Gottheit für die Ordnung des Weltganzen
auf eine Weise verantwortlich, wie dies weder eine anonyme Kraft noch eine nur
scheinbar personale Allnatur zu sein vermag; dies imphziert, dass der Mensch

berechtigt wird, auf die Fürsorge dieser Gottheit für die Welt zu rechnen. Zum
zweiten stellt sich mit innerer Notwendigkeit eine spezifische Ähnlichkeit zwischen
der personalen Gottheit und der Person des Menschen ein; die in solcher Theoria
aufgewiesene Gottheit wird dann zu demjenigen Wesen, das aU das ist, was der
Mensch sein soUte oder auch sein möchte, aber nicht sein kann - vieUeicht aber

zu werden dann vermag, wenn sich die Theoria in den realen Umgang der Gottheit

mit dem Teil am Menschen, der zur Theoria und zu solchem Umgang befähigt
ist, verwandelt.

Allgemein und abschliessend formuliert bedeutet dies, dass eine Theoria, die

an Aufklärung interessiert ist, in Physik und Biologie einzumünden pflegt, während

umgekehrt diejenige Theoria, der es am Nachweis einer sinnvollen und dann

geplanten Ordnung der Dinge gelegen ist, sich auf die Theologie hin bewegt; man

mag sagen, dass sie einen religiösen und erbaulichen Charakter annimmt18; doch

tut man gut daran, mit diesen Begriffen vorsichtig umzugehen, sowohl weil sie

in sich selbst reichlich verwaschen sind, wie auch weil sie zu einem abschätzigen
Urteil über die gemeinte Sache selbst einladen. Ich kann aber nur wiederholen,
dass eine als Aufklärung betriebene Theoria im Bereich der Antike wie anderswo

nicht mehr und nicht weniger legitim ist als eine Theorie, die in der gegebenen
Welt die Ordnung aufsucht und den Ordner verehrt. Gemeinsam ist beiden Formen

der Theoria, dass sie jene Beruhigtheit des Gemütes zu erwerben trachten,
die sich bei der Einsicht in das wirkhche Wesen aller Dinge einsteUt.

Übrig bleibt indessen noch eine letzte Form der Theoria. Es ist diejenige, die
sich nicht nur emphatisch von Poiesis und Praxis distanziert, sondern von jeder
Art von Interesse absehen zu können beansprucht. Es ist sofort zu präzisieren,
dass dieses Absehen auf zwei verschiedenen Ebenen gefordert werden kann.

Wir haben uns bisher auf einer Ebene der Interessiertheit bewegt, die zugleich
diejenige der geschichtlichen Gebundenheit des Menschen überhaupt ist. Der
Mensch hat sich in einer unübersichtlichen und bedrohlichen Umwelt zurechtzufinden

und lässt sich von der Theoria gerne darüber belehren, dass die Umwelt in
Wirklichkeit nicht so unübersichthch und bedrohlich ist, wie sie zu sein scheint.
Es gibt aber auch die Theoria, die von vorneherein das Vorhandensein einer
solchen Umwelt gar nicht zur Kenntnis nimmt.

Davon zu unterscheiden ist diejenige Interessiertheit, die sich unmittelbar aus
den persönlichen Absichten des Einzelnen ergibt, konkret: die nicht mit der Praxis
18 Schade ist, dass wir Ursprung und Alter der bekannten Apophthegmata des Anaxagoras bei

Arist. EE 1215 b 6-14, 1216 a 10-16, NE 1179 a 13-16 und bei Diog. Laert. 2, 7 nicht
bestimmen können. Dass sie schon von Platons Gr. Hippias 281 CD vorausgesetzt zu sein
Schemen, hilft nicht weiter. Das erbauliche Büd des Weisen, der ganz in die Betrachtung des
Kosmos versunken ist, dürfte doch wohl noch dem 5. Jh. angehören.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 83

der Selbstbehauptung in der Umwelt, sondern mit derjenigen der Beherrschung
anderer Menschen verknüpft ist. Diese Interessiertheit denaturiert die Theoria
dadurch, dass sie den Erkenntnisprozess planmässig auf das von vorneherein
feststehende Ergebnis hinlenkt.

Das Absehen von solcher Interessiertheit läuft auf eine Haltung hinaus, die

derjenigen, die im Felde der Praxis als Gerechtigkeit bestimmt wird, ähnlich ist.
Denn wenn Gerechtigkeit nach der fundamentalen Bestimmung, auf die Platon
wie Aristoteles anspielen, das Bewirken «des Guten für den Anderen» ist, so ist
sie damit zugleich der Suspens des persönlichen Interesses19. Die Brücke zwischen
der als Gerechtigkeit sich manifestierenden Praxis und der interesselos erkennenden

Theoria schlägt in gewisser Weise die Historiographie, für die es natürhch
nicht erst seit Tacitus, sondern schon seit Herodot und Thukydides das oberste
Gesetz war, sine ira et studio zu berichten, wie die Dinge sich in Wahrheit
zugetragen hätten20.

Eine von jeder Art von Interessiertheit abstrahierende Theoria ist Wissen um
des Wissens wülen, universale Informiertheit als Selbstzweck, einfach weil der
Mensch seiner Natur nach lieber informiert als uninformiert ist. Es ist lehrreich,
an dieser SteUe einige Elemente der auf diese Weise zu skizzierenden Position
herauszugreifen und dabei zum mindesten in einigen Andeutungen auf die
entsprechende moderne Diskussion hinüberzublicken.

Zunächst ist die Theoria ein Unternehmen, das sich den partikularen geschichtlichen

Verhältnissen gegenüber, in denen es sich vorfindet, grundsätzlich indifferent

steUt; es erhebt keinen Anspruch, über diese Verhältnisse ein Urteil
abzugeben oder gar auf sie einzuwirken. Es hat darum auch, von Aristoteles her
gesehen, den Vorzug, dass es zu seiner Entfaltung auf die Gunst der äusseren
Umstände nicht angewiesen und von ihnen nicht abhängig ist. In diesem Sinne ist
die Theoria «frei», wie dies ein berühmter, freilich aUzu knapper Satz der Metaph.
982 b 25-28 erklärt. Zu seiner Interpretation darf man Iambl. Protr. p. 34,22-35,5
Pist. beiziehen, einen Text, der zwar übel zusammengestrichen und teilweise
hoffnungslos verstümmelt, aber in seiner Aussage dennoch eindeutig ist. Die Praxis
ist auf die Dienste des Körpers angewiesen und muss damit rechnen, dass die Tyche
der Verwirklichung ihrer Absichten immer wieder Schwierigkeiten bereitet. Die
Theoria bleibt von Hindernissen vieUeicht nicht völhg unbehelligt, ist es aber in

» Plat. Rep. 343 C, 392 B, Arist. NE 1130 a 3 und 1134 b 5, dazu Cic. De rep. 3, 10/11. Von
wem diese Bestimmung stammt, wissen wü nicht. Dass Platon von seinem Begriff der
Gerechtigkeit als der innern Ordnung der Seele und des Staates her mit ihr nichts anfangen
konnte, verstehen wü. Aristoteles wiederum polemisiert stillschweigend gegen Platon und
hat dies nach Ausweis des ciceronischen Textes in seinem Dialog negl ötxaioaüvrjg aus-
führUch getan. Für ihn ist Gerechtigkeit wesenhaft das richtige Verhalten des einen
Menschen zum anderen. Dülmeiers Kommentar ist auch da erstaunlich inadäquat.

20 Reiche SteUensammlung bei Avenarius, Lukians Schrift zur Geschichtsschreibung (Diss.
Frankfurt 1954) 13ff. Die Interpretation ist freüich vielfach höchst unzulängUch, vor allem
weü sie immer wieder mit der Existenz einer «tragischen Geschichtsschreibung» rechnet, die
es in Wahrheit nie gegeben hat.



84 Olof Gigon

jedem FaUe unvergleichlich viel mehr als die Praxis oder gar die Poiesis (zu dem

wichtigen Begriff des eftnoöit,eiv s. Nik. Eth. 1100 b 29 und 1153 b 9-25, Pol.
1288 b 23/24 sowie den - aristotelische Gedanken stoisch überarbeitenden -
Abschnitt Ciceros De nat. deor. 2, 35/36). Sie braucht sich den äusseren Umständen
nicht sklavisch zu unterwerfen.

Sie hat eben auch keinen Ehrgeiz, die äusseren Umstände verändern zu wollen.
Konkret bedeutet dies, dass derjenige, der sich der Theoria widmet, aus dem
Bereich des Staates hinaustritt, auch wenn er administrativ Bürger seines Staates

bleibt. Es wäre eine Aufgabe für sich, die Antwort Platons und des Aristoteles
auf jene Frage zu verfolgen, die die hellenistische Doxographie mit der Formel et
noXirevaerai 6 aoepög standardisiert hat (vgl. Diog. Laert. 3,78; 5,31; 6,11; 7,121;
10, 119 u. a.). Bei beiden ist die Antwort von solcher Komplexität, dass wir uns
mit einer knappen Skizze begnügen müssen.

Was Platon betrifft, so zeigt fürs erste eine ausgewogene Würdigung aUer Zeugnisse,

dass für Sokrates und die Mehrzahl seiner Schüler das Philosophieren eine
entschlossene Abkehr vom noXireveaftai bedeutete. Wo auf die Sorge um die eigene
Seele aUes, auf Vornehmheit, Macht, Ruhm und Reichtum nichts ankam, blieb
für politische Engagiertheit kein Platz. Antisthenes und Aischines haben sich

strikte von der aktiven Politik ferngehalten, ganz zu schweigen von Aristippos,
der in diesem Punkte Sokrates sicher näher stand als Xenophon, obschon dieser
bekanntlich in einem berühmten Kapitel der Memorabilien (2, 1) Sokrates den

Aristippos wohlweise über die Sinnlosigkeit seiner Apolitie belehren lässt. Natürlich

hat Sokrates wie jeder athenische Bürger seine mihtärischen und pohtischen
Pflichten erfüllt; doch es ist bezeichnend, dass von ihm eben nichts weiter bekannt

war als eben diese Pfhchterfüllung - und dazu die drei Konflikte mit dem Staat von
Athen: beim Prozess nach der Schlacht bei den Arginusen, dann mit den dreissig
Regenten des Jahres 404/3, dann endlich derjenige mit der restaurierten Demokratie

im Jahre 399. Eindeutig pohtischen Charakter hatte nur der erste der Konflikte.
Unter den ziemlich zahlreichen Texten, die die Apolitie des Sokrates begründen

und beleuchten, greife ich nur einen, den gewichtigsten und bekanntesten, heraus.

In der Apologie 31 C-32 A lässt Platon den Sokrates seinen Verzicht auf aktive
Pohtik in Athen damit motivieren, dass die gegebenen Zustände so heiUos

zerrüttet und verdorben seien, dass eine Stellungnahme bloss ihn selber in tödliche
Gefahr brächte, ohne an der Lage auch nur das geringste ändern zu können. Da
haben wir also den sozusagen klassischen FaU des Rückzugs des Einzelnen auf
sich selbst aus Ekel vor dem politischen Betrieb21.

Die Haltung des Sokrates ist nun aber zweitens nicht diejenige Platons. Was im

21 Auf wen die systematische Entfaltung der Argumente gegen das noXtxeveo&ai bei Cicero De
rep. 1, 4-11 zurückgeht, ist immer noch nicht geklärt. Da kern sicheres Indiz auf Epikur
weist, verbleibt als greifbare Möglichkeit doch wohl nur Theophrast; doch dies kann hier
nicht im einzelnen begründet werden. Auch die neueste ausführUche Interpretation durch
Pfligersdorffer, Politik und Müsse (München 1969) befriedigt nicht.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 85

Siebenten Briefe 324 B-326 D als eine autobiographische Rückschau Platons
vorgetragen wird, ist zwar mit Vorsicht auszuwerten, denn es ist nicht Platon selber,
der da spricht; doch der Verfasser hat gutes biographisches Material zur Verfügung
und sieht im ganzen genommen Platon sicherlich richtig. Dass Platon eine genuine
Leidenschaft auf das noXireveaftai hin besass und dass er vom Anfang bis zum
Ende seiner Laufbahn seine Verantwortung für den Staat nie aus den Augen
verloren hat, darf man annehmen. Wir werden darauf noch zurückzukommen haben.
Der Zerfall des athenischen Staates hat ihn nicht zum Verzicht auf das
noXireveaftai veranlasst, sondern mit innerer Notwendigkeit auf einen anderen Weg
verwiesen. Er unternimmt es nun, die Richtlinien einer richtigen Pohtik und die

Ordnung des richtigen Staates auszuarbeiten. So wird auf einer ersten Stufe des

Paradoxons der platonische Sokrates zum einzigen wahren Staatsmann Athens
erklärt (Gorg. 521 D) und auf der zweiten Stufe gefordert, dass Philosoph und
Staatsmann, Einsicht und Macht zusammengehen müssen, wenn die Zerrüttung
des Staates aufgehalten werden soll (Rep. 473 CD). Ich betone hier schon, wie sehr

es Platon daran liegt, zwischen der aus dem Denken hervorgehenden Forderung
und den mit der Wirklichkeit des Menschen und der Geschichte gegebenen begrenzten

Möglichkeiten ein Gleichgewicht zu behaupten. Er zieht konstruktiv aUe

Konsequenzen aus den als richtig erkannten Prinzipien und wird dennoch nicht müde

zu erklären, es komme darauf an, die Forderungen zu realisieren xarä rd övvaxöv.

Damit ist indessen noch nicht aUes gesagt. Das Zentrum der platonischen
Philosophie ist die Einheit von Ontologie und Ethik. Die Richtigkeit, an der sich die
Praxis orientieren kann und soll, ist zugleich das unveränderlich Seiende, das zu
erkennen die Aufgabe der Theoria ist; und wenn weiterhin dieses Seiende nicht
etwa im Veränderlichen drinsteckt, sondern als eine in sich selbst ruhende Welt
der geschichtlichen Welt gegenübertritt, dann wird die Theoria überhöht durch
eine neue Praxis, in der der erkennende Mensch sich seiner Verwandtschaft mit
dem zu erkennenden Seienden bewusst wird und die Welt des Seienden nicht bloss

erkennt, sondern handelnd in sie einzutreten sucht als in die Welt, in der er eigentlich

zuhause ist. Eine solche Praxis lässt das noXireveaftai hinter sich, nicht weil es

in seinen Manifestationen verächtlich oder gefährlich wäre, sondern weü alles
Veränderliche mit Notwendigkeit hinter dem Unveränderlichen zurückbleibt. Das
letzte ist dann die endgültige Theoria, in der das Seiende selbst mit dem Seienden

am Menschen zusammen ist.
Wir werden später sehen, welche Anstrengungen Platon aufwendet, um den in

Permanenz drohenden Bruch zwischen der Verpflichtung zur politischen Praxis
und dem Ausbhck auf die vollkommene Theoria zu vermeiden. Die Anziehungskraft

dieser Theoria ist vom Gorgias und vom Phaidon an mächtig; sie wirkt auch

dort nach, wo sich die Theoria zu einer universalen Erforschung der Dinge in der

Welt zu verdünnen beginnt.
Platon hat in der ersten Hälfte seines Lebens die Peripetien des Peloponnesischen

Krieges und den mühseligen Wiederaufbau der athenischen Macht nach der



86 Olof Gigon

Katastrophe aus nächster Nähe miterlebt. Aristoteles hat sich 368 in einem Athen
angesiedelt, dessen Verhältnisse sich beruhigt hatten. Ein entscheidender Beleg
sind die Komödien jener Zeit, dazu von etwas anderer Seite die Pubhkationen des

Isokrates. Auffallend ist daran nicht nur die überwältigende Wohlanständigkeit,
die sich da ausgebreitet hat, eine Wohlanständigkeit, die man auch als Abneigung
gegen jede Extravaganz im Denken wie im Leben beschreiben könnte; wichtiger
in unserem Zusammenhang ist die Trennung, die sich vollzogen zu haben scheint
zwischen einer Schicht von Politikern, die aus Leidenschaft, Ehrgeiz oder auch
blosser noXvngayuoavvrj Politik treiben, und der grossen Masse des Bürgertums,
die an der Pohtik nicht mehr interessiert ist, sondern sich nur noch für eine geruhsame

allgemeine Bildung, für gesellschaftliche Intrigen und für das Reichwerden zu
erwärmen vermag. Pointierter gesagt findet ein Rückzug der Gebildeten aus dem

politischen Engagement statt, nicht unähnlich dem, was wir im Rom der augusteischen

Zeit beobachten können.
Aristoteles nun ist einesteils überzeugt, dass der Mensch ein £cpov noXinxöv sei.

Die Verpflichtung zu politischer Praxis ist ihm wichtig und sein Interesse an der

Analyse der zahlreichen verschiedenen Formen politischer Ordnung ausserordentlich

lebhaft. Damit ist schon angedeutet, dass die Akzente völhg anders hegen
als bei Platon. Es ist charakteristisch genug, dass er seine Ethik mit dem Spektrum
der ethischen und dianoetischen Tugenden zunächst durchaus nicht für den
Menschen als Staatsbürger entworfen hat; die in den ersten Seiten der Nik. Ethik
so emphatisch vorgetragene Bindung der Ethik an die Pohtik ist erst sekundär
durch eine planmässige Umarbeitung und Ergänzung des älteren Textes zustande

gekommen. Es ist weiterhin offensichtlich, dass in der Politik mit Vorzug gerade
jene technisch-organisatorischen Probleme des pohtischen Lebens behandelt werden,

die Platon (nimmt man die Nomoi aus) stets gleichgültig gewesen sind. Der
Gesamteindruck ist der, dass Aristoteteles gar nicht mehr von einem lebendigen
noXireveaftai spricht, gar nicht von einem Begriff des Staatsbürgers, der für seine

Zeit und seine Person noch Wirklichkeit gewesen wäre, sondern von einer
theoretischen Forderung, die gerade als solche den Weg zu einer distanzierten und
zugleich umfassenden Bestandesaufnahme der politischen Strukturen eröffnete.

Auf der andern Seite hat er seinen Begriff der Theoria. Den Ausgangspunkt
darf man (mit Einschränkungen) platonisch nennen. Das Seiende, dem der Geist
nahe kommt, ist aUerdings nicht der Bereich der Ideen jenseits aller Sichtbarkeit,
sondern die Totalität des supralunaren Bereiches, zunächst des Gestirnbereichs,
in dem Ewigkeit, Göttlichkeit und Sichtbarkeit zu einer paradoxen Einheit
zusammentreten, dann jenseits des Kosmos der Bereich des unkörperlichen
unbewegten Bewegers. Auch diese Theoria kann zur Praxis hinüberführen, sofern
dem Menschen, der im geschichthchen Dasein unbeirrt an der Theoria festhielt,
eben dadurch nach dem Tode der Rückweg in die Gestirnwelt (in der er seinem

eigentlichen Wesen nach zuhause ist) eröffnet und der endgültige Aufenthalt in
ihr gesichert wird. Überwiegend jedoch verwandelt sie sich in Kosmologie, Astro-



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 87

nomie und Meteorologie, dann in eine umfassende Theorie der Bewegung und eine

ausdifferenzierte Ontologie. Schon ein flüchtiger Überblick über die uns erhaltenen

oder fassbaren Pragmatien des Aristoteles lehrt, dass nur ein geringer Teil
der verhandelten Probleme jener Zone der Theoria zuzuweisen ist, die sich von
ihrem Rang und ihrer Relevanz für den Menschen her legitimiert. Das Übrige ist
wissenschaftliches Erforschen aUes Erforschbaren22.

Wir werden auf diesen Punkt später zurückkommen. Hier ist nur zu bemerken,

dass auch und gerade dieser anspruchslose Begriff der Theoria seine

Attraktivität entfalten musste in einer Zeit, die, wie wir schon sagten, sowohl dem

pohtischen Engagement wie auch jeder anderweitigen Extravaganz sorgfältig aus
dem Wege ging. So sind es denn schliesslich vier Gründe, die im 5./4. Jh. die

philosophische Theoria veranlassten, jede Beziehung zur Praxis abzubrechen. Es

ist einmal die Erwägung, der Mensch sei im praktischen Handeln unweigerlich
unkontrolherbaren Faktoren ausgeliefert, der Aktionsfähigkeit des eigenen Körpers

und den äusseren sozialen Umständen; das zweite ist der Abscheu vor der

Minderwertigkeit einer pohtischen Praxis, an der man sich nur beschmutzen oder

untergehen könne. Das dritte Moment ist die Hinwendung zu einer Theoria, deren

Gegenstand von so unvergleichlicher Relevanz für den Menschen ist, dass

demgegenüber die geschichtliche Praxis zur blossen Zeitverschwendung wird. Viertens

empfiehlt sich die Theoria als eine Tätigkeit, in der sich ebenso intensiv wie un-
auffäUig das elementare menschliche Bedürfnis nach universaler Information
auszuleben vermag.

(Fortsetzung folgt)

M Ciceros Somnium Scipionis ist, wie bekannt, ein kühner Versuch, die dem Kosmos
zugewandte Theoria mit der Praxis des Staatslenkers zu versöhnen. Vorbereitet ist der
Versuch im Einleitungsgespräch 1, 14-37. Besässen wir es lückenlos, würden wü noch genauer
verfolgen können, wie Scipio, der Protagonist, damit beginnt, sein Misstrauen gegen die kos-
mologische Forschung anzumelden (dass Cicero hier aus chronologischen Gründen den
Namen des Poseidonios durch denjenigen des Panaitios ersetzt hat, halte ich mit Reinhardt
RE s.v. Poseidonios Sp. 688, 33ff. für höchst wahrscheinüch), dann durch Furius Phüus
bekehrt wüd (1, 26) und sich selbst in einem erstaunUchen Lob des Bios theoretikos ergeht
(die GegenübersteUung des Tyrannen Dionysios und des Theoretikos Archimedes dürfte hier
wie in Tusc. 5, 57-66 auf Poseidonios zurückgehen), schUessUch aber auch LaeUus, dem
Vertreter des Bios praktikos, Gerechtigkeit widerfahren lässt und gesteht, er habe sich mit
keinem Problem so gründlich befasst wie mit demjenigen der Staatsführung. ZweüeUos ist
man zunächst geneigt, diese Verklammerung von weitabgewandter Theoria und politischer
Praxis dem Römer Cicero zuzuschreiben. Ganz sicher ist dies aber wohl nicht. Man wüd die
Möglichkeit nicht ausschliessen, dass schon in Ciceros griechischem Vorbüde die beiden
Momente des Aufstiegs zum Himmel als Lohn des politisch tätigen Menschen und der Rückkehr

der unsterblichen Seele in ihre supralunare Heimat nebeneinander standen; dann führt
von der Praxis wie von der Theoria ein Weg über den physischen Tod hinaus. Eben dies
besagen die beiden Stichworte ascensus und reditus, die im Schlussteü der Rede Ciceros im
Hort. Frg. 97 M. nebeneinander genannt sind. Den Hinweis auf diese Möglichkeit verdanke
ich meiner Mitarbeiterin Laüa Zimmermann; die nähere Begründung dazu wüd sie in einer
in Vorbereitung befindlichen kommentierten Ausgabe der Fragmente des ciceronischen
Hortensius geben.


	Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

