
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 1

Artikel: Das Problem der Ironie bei Tacitus

Autor: Köhnken, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem der Ironie bei Tacitus

Von Adolf Köhnken, Bonn

Der Begriff der Ironie als 'VersteUung' und der ironischen Aussage als Diskrepanz

zwischen Wortlaut und Sinn, der für die antike Rhetorik eine geläufige
Erscheinung war1, ist in der modernen Forschung ein recht umstrittenes Mittel bei
der Erklärung antiker Texte, und es gibt Interpreten, die gegenüber dieser
hterarischen Erscheinung eine grundsätzliche Abneigung zu haben scheinen. E. Fraenkel

z. B. lässt bei einem so ironischen Autor wie Horaz die 'horazische elgcovela'

fast nur in der engen Bedeutung der 'Selbstverkleinerung' gelten18, obwohl dies

der Vielschichtigkeit des Begriffs bei diesem Dichter sicher nicht gerecht wird2.
Fast gewinnt man aus dem Horaz-Buch den Eindruck, dass für Fraenkel die
Existenz 'hintergründiger' Aussagen überhaupt fragwürdig war. Deshalb überrascht
es auch nicht, dass Fraenkel bei einem Autor wie Tacitus, von dessen Schriften
R. Syme in seinem Standardwerk sagt «Irony is aU-pervasive»2B, noch nicht
einmal mit der Möglichkeit ironischer Aussagen in irgendeiner Form gerechnet zu
haben scheint, dass er in seinem 1969 wieder neu gedruckten aUgemein-charakteri-
sierenden Tacitus-Aufsatz von 1932 nirgendwo von taciteischer Ironie spricht und

?Der vorliegende Aufsatz ist eine im Haupttext leicht veränderte und erweiterte Fassung
meiner am 31. Okt. 1970 als Abschluss meiner Habilitation in die Philosophische Fakultät
der Universität Bonn gehaltenen Antrittsvorlesung. - Herrn Prof. C. 0. Brink, Cambridge,
bin ich für kritische Hinweise sehr dankbar.

1 Siehe jetzt E. Zürn, Ironie und Pathos bei Horaz, in: Ironie und Dichtung, hg. von A. Schaefer
(München 1970) bes. 46ff.

la Siehe E. Fraenkel, Horace (1957) 14; 335 «semi-serious elgcovela 'dissimulatioopispropriae'»;
422. 434f. (diese Stellen laut Index; vgl. ausserdem 60f. «self-mockery» ~ 'town-bred üony'
(Sellar); 119 zu Sat. 1, 7, 2f.: «a whünsical piece of Horatian elgmvetati). - Zum Stichwort
'üony' schreibt Fraenkel im Index seines Buches nur: «'üony' last expedient of despaüing
commentators», und er verweist auf drei SteUen, in denen er sich mit verfehlten Interpretationen

früherer Horazkommentatoren auseinandersetzt: S. 46 Anm. 2 («that last expedient
of a despaüing commentator, the assumption of 'sarcastic üony'»); 254 Anm. 4; 348 Anm. 4;
vgl. auch Fraenkel, Aeschylus Agamemnon (1950) Komm. S. 719 zu V. 1523f. - E. Zinn,
a. O. 47 zitiert Fraenkels Urteil über fälschlich angenommene Ironie bei Horaz als «witzige
Bemerkung». Fraenkels verallgemeinernde abschätzige Klassifizierung der Ironie und der
Umstand, dass er den Begriff 'Ironie' ('üonisch') sonst nur flüchtig und selten berührt (vgl.
z. B. Horace 109. 116. 148: «an üonical prescription against insomnia») deuten aber wohl
zugleich darauf hin, dass er eine grundsätzliche Abneigung gegen die Ironie und ihr
verwandte Erscheinungen hatte; vgl. auch K. SaUmann, Satirische Technik in Horaz'
Erbschleichersatire, Hermes 98 (1970) 195 Anm. 1, zu Fraenkels geringem Verständnis für das
zweite Satirenbuch des Horaz im allgemeinen und die Satire 2, 5 im besonderen (vgl. Fraenkel,

Horace 144f.).
2 Vgl. z. B. Zinn a. O., bes. 57f., und SaUmann im genannten Aufsatz. Siehe im allgemeinen

V. Sack, Ironie bei Horaz (Diss. Würzburg 1965), besonders die Zusammenfassung 165 ff.
3» R. Syme, Tacitus (1958) 206; vgl. Symes Index s.v. 'Irony' (S. 837).



Das Problem der Ironie bei Tacitus 33

insbesondere das 'Lob auf den Prinzipat', das Tacitus am Schluss des Dialogus
de oratoribus dem Gastgeber und Hauptsprecher Maternus in den Mund legt, wie
viele andere Erklärer ohne Zögern wörtlich nimmt3.

Die Maternusrede und vor aUem ihr Schluss sind jedoch in ihrer eigentlichen
Bedeutung sehr umstritten. Ich möchte im folgenden die Schlussworte des Maternus

in den Vordergrund steUen, weil sie für das Problem der Ironie und die
Möglichkeiten, sie nachzuweisen, und zugleich für die Eigenart taciteischer Ironie von
Bedeutung sind. Unter 'Ironie' verstehe ich dabei zunächst nur, dass der SchriftsteUer

mit seiner Aussage für den aufmerksamen Leser deuthch erkennbar einen

ganz anderen Sinn intendiert, als der Wortlaut auf den ersten Bhck zu besagen
scheint.

Maternus steUt den unruhigen Zeiten der Repubhk die magna quies des

Prinzipats gegenüber und sagt (c. 41, 4) u. a., im Prinzipat sei der Weiseste
Herrscher, sei der consensus der Besten im Senat schneU hergesteUt, seien öffentliche
Vergehen selten und geringfügig und sei schliesslich der untersuchende Richter
milde und gnädig gegenüber den Angeklagten.

Maternus hat im Dialogus das letzte Wort und ist überdies die beherrschende

Figur. Man soUte deshalb natürlicherweise annehmen und hat dies auch meistens

angenommen, er komme von den vier Gesprächsteünehmern der Ansicht des

Tacitus in der zentralen Frage nach den Gründen für den VerfaU der Beredsamkeit
und der damit verknüpften EinsteUung zu Repubhk und Prinzipat am nächsten.
Die wörtliche Interpretation seiner Aussagen aber hat zur Folge, dass Maternus
mit der sonst von Tacitus eingenommenen kritischen Haltung zum Prinzipat in
Konflikt zu geraten scheint. Man stimmt heute aUgemein darin überein, dass der

Dialogus etwa gleichzeitig mit den Historien verfasst wurde; zu Beginn der Historien

aber hat Tacitus die Herrschaftsform des Prinzipats von Augustus bis Domitian

sehr kritisch dargesteUt: Kann er sie zur gleichen Zeit im Dialogus, der in der
Zeit Vespasians spielt (c. 17, 3), durch Maternus «freudig bejahen» (wie Fraenkel
sagt)38?

3 E. Fraenkel, Tacitus, NJb. 8 (1932) 223 (jetzt in: Tacitus, Wege der Forschung 97 [1969]
23); vgl. z. B. R. Reitzenstein, NGG 1914, 237ff. Aufsätze zu Tacitus [1967] 81ff.: dazu
zuletzt K. Brmgmann, Mus. Helv. 27 [1970] 175 Anm. 61) und s. unten S. 39ff.

3a NJb. 1932, 223 WdF 97, 23): «jetzt bejaht er, sc. Maternus, seiner Poetennatur getreu,
freudig den gegenwärtigen Weltzustand, der keine Machtkämpfe mehr kennt und also
keiner rednerischen Waffen bedarf... Die Gegenwart unter einem gerechten und milden Princeps

kommt dem Idealzustand sehr nahe». - Fraenkel vermeidet den Konflikt zwischen der
Haltung des Maternus und der des Tacitus, indem er nicht den Schlussprecher Maternus,
sondern semen Vorredner Messalla zur «Lieblingsgestalt des Tacitus» erklärt. Andere
Interpreten teüen diese Ansicht oder meinen, Tacitus habe allen drei Diskussionsrednern gleich
viel von semer eigenen Persönlichkeit und Überzeugung mitgegeben (s. zuletzt F. R. D.
Goodyear, Tacitus, G&R, New Surveys 4 [1970] 15: Er spricht von «the force and cogency
he [sc. Tacitus] gives to each view» und folgert «the protagonists reflect different facets of
Tacitus' complex personality»; vgl. ebda. 16: Apers «forceful and eloquent arguments are
not obliterated by what follows, nor are Messalla's arguments invalidated by Maternus»).
Bleiben aber tatsächlich am Schluss des Dialogus die Positionen aller drei Redner (Aper,

3 Museum Helveticum



34 Adolf Köhnken

Man hat gegen die wörtliche Interpretation vor aUem Einwände auf Grund der

Persönlichkeit des Sprechers Mateinus und der Situation des Dialogus erhoben.

So schreibt z. B. zuletzt K. Bringmann4, Maternus messe «durch ironische
Übertreibung den ideologischen Anspruch des Kaisertums an der geschichtlichen
Wirklichkeit». Zugleich meint jedoch auch Bringmann, Maternus erkenne die
Notwendigkeit des Prinzipats an, der «einzelnen Verfolgungen und Übergriffen zum
trotz pax und quies verwirklicht» habe. Wie aber sieht dieser Frieden aus? Ist er
wirklich ein so positiver Wert für Maternus? Wie skeptisch Tacitus der 'Ruhe

unter dem Prinzipat' gegenüberstand, hat kürzlich z. B. S. Borszäk gezeigt5. Hat
der entscheidende Sprecher in Tacitus' Dialogus diese Ruhe, wenn schon nicht
gefeiert, so doch wenigstens als vorteilhaft akzeptiert? Ist also das Lob des

Maternus zwar vieUeicht als 'ironische Übertreibung', aber durchaus noch nicht
als 'ironische Widerlegung' der Vorzüge des Prinzipats gemeint?

Ein ironisches Lob aber käme doch wohl einem durchsichtig verhüüten Tadel
sehr nahe; zumindest aber musste das Gelobte, wenn das Lob ironisch gemeint
ist, in ein Zwielicht geraten, durch das es in seinem Wert stark beeinträchtigt
würde. Wenn also die Worte des Maternus ironisch zu verstehen sind, wie weit
reicht dann diese Ironie? Wodurch wird sie den Gesprächsteilnehmern und dem

Leser erkennbar? Wo gibt es sonst Ironie bei Tacitus, und in welcher Form
erscheint sie? Welche Funktion hätte schliesslich die Ironie im FaUe des Maternus?

Auf ironische Aussagen und sogar ganze Szenen unter ironischer Beleuchtung
in den Historien und den Annalen des Tacitus hat vor aUem R. Syme in seinem

Tacitus-Buch hingewiesen6. Er berührt unter seinen Beispielen für taciteische
Ironie auch kurz zwei SteUen aus den Annalen, die ich hier anführen möchte, weü
sie für die Beurteilung der Maternusrede im Dialogus aufschlussreich sein können:

Ann. 12, 53, 3 bringt Claudius im Senat einen Gesetzesantrag zur Bestrafung
von freien Römerinnen ein, die sich mit Sklaven einhessen, und er nennt als

Initiator dieser Vorlage seinen Freigelassenen PaUas. Als daraufhin einige Sena-

Messalla, Maternus) gleichberechtigt nebeneinander bestehen Übereinstimmungen in Einzelheiten

brauchen die Widerlegung im ganzen nicht auszuschliessen. Man muss hier wohl zwei
Punkte unterscheiden, die Beobachtung, dass jeder der drei Sprecher in Einzelheiten
Berührungen mit Ansichten des Tacitus aufweist, jede Rede also etwas nach Tacitus' Meinung
Richtiges enthält, und andererseits die Frage nach der richtigen Gesamtanalyse der zentralen
Probleme. Messalla z. B. hält zwar im Dialogus das Grundsatzreferat zu der den HauptteU
der Diskussion bestimmenden Frage nach den Gründen für den Rückgang der Beredsamkeit
seit den Zeiten der Republik (28, 1; vgl. 15, 2-16, 2 und 24, 3). Seme wenig realistische (und
von Maternus schon c. 33 ironisch kritisierte: vgl. Bringmann a. 0. 171) These von einem
Erziehungsverfall zwischen der ausgehenden Republik und dem Prinzipat kann jedoch schon
deshalb nicht Tacitus' Ansicht sein, weil sie durch die Schlussrede des Maternus deutlich
widerlegt wüd: s. jetzt im einzelnen K. Bringmann, Aufbau und Absicht des taciteischen
Dialogus, Mus. Helv. 27 (1970) 164-178; s. über das Verhältnis der Beiträge Apers und Messallas

zum Schlussreferat des Maternus auch unten S. 37.
4 Mus. Helv. 27 (1970) 174f.
6 Pax Tacitea, Acta Classica 2 (1966) 47-61.
6 Syme, Tacitus, bes. 206. 349. 539 (Hinweis auf die PaUas-Episode); vgl. bes. 414f. zur

clementia des Claudius beim Prozess des Valerius Asiaticus.



Das Problem der Ironie bei Tacitus 35

toren in fast skurrile Schmeicheleien und Dankesergüsse für PaUas verfaUen und
beantragen, dem PaUas für seine Gesetzesinitiative die prätorischen Insignien und
ein Honorar von fünf Millionen Sesterzen zuzuerkennen, versichert Claudius,
PaUas sei mit der Ehrenprätur zufrieden und woUe so arm bleiben wie bisher (con-
tentum honore Pallantem intra priorem paupertatem subsistere). Daraufhin erfolgt
ein Senatsbeschluss, der in Erz festgehalten wird und in dem PaUas in höchsten
Tönen für seine Sparsamkeit vom alten Schlage gepriesen wird. Tacitus aber fügt
trocken hinzu, PaUas sei dreihundertfacher Millionär gewesen, und enthüUt durch
diese Information die ganze Lächerlichkeit der von ihm verhältnismässig ausführlich

beschriebenen Senatsverhandlung und ihres Ergebnisses (fixum est in aere

publico senatus consultum, quo libertinus sestertii ter milliens possessor antiquae
parsimoniae laudibus cumulabatur).

An diesem Kapitel aber lässt sich ein für Tacitus überhaupt wesenthcher Zug
beobachten: die ironische GegenübersteUung der faktischen Verhältnisse und der
offizieUen Ausdrucksweise, eine GegenübersteUung von enthüUender Wirkung. -
Im Schlusswort des Maternus im Dialogus aber tritt die offizieüe Terminologie des

Prinzipats mit quies und pax7, consensus optimorum, sapientia prineipis und
dementia cognoscentis* geradezu auffäUig hervor. Wie weit sind diese Begriffe
anerkennend und ernst gemeint

Die zweite hier zu vergleichende SteUe findet sich Ann. 11, 3. Der Konsular
Valerius Asiaticus ist aus fadenscheinigen Gründen des Hochverrats angeklagt
und muss sich vor dem Gericht des Kaisers Claudius verantworten. Valerius
verteidigt sich so geschickt, dass ausser Claudius selber auch seine Berater Suülius
und ViteUius gerührt scheinen und die ebenfalls anwesende Messalina hinausgeht,
um sich die Tränen abzutrocknen. Sie vergisst aber nicht, vorher dem ViteUius
einen Wink zu geben, er soUe den Asiaticus ja nicht entwischen lassen. Als nun
der Kaiser schon an einen Freispruch denkt (consultanti super absolutione Asiatici),
hält ViteUius weinend eine Rede, in der er die Verdienste seines Freundes Asiaticus
rühmt - und am Ende dafür stimmt, dem Asiaticus die freie Wahl der Todesart

zu erlauben (liberum, mortis arbitrium ei permisit). Claudius aber entschhesst sich

zu eben diesem Gnadenakt (secuta sunt Claudii verba in eandem clementiam).
Tacitus steUt hier die Verhandlung mit sarkastischer Ironie so dar, dass Claudius

' Vgl. Dial. 36, 2 horum quoque temporum oratores ea consecuti sunt, quae composita et quieta
et beata re publica tribui fas erat; 38, 2 longa temporum quies et... maxima prineipis disciplina
ipsam quoque eloquentiam... depaeaverat; 41, 5 magna quies; vgl. das Gegenbild 37, 6 sciamus
nos de ea re loqui, quae facüius turbidis et inquietis temporibus existit; 40, 2 non de otiosa et

quieta re loquimur; 40, 4 donec nulla fuit in foro pax.
3 Dial. 41, 4 cum optimi cito consentiant [sc. in senatu], cum de re publica (deliberet)

sapientissimus et unus, cum clementia cognoscentis obviam periclitantibus eat; vgl. das
Gegenbücl 36, 2 cum mixtis omnibus et moderatore uno carentibus tantum quisque orator saperet,
quantum erranti populo persuaderi poterat; 40, 4 donec nulla fuit in foro pax, nulla in senatu
concordia, nulla in iudieiis moderatio, nulla superiorum reverentia, nullus magistratuum modus;
vgl. auch 38, 2 mediis divi Augusti temporibus longa temporum quies et continuum populi
otium et assidua senatus tranquillitas et maxima prineipis disciplina omnia depaeaverat.



36 Adolf Köhnken

nach der Rede des ViteUius den erzwungenen Selbstmord für milder als

Freispruch zu halten scheint. Die clementia des Claudius besteht darin, statt eines

Freispruchs dem Angeklagten den Freitod zu erlauben.
Von der clementia cognoscentis aber, welche die Institution des Verteidigers im

kaiserlichen Strafprozess weitgehend unnötig mache, spricht auch Maternus im
Dialogus in seinem Lob auf den Prinzipat (c. 41, 4). Können seine Worte - nach
den Voraussetzungen des Dialogus - lobend oder zumindest doch widerwiUig
anerkennend gemeint sein?

Die Situation im Dialogus, soweit sie zum Verständnis der Schlussworte des

Maternus von Bedeutimg ist, lässt sich folgendermassen umreissen. Im Hause des

Maternus unterhalten sich die vier Senatoren Maternus, Aper, Secundus und

später MessaUa über die Lage der forensischen Beredsamkeit ihrer Zeit, der Zeit
Vespasians, um das Jahr 75 n. Chr. Im ersten Teil des Dialogus (c. 5, 3 bis c. 13)

sprechen sich in je einer Rede Aper für und Maternus gegen den Beruf des Redners

und Anwalts im aUgemeinen aus. Im zweiten (Haupt-)Teü (c. 14-41), der
durch das Hinzukommen des MessaUa ausgelöst wird, nehmen dann (in dem uns
nicht ganz vollständig erhaltenen Text)9 Aper in einem zweiten Beitrag (c. 16, 4

bis 23, 6), dann MessaUa (25 f. und 28-35,5: der Schluss ist in der Lücke verloren)10

" In der heiß umstrittenen Frage nach dem Umfang der Textlücke hinter Dial. 35, 5 hat jetzt
die Analyse von K. Bringmann a. 0. (oben Anm. 3a), bes. 171ff., klar gezeigt, dass die
Lücke nur klein ist und Secundus kerne eigene Rede gehalten haben kann: die lange auf die
Lücke folgende Schlussrede des Maternus ist in erster Linie eine Antwort auf die mit der
Lücke abbrechende Rede des Messalla (in zweiter Linie auch auf den Beitrag Apers: s. unten
S. 37); sie enthält keinerlei Hinweise auf etwaige uns verlorengegangene Argumente des

Secundus; zur Rede des Maternus nimmt entsprechend im darauf folgenden Schlusskapitel
des Dialogus (42) nur noch Messalla Stellung, ein Umstand, der bestätigt, dass die
Auseinandersetzung um die magna quaestio nach den Ursachen für den Verfall der Beredsamkeit
(seit e. 28) im wesentlichen nur zwischen Messalla und Maternus geführt wüd (vgl. schon
c. 16, 3, wo Maternus, nicht Secundus, die Beteiligung an der von Messalla aufgeworfenen
Frage zusagt; c. 24, wo Maternus auf das vorgeschlagene Thema zurücklenkt; c. 27, wo
Maternus die von Messalla in c. 25f. entgegen ihrer Verabredung gegebene Replik auf Aper
kritisiert; c. 28, 1, wo Messalla seine Rede ausdrücklich an Maternus adressiert und Secundus

und Aper nur nebenbei erwähnt [vgl. 25, 1]; c. 33, wo Maternus moniert, MessaUa habe
wichtige Punkte noch nicht behandelt: auch hier wüd von Aper und Secundus nur gesagt,
dass sie dem Einwand des Maternus zustimmten: 33, 4): die Schlussrede des Maternus muss
also auf den Beitrag des Messalla unmittelbar gefolgt sein; Maternus wüd bei der Behandlung

des Hauptthemas so eindringlich als die treibende Kraft dargesteUt, dass der Leser
förmlich darauf wartet, ihn nach dem Ende von Messallas Darlegung das Wort ergreifen
und seine Ansichten denjenigen Messallas gegenüberstellen zu sehen (Secundus, dessen von
den Befürwortern einer grossen Lücke angenommene Rede hinter der des Messalla und vor
der Schlussrede des Maternus gestanden haben musste, reagiert mit keinem Wort auf die
Maternusrede und wüd auch im abschliessenden Scherz des Maternus, c. 42, 2, in dem dieser
noch einmal auf die Kontroversen zwischen sich und Aper sowie zwischen Aper und Messalla
Bezug nimmt, nicht erwähnt). - Im ganzen bestätigt sich die von K. Barwick (Festschrift
Judeich [1929] bes. 106-108; Der Dialogus de oratoribus des Tacitus [1954] 4f.) angenommene
Gliederung des Dialogus in die drei Redenpaare: (1) Aper - Maternus; (2) Aper - Messalla;
(3) Messalla - Maternus; vgl. die nächste Anm.

10 Auch Messalla hält zwei inhaltlich klar abgegrenzte Reden: (1) Replik auf Aper (25f., deutlich

als Abweichung vom Hauptthema gekennzeichnet: 25, 1 sagt Messalla: sequar prae-



Das Problem der Donie bei Tacitus 37

und schliesslich Maternus in einer zweiten Rede (c. 36-41, 5: der Anfang ist in
der Lücke verloren) zu der schon im Prooemium angekündigten zentralen Frage
SteUung: Wieso gab es im Rom der ausgehenden Repubhk so viele, unter dem

zeitgenössischen Prinzipat aber kaum noch einen wirklich berühmten und
rühmenswerten Redner Welche Gründe gibt es für diesen Rückgang der Beredsamkeit?

Aper, der den VerfaU der Beredsamkeit überhaupt zu bestreiten sucht und für
den modernen pointenreichen und schlagkräftigen Redestü spricht, legt unter
anderm dar, wie es um die zeitgenössische Gerichtspraxis mit ihrem allmächtigen
Richter steht und welchen Zwang sie auf den Anwalt ausübt, und er fordert eine
dieser Praxis angepasste Redeform. Langatmige Reden, wie sie in der Repubhk
übhch waren, seien in der Gegenwart unmöglich. MessaUa dagegen glaubt an einen

ErziehungsverfaU zwischen ausgehender Republik und Prinzipat. Er kritisiert die
wirklichkeitsfremde Ausbildung der modernen Redner in den Rhetorenschulen
und die Torheiten ihres Stils, und er fordert die Rückkehr zu klassischen Ausbü-
dungs- und Stilprinzipien. Jeder von beiden steUt nur einen Teil der Reahtät dar
und lässt jeweils die von seinem Kontrahenten aufgezeigte Kehrseite ausser acht:
Aper übersieht, dass die von ihm dargelegten äusseren Verhältnisse im Prinzipat
das Entstehen einer bedeutenden Redekunst ausschhessen; MessaUa übersieht,
dass die von ihm hervorgehobenen Schwächen der modernen Beredsamkeit durch
die Veränderung der pohtischen Verhältnisse bedingt sind. Beide aber halten im
Grunde eine neue Blüte der Beredsamkeit für erreichbar, Aper dann, wenn man
dem Zeitgeschmack folgt, MessaUa dann, wenn man zum klassischen Vorbüd
zurückkehrt. Erst Maternus fasst die beiden Seiten der Sache zusammen und zeigt,
dass unter der Ordnung des Prinzipats grosse Redner und eine glanzvoUe
Beredsamkeit überhaupt nicht mehr entstehen können. Sie hat im Gegensatz zur Repubhk,

wo man viele überzeugen musste, wenn man sich politisch und geseUschafthch
durchsetzen wollte, keine wesenthehe Funktion, keine bedeutenden Stoffe und
kein grosses Publikum mehr.

Am Schluss seiner Rede aber (c. 41) scheint Maternus über seine Grundthese
noch hinauszugehen und den Prinzipat als nahezu vollkommene Staatsform zu
preisen. Er steUt zur Begründung der Aussage, dass Ehre und Ruhm der Redner

geringer seien, wenn die Sitten der Bürger gut und zum Gehorsam gegenüber dem

scriptam a te, Materne, formam; neque enim diu contra dicendum est Apro: 'erst muss ich
kurz Aper widersprechen, dann werde ich nach dem von du vorgezeichneten Plan vorgehen';
vgl. ausserdem die einander entsprechenden Mahnungen des Maternus an Messalla, c. 24, 2,
tuum tarnen, Messalla, promissum immutasse non debet, und 27, 1, parce et potius exsolve

promissum, welche die dazwischen stehende Replik Messallas auf Aper, c. 25f., als eine
'nicht vorgesehene' Sonderrede hinstellen und vom eigentlichen Thema des Messalla
abheben) ; (2) Referat zur magna quaestio über die Gründe für den Verfall der Beredsamkeit:
dieses Referat besteht aus zwei 'Anläufen', einem nur theoretischen Teil (c. 28-32) und
einem mehr praktischen (c. 33-35), unterbrochen durch eine Kritik des Maternus, der c. 33,
1-3 den aUzu abstrakt-ideaüstischen MessaUa auf den Boden der Tatsachen zurückholt.



38 Adolf Köhnken

Herrschenden bereit seien (41, 3 inter bonos mores et in obsequmm regentis paratos)
vier rhetorische Fragen (41, 4):

'Was brauchen wir nämhch lange Stellungnahmen im Senat (wie zur Zeit der

Republik), wenn doch die Besten sich schneU einig sind ?' (quid enim opus est longis
in senatu sententiis, cum optimi cito consentiant - 'Wozu brauchen wir viele
Reden vor dem Volk (wie in der Repubhk), wenn für den Staat nicht die
unerfahrene Masse plant, sondern ein Einziger, der zugleich der Weiseste ist?' (quid
multis apud populum contionibus, cum de re publica non imperiti et multi deliberent,
sed sapientissimus et unus - 'Was brauchen wir freie Anklagen (gegen mächtige
Amtsträger, wie in republikanischer Zeit), wenn doch Rechtsbrüche so selten und
so geringfügig sind?' (quid voluntariis accusatiemibus, cum tam raro et tam parce
peccetur - 'Wozu sind Anstoss erregende übermässig lange Verteidigungsreden
nötig (wie in der Republik), wenn doch ohnehin die Gnade des Richters den

Angeklagten entgegenkommt?' (quid invidiosis et excedentibus modum defensionibus,

cum clementia cognoscentis obviam periclitantibus eat

Diese vier rhetorischen Fragen, mit denen Maternus gegenüber den zuvor von
ihm beschriebenen langen Senatsdebatten, ständigen Volksversammlungen und
freien Anklagen in der Repubhk11 die Staatsideologie des Prinzipats in Form des

consensus optimorum im Senat, des sapientissimus et unus als Herrscher, der Seltenheit

und Geringfügigkeit von öffentlichen Vergehen (wie KorruptionsfäUen)12 und
der gnädigen Müde des Richters im kaiserhchen Strafprozess zu akzeptieren
scheint, wirken gerade in seinem Munde seltsam.

In der neueren Diskussion hat man vor aUem auf zwei Punkte hingewiesen,
deren Beachtung die Ausführungen des Maternus problematisch erscheinen lässt.

Der erste betrifft die Rahmensituation des Dialogus. Tacitus weist in der

Einleitung sowie durch Anspielungen des Secundus und des Aper mehrfach mit
auftauendem Nachdruck darauf hin, dass Maternus, in dessen Haus sich die
Dialogteilnehmer zusammenfinden, politisch gefährdet ist. Er hat republikanische Dramen

geschrieben, zuletzt eine Tragödie mit dem Titel 'Cato', die den Unwülen
der Mächtigen erregt hat (c. 2, 1 heisst es offendisse potentium animos dicebatur;
3, 2 hält Secundus dem Maternus die offensae Catonis tui vor und fragt, ob er

nicht daran denke, eine weniger gefährliche Neufassung seines 'Cato' zu veröffentlichen,

Catonem non quidem meliorem, sed tarnen securiorem; c. 10, 6 wirft Aper
dem Maternus vor pro Catone offendis und sagt 10, 8, man soUe es möglichst
vermeiden potentiorum aures offendere). Gegenüber diesen Warnungen des Secundus

11 Vgl. Dial. 36, 3 hinc leges assiduae et populäre nomen, hinc contiones magistratuum paene per-
noctantium in rostris, hinc accusationes potentium reorum et assignatae etiam domibus inimici-
tiae, hinc procerum factiones et assidua senatus adversus plebem certamina; 40, 1 contiones
assiduae et datum ius potentissimum quemque vexandi atque ipsa inimicitiarum gloria; vgl.
40,4.

13 Wie die Begriffe parce peccare und voluntariae accusationes za verstehen sind, zeigt (ausser
dem Gegenbüd der Republik) auch Plin. Ep. 3,4, 5 priores nostros etiam singulorum hospitum
iniurias voluntariis accusationibus exsecutos (vgl. Gudeman, Komm. [1914] 506 zu Dial. 41,4).



Das Problem der Ironie bei Tacitus 39

und des Aper vor einer so gefährlichen pohtischen SchriftsteUerei aber lässt Tacitus
seinen Maternus noch dazu ausdrückhch darauf hinweisen, dass er weitere
Tragödien mit politischem Zündstoff veröffentlichen werde13 und an seinem 'Cato'
nichts zu ändern gedenke (c. 3, 3). Ist diesem Verfasser republikanischer und offenbar

antimonarchischer Tragödien ein Lob des Prinzipats als Schlusswort
zuzutrauen?

Der zweite Punkt, in dem Maternus in seiner Schlussrede in einen Widerspruch
zu sich selbst zu geraten scheint, betrifft seine Aufforderung an MessaUa (29, 3),

er soUe in seinem Referat 'die alte Freiheit der Rede üben, von der wir wohl noch
mehr herabgesunken sind als von der Redekunst' (cum de antiquis loquaris, utere

antiqua libertate, qua vel magis degeneravimus quam ab eloquentia). Diese bittere
Bemerkung zeigt sehr klar, wie hoch Maternus die republikanische Freiheit der
Rede einschätzt. Diese Freiheit lässt Maternus in seinem Schluss-'Enkomion' auf
die Institutionen des Prinzipats ganz aus dem Spiel. Ist aber ohne sie das Lob aus
dem Munde des Maternus überhaupt noch vordergründig akzeptabel Kann ein
Mann wie er die auf Kosten der Freiheit errichtete fragwürdige 'Ruhe' des Prinzipats

ernsthaft loben?
Wie wenig die verschiedenen Versuche, ohne die Annahme von Ironie in der

Schlussrede des Maternus auszukommen, überzeugen, zeigt ein Überbhck:
Eine Reihe von Interpreten nimmt, wie E. Fraenkel, die Schlussworte des

Maternus als 'Lobpreis der politischen Zustände der Gegenwart' wörtlich14. Sie

steUen dann einen angeblich von Tacitus beabsichtigten Widerspruch und Zwiespalt

im Charakter und Verhalten des Maternus fest, der wegen seiner Vorhebe
für die friedliche Zurückgezogenheit die Ruhe des Prinzipats begrüssen und
zugleich die viel grössere geistige Freiheit und Leistungskraft in der Anarchie der

ausgehenden Republik anerkennen müsse.

Die Frage aber ist, ob Maternus überhaupt eine Entscheidung für die eine und

gegen die andere der beiden Alternativen, ausgehende Republik und Prinzipat,
getroffen hat. In seiner ersten Rede im ersten Teil des Dialogus hatte er die voU-
kommene Gesellschaftsform nur in mythischer Vorzeit verwirklicht gesehen, also

so weit wie möglich von der Gegenwart entfernt (c. 12, 2-4; vgl. Ann. 3, 26-28;
vgl. auch Hist. 2, 38). Auch die Tatsache, dass Maternus von Anfang an als

konsequenter Vertreter einer freiheitlichen Gesinnung geschildert wird, dass er in
seiner ersten Rede das Leben der berüchtigten Delatoren und Günstlinge Vespa-

13 Vgl. Dial. 3, 3 (Maternus:) quod si qua omisit Cato, sequenti recitatione Thyestes dicet; hanc
enim tragoediam disposui iam et intra me ipse formavi (vgl. zu der für das Thyestes-Thema
wesentlichen Kritik monarchischer Willkür Sen. Thyest. mit der Tyrannengestalt des Atreus;
vgl. Syme, Tacitus 1, 110 mit Anm. 7).

14 So z. B. K. v. Fritz, Aufbau und Absicht des Dialogus, RhM 81 (1932) 275-300 (jetzt in:
Tacitus, WdF 97 [1969] 298-324); K. Keyssner, Betrachtungen zum Dialogus als Kunstwerk
und Bekenntnis, Würzb. St. 9 (1936) (jetzt fn: WdF 97, 336ff); vgl. auch H. Gugel,
Untersuchungen zu Stil und Aufbau des Rednerdialogs, Comm. Aen. 20 (1969) 11 und unten S. 42ff.
zu Klingners Auffassung.



40 Adolf Köhnken

sians, Eprius Marcellus und Vibius Crispus, als erbärmlich darsteUt und sagt,
'gebunden an Schmeichelei erscheinen sie den Herrschenden nicht untertänig genug
und uns nicht genügend frei' (13, 4 adligati cum adulatione nee imperantibus satis

servi videntur nee nobis satis liberi; vgl. Hist. 1, 1, 2 adulationi foedum crimen ser-

vitutis imest), - diese klare Distanzierung von den Herrschenden im Prinzipat
und ihren aktivsten Dienern lässt die Theorie vom Zwiespalt in Maternus und
damit die wörtliche Interpretation des Schlusses seiner zweiten Rede fragwürdig
erscheinen.

Ein anderer Vorschlag, die Schwierigkeiten der Schlusspassage zu umgehen,
besteht darin, die Worte des Maternus nicht auf den historischen, sondern einen

idealen Prinzipat zu beziehen15. Diese Ansicht ist jedoch bei genauerem Hinsehen

mit dem Wortlaut der Schlusspassage unvereinbar. Sie widerspricht z. B. schon

der Formulierung c. 41, 4 cum tam raro et tam parce peccetur: Maternus sagt nicht,
'was brauchen wir noch Anklagereden, wenn es kaum Vergehen gibt' (sc. im idealen

Prinzipat), sondern er sagt, 'wozu brauchen wir Anklagen, da doch Vergehen so

selten und so geringfügig sind' (sc. unter der jetzt bestehenden Staatsform des

Prinzipats). Wie das 'so' und das Präsens zeigen, bezieht sich Maternus' Aussage
auf den realen Prinzipat, wie er sich in der Zeit von Augustus bis Vespasian
herausgebildet hat. Dieser Sachverhalt wird z. B. auch durch den unmittelbar im
Text folgenden Satz bestätigt, worin Maternus noch einmal die priora saecula

(d. h. die Republik) und haec saecula (d. h. den gegenwärtig bestehenden Prinzipat)
einander gegenübersteht (41, 5)16. Der Ausweg, Maternus' Lob auf einen nur
gedachten, idealen Prinzipat zu beziehen, ist also nicht möglich.

Wieder eine andere Lösung deutet V. Poeschi neuerdings an17. Er weist zunächst

zu recht darauf hin, dass «der überschwenglich-panegyrische Ton dieses Lobhedes

auf den Prinzipat in aUzu starkem Gegensatz zu der Tatsache» stehe, «dass der

gleiche Maternus die gegen die Monarchie gerichteten Dramen 'Cato' und 'Domitius'

schrieb, die bei den Mächtigen Anstoss erregten». Poeschi meint deshalb, es

könne sich «hier am Schluss des Ganzen um ein konventioneUes Lob handeln, das

in der kaiserzeitlichen Literatur auch sonst» begegne «und freilich ein bezeichnendes

Licht auf die Zustände werfen würde».
Diese These, nach der der Schlussteil der Maternusrede eine Form der adulatio

i
6 So z. B. die Kommentatoren Andresen (1891), Gudeman (1914) und neuerdings Michel (1962)

zu Dial. 41, 3-5.
18 Vgl. auch c. 38, 2, wo besonders deutlich wüd, dass Maternus immer die aufgeregten Zeiten

der verfallenden Republik Und die quies des seit Augustus bestehenden Prinzipats miteinander

vergleicht; der Abschnitt c. 41, 4 hat seine Parallele am Schluss von c. 38: orationes
ab ipso Pollione mediis divi Augusti temporibus habitae, postquam longa temporum quies et

continuum populi otium (—41,4 quid multis apud populum contionibus...?) et assidua senatus

tranquillitas (~ 41, 4 quid opus est longis in senatu sententiis et maxima prineipis
disciplina (~ 41, 4 cum de re publica deliberet sapientissimus et unus) ipsam quoque
eloquentiam sicut omnia depaeaverat.

17 In der Einleitung zu dem von ihm herausgegebenen Tacitus-Band in den 'Wegen der
Forschung' 97 (1969) XIV.



Das Problem der Ironie bei Tacitus 41

sei, die dann zwar nicht ernst, aber doch immerhin wörtlich genommen werden

musste, ist jedoch unvereinbar mit der ersten Rede des Maternus im Dialogus.
Maternus hatte sich dort scharf und verächtlich über die adulatio geäussert, mit
der Leute wie Eprius MarceUus und Vibius Crispus sich ihre SteUung beim Kaiser

zu erhalten suchten (13, 4). Wie könnte derselbe Maternus in seiner Schlussrede in
die gleiche adulatio verfaUen

Das kompromisslose Eintreten des Maternus für die Freiheit des Wortes ohne

Rücksicht auf die damit verbundene Gefahr ist z. B. der Haltung des Cremutius
Cordus vergleichbar, der nach Tacitus, Ann. 4, 34, unter Tiberius wegen seiner
lobenden Äusserungen über Brutus und Cassius angeklagt wurde und den Tacitus

vor seinem Freitod eine programmatische Rede über die Freiheit des Wortes halten
lässt18. Die Gefahr, in die Maternus sich mit seinen Dramen zur Ehre republikanischer

Leitbilder bewusst begeben hat, lässt sich auch aus dem Schicksal von Aru-
lenus Rusticus und Herennius Senecio ermessen, die nach Tacitus, Agr. 2, unter
Domitian für ihre Bücher zum Tode verurteilt und deren Schriften, wie die des

Cremutius Cordus, öffentlich verbrannt wurden. Ein «konventioneUes Lob» auf
den Prinzipat widerspricht dem von Tacitus sorgfältig gezeichneten Charakter des

Maternus. Poeschis These ist also auf Grund der Voraussetzungen des Dialogus
unhaltbar, nicht nur imbeweisbar, wie er selber mit der Begründung zugibt, «von
den Formen der adulatio gilt eben, was Kierkegaard von der Ironie sagte: dass sie

sich nie ganz enthüüt». Man fragt sich, warum Poeschi nicht statt der adulatio
eher gleich die Ironie als Schlüssel zum Verständnis der Schlussrede des Maternus

genommen hat.
Auf einige der Indizien, die dafür sprechen, Maternus' «Loblied auf den

Prinzipat» hintergründig und vieUeicht ironisch zu verstehen, hat man schliesslich
mehrfach hingewiesen; doch haben die Interpreten immer etwas gezögert, sich der
Ironie voU anzuvertrauen. Sie haben entweder zwischen Ironie und Ernst
geschwankt oder aber die 'Hintergründigkeit' mit der Theorie von der 'inneren
Gespaltenheit' des Maternus zu koppeln versucht.

R. Syme19 z. B. meint auf der einen Seite, die «Diagnose des Maternus» erkenne
«das damahge staathche und gesellschaftliche Gefüge in voUem Umfang an» und

18 Ann. 4, 34, 2-35, 3: vgl. die kommentierende Bemerkung des Tacitus zu dieser Rede, 35, 4f.:
socordiam eorum inridere Übet, qui praesenti potentia credunt exstingui posse etiam sequentis

aevi memoriam. nam contra punitis ingeniis gliscit auctoritas, neque aliud externi reges aut qui
eadem saevitia usi sunt nisi dedecus sibi atque Ulis gloriam peperere und Agr. 2, 2 die ironische
Anmerkung des Tacitus zur Verbrennung der Schriften des Arulenus Rusticus und des
Herennius Senecio.

13 Tacitus und seine politische Einstellung, Gymnasium 69 (1962) 255 f. (jetzt WdF 97 [1969]
196 und Ten Studies in Tacitus [Oxford 1970] 132); ähnlich schon: Tacitus 1,220. - Ähnlich
wie Syme äussert sich G. M. A. Grube, The Greek and Roman Critics (1965) 281-283, der aber
die 'bittere Ironie' in der zweiten Maternusrede stärker hervorhebt als Syme; vgl. bes. 282
Anm. 2, wo Grube sich mit Recht gegen die von den modernen Herausgebern des Dialogus
allgemein akzeptierte Konjektur severitate statt Servitute wendet und schreibt: «... Maternus
is supposed to be praising the imperial System. Actually, he is only accepting it»; vgl. am
Ende derselben Anm., zu Dial. 41: «There is a bitter üony in this speech of Maternus ...»



42 Adolf Köhnken

der Dialogus missbillige die Opposition. Diese Behauptung ist jedoch schwer
vereinbar damit, dass Maternus aUen Warnungen zum Trotz darauf besteht, seine

politisch gefährlichen Dramen zu schreiben, dass er sich scharf gegen die durch
den Prinzipat begünstigte adulatio wendet (13, 4) und sich abseits vom pohtischen
Tagesgeschehen halten wül, weil es dazu zwinge, ständig gegen seine eigenthche
Überzeugung zu handeln (13,5 remotus a... necessitate cottidie aliquid contra animum
faciendi).

Andrerseits hebt Syme jedoch hervor, dass «eine so hohe Meinung von Senat
einerseits und Kaiser andrerseits, wie sie die wörtliche Interpretation des Schlusses

der Maternusrede voraussetzt, weder das wahre Urteü des Curiatius Maternus
noch das des Tacitus selbst noch das des Fabius Iustus, dem die Schrift gewidmet
ist, sein» könne. Die Annahme einer «begeisterten Bejahung der Monarchie» gebe
«der leisen Ironie des Autors wenig Spielraum».

«Hintergründig» ist die Maternusrede und der Dialogus überhaupt auch nach
der Meinung Klingners20, dem sich z. B. W. Jens21, K. Büchner22, St. Borszäk23

und mit Einschränkungen jetzt auch K. Bringmann24 angeschlossen haben26.

Klingner schreibt wörtlich :

«Maternus' Worte am Schlüsse des Werkes sind hintergründig; mit ihrer
überbetonten Einseitigkeit deuten sie etwas Verschwiegenes an, das innere
Verhalten des Maternus zu den Werten der altrömischen Staatsform. Nicht als ob er
heuchelte, um sich zu sichern, nicht als ob er sich als Dialektiker daran weidete,

von zwei gegensätzlichen Meinungen die eine auf die Spitze zu treiben, sondern
sein Fühlen ist gebrochen, sein Bewusstsein gespalten und seine Seele hat sich im
Verzicht mit den Dingen abgefunden. Die grosse Kunst der Rede gibt es nicht
mehr, weil wir die Freiheit nicht mehr haben Jedoch die Freiheit wünschen,
Messe die Gegenwart zerstören und wäre im Grunde ruchlos. Aus diesem Zwiespalt

gibt es keinen Ausweg; es heisst entsagen»26.

30 F. Klingner, Tacitus, Die Antike 8 (1932) 152-155, bes. 154 (zuletzt: Römische Geisteswelt*

[1961] 492-495, bes. 493f.).
21 Libertas bei Tacitus, Hermes 84 (1956) 338-341 (jetzt: Prinzipat und Freiheit, hg. von

R. Klein, WdF 135 [1969] 401-104).
** K. Büchner, Tacitus. Die historischen Versuche (1963) 216-218 und 223-225. Büchner

spricht wie Klingner und Jens von «Hintergründigkeit» und vermeidet den Begriff 'Ironie',
meint aber im Unterschied zu Klingner, Maternus verkörpere «äusserste Zeitentfremdung»
(224) und «ziehe sich aus der Zeit zurück, die ihm nicht gewachsen sei» (217; vgl. 225). Weshalb

aber schreibt er dann politische Dramen und erregt bewusst die offensae der Mächtigen
33 St. Borszäk, Tacitus, RE Suppl.Bd. 11 (1968) 440.
** Mus. Helv. 27 (1970) 174-176, vgl. bes. 176.
35 Vgl. auch K. Barwick, Der Dialogus de oratoribus des Tacitus (1954) 27ff.
36 Vgl. auch R. Haussier, Tacitus und das historische Bewusstsein (1965) 195: «Die Ironie liegt

nicht im träumerischen, schon etwas abgeblassten Idealismus des zartsinnigen Vergilver-
ehrers, sie liegt hinter Maternus». Maternus ist jedoch kerne so weiche, 'ätherische'
Persönlichkeit, wie dieser Interpret annimmt: vgl. nur Maternus' Worte Dial. 11, 2ff. und 13,
3 ff., und Aper Dial. 10, 6 (effervescit enim vis pulcherrimae naturae tuae [sc. Materne] nee

pro amico aliquo, sed, quod periculosius est, pro Catone offendis ...: s. unten). - Eine «hinter
Maternus» liegende (also nicht von Maternus, sondern nur von Tacitus intendierte Ironie



Das Problem der Ironie bei Tacitus 43

Klingner weist zu recht auf die «überbetonte Einseitigkeit» in Maternus' Lob
auf den Prinzipat hin, die mit dem Charakter des Maternus unvereinbar ist und
deshalb auf etwas Hintergründiges deutet. Kann man aber mit Klingner diese

Hintergründigkeit wirklich nur darin sehen, dass Maternus etwas 'verschweigt',
nämhch seine hohe Meinung von den im Prinzipat wenig gefragten Wertbegriffen
wie libertas und virtus Khngner ist zwar der Ansicht, Maternus spreche nicht
«rückhaltlos», nimmt aber offenbar Maternus' Worte trotzdem ernst:
'hintergründig' erscheinen sie ihm nur deshalb, weü sie aUzu 'einseitig' sind. SoUte man
aber aus dem nicht zu Maternus passenden 'überbetonten' und 'einseitigen' Lob
auf die Institutionen des Prinzipats nicht eher schhessen, dass Maternus etwas
anderes meint, als er vordergründig sagt Kann man die den Dialog beherrschende
Persönlichkeit des Maternus, der auf der Freiheit der Rede und des Denkens
besteht und sie in seinen pohtischen Dramen unbeirrbar vertritt, der die gefährliche
und zermürbende Tätigkeit des Anwalts auf dem Forum vor allem deshalb
aufgibt, um sich seiner noch viel gefährlicheren literarischen Tätigkeit ungestört widmen

zu können, - kann man ihn wirklich wie Klingner als einen innerlich
gebrochenen und resignierenden Mann charakterisieren Musste man für diese
Annahme nicht voraussetzen, dass Tacitus die Figur des Maternus im Dialogus von
vornherein auf diesen Zwiespalt hin angelegt hätte? Stattdessen aber erscheint
Maternus in der Rahmenhandlung, im Vorgespräch mit Aper und bei der
Gesprächsführung nach dem Eintreffen des MessaUa als ein Mann mit einer ganz
klaren und konsequenten Konzeption und Haltung. Die 'Gespaltenheit' seiner
Persönlichkeit ergibt sich also überhaupt erst aus seiner Schlussrede, wenn man
sie als Anerkennung des bestehenden Prinzipats verstehen muss. Aus der so

interpretierten Schlussrede entsteht ein Maternusbüd, das mit der DarsteUung seines

Charakters in den vorhergehenden Teilen des Dialogus nicht übereinstimmt. Bei
dieser Auffassung würde sich also nicht nur die Persönlichkeit des Maternus 'spalten',

sondern vielmehr der Dialogus als Kunstwerk auseinanderfaUen.
Wie fragwürdig Klingners DarsteUung ist, kann vieUeicht am besten Apers

Appell an Maternus zeigen, das Dichten wieder aufzugeben und auf das Forum
zurückzukehren. Aper sagt (Dial. 10, 6-8): 'Du kannst für dich nicht geltend
machen deine dichterische Tätigkeit errege weniger Anstoss als die des Anwalts
auf dem Forum; denn deine kämpferische Natur empört sich, und du erregst An- J
stoss nicht zugunsten eines Freundes, sondern, was gefährlicher ist, für deinen /
'Cato'. Und der Anstoss lässt sich nicht durch eine notwendige Dienstleistung,
durch die Loyalität gegenüber dem Klienten oder durch eine zufällige Entgleisung
im Ausdruck entschuldigen, sondern du hast dir offenbar mit Bedacht eine
bekannte Persönlichkeit als Dramenfigur ausgesucht, die deine Gedanken mit Nachwäre

überdies gerade bei Maternus eine etwas merkwürdige Vorstellung, denn die üonische
Haltung ist für ihn charakteristisch: vgl. Bringmann a. O. 171, zu Dial. 33, If. (Maternus zu
Messalla) und vgl. z. B. auch Dial. 4,1 (Maternus zu Aper: heiter-üonische Widerlegung von
Apers Vorwurf).



44 Adolf Köhnken

druck vortragen werde Hör also auf, dich mit dem Verlangen nach Ruhe und
Sicherheit zu entschuldigen, da du dir einen Gegner wählst, der mächtiger ist als
du. Wir sollten uns damit begnügen, uns um die unpolitischen und unserer Zeit

angemessenen StreitfäUe zu kümmern. Wenn wir dabei einmal für einen angeklagten

Freund mit unseren Äusserungen bei den Mächtigeren Anstoss erregen müssen,
dann mag unsere Loyalität Billigung finden und die Freiheit, die wir uns

herausgenommen haben, Nachsicht' ne ad illud quidem confugere possis tamquam
minus obnoxium sit offendere poetarum quam oratorum Studium, effervescit enim vis
pulcherrimae naturae tuae nee pro amico aliquo, sed, quod periculosius est, pro
Catone offendis. nee excusatur offensa necessitudine officii aut fide advocatiemis aut
fortuitae et subitae dictionis impetu: meditatus videris [aut] elegisse personam nota-
büem et cum auctoritate dicturam tolle igitur quietis et securüatis excusationem,

cum tibi sumas adversarium superiorem. nobis satis sü, privatas et nostri saeculi
controversias tueri, in quibus, si quando necesse sit pro periolitante amico potentiorum
aures offendere, et probata sit fides et libertas excusata).

Aper zeigt hier klar, dass Maternus mit seiner Tragödie 'Cato' bewusst und plan-
voU eine Attacke gegen führende Persönlichkeiten im Prinzipat geritten und dabei

sorgfältig darauf geachtet hat, dass ihm keine anderen als pohtische Motive unterstellt

werden konnten: er hat sich nicht mit den privatae controversiae der
Anwaltstätigkeit begnügt, sondern sich in eine durch Berufsverpfhchtungen nicht
gedeckte politische Auseinandersetzung, eine publica controversia, eingelassen. Eine
solche Auseinandersetzung hält Aper unter dem Prinzipat für nicht zeitgemäss
und für gefährlich: die libertas des Maternus ist nicht excusata. Kann man unter
diesen Umständen wirklich, wie Klingner, in Maternus einen Mann sehen, dessen

«Bewusstsein gespalten» ist und der sich «im Verzicht mit den Dingen abgefunden»

hat?
Maternus verschmäht die erfolgreiche Anwaltstätigkeit im Prinzipat, weil man

sie mit dauernder Angst um seine Stellung bezahlen müsse (13, 1-5), die Günstlinge

des Princeps erscheinen ihm verächtlich, weü sie ihrer Karriere ihre Freiheit
geopfert haben (13, 4). Maternus zieht sich aus dem politischen Leben zurück, um
sich seine Unabhängigkeit und die Freiheit der Kritik an den Verhältnissen zu
bewahren (vgl. 11, 2f.). Er gleicht in dieser Hinsicht also Männern wie Thrasea

Paetus, die es im Gegensatz zu Leuten wie Eprius MarceUus ablehnten, sich wie
die Mehrheit des Senats der Herrschaft des Einen bedingungslos zu unterwerfen
und simul servire, wie Tacitus den MarceUus in den Historien (4, 8, 3) sagen lässt, -
oder, wie Maternus im Dialogus sich ausdrückt, zum obsequium regentis bereit zu
sein (41, 3).

Nicht umsonst werden in den beiden ersten Reden im ersten Teil des Dialogus
die erfolgreichen Politiker Eprius MarceUus und Vibius Crispus, die Tacitus auch

am Ende der Annalen und in den Historien immer wieder als Prototypen des

Delatorenunwesens im Prinzipat heraussteUt27, nachdrücklich und ausführlich als

" Vgl. bes. zu Eprius Marcellus: Ann. 16, 22ff. (Ankläger gegen Thrasea Paetus); Hist. 2,



Das Problem der Lxmie bei Tacitus 45

Repräsentanten des Prinzipats und zugleich als Antipoden zu Maternus angeführt.
Aper hatte die Bedeutung der Redekunst vor aUem an der Macht gemessen, die
sie dem Redner einbringe, und dafür Eprius Marcellus und Vibius Crispus als

Beispiele genannt (8, 1-4; vgl. 5, 7). Maternus hatte diese Macht ebenso zurückgewiesen

wie ihre Träger: je höher sie stünden und je näher sie dem Princeps kämen,
desto mehr müssten sie für ihre Sicherheit fürchten; ihre Macht sei nicht mehr
wert als die der kaiserhchen Freigelassenen (13, 4 Crispus iste et Marcellus, ad

quorum exempla me vocas [sc. Aper], quid habent in hoc sua fortuna concupiscen-
dum? quod timent, an quod timentur? quae haec summa eorum potentia est?

tantum posse liberti soient).
Maternus hat durch seinen Freimut die offensae der Mächtigen erregt und damit

ein ähnliches Risiko auf sich genommen wie Thrasea Paetus, der wegen seiner
libertas Nero gegenüber (Ann. 16, 24, 2 vultumque et spiritus et libertatem insontis
[sc. Thraseae] ultro extimuit, vocari patres iubet [sc. Nero]) von Eprius MarceUus

angeklagt und auf Neros Wunsch vom Senat zum Tode verurteüt worden war
(Ann. 16, 27-33), - oder wie Thraseas Schwiegersohn Helvidius Priscus, den Eprius
MarceUus, Hist. 4, 8, 4, davor warnt, sich gegenüber Vespasian allzu viel
herauszunehmen, und der dann schliesslich wegen seiner freimütigen Haltung von Vespasian

verbannt und getötet wurde (Suet. Vesp. 15)28.

Die berühmten Fehden zwischen Eprius MarceUus und Helvidius Priscus unter
Galba und zu Beginn von Vespasians Regierung, auf die Aper im Dialogus (c. 5, 7)
als ein Beispiel für die Bedeutung der Redekunst im Prinzipat hinweist (die
eloquentia des MarceUus habe über die sapientia des Helvidius gesiegt), führt Tacitus
in den Historien (4, 4-8 und 43f.) als exemplarisch für libertas und servitium
im Prinzipat an (vgl. besonders MarceUus Hist. 4, 8, 3f.), - mit eindeutigem Lob
für Helvidius (Hist. 4, 5, 2 vir saepius memorandus e moribus soceri [sc. Thraseae]
nihil aeque ac libertatem hausit, civis Senator, maritus gener amicus, cunctis vitae

officiis aequabilis, opum ccmtemptor, recti pervicax, constans adversus metus) und
zugleich mit einer Vorausdeutung auf die Konsequenzen, die sich dieser mit seinen

Angriffen auf den auch unter Vespasian bald darauf wieder mächtigen MarceUus

95, 3 (MarceUus neben Mucianus in der Tradition der den Staat bedrückenden Günstlinge
der jeweUigen Principes); Hist. 4, 6ff., vgl. 4, 43 (Helvidius Priscus gegen Marcellus); vgl.
2, 53, 1 (invisum memoria delationum Marcelli nomen) - zu Vibius Crispus: Hist. 2, 10

(2,10,1 peeunia potentia ingenio inter claros magis quam inter bonos) - Marcellus und Crispus
zusammen: Hist. 4,42, 5 (gemeinsam mit Regulus als exemplarische Delatoren); 4,43 (gegen
Helvidius Priscus).

33 Selbst die dem Vespasian günstige Berichterstattung Suetons kann nicht verschleiern, wie
fragwürdig das Verhalten des Kaisers im Falle des Helvidius Priscus war: Helvidio Prisco,
qui reversum solus privato nomine Vespasianum salutaverat non ante succensuit
quam altercationibus insolentissimis paene in ordinem redactus. hunc quoque servasset, nisi
iam perisse falso renuntiatum esset... Helvidius ist ein Testfall für den Widerspruch zwischen
Prinzipatsideologie und WükUchkeit. Er hatte es gewagt, dem Kaiser wie ein Bürger dem
'ersten Bürger' gegenüberzutreten, und die Reaktion des Kaisers zeigte, wie sehr sich der
princeps als dominus verstand und wie eng der Spielraum für die Freiheit des Wortes geworden
war.



46 Adolf Köhnken

zuziehen soUte (Hist. 4, 4, 3 heisst es von Helvidius: isque praecipuus Uli dies

magnae offensae initium et magnae gloriae fuit: dieser Satz erinnert an den Schlusssatz

von Maternus' zweiter Rede im Dialogus: nemo eodem tempore assequi potest

magnam famam et magnam quietem. Man könnte die beiden Sätze verbinden und
auf die Situation beziehen, in der Maternus sich befindet: nur in der Auflehnung
gegen die magna quies, gegen den Zwangsstaat und seine Repräsentanten, durch
offensae, wie Helvidius und Maternus sie gewagt haben, scheint man sich noch
Ruhm erwerben zu können).

Die Warnungen des Aper und des Secundus im Dialogus an die Adresse des

Maternus wegen der den Mächtigen zugefügten offensae sind nicht zu überhören.
Sie haben deuthch die Funktion, die Gefahr zu unterstreichen, in die Maternus
sich begeben hat. Vor aUem auf Grund der Rahmensituation des Dialogus hat
z. B. neuerdings Cameron29 angenommen, Maternus müsse in der Zeit unmittelbar
nach dem von Tacitus dargesteUten Gespräch umgebracht worden sein.

Da also die im Dialogus hervorgehobene Situation des Maternus zeigt, dass er
sich durchaus nicht mit der zweifelhaften 'Ruhe' in der Gegenwart des Prinzipats
abgefunden hat, soUte man die 'Hintergründigkeit' seiner Schlussrede wohl nicht,
wie Klingner, in Maternus' Zwiespalt mit sich selbst, sondern in der Diskrepanz
zwischen seinen Worten und seiner den Mitunterrednern und dem Leser bekannten
Überzeugung sehen. Damit aber ist Maternus weder ein «Heuchler» noch ein

«spitzfindiger Dialektiker», worin Klingner die einzigen Alternativen zu der von
ihm vorgeschlagenen Erklärung zu vermuten scheint. Vielmehr muss der Hörer
auf Grund des Kontextes und der Charakterisierung des Maternus im Dialogus
wissen, dass ein Lob des Prinzipats von seiner Seite nur ironisch gemeint sein

kann. Wie tief aber reicht diese Ironie, wie zeigt sie sich im einzelnen, und welche

Wirkung hat sie

Syme ebenso wie Klingner und zuletzt Bringmann haben die Übertreibung als

auffaUendes Merkmal in Maternus' 'Loblied auf den Prinzipat' hervorgehoben,
und Syme hat an Historien und Annalen gezeigt, dass Tacitus zu schön klingenden
Wertbegriffen sehr wenig Vertrauen hatte und sie besonders gern ironisch beleuchtete30.

Maternus verwendet in seiner Schlussrede die Terminologie der offizieUen

Propaganda: alle Bezugnahmen auf die Gegenwart durch seine Rede hindurch

33 CR 17 (1967) 258-261. - Die Identität unseres Maternus mit dem nach Cass. Dio 67, 12, 5

wegen einer Deklamation in tyrannos von Domitian hingerichteten Matemus wüd auch von
Syme, Tacitus 2, 799 bezweifelt, weil dessen Tod zu weit vom dramatischen Datum des
Dialogus entfernt liege. - Symes Annahme (a. O.; doch vgl. seine etwas abweichende Darstellung

Tacitus 1, llOf.), Tacitus habe eher auf den Tod des Delators Eprius Marcellus am
Ende der Regierung Vespasians anspielen wollen, ist deshalb unwahrscheinüch, weil sie die
Hinweise auf die Gefährdung des Maternus nicht erklärt. Der Tod eines skrupellosen
Intriganten wie Marcellus, der im Dialogus überdies nur als Folie für Maternus wichtig ist, würde
niemanden beeindrucken und hätte kerne tiefere Bedeutung.

30 Siehe Symes Feststellung, Tacitus 1, 434: «... the author of the 'Annales' was guided by
an extreme distrust of Augustan valuations»; vgl. 1, 349: «Elevation is one of Tacitus'
favourite devices for üony and for mockery»; vgl. oben Anm. 6.



Das Problem der Ironie bei Tacitus 47

stehen unter den Leitthemen pax, otium, quies und disciplina. Eigenartigerweise
werden jedoch aUe diese Begriffe durch steigernde, aber nicht eigenthch positive
Attribute so sehr betont, dass sie einen negativen Beigeschmack anzunehmen
scheinen. Maternus sagt nicht einfach quies, otium und disciplina, sondern (c. 38,

2): longa temporum quies, continuum populi otium, assidua senatus

tranquillitas und schliesslich maxima prineipis disciplina. Dieser letzte Faktor, der

die übrigen bedingt, habe nicht nur die im Dialogus thematische Eloquenz,
sondern überhaupt aUes geistige Leben zur Ruhe gebracht (ipsam quoque
eloquentiam sicut omnia depaeaverat).

Der Satz hat eine ParaUele zu Beginn der Historien, wo Tacitus kritisch
feststeht: 'mit dem Princeps und seinem Frieden verschwanden eloquentia und libertas

und mit ihnen überhaupt die bedeutenden geistigen Leistungen'31.
Maternus weist in seiner Schlussrede gegenüber der von ihm ausführlich und

anschaulich beschriebenen hektischen Unruhe in der zu Ende gehenden Repubhk
mit geradezu penetranter Eindringhchkeit auf die lastende longa et magna quies

(vgl. 38, 2 und 41, 5) in der composita et quieta et beata res publica (36, 2) des

Prinzipats hin.
Er kann mit seinem so eigenartig akzentuierten 'Loblied' nicht nur eine

Einschränkung «des ideologischen Anspruchs des Prinzipats», eine Mischung von
Anerkennung und Vorbehalt, beabsichtigt haben, wie zuletzt Bringmann meint32. In
der von Tacitus auffällig betonten Ausgangssituation des Dialogus (das Gespräch
findet am Tage nach der aufsehenerregenden Rezitation von Maternus' Drama
'Cato' statt und wird durch sie ausgelöst) und dargesteUt durch Maternus, nicht
etwa den die Gegenwart bejahenden Aper, beginnt der schöne Frieden unter dem

Princeps zu schülern, und hinter den anspruchsvoUen Wertbegriffen tritt der
sterile Zwangsstaat hervor, der für einen Mann wie Maternus ebensowenig
befriedigend und annehmbar ist wie die fast totale Anarchie der ausgehenden Repubhk.

'Nur naive Leute konnten die licentia in der Endphase der Republik als libertas

bezeichnen', sagt Maternus (c. 40, 2), aber man muss wohl hinzufügen: 'doch in
der Zwangsruhe des Prinzipats sind wir von der für jede schöpferische Leistimg
notwendigen libertas noch viel weiter entfernt' (denn Maternus hatte c. 27, 3 zu
MessaUa gesagt: utereantiqua liber täte, qua vel magis degeneravimus quam ab

eloquentia).

Bringmanns Ansicht, Tacitus mache «im Dialogus unmissverständheh klar, dass

die Monarchie, verghehen mit der Endphase der Repubhk einen besseren Zustand

31 Hist. 1, 1 post conditam urbem octingentos et viginti prioris aevi annos multi auctores rettu-
lerunt, dum res populi Romani memorabantur, pari eloquentia ac libertate: postquam bellatum
apud Actium atque omnem potentiam ad unum conferri pacis interfuit, magna ilia ingenia
cessere; simul veritas pluribus modis infraeta, primum inscitia rei publicae ut alienae, mox
libidine adsentandi aut rursus odio adversus dominantes: 'in der durch die Bürgerkriege
entstandenen Situation lag die Übertragung der Macht an einen Einzelnen im Interesse des
Friedens; doch dieser Frieden hatte schlimme Folgen' (vgl. Ann. 3, 28, 2: s. unten S. 49).

33 Mus. Helv. 27 (1970) 175f.



48 Adolf Köhnken

heraufgeführt hatte», wenn sie auch «das Ideal, das aureum saecuhim, keineswegs

erreicht» habe33, lässt der taciteischen Ironie immer noch zu wenig Spielraum.
Die Ablehnung der Verfallsform der Repubhk bedeutet noch keine, wenn auch

bedingte, Anerkennung des bestehenden Prinzipats. Maternus steht nicht vor dem

Dilemma, den Frieden des Prinzipats gutheissen zu müssen und die libertas der

Republik nicht wünschen zu dürfen. Er trifft gar keine Wahl. Er vergleicht nicht
zwei Staatsformen mit ihren Vor- und Nachteilen, sondern zwei konkrete historische

Epochen, und er lässt erkennen, dass beide nicht so schön sind, wie ihre
Anhänger es wahrhaben wohen. Was in der ausgehenden Repubhk als libertas
gerühmt wurde, war in Wirklichkeit licentia; was in der Gegenwart des Prinzipats
als Ruhe und Frieden gefeiert wird, ist in Wahrheit servitium auf der einen und

Unterdrückung auf der anderen Seite (vgl. Dial. 13, 4-6). Eine scheinbar sanfte

Mahnung von Vespasians SteUvertreter Mucian z. B. macht (Hist. 4, 44) der aus

einem Angriff des Helvidius Priscus auf Eprius Marcehus entstehenden offenen

Kontroverse im Senat ein Ende (patres coeptatam libertatem, postquam obviam itum,
omisere)3*. Der 'schneUe consensus der Besten im Senat', den Maternus in seiner

ersten rhetorischen Frage am Schluss seiner zweiten Rede (Dial. 41, 4) zu loben

scheint, ist nicht freiwillig und nicht lobenswert.
Die historische Situation aber ist nicht umkehrbar. Maternus schhesst seine

zweite Rede mit dem Satz: 'Jetzt, da niemand zur gleichen Zeit grossen Ruhm
und grosse Ruhe erreichen kann, mag jeder sich an den Vorzug seiner Zeit halten
ohne neidische Herabsetzung der anderen' (41,5 nunc, quoniam nemo eodem tempore

assequi potest magnam famam et magnam quietem, bono saeculi sui quisque citra
obtrectationem alterius utatur).

Maternus berichtigt hier am Schluss des Dialogus die von Tacitus zu Beginn
aufgesteUte Alternative, man müsse entweder die Begabung der zeitgenössischen
Redner geringschätzen, wenn sie nicht das gleiche wie die Klassiker erreichen

könnten, oder aber ihre Einsicht, wenn sie es nicht wollten (c. 1, 2 ut aut de

ingeniis nostris male existimandum sit, si idem assequi non possumus, aut de

iudiciis, si nolumus). Keines von beiden ist richtig, antwortet Maternus, vielmehr
lässt die magna quies eine Entfaltung der ingenia nicht mehr zu. Die Repubhk bot
durch übermässige Freiheit extremen Ruhm, wir haben übermässige Ruhe, kaum
noch Freiheit und wenig Aussicht auf Ruhm. Wie Maternus das bonum saeculi sui

33 Bringmann a. O. 174.
34 Vgl. zur Haltung der Mehrheit des Senats im Prinzipat z. B. Ann. 3, 65 tempora ilia (sc.

unter Tiberius) adeo infeeta et adulatione sordida fuere, ut non modo primores civitatis,
quibus claritudo sua obsequiis protegenda erat, sed omnes consulares (et) praetura funeti
multique etiam pedarii senatores certatim exsurgerent foedaque et nimia censerent. memoriae

proditur Tiberium eloqui solitum 'o homines ad servitutem paratosP scilicet etiam illum,
qui libertatem publicam nollet, tam proieetae servientium patientiae taedebat; vgl.
Eprius Marcellus zu Beginn der Herrschaft Vespasians über seine und der Senatsmehrheit
übliches Verhalten, Hist. 4, 8, 2f. bonos imperatores voto expetere, qualescumque tolerare
constantia fortitudine Catonibus et Brutis aequaretur Helvidius (sein Kontrahent): se unum
esse ex illo senatu, qui simul servierit.



Das Problem der Ironie bei Tacitus 49

einschätzt, zeigen sein Rückzug aus dem offizieUen pohtischen Leben und seine

republikanischen Dramen, die Anstoss bei den Mächtigen erregen. - Die Worte des

Maternus bekommen durch den Kontext und die Person des Sprechers ihre
Färbung. Sie geben im Grunde der gleichen Haltung Ausdruck, wie die Bemerkung
des Tacitus, Ann. 3, 28, 2: Caesar Augustus, potentiae securus dedit... iura, quis

pace et principe uteremur. acriora ex eo vincla ...: seit Augustus seinen 'Frieden
unter dem Princeps' etablierte, sind die Fesseln immer schlimmer geworden35. Die
unmittelbare krasse GegenübersteUung von pax et princeps und acriora vincla gibt
hier diesem Frieden einen bitteren Geschmack.

Im Dialogus wird der Schleier der Ironie in den Worten des Maternus
durchsichtig, wenn man seine zweite Rede vor dem Hintergrund der ersten sieht. Was
Maternus in der Schlussrede als boni mores et in obsequium regentis parati zu loben
scheint (41, 3), hatte er in seiner ersten Rede mit Bezug auf Eprius MarceUus als

servitium blossgesteUt und heftig zurückgewiesen (13, 4)36.

«Die Gegenwart zu zerstören», halte Maternus für «ruchlos», sagt Klingner, und
ähnlich äussert sich noch Bringmann37. Doch was ist das für eine Gegenwart Die
Rahmensituation des Dialogus und das Vorgespräch zwischen Aper und Maternus
hatten sie deuthch genug gekennzeichnet. Maternus hat durch seine von zeit-

gemässen Rücksichten nicht beeinflusste DarsteUung des konsequenten Republikaners

Cato die Mächtigen beleidigt und sich selbst in grosse Gefahr begeben. Er
spricht von Angst, Schmeichelei und Heuchelei (13, 4-6) und von der 'gewinngierigen

und blutigen Eloquenz der Gegenwart' (12, 2 lucrosa haec et sanguinans
eloquentia), deren hervorragende Vertreter die berüchtigsten Ankläger sind. Vor
diesem Hintergrund und in der allzu greUen Bestrahlung durch Maternus ent-
hüüen die Wertbegriffe des Prinzipats ihre innere Unglaubwürdigkeit. Die Distanz
des Maternus zu dem, was er scheinbar lobt, ist unverkennbar.

Von der 'höchsten Weisheit' des Princeps spricht Maternus in seiner zweiten
rhetorischen Frage am Ende seiner Schlussrede (41, 4 cum de re publica non im-
periti et multi deliberent, sed sapientissimus et unus). Auf die Fragwürdigkeit
gerade dieses Superlativs hat man mehrfach hingewiesen38. Wie weit aber gerade
bei diesem Begriff der sapientia prineipis Propaganda und Wirklichkeit voneinander

entfernt sein können, zeigt Neros Leichenrede auf Claudius vor dem Senat,
Ann. 13, 3, 1. Tacitus berichtet davon: 'als Nero auf die providentia und die

35 Köstermann, Komm, zu Ann. 3, 28, 2 (1963) 472, paraphrasiert die Aussage acriora ex eo

vincla durch: «die Zügel wurden straffer angezogen». Es ist hier jedoch wohl eher gemeint:
'die Fesseln wurden drückender' (sc. für die betroffenen Bürger): vgl. Ann. 6, 48, 2 acrius
servitium.

33 Zu Dial. 13, 4 adligati cum adulatione nee imperantibus umquam satis servi videntur nee
nobis satis liberi vgl. z. B. Hist. 1, 1, 2 (über die den Herrschenden übertrieben freundliche
und übertrieben feindliche Schriftstellerei): quippe adulationi foedum crimen servitutis,
malignitati falsa species libertatis inest. - Vgl. auch Grube, Greek and Roman Critics 282
Anm. 2.

" Mus. Helv. 27 (1970) 176.
33 Vgl. z. B. Syme, Gymnasium 69 (1962) 255f. WdF 97, 196); Grube a. O.

4 Museum Helveticum



50 Adolf Köhnken: Das Problem der Ironie bei Tacitus

sapientia des verstorbenen Kaisers zu sprechen kam, konnten die Senatoren ihr
Lachen nicht mehr zurückhalten' (postquam ad providentiam sapientiamque flexit,
nemo risui temperare Dass im Prinzipat (von Augustus bis Vespasian) immer
der sapientissimus herrscht, wie Maternus sagt, kann er nicht im Ernst gemeint
haben.

Von der 'Gnade' des kaiserhchen Richters schliesslich, die den Angeklagten
'entgegengehe' und ein langes Plädoyer des Verteidigers überflüssig mache, spricht
Maternus in seiner vierten rhetorischen Frage (41, 4 quid enim opus est invidiosis
et excedentibus modum defensionibus, cum dementia cognoscentis obviam peri-
clitantibus eat Was er hier in Wahrheit meint, ergibt sich aus dem Kontext der
Rede selbst. Während in der Republik, wie Maternus c. 38, 2 betont, aUe Prozesse

vor ordentlichen Gerichten und nach den Gesetzen entschieden wurden (omnia in
foro, omnia legibus, omnia apud praetores), ist die im Prinzipat überwiegende
ausserordentliche kaiserliche Gerichtsbarkeit39 nicht an die Gesetze gebunden - oder, wie

Maternus ironisch sagt, die Angeklagten im kaiserlichen Strafprozess könnten sich

auf die clementia des untersuchenden Richters verlassen. <3f=»

Was diese Rechtsunabhängigkeit der Richter in der vom Kaiser delegierten
ausserordentlichen Gerichtsbarkeit bedeutet, hatte Aper c. 19, 5 unverhüUt
gezeigt, der von ei iudices spricht, qui vi et potestate, non iure aut legibus cognoscunt.
Was aber die clementia cognoscentis praktisch bedeuten kann, wenn der Kaiser
selber als Richter fungiert, zeigt, ausser der zu Beginn dieses Vortrags angeführten
Verurteüung des Valerius Asiaticus durch die dementia des Claudius, ein Vergleich
mit Ann. 15, 35.

Nero lässt dort den Süanus Torquatus vor dem Senat anklagen, und nachdem er
ihn zum Selbstmord gezwungen hat, hält er eine Rede 'nach seiner Art': zwar sei

Silanus schuldig gewesen und habe zu recht kein Vertrauen zu einer Verteidigung
gehabt, doch wäre er dennoch am Leben gebheben, hätte er die Gnade des richtenden

Kaisers abgewartet (secutaque Neronis oratio ex more, quamvis sontem et defen-

sioni merito diffisum victurum tarnen fuisse, si clementiam iudicis exspectasset).

Diese ParaUele gibt der dementia cognoscentis im Dialogus ihren Hintergrund. Der
Satz des Maternus kann wohl nur bedeuten: 'wozu brauchen wir noch lange
Verteidigungsreden, mit denen wir uns nur imbeliebt machen, da das Schicksal der

Angeklagten ohnehin nur von der Willkür des kaiserhchen Richters abhängt?'.
Das ironische Lob des Maternus, das den Gegensatz von Anspruch und

Wirklichkeit im Prinzipat aufdeckt, ist keine nur eingeschränkte Anerkennung; es ist
in Wahrheit eine viel wirksamere Kritik an den bestehenden Zuständen, als es die
blosse Ablehnung hätte sein können.

33 Vgl. zur Entwicklung dieser Gerichtsbarkeit J. Bleicken, Senatsgericht und Kaisergericht
(1962) bes. 66 ff; vgl. 60 ff. zum entscheidenden Einfluss des Kaisers auch in der
ausserordentlichen Senatsgerichtsbarkeit. Bleicken geht jedoch auf den Dialogus nicht ein.


	Das Problem der Ironie bei Tacitus

