Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 1

Artikel: Das Problem der Ironie bei Tacitus
Autor: Kodhnken, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-24369

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-24369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Problem der Ironie bei Tacitus

Von Adolf Kohnken, Bonn

Der Begriff der Ironie als ‘Verstellung’ und der ironischen Aussage als Diskre-
panz zwischen Wortlaut und Sinn, der fiir die antike Rhetorik eine geldufige Er-
scheinung war?, ist in der modernen Forschung ein recht umstrittenes Mittel bei
der Erklirung antiker Texte, und es gibt Interpreten, die gegeniiber dieser lite-
rarischen Erscheinung eine grundsétzliche Abneigung zu haben scheinen. E. Fraen-
kel z. B. ldsst bei einem so ironischen Autor wie Horaz die ‘horazische eipavela’
fast nur in der engen Bedeutung der ‘Selbstverkleinerung’ gelten!*, obwohl dies
der Vielschichtigkeit des Begriffs bei diesem Dichter sicher nicht gerecht wird2.
Fast gewinnt man aus dem Horaz-Buch den Eindruck, dass fiir Fraenkel die Exi-
stenz ‘hintergriindiger’ Aussagen iiberhaupt fragwiirdig war. Deshalb iiberrascht
es auch nicht, dass Fraenkel bei einem Autor wie Tacitus, von dessen Schriften
R. Syme in seinem Standardwerk sagt «Irony is all-pervasive»?**, noch nicht ein-
mal mit der Maglichkest ironischer Aussagen in irgendeiner Form gerechnet zu
haben scheint, dass er in seinem 1969 wieder neu gedruckten allgemein-charakteri-
sierenden Tacitus-Aufsatz von 1932 nirgendwo von taciteischer Ironie spricht und

* Der vorliegende Aufsatz ist eine im Haupttext leicht verdanderte und erweiterte Fassung
meiner am 31. Okt. 1970 als Abschluss meiner Habilitation in die Philosophische Fakultat
der Universitat Bonn gehaltenen Antrittsvorlesung. — Herrn Prof. C. O. Brink, Cambridge,
bin ich fiir kritische Hinweise sehr dankbar.

1 Siehe jetzt E. Zinn, Ironie und Pathos bei Horaz, in: Ironie und Dichtung, hg. von A. Schaefer
(Miinchen 1970) bes. 46ff.

12 Siehe E. Fraenkel, Horace (1957) 14; 335 «semi-serious eipwveia ‘dissimulatio opis propriae’»;
422, 4341, (diese Stellen laut Index ; vgl. ausserdem 60f. «self-mockery» ~ ‘town-bred irony’
(Sellar); 119 zu Sat. 1, 7, 2f.: «<a whimsical piece of Horatian slpwveia»). — Zum Stichwort
‘irony’ schreibt Fraenkel im Index seines Buches nur: «‘irony’ last expedient of despairing
commentators», und er verweist auf drei Stellen, in denen er sich mit verfehlten Interpreta-
tionen friiherer Horazkommentatoren auseinandersetzt: S. 46 Anm. 2 («that last expedient
of a despairing commentator, the assumption of ‘sarcastic irony’»); 2564 Anm. 4; 348 Anm. 4;
vgl. auch Fraenkel, Aeschylus Agamemnon (1950) Komm. S. 719 zu V. 1523f. — E. Zinn,
a. 0. 47 zitiert Fraenkels Urteil iiber falschlich angenommene Ironie bei Horaz als «witzige
Bemerkung». Fraenkels verallgemeinernde abschétzige Klassifizierung der Ironie und der
Umstand, dass er den Begriff ‘Ironie’ (‘ironisch’) sonst nur fliichtig und selten beriihrt (vgl.
z. B. Horace 109, 116. 148: «an ironical prescription against insomnia») deuten aber wohl
zugleich darauf hin, dass er eine grundsétzliche Abneigung gegen die Ironie und ihr ver-
wandte Erscheinungen hatte; vgl. auch K. Sallmann, Satirische Technik tn Horaz' Erb-
schleichersatire, Hermes 98 (1970) 195 Anm. 1, zu Fraenkels geringem Verstindnis fiir das
zweite Satirenbuch des Horaz im allgemeinen und die Satire 2, 5 im besonderen (vgl. Fraen-
kel, Horace 1441.).

2 Vgl. z. B. Zinn a. O., bes. 57f., und Sallmann im genannten Aufsatz. Siehe im allgemeinen
V. Sack, Ironie bes Horaz (Diss. Wiirzburg 1965), besonders die Zusammenfassung 165 ff.

2a R. Syme, Tacitus (1958) 206; vgl. Symes Index s.v. ‘Irony’ (S. 837).




Das Problem der Ironie bei Tacitus 33

insbesondere das ‘Lob auf den Prinzipat’, das Tacitus am Schluss des Dialogus
de oratoribus dem Gastgeber und Hauptsprecher Maternus in den Mund legt, wie
viele andere Erklirer ohne Zogern wortlich nimmt3.

Die Maternusrede und vor allem ihr Schluss sind jedoch in ihrer eigentlichen
Bedeutung sehr umstritten. Ich mochte im folgenden die Schlussworte des Mater-
nus in den Vordergrund stellen, weil sie fiir das Problem der Ironie und die Mog-
lichkeiten, sie nachzuweisen, und zugleich fiir die Eigenart taciteischer Ironie von
Bedeutung sind. Unter ‘Ironie’ verstehe ich dabei zunéchst nur, dass der Schrift-
steller mit seiner Aussage fiir den aufmerksamen Leser deutlich erkennbar einen
ganz anderen Sinn intendiert, als der Wortlaut auf den ersten Blick zu besagen
scheint.

Maternus stellt den unruhigen Zeiten der Republik die magna quies des Prin-
zipats gegeniiber und sagt (c. 41, 4) u. a., im Prinzipat sei der Weiseste Herr-
scher, sei der consensus der Besten im Senat schnell hergestellt, seien offentliche
Vergehen selten und geringfiigig und sei schliesslich der untersuchende Richter
milde und gnédig gegeniiber den Angeklagten.

Maternus hat im Dialogus das letzte Wort und ist iiberdies die beherrschende
Figur. Man sollte deshalb natiirlicherweise annehmen und hat dies auch meistens
angenommen, er komme von den vier Gesprichsteilnehmern der Ansicht des
Tacitus in der zentralen Frage nach den Griinden fiir den Verfall der Beredsamkeit
und der damit verkniipften Einstellung zu Republik und Prinzipat am néchsten.
Die wortliche Interpretation seiner Aussagen aber hat zur Folge, dass Maternus
mit der sonst von Tacitus eingenommenen kritischen Haltung zum Prinzipat in
Konflikt zu geraten scheint. Man stimmt heute allgemein darin iiberein, dass der
Dialogus etwa gleichzeitig mit den Historien verfasst wurde; zu Beginn der Histo-
rien aber hat Tacitus die Herrschaftsform des Prinzipats von Augustus bis Domi-
tian sehr kritisch dargestellt: Kann er sie zur gleichen Zeit im Dialogus, der in der
Zeit Vespasians spielt (c. 17, 3), durch Maternus «freudig bejahen» (wie Fraenkel

sagt)®?

3 E. Fraenkel, T'acitus, NJb. 8 (1932) 223 (jetzt in: Tacitus, Wege der Forschung 97 [1969]
23); vgl. z. B. R. Reitzenstein, NGG 1914, 237ff. (= Aufsitze zu Tacitus [1967] 81ff.: dazu
zuletzt K. Bringmann, Mus. Helv. 27 [1970] 175 Anm. 61) und s. unten S. 391f.

3a NJb. 1932, 223 (= WdF 97, 23): «jetzt bejaht er, sc. Maternus, seiner Poetennatur getreu,
freudig den gegenwirtigen Weltzustand, der keine Machtkimpfe mehr kennt und also
keiner rednerischen Waffen bedarf... Die Gegenwart unter einem gerechten und milden Prin-
ceps kommt dem Idealzustand sehr nahe». — Fraenkel vermeidet den Konflikt zwischen der
Haltung des Maternus und der des Tacitus, indem er nicht den Schlussprecher Maternus,
sondern seinen Vorredner Messalla zur «Lieblingsgestalt des Tacitus» erklart. Andere Inter-
preten teilen diese Ansicht oder meinen, Tacitus habe allen drei Diskussionsrednern gleich
viel von seiner eigenen Personlichkeit und Uberzeugung mitgegeben (s. zuletzt F. R. D.
Goodyear, Tacitus, G&R, New Surveys 4 [1970] 15: Er spricht von «the force and cogency
he [sc. Tacitus] gives to each view» und folgert «the protagonists reflect different facets of
Tacitus’ complex personality»; vgl. ebda. 16: Apers «forceful and eloquent arguments are
not obliterated by what follows, nor are Messalla’s arguments invalidated by Maternus»).
Bleiben aber tatsiichlich am Schluss des Dialogus die Positionen aller drei Redner (Aper,

3 Museum Helveticum




34 Adolf Kohnken

Man hat gegen die wortliche Interpretation vor allem Einwinde auf Grund der
Personlichkeit des Sprechers Maternus und der Situation des Dialogus erhoben.
So schreibt z. B. zuletzt K. Bringmann4, Maternus messe «durch ironische Uber-
treibung den ideologischen Anspruch des Kaisertums an der geschichtlichen Wirk-
lichkeit». Zugleich meint jedoch auch Bringmann, Maternus erkenne die Not-
wendigkeit des Prinzipats an, der «einzelnen Verfolgungen und Ubergriffen zum
trotz pax und quies verwirklicht» habe. Wie aber sieht dieser Frieden aus? Ist er
wirklich ein so positiver Wert fiir Maternus? Wie skeptisch Tacitus der ‘Ruhe
unter dem Prinzipat’ gegeniiberstand, hat kiirzlich z. B. S. Borszdk gezeigt®. Hat
der entscheidende Sprecher in Tacitus’ Dialogus diese Ruhe, wenn schon nicht
gefeiert, so doch wenigstens als vorteilhaft akzeptiert? Ist also das Lob des
Maternus zwar vielleicht als ‘ironische ﬁbertreibung’, aber durchaus noch nicht
als ‘ironische Widerlegung’ der Vorziige des Prinzipats gemeint?

Ein ironisches Lob aber kime doch wohl einem durchsichtig verhiillten Tadel
sehr nahe; zumindest aber miisste das Gelobte, wenn das Lob ironisch gemeint
ist, in ein Zwielicht geraten, durch das es in seinem Wert stark beeintrichtigt
wiirde. Wenn also die Worte des Maternus ironisch zu verstehen sind, wie weit
reicht dann diese Ironie? Wodurch wird sie den Gesprichsteilnehmern und dem
Leser erkennbar? Wo gibt es sonst Ironie bei Tacitus, und in welcher Form er-
scheint sie ? Welche Funktion hitte schliesslich die Ironie im Falle des Maternus?

Auf ironische Aussagen und sogar ganze Szenen unter ironischer Beleuchtung
in den Historien und den Annalen des Tacitus hat vor allem R. Syme in seinem
Tacitus-Buch hingewiesen®. Er beriihrt unter seinen Beispielen fiir taciteische
Ironie auch kurz zwei Stellen aus den Annalen, die ich hier anfiihren méchte, weil
sie fiir die Beurteilung der Maternusrede im Dialogus aufschlussreich sein konnen:

Ann, 12, 53, 3 bringt Claudius im Senat einen Gesetzesantrag zur Bestrafung
von freien Romerinnen ein, die sich mit Sklaven einliessen, und er nennt als
Initiator dieser Vorlage seinen Freigelassenen Pallas. Als daraufhin einige Sena-

Messalla, Maternus) gleichberechtigt nebeneinander bestehen ? Ubereinstimmungen in Einzel-
heiten brauchen die Widerlegung im ganzen nicht auszuschliessen. Man muss hier wohl zwei
Punkte unterscheiden, die Beobachtung, dass jeder der drei Sprecher in Einzelheiten Be-
rithrungen mit Ansichten des Tacitus aufweist, jede Rede also etwas nach Tacitus’ Meinung
Richtiges enthilt, und andererseits die Frage nach der richtigen Gesamtanalyse der zentralen
Probleme. Messalla z. B. hilt zwar im Dialogus das Grundsatzreferat zu der den Hauptteil
der Diskussion bestimmenden Frage nach den Griinden fiir den Riickgang der Beredsamkeit
seit den Zeiten der Republik (28, 1; vgl. 15, 2-16, 2 und 24, 3). Seine wenig realistische (und
von Maternus schon c. 33 ironisch kritisierte: vgl. Bringmann a. O. 171) These von einem
Erziehungsverfall zwischen der ausgehenden Republik und dem Prinzipat kann jedoch schon
deshalb nicht Tacitus’ Ansicht sein, weil sie durch die Schlussrede des Maternus deutlich
widerlegt wird: s. jetzt im einzelnen K. Bringmann, Aufbau und Absicht des taciteischen Dia-
logus, Mus. Helv. 27 (1970) 164-178; s. iiber das Verhaltnis der Beitrige Apers und Messallas
zum Schlussreferat des Maternus auch unten S. 37.

4 Mus. Helv. 27 (1970) 174f.

5 Pax Tacitea, Acta Classica 2 (1966) 47-61.

¢ Syme, Tacitus, bes. 206. 349. 539 (Hinweis auf die Pallas-Episode); vgl. bes. 414f. zur cle-
mentia des Claudius beim Prozess des Valerius Asiaticus.




Das Problem der Ironie bei Tacitus 35

toren in fast skurrile Schmeicheleien und Dankesergiisse fiir Pallas verfallen und
beantragen, dem Pallas fiir seine Gesetzesinitiative die priatorischen Insignien und
ein Honorar von fiinf Millionen Sesterzen zuzuerkennen, versichert Claudius,
Pallas sei mit der Ehrenprétur zufrieden und wolle so arm bleiben wie bisher (con-
tentum honore Pallantem intra priorem paupertatem subsistere). Daraufhin erfolgt
ein Senatsbeschluss, der in Erz festgehalten wird und in dem Pallas in héchsten
Tonen fiir seine Sparsamkeit vom alten Schlage gepriesen wird. Tacitus aber fiigt
trocken hinzu, Pallas sei dreihundertfacher Millionir gewesen, und enthiillt durch
diese Information die ganze Lacherlichkeit der von ihm verhéltnisméssig ausfiihr-
lich beschriebenen Senatsverhandlung und ihres Ergebnisses (fizum est in aere
publico senatus consultum, quo lbertinus sestertiv ter malliens possessor antiquae
parsimoniae laudibus cumulabatur).

An diesem Kapitel aber lisst sich ein fiir Tacitus iiberhaupt wesentlicher Zug
beobachten: die ironische Gegeniiberstellung der faktischen Verhéltnisse und der
offiziellen Ausdrucksweise, eine Gegeniiberstellung von enthiillender Wirkung. —
Im Schlusswort des Maternus im Dialogus aber tritt die offizielle Terminologie des
Prinzipats mit quies und pax’, consensus optimorum, sapientia principrs und cle-
mentia cognoscentis® geradezu auffillig hervor. Wie weit sind diese Begriffe aner-
kennend und ernst gemeint?

Die zweite hier zu vergleichende Stelle findet sich Ann. 11, 3. Der Konsular
Valerius Asiaticus ist aus fadenscheinigen Griinden des Hochverrats angeklagt
und muss sich vor dem Gericht des Kaisers Claudius verantworten. Valerius ver-
teidigt sich so geschickt, dass ausser Claudius selber auch seine Berater-Suillius
und Vitellius geriihrt scheinen und die ebenfalls anwesende Messalina hinausgeht,
um sich die Trinen abzutrocknen. Sie vergisst aber nicht, vorher dem Vitellius
einen Wink zu geben, er solle den Asiaticus ja nicht entwischen lassen. Als nun
der Kaiser schon an einen Freispruch denkt (consultants super absolutione Asiatice),
hilt Vitellius weinend eine Rede, in der er die Verdienste seines Freundes Asiaticus
riihmt — und am Ende dafiir stimmt, dem Asiaticus die freie Wahl der Todesart
zu erlauben (liberum mortis arbitrium er permisit). Claudius aber entschliesst sich
zu eben diesem Gnadenakt (secuta sunt Claudit verba wn eandem clementiam).
Tacitus stellt hier die Verhandlung mit sarkastischer Ironie so dar, dass Claudius

7 Vgl. Dial. 36, 2 horum quogue temporum oratores ea consecuts sunt, quae composita et quieta
et beata re publica tribus fas erat; 38, 2 longa temporum quies et ... maxima principis disciplina
ipsam quoque eloquentiam ... depacaverat; 41, 5 magna quies; vgl. das Gegenbild 37, 6 sciamus
nos de ea re loqui, quae facilius turbidis et inquietis temporibus existit; 40, 2 non de otiosa et
quieta re loquimur; 40, 4 donec nulla fuit in foro pax.

8 Dial. 41, 4 cum optimi cito consentiant [sc. in senatu], ... cum de re publica ... (deliberet) ...
sapientissimus et unus, ... cum clementia cognoscentis obviam periclitantibus eat; vgl. das
Gegenbild 36, 2 cum mixtis omnibus et moderatore uno carentibus tantum quisque orator saperet,
quantum erranis populo persuaders poterat; 40, 4 donec nulla fuit in foro pax, nulla in senatu
concordia, nulla in tudiciis moderatio, nulla superiorum reverentia, nullus magistratuum modus;
vgl. auch 38, 2 mediis divi Augusti temporibus ... longa temporum quies et continuum populs
otium et assidua senatus tranquillitas et maxima principis disciplina ... omnia depacaverat.




36 Adol Kéhnken

nach der Rede des Vitellius den erzwungenen Selbstmord fiir milder als Frei-
spruch zu halten scheint. Die clementia des Claudius besteht darin, statt eines
Freispruchs dem Angeklagten den Freitod zu erlauben.

Von der clementia cognoscentis aber, welche die Institution des Verteidigers im
kaiserlichen Strafprozess weitgehend unnétig mache, spricht auch Maternus im
Dialogus in seinem Lob auf den Prinzipat (c. 41, 4). Konnen seine Worte — nach
den Voraussetzungen des Dialogus — lobend oder zumindest doch widerwillig an-
erkennend gemeint sein ?

Die Situation im Dialogus, soweit sie zum Verstéindnis der Schlussworte des
Maternus von Bedeutung ist, lisst sich folgendermassen umreissen. Im Hause des
Maternus unterhalten sich die vier Senatoren Maternus, Aper, Secundus und
spiter Messalla iiber die Lage der forensischen Beredsamkeit ihrer Zeit, der Zeit
Vespasians, um das Jahr 756 n. Chr. Im ersten Teil des Dialogus (c. 5, 3 bis c. 13)
sprechen sich in je einer Rede Aper fiir und Maternus gegen den Beruf des Red-
ners und Anwalts im allgemeinen aus. Im zweiten (Haupt-)Teil (c. 14-41), der
durch das Hinzukommen des Messalla ausgel6st wird, nehmen dann (in dem uns
nicht ganz vollstdndig erhaltenen Text)® Aper in einem zweiten Beitrag (c. 16, 4
bis 23, 6), dann Messalla (25f. und 28-35, 5: der Schluss ist in der Liicke verloren)®

® In der heiBl umstrittenen Frage nach dem Umfang der Textliicke hinter Dial. 35, 5 hat jetzt
die Analyse von K. Bringmann a. O. (oben Anm. 3a), bes. 171ff., klar gezeigt, dass die
Liicke nur klein ist und Secundus keine eigene Rede gehalten haben kann: die lange auf die
Liicke folgende Schlussrede des Maternus ist in erster Linie eine Antwort auf die mit der
Liicke abbrechende Rede des Messalla (in zweiter Linie auch auf den Beitrag Apers: s. unten
S. 37); sie enthalt keinerlei Hinweise auf etwaige uns verlorengegangene Argumente des
Secundus; zur Rede des Maternus nimmt entsprechend im darauf folgenden Schlusskapitel
des Dialogus (42) nur noch Messalla Stellung, ein Umstand, der bestitigt, dass die Ausein-
andersetzung um die magna quaestio nach den Ursachen fiir den Verfall der Beredsamkeit
(seit c. 28) im wesentlichen nur zwischen Messalla und Maternus gefiihrt wird (vgl. schon
c. 16, 3, wo Maternus, nicht Secundus, die Beteiligung an der von Messalla aufgeworfenen
Frage zusagt; c. 24, wo Maternus auf das vorgeschlagene Thema zuriicklenkt; c. 27, wo
Maternus die von Messalla in c. 25f. entgegen ihrer Verabredung gegebene Replik auf Aper
kritisiert; c. 28, 1, wo Messalla seine Rede ausdriicklich an Maternus adressiert und Secun-
dus und Aper nur nebenbei erwihnt [vgl. 25, 1]; c. 33, wo Maternus moniert, Messalla habe
wichtige Punkte noch nicht behandelt: auch hier wird von Aper und Secundus nur gesagt,
dass sie dem Einwand des Maternus zustimmten: 33, 4): die Schlussrede des Maternus muss
also auf den Beitrag des Messalla unmittelbar gefolgt sein; Maternus wird bei der Behand-
lung des Hauptthemas so eindringlich als die treibende Kraft dargestellt, dass der Leser
formlich darauf wartet, ihn nach dem Ende von Messallas Darlegung das Wort ergreifen
und seine Ansichten denjenigen Messallas gegeniiberstellen zu sehen (Secundus, dessen von
den Befiirwortern einer grossen Liicke angenommene Rede hinter der des Messalla und vor
der Schlussrede des Maternus gestanden haben miisste, reagiert mit keinem Wort auf die
Maternusrede und wird auch im abschliessenden Scherz des Maternus, c. 42, 2, in dem dieser
noch einmal auf die Kontroversen zwischen sich und Aper sowie zwischen Aper und Messalla
Bezug nimmt, nicht erwahnt). — Im ganzen bestatigt sich die von K. Barwick (Festschrift
Judeich [1929] bes. 106-108 ; Der Dialogus de oratoribus des Tacitus [1954] 4f.) angenommene
Gliederung des Dialogus in die drei Redenpaare: (1) Aper — Maternus; (2) Aper — Messalla;
(3) Messalla — Maternus; vgl. die nichste Anm.
10 Auch Messalla hilt zwei inhaltlich klar abgegrenzte Reden: (1) Replik auf Aper (25f., deut-
lich als Abweichung vom Hauptthema gekennzeichnet: 25, 1 sagt Messalla: sequar prae-




Das Problem der Ironie bei Tacitus 37

und schliesslich Maternus in einer zweiten Rede (c. 3641, 5: der Anfang ist in
der Liicke verloren) zu der schon im Prooemium angekiindigten zentralen Frage
Stellung: Wieso gab es im Rom der ausgehenden Republik so viele, unter dem
zeitgendssischen Prinzipat aber kaum noch einen wirklich berithmten und riih-
menswerten Redner? Welche Griinde gibt es fiir diesen Riickgang der Beredsam-
keit,?

Aper, der den Verfall der Beredsamkeit iiberhaupt zu bestreiten sucht und fiir
den modernen pointenreichen und schlagkraftigen Redestil spricht, legt unter
anderm dar, wie es um die zeitgenossische Gerichtspraxis mit ihrem allméchtigen
Richter steht und welchen Zwang sie auf den Anwalt ausiibt, und er fordert eine
dieser Praxis angepasste Redeform. Langatmige Reden, wie sie in der Republik
iiblich waren, seien in der Gegenwart unmaglich. Messalla dagegen glaubt an einen
Erziehungsverfall zwischen ausgehender Republik und Prinzipat. Er kritisiert die
wirklichkeitsfremde Ausbildung der modernen Redner in den Rhetorenschulen
und die Torheiten ihres Stils, und er fordert die Riickkehr zu klassischen Ausbil-
dungs- und Stilprinzipien. Jeder von beiden stellt nur einen Teil der Realitit dar
und lésst jeweils die von seinem Kontrahenten aufgezeigte Kehrseite ausser acht:
Aper iibersieht, dass die von ihm dargelegten dusseren Verhiltnisse im Prinzipat
das Entstehen einer bedeutenden Redekunst ausschliessen; Messalla iibersieht,
dass die von ihm hervorgehobenen Schwichen der modernen Beredsamkeit durch
die Veréinderung der politischen Verhiltnisse bedingt sind. Beide aber halten im
Grunde eine neue Bliite der Beredsamkeit fiir erreichbar, Aper dann, wenn man
dem Zeitgeschmack folgt, Messalla dann, wenn man zum klassischen Vorbild zu-
riickkehrt. Erst Maternus fasst die beiden Seiten der Sache zusammen und zeigt,
dass unter der Ordnung des Prinzipats grosse Redner und eine glanzvolle Bered-
samkeit iiberhaupt nicht mehr entstehen konnen. Sie hat im Gegensatz zur Repu-
blik, wo man viele iiberzeugen musste, wenn man sich politisch und gesellschaftlich
durchsetzen wollte, keine wesentliche Funktion, keine bedeutenden Stoffe und
kein grosses Publikum mehr.

Am Schluss seiner Rede aber (c. 41) scheint Maternus iiber seine Grundthese
noch hinauszugehen und den Prinzipat als nahezu vollkommene Staatsform zu
preisen. Er stellt zur Begriindung der Aussage, dass Ehre und Ruhm der Redner
geringer seien, wenn die Sitten der Biirger gut und zum Gehorsam gegeniiber dem

scriptam a te, Materne, formam; neque enim diu conira dicendum est Apro: ‘erst muss ich
kurz Aper widersprechen, dann werde ich nach dem von dir vorgezeichneten Plan vorgehen’;
vgl. ausserdem die einander entsprechenden Mahnungen des Maternus an Messalla, c. 24, 2,
tuum tamen, Messalla, promissum tmmutasse non debet, und 27, 1, parce ... et potius exsolve
promissum, welche die dazwischen stehende Replik Messallas auf Aper, c. 25f., als eine
‘nicht vorgesehene’ Sonderrede hinstellen und vom eigentlichen Thema des Messalla ab-
heben); (2) Referat zur magna gquaestio iiber die Griinde fiir den Verfall der Beredsamkeit:
dieses Referat besteht aus zwei ‘Anldufen’, einem nur theoretischen Teil (c. 28-32) und
einem mehr praktischen (c. 33-35), unterbrochen durch eine Kritik des Maternus, der c. 33,
1-3 den allzu abstrakt-idealistischen Messalla auf den Boden der Tatsachen zuriickholt.




38 Adolf Kéhnken

Herrschenden bereit seien (41, 3 nter bonos mores et in obsequium regentis paratos)
vier rhetorische Fragen (41, 4):

‘Was brauchen wir ndmlich lange Stellungnahmen im Senat (wie zur Zeit der
Republik), wenn doch die Besten sich schnell einig sind ¢’ (quid enim opus est longis
in senatu sententiss, cum optimi cito consentiant?) — ‘Wozu brauchen wir viele
Reden vor dem Volk (wie in der Republik), wenn fiir den Staat nicht die uner-
fahrene Masse plant, sondern ein Einziger, der zugleich der Weiseste ist?’ (quid
multis apud populum contionibus, cum de re publica non impersts et mults deliberent,
sed saprentissimus et unus ?) — “Was brauchen wir freie Anklagen (gegen méchtige
Amtstriger, wie in republikanischer Zeit), wenn doch Rechtsbriiche so selten und
so geringfiigig sind?’ (quid voluntariis accusationsbus, cum tam raro et tam parce
peccetur ?) — “‘Wozu sind Anstoss erregende iiberméssig lange Verteidigungsreden
notig (wie in der Republik), wenn doch ohnehin die Gnade des Richters den An-
geklagten entgegenkommt ?’ (quid invidiosis et excedentibus modum defensionibus,
cum clementia cognoscentis obviam periclitantibus eat ?).

Diese vier rhetorischen Fragen, mit denen Maternus gegeniiber den zuvor von
ihm beschriebenen langen Senatsdebatten, stindigen Volksversammlungen und
freien Anklagen in der Republik™ die Staatsideologie des Prinzipats in Form des
consensus optvmorum im Senat, des sapientisstmus et unus als Herrscher, der Selten-
heit und Geringfiigigkeit von 6ffentlichen Vergehen (wie Korruptionsfillen)'® und
der gnidigen Milde des Richters im kaiserlichen Strafprozess zu akzeptieren
scheint, wirken gerade in seinem Munde seltsam.

In der neueren Diskussion hat man vor allem auf zwei Punkte hingewiesen,
deren Beachtung die Ausfiilhrungen des Maternus problematisch erscheinen lésst.

Der erste betrifft die Rahmensituation des Dialogus. Tacitus weist in der Ein-
leitung sowie durch Anspielungen des Secundus und des Aper mehrfach mit auf-
fallendem Nachdruck darauf hin, dass Maternus, in dessen Haus sich die Dialog-
teilnehmer zusammenfinden, politisch gefdhrdet ist. Er hat republikanische Dra-
men geschrieben, zuletzt eine Tragodie mit dem Titel ‘Cato’, die den Unwillen
der Michtigen erregt hat (c. 2, 1 heisst es offendisse potentium animos dicebatur;
3, 2 hilt Secundus dem Maternus die offensae Catonts tus vor und fragt, ob er
nicht daran denke, eine weniger gefiihrliche Neufassung seines ‘Cato’ zu veroffent-
lichen, Catonem non quidem meliorem, sed tamen securiorem; c. 10, 6 wirft Aper
dem Maternus vor pro Catone offendis und sagt 10, 8, man solle es moglichst ver-
meiden potentiorum aures offendere). Gegeniiber diesen Warnungen des Secundus

11 Vgl. Dial. 36, 3 hinc leges assiduae et populare nomen, hinc contiones magisiratuum paene per-
noctantium in rostris, hinc accusationes potentium reorum et assignatae etiam domibus inimici-
tiae, hinc procerum factiones et assidua senatus adversus plebem certamina; 40, 1 contiones
assiduae et datum vus potentissimum quemque vexands alque ipsa intmicitiarum gloria; vgl.
40, 4.

12 Wie die Begriffe parce peccare und voluntariae accusationes zu verstehen sind, zeigt (ausser
dem Gegenbild der Republik) auch Plin. Ep. 3, 4, 5 priores nostros etiam singulorum hospitum
inturias voluntariis accusationibus exsecutos (vgl. Gudeman, Komm. [1914] 506 zu Dial. 41, 4).




Das Problem der Ironie bei Tacitus 39

und des Aper vor einer so gefahrlichen politischen Schriftstellerei aber lisst Tacitus
seinen Maternus noch dazu ausdriicklich darauf hinweisen, dass er weitere Tra-
godien mit politischem Ziindstoff veroffentlichen werde’® und an seinem ‘Cato’
nichts zu dndern gedenke (c. 3, 3). Ist diesem Verfasser republikanischer und offen-
bar antimonarchischer Tragodien ein Lob des Prinzipats als Schlusswort zuzu-
trauen ?

Der zweite Punkt, in dem Maternus in seiner Schlussrede in einen Widerspruch
zu sich selbst zu geraten scheint, betrifft seine Aufforderung an Messalla (29, 3),
er solle in seinem Referat ‘die alte Freiheit der Rede iiben, von der wir wohl noch
mehr herabgesunken sind als von der Redekunst’ (cum de antiquis loquaris, utere
antiqua bibertate, qua vel magis degeneravimus quam ab eloguentia). Diese bittere
Bemerkung zeigt sehr klar, wie hoch Maternus die republikanische Freiheit der
Rede einschitzt. Diese Freiheit lisst Maternus in seinem Schluss-‘Enkomion’ auf
die Institutionen des Prinzipats ganz aus dem Spiel. Ist aber ohne sie das Lob aus
dem Munde des Maternus iiberhaupt noch vordergriindig akzeptabel? Kann ein
Mann wie er die auf Kosten der Freiheit errichtete fragwiirdige ‘Ruhe’ des Prinzi-
pats ernsthaft loben?

Wie wenig die verschiedenen Versuche, ohne die Annahme von Ironie in der
Schlussrede des Maternus auszukommen, iiberzeugen, zeigt ein Uberblick:

Eine Reihe von Interpreten nimmt, wie E. Fraenkel, die Schlussworte des
Maternus als ‘Lobpreis der politischen Zustinde der Gegenwart’ wortlich!. Sie
stellen dann einen angeblich von Tacitus beabsichtigten Widerspruch und Zwie-
spalt im Charakter und Verhalten des Maternus fest, der wegen seiner Vorliebe
fiir die friedliche Zuriickgezogenheit die Ruhe des Prinzipats begriissen und zu-
gleich die viel grossere geistige Freiheit und Leistungskraft in der Anarchie der
ausgehenden Republik anerkennen miisse.

Die Frage aber ist, ob Maternus iiberhaupt eine Entscheidung fiir die eine und
gegen die andere der beiden Alternativen, ausgehende Republik und Prinzipat,
getroffen hat. In seiner ersten Rede im ersten Teil des Dialogus hatte er die voll-
kommene Gesellschaftsform nur in mythischer Vorzeit verwirklicht gesehen, also
so weit wie moglich von der Gegenwart entfernt (c. 12, 2—4; vgl. Ann. 3, 26-28;
vgl. auch Hist. 2, 38). Auch die Tatsache, dass Maternus von Anfang an als kon-
sequenter Vertreter einer freiheitlichen Gesinnung geschildert wird, dass er in
seiner ersten Rede das Leben der beriichtigten Delatoren und Giinstlinge Vespa-

13 Vgl. Dial. 3, 3 (Maternus:) quod 8t qua omisit Cato, sequenti recitatione Thyestes dicet; hanc
enim tragoediam disposui tam et intra me ipse formavi (vgl. zu der fiir das Thyestes-Thema
wesentlichen Kritik monarchischer Willkiir Sen. T'hyest. mit der Tyrannengestalt des Atreus;
vgl. Syme, Tacitus 1, 110 mit Anm. 7).

14 So z. B. K. v. Fritz, Aufbau und Absicht des Dialogus, RhM 81 (1932) 275-300 (jetzt in:
Tacitus, WAF 97 [1969] 298-324); K. Keyssner, Betrachtungen zum Dialogus als Kunstwerk
und Bekenntnis, Wiirzb. St. 9 (1936) (jetzt in: WAF 97, 336ff.); vgl. auch H. Gugel, Unter-
suchungen zu Stil und Aufbau des Rednerdialogs, Comm. Aen. 20 (1969) 11 und unten S. 42ff.
zu Klingners Auffassung.




40 Adolf Kohnken

sians, Eprius Marcellus und Vibius Crispus, als erbarmlich darstellt und sagt, ‘ge-
bunden an Schmeichelei erscheinen sie den Herrschenden nicht untertinig genug
und uns nicht geniigend frei’ (13, 4 adligats cum adulatione nec smperantibus satis
serve videntur nec nobis satis libert; vgl. Hist. 1, 1, 2 adulations foedum crimen ser-
vitutes ... tnest), — diese klare Distanzierung von den Herrschenden im Prinzipat
und ihren aktivsten Dienern ldsst die Theorie vom Zwiespalt in Maternus und
damit die wortliche Interpretation des Schlusses seiner zweiten Rede fragwiirdig
erscheinen.

Ein anderer Vorschlag, die Schwierigkeiten der Schlusspassage zu umgehen,
besteht darin, die Worte des Maternus nicht auf den historischen, sondern einen
idealen Prinzipat zu beziehen'. Diese Ansicht ist jedoch bei genauerem Hinsehen
mit dem Wortlaut der Schlusspassage unvereinbar. Sie widerspricht z. B. schon
der Formulierung c. 41, 4 cum tam raro et tam parce peccetur: Maternus sagt nicht,
‘was brauchen wir noch Anklagereden, wenn es kaum Vergehen gibt’ (sc. im idealen
Prinzipat), sondern er sagt, ‘wozu brauchen wir Anklagen, da doch Vergehen so
selten und so geringfiigig sind’ (sc. unter der jetzt bestehenden Staatsform des
Prinzipats). Wie das ‘so’ und das Préisens zeigen, bezieht sich Maternus’ Aussage
auf den realen Prinzipat, wie er sich in der Zeit von Augustus bis Vespasian her-
ausgebildet hat. Dieser Sachverhalt wird z. B. auch durch den unmittelbar im
Text folgenden Satz bestétigt, worin Maternus noch einmal die priora saecula
(d. h. die Republik) und Aaec saecula (d. h. den gegenwiirtig bestehenden Prinzipat)
einander gegeniiberstellt (41, 5)!%. Der Ausweg, Maternus’ Lob auf einen nur ge-
dachten, idealen Prinzipat zu beziehen, ist also nicht moglich.

Wieder eine andere Losung deutet V. Poeschl neuerdings an'”. Er weist zunéchst
zu recht darauf hin, dass «der iiberschwenglich-panegyrische Ton dieses Lobliedes
auf den Prinzipat in allzu starkem Gegensatz zu der Tatsache» stehe, «dass der
gleiche Maternus die gegen die Monarchie gerichteten Dramen ‘Cato’ und ‘Domi-
tius’ schrieb, die bei den Michtigen Anstoss erregten». Poeschl meint deshalb, es
konne sich «hier am Schluss des Ganzen um ein konventionelles Lob handeln, das
in der kaiserzeitlichen Literatur auch sonst» begegne «und freilich ein bezeichnen-
des Licht auf die Zustdnde werfen wiirde».

Diese These, nach der der Schlussteil der Maternusrede eine Form der adulatio

1

5 So z. B. die Kommentatoren Andresen (1891), Gudeman (1914) und neuerdings Michel (1962)
zu Dial. 41, 3-5.

18 Vgl. auch c. 38, 2, wo besonders deutlich wird, dass Maternus immer die aufgeregten Zeiten
der verfallenden Republik und die gquies des seit Augustus bestehenden Prinzipats miteinan-
der vergleicht; der Abschnitt c. 41, 4 hat seine Parallele am Schluss von c. 38: orationes ...
ab ipso ... Pollione mediis divi Augusti temporibus habitae, postqguam longa temporum quies et
continuum populi otium (~ 41, 4 quid multis apud populum contionibus ... ?) et assidua senatus
tranquillitas (~ 41, 4 quid ... opus est longis in senatu senientiis ...?) et maxima principis
disciplina (~ 41, 4 cum de re publica ... deliberet sapientissimus et unus) ipsam quogue elo-
quentiam sicut omnia depacaveral.

17 In der Einleitung zu dem von ihm herausgegebenen Tacitus-Band in den ‘Wegen der For-
schung’ 97 (1969) XIV.




Das Problem der Ironie bei Tacitus 41

sei, die dann zwar nicht ernst, aber doch immerhin wortlich genommen werden
miisste, ist jedoch unvereinbar mit der ersten Rede des Maternus im Dialogus.
Maternus hatte sich dort scharf und verdchtlich iiber die adulatio gedussert, mit
der Leute wie Eprius Marcellus und Vibius Crispus sich ihre Stellung beim Kaiser
zu erhalten suchten (13, 4). Wie konnte derselbe Maternus in seiner Schlussrede in
die gleiche adulatio verfallen?

Das kompromisslose Eintreten des Maternus fiir die Freiheit des Wortes ohne
Riicksicht auf die damit verbundene Gefahr ist z. B. der Haltung des Cremutius
Cordus vergleichbar, der nach Tacitus, Ann. 4, 34, unter Tiberius wegen seiner
lobenden Ausserungen iiber Brutus und Cassius angeklagt wurde und den Tacitus
vor seinem Freitod eine programmatische Rede iiber die Freiheit des Wortes halten
lisst!®. Die Gefahr, in die Maternus sich mit seinen Dramen zur Ehre republikani-
scher Leitbilder bewusst begeben hat, lisst sich auch aus dem Schicksal von Aru-
lenus Rusticus und Herennius Senecio ermessen, die nach Tacitus, Agr. 2, unter
Domitian fiir ihre Biicher zum Tode verurteilt und deren Schriften, wie die des
Cremutius Cordus, offentlich verbrannt wurden. Ein «konventionelles Lob» auf
den Prinzipat widerspricht dem von Tacitus sorgfiltig gezeichneten Charakter des
Maternus. Poeschls These ist also auf Grund der Voraussetzungen des Dialogus
unhaltbar, nicht nur unbeweisbar, wie er selber mit der Begriindung zugibt, «von
den Formen der adulatio gilt eben, was Kierkegaard von der Ironie sagte: dass sie
sich nie ganz enthiillt». Man fragt sich, warum Poeschl nicht statt der adulatio
eher gleich die Ironie als Schliissel zum Verstindnis der Schlussrede des Maternus
genommen hat.

Auf einige der Indizien, die dafiir sprechen, Maternus’ «Loblied auf den Prin-
zipat» hintergriindig und vielleicht ironisch zu verstehen, hat man schliesslich
mehrfach hingewiesen; doch haben die Interpreten immer etwas gezogert, sich der
Ironie voll anzuvertrauen. Sie haben entweder zwischen Ironie und Ernst ge-
schwankt oder aber die ‘Hintergriindigkeit’ mit der Theorie von der ‘inneren Ge-
spaltenheit’ des Maternus zu koppeln versucht.

R. Syme? z. B. meint auf der einen Seite, die «Diagnose des Maternus» erkenne
«das damalige staatliche und gesellschaftliche Gefiige in vollem Umfang an» und

18 Ann. 4, 34, 2-35, 3: vgl. die kommentierende Bemerkung des Tacitus zu dieser Rede, 35, 4f.:
... 8ocordiam eorum inridere libet, qui praesenti potentia credunt exstingui posse etiam sequentis
aevi memoriam. nam contra punitis ingeniis gliscit auctoritas, neque aliud externi reges aut qui
eadem saevitia usi sunt nisi dedecus sibi atque illis gloriam peperere und Agr. 2, 2 die ironische
Anmerkung des Tacitus zur Verbrennung der Schriften des Arulenus Rusticus und des
Herennius Senecio.

19 Tacitus und seine politische Einstellung, Gymnasium 69 (1962) 255f. (jetzt WAF 97 [1969]
196 und Ten Studies in Tacitus [Oxford 1970] 132); ahnlich schon: Tacitus 1, 220. — Ahnlich
wie Syme dussert sich G. M. A. Grube, The Greek and Roman Critics (1965) 281-283, der aber
die ‘bittere Ironie’ in der zweiten Maternusrede stirker hervorhebt als Syme; vgl. bes. 282
Anm. 2, wo Grube sich mit Recht gegen die von den modernen Herausgebern des Dialogus
allgemein akzeptierte Konjektur severitate statt servitute wendet und schreibt: «... Maternus
is supposed to be praising the imperial system. Actually, he is only accepting it»; vgl. am
Ende derselben Anm., zu Dial. 41: «There is a bitter irony in this speech of Maternus ...»




42 Adolf Kéhnken

der Dialogus missbillige die Opposition. Diese Behauptung ist jedoch schwer ver-
einbar damit, dass Maternus allen Warnungen zum Trotz darauf besteht, seine
politisch gefahrlichen Dramen zu schreiben, dass er sich scharf gegen die durch
den Prinzipat begiinstigte adulatio wendet (13, 4) und sich abseits vom politischen
Tagesgeschehen halten will, weil es dazu zwinge, sténdig gegen seine eigentliche
Uberzeugung zu handeln (13, 5 remotus a ... necessitate cottidie aliquid contra animum
faciends).

Andrerseits hebt Syme jedoch hervor, dass «eine so hohe Meinung von Senat
einerseits und Kaiser andrerseits, wie sie die wortliche Interpretation des Schlusses
der Maternusrede voraussetzt, weder das wahre Urteil des Curiatius Maternus
noch das des Tacitus selbst noch das des Fabius Iustus, dem die Schrift gewidmet
ist, sein» konne. Die Annahme einer «begeisterten Bejahung der Monarchie» gebe
«der leisen Ironie des Autors wenig Spielraum».

«Hintergriindig» ist die Maternusrede und der Dialogus iiberhaupt auch nach
der Meinung Klingners®, dem sich z. B. W. Jens?, K. Biichner??, St. Borszdk?
und mit Einschréinkungen jetzt auch K. Bringmann?* angeschlossen haben?.
Klingner schreibt wortlich:

«Maternus’ Worte am Schlusse des Werkes sind ... hintergriindig; mit ihrer
iiberbetonten Einseitigkeit deuten sie etwas Verschwiegenes an, das innere Ver-
halten des Maternus zu den Werten der altromischen Staatsform. Nicht als ob er
heuchelte, um sich zu sichern, nicht als ob er sich als Dialektiker daran weidete,
von zwei gegensétzlichen Meinungen die eine auf die Spitze zu treiben, sondern
sein Fiihlen ist gebrochen, sein Bewusstsein gespalten und seine Seele hat sich im
Verzicht mit den Dingen abgefunden. Die grosse Kunst der Rede ... gibt es nicht
mehr, weil wir die Freiheit nicht mehr haben ... Jedoch die Freiheit wiinschen,
hiesse die Gegenwart zerstéren ... und wére im Grunde ruchlos. Aus diesem Zwie-
spalt gibt es keinen Ausweg; es heisst entsagen»?.

2 F. Klingner, T'acitus, Die Antike 8 (1932) 152-155, bes. 154 (zuletzt: Romische Geistesweltt
[1961] 492495, bes. 4931.).

2 Jibertas beir Tacitus, Hermes 84 (1956) 338-341 (jetzt: Prinzipat und Freiheit, hg. von
R. Klein, WdF 135 [1969] 401-404).

22 K, Biichner, Tacitus. Die historischen Versuche (1963) 216-218 und 223-225. Biichner
spricht wie Klingner und Jens von «Hintergriindigkeit» und vermeidet den Begriff ‘Ironie’,
meint aber im Unterschied zu Klingner, Maternus verkorpere «éusserste Zeitentfremdung»
(224) und «ziehe sich aus der Zeit zuriick, die ihm nicht gewachsen sei» (217 ; vgl. 225). Wes-
halb aber schreibt er dann politische Dramen und erregt bewusst die offensae der Machtigen ?

33 St. Borszak, Tacitus, RE Suppl.Bd. 11 (1968) 440.

% Mus. Helv. 27 (1970) 174-176, vgl. bes. 176.

2 Vgl. auch K. Barwick, Der Dialogus de oratoribus des Tacitus (1954) 271f.

3 Vgl. auch R. Héussler, Tacitus und das historische Bewusstsein (1965) 195: «Die Ironie liegt
nicht im tréumerischen, schon etwas abgeblassten Idealismus des zartsinnigen Vergilver-
ehrers, sie liegt hinter Maternus». Maternus ist jedoch keine so weiche, ‘4therische’ Person-
lichkeit, wie dieser Interpret annimmt: vgl. nur Maternus’ Worte Dial. 11, 2ff. und 13,
3ff., und Aper Dial. 10, 6 (effervescit enim vis pulcherrimae naturae tuae [sc. Materne] nec
pro amico aliguo, sed, quod periculosius est, pro Catone offendis ...: s. unten). — Eine «hinter
Maternus» liegende (also nicht von Maternus, sondern nur von Tacitus intendierte ?) Ironie




Das Problem der Ironie bei Tacitus 43

Klingner weist zu recht auf die «iiberbetonte Einseitigkeit» in Maternus’ Lob
auf den Prinzipat hin, die mit dem Charakter des Maternus unvereinbar ist und
deshalb auf etwas Hintergriindiges deutet. Kann man aber mit Klingner diese
Hintergriindigkeit wirklich nur darin sehen, dass Maternus etwas ‘verschweigt’,
némlich seine hohe Meinung von den im Prinzipat wenig gefragten Wertbegriffen
wie ltbertas und virtus? Klingner ist zwar der Ansicht, Maternus spreche nicht
«riickhaltlos», nimmt aber offenbar Maternus’ Worte trotzdem ernst: ‘hinter-
griindig’ erscheinen sie ihm nur deshalb, weil sie allzu ‘einseitig’ sind. Sollte man
aber aus dem nicht zu Maternus passenden ‘iiberbetonten’ und ‘einseitigen’ Lob
auf die Institutionen des Prinzipats nicht eher schliessen, dass Maternus etwas
anderes meint, als er vordergriindig sagt ? Kann man die den Dialog beherrschende
Personlichkeit des Maternus, der auf der Freiheit der Rede und des Denkens be-
steht und sie in seinen politischen Dramen unbeirrbar vertritt, der die gefahrliche
und zermiirbende Téatigkeit des Anwalts auf dem Forum vor allem deshalb auf-
gibt, um sich seiner noch viel gefahrlicheren literarischen Tétigkeit ungestort wid-
men zu konnen, — kann man ihn wirklich wie Klingner als einen innerlich ge-
brochenen und resignierenden Mann charakterisieren? Miisste man fiir diese An-
nahme nicht voraussetzen, dass Tacitus die Figur des Maternus im Dialogus von
vornherein auf diesen Zwiespalt hin angelegt hitte? Stattdessen aber erscheint
Maternus in der Rahmenhandlung, im Vorgesprédch mit Aper und bei der Ge-
sprichsfiihrung nach dem Eintreffen des Messalla als ein Mann mit einer ganz
klaren und konsequenten Konzeption und Haltung. Die ‘Gespaltenheit’ seiner
Personlichkeit ergibt sich also iiberhaupt erst aus seiner Schlussrede, wenn man
sie als Anerkennung des bestehenden Prinzipats verstehen muss. Aus der so inter-
pretierten Schlussrede entsteht ein Maternusbild, das mit der Darstellung seines
Charakters in den vorhergehenden Teilen des Dialogus nicht iibereinstimmt. Bei
dieser Auffassung wiirde sich also nicht nur die Personlichkeit des Maternus ‘spal-
ten’, sondern vielmehr der Dialogus als Kunstwerk auseinanderfallen.

Wie fragwiirdig Klingners Darstellung ist, kann vielleicht am besten Apers
Appell an Maternus zeigen, das Dichten wieder aufzugeben und auf das Forum
zuriickzukehren. Aper sagt (Dial. 10, 6-8): ‘Du kannst fiir dich nicht geltend
machen ..., deine dichterische Tétigkeit errege weniger Anstoss als die des Anwalts
auf dem Forum; denn deine kimpferische Natur empért sich, und du erregst An-

‘Cato’. Und der Anstoss ldsst sich nicht durch eine notwendige Dienstleistung,
durch die Loyalitst gegeniiber dem Klienten oder durch eine zufillige Entgleisung
im Ausdruck entschuldigen, sondern du hast dir offenbar mit Bedacht eine be-
kannte Personlichkeit als Dramenfigur ausgesucht, die deine Gedanken mit Nach-

wiire iiberdies gerade bei Maternus eine etwas merkwiirdige Vorstellung, denn die ironische
Haltung ist fiir ihn charakteristisch: vgl. Bringmann a. O. 171, zu Dial. 33, 1f. (Maternus zu
Messalla) und vgl. z. B. auch Dial. 4, 1 (Maternus zu Aper: heiter-ironische Widerlegung von
Apers Vorwurf).

i
/

{ J
) . P, oy
stoss nicht zugunsten eines Freundes, sondern, was gefihrlicher ist, fiir deinen /’




44 Adolf Kohnken

druck vortragen werde ... Hor also auf, dich mit dem Verlangen nach Ruhe und
Sicherheit zu entschuldigen, da du dir einen Gegner wihlst, der méchtiger ist als
du. Wir sollten uns damit begniigen, uns um die unpolitischen und unserer Zeit
angemessenen Streitfille zu kiimmern. Wenn wir dabei einmal fiir einen angeklag-
ten Freund mit unseren Ausserungen bei den Michtigeren Anstoss erregen miissen,
dann mag unsere Loyalitdt Billigung finden und die Freiheit, die wir uns heraus-
genommen haben, Nachsicht’ (... ne ad llud quidem confugere possts ..., tamgquam
minus obnoxwum sit offendere poetarum quam oratorum studwum. effervescit enim vis
pulcherrimae naturae tuae nec pro amico alquo, sed, quod periculoswus est, pro
Catone offendrs. nec excusatur offensa necessitudine officis aut fide advocationis aut
fortuitae et subitae dictionss vmpetu: meditatus videris [aut] elegisse personam nota-
bilem et cum auctoritate dicturam ... tolle tqutur quietis et securitatis excusationem,
cum tibi sumas adversarium superiorem. nobis salis sit, privatas et nostry saeculs
controversias tuert, in quibus, st quando necesse sit pro periclitante amaco potentiorum
aures offendere, et probata sit fides et libertas excusata).

Aper zeigt hier klar, dass Maternus mit seiner Tragodie ‘Cato’ bewusst und plan-
voll eine Attacke gegen fiithrende Personlichkeiten im Prinzipat geritten und dabei
sorgfiltig darauf geachtet hat, dass ihm keine anderen als politische Motive unter-
stellt werden konnten: er hat sich nicht mit den privatae controversiae der An-
waltstédtigkeit begniigt, sondern sich in eine durch Berufsverpflichtungen nicht
gedeckte politische Auseinandersetzung, eine publica controversia, eingelassen. Eine
solche Auseinandersetzung hilt Aper unter dem Prinzipat fiir nicht zeitgeméss
und fiir gefihrlich: die libertas des Maternus ist nicht excusata. Kann man unter
diesen Umsténden wirklich, wie Klingner, in Maternus einen Mann sehen, dessen
«Bewusstsein gespalten» ist und der sich «<im Verzicht mit den Dingen abgefun-
den» hat?

Maternus verschméht die erfolgreiche Anwaltstatigkeit im Prinzipat, weil man
sie mit dauernder Angst um seine Stellung bezahlen miisse (13, 1-5), die Giinst-
linge des Princeps erscheinen ihm veréichtlich, weil sie ihrer Karriere ihre Freiheit
geopfert haben (13, 4). Maternus zieht sich aus dem politischen Leben zuriick, um
sich seine Unabhéngigkeit und die Freiheit der Kritik an den Verhéltnissen zu
bewahren (vgl. 11, 2f.). Er gleicht in dieser Hinsicht also Mannern wie Thrasea
Paetus, die es im Gegensatz zu Leuten wie Eprius Marcellus ablehnten, sich wie
die Mehrheit des Senats der Herrschaft des Einen bedingungslos zu unterwerfen
und stmul servire, wie Tacitus den Marcellus in den Historien (4, 8, 3) sagen lisst, —
oder, wie Maternus im Dialogus sich ausdriickt, zum obsequium regentis bereit zu
sein (41, 3).

Nicht umsonst werden in den beiden ersten Reden im ersten Teil des Dialogus
die erfolgreichen Politiker Eprius Marcellus und Vibius Crispus, die Tacitus auch
am Ende der Annalen und in den Historien immer wieder als Prototypen des
Delatorenunwesens im Prinzipat herausstellt?”, nachdriicklich und ausfiihrlich als

27 Vgl. bes. zu Eprius Marcellus: Ann. 16, 22ff. (Anklager gegen Thrasea Paetus); Hist. 2,




Das Problem der Ironie bei Tacitus 45

Représentanten des Prinzipats und zugleich als Antipoden zu Maternus angefiihrt.
Aper hatte die Bedeutung der Redekunst vor allem an der Macht gemessen, die
sie dem Redner einbringe, und dafiir Eprius Marcellus und Vibius Crispus als Bei-
spiele genannt (8, 1-4; vgl. 5, 7). Maternus hatte diese Macht ebenso zuriickge-
wiesen wie ihre Tréiger: je hoher sie stiinden und je néiher sie dem Princeps kémen,
desto mehr miissten sie fiir ihre Sicherheit fiirchten; ihre Macht sei nicht mehr
wert als die der kaiserlichen Freigelassenen (13, 4 Crispus 1ste et Marcellus, ad
quorum exempla me vocas [sc. Aper], quid habent wn hac sua fortuna concupiscen-
dum ? quod timent, an quod tymentur? ... quae haec summa eorum potentia est?
tantum posse liberti solent).

Maternus hat durch seinen Freimut die offensae der Machtigen erregt und damit
ein dhnliches Risiko auf sich genommen wie Thrasea Paetus, der wegen seiner
libertas Nero gegeniiber (Ann. 16, 24, 2 vultumque et spiritus et libertatem vnsontis
[sc. Thraseae] wltro extvmuit, vocars patres tubet [sc. Nero]) von Eprius Marcellus
angeklagt und auf Neros Wunsch vom Senat zum Tode verurteilt worden war
(Ann. 16, 27-33), — oder wie Thraseas Schwiegersohn Helvidius Priscus, den Eprius
Marcellus, Hist. 4, 8, 4, davor warnt, sich gegeniiber Vespasian allzu viel heraus-
zunehmen, und der dann schliesslich wegen seiner freimiitigen Haltung von Vespa-
sian verbannt und getotet wurde (Suet. Vesp. 15).

Die berithmten Fehden zwischen Eprius Marcellus und Helvidius Priscus unter
Galba und zu Beginn von Vespasians Regierung, auf die Aper im Dialogus (c. b, 7)
als ein Beispiel fiir die Bedeutung der Redekunst im Prinzipat hinweist (die elo-
quentia des Marcellus habe iiber die sapientia des Helvidius gesiegt), fiihrt Tacitus
in den Historien (4, 4-8 und 43f.) als exemplarisch fiir libertas und servitium
im Prinzipat an (vgl. besonders Marcellus Hist. 4, 8, 3f.), — mit eindeutigem Lob
fiir Helvidius (Hist. 4, b, 2 vir saepius memorandus ... e mortbus socert [sc. Thraseae]
nihil aeque ac libertatem hausit, civis senator, maritus gener amicus, cunctis vilae
officiis aequabilis, opum contemptor, recti pervicax, constans adversus metus) und
zugleich mit einer Vorausdeutung auf die Konsequenzen, die sich dieser mit seinen
Angriffen auf den auch unter Vespasian bald darauf wieder méchtigen Marcellus

95, 3 (Marceilus neben Mucianus in der Tradition der den Staat bedriickenden Giinstlinge
der jeweiligen Principes); Hist. 4, 61F., vgl. 4, 43 (Helvidius Priscus gegen Marcellus); vgl.
2, 53, 1 (invisum memoria delationum ... Marcelli nomen) - zu Vibius Crispus: Hist. 2, 10
(2, 10, 1 pecunia potentia ingenio inter claros magis quam inter bonos) — Marcellus und Crispus
zusammen : Hist. 4, 42, 5 (gemeinsam mit Regulus als exemplarische Delatoren); 4, 43 (gegen
Helvidius Priscus).

* Selbst die dem Vespasian giinstige Berichterstattung Suetons kann nicht verschleiern, wie
fragwiirdig das Verhalten des Kaisers im Falle des Helvidius Priscus war: Helvidio Prisco,
qui ... reversum ... solus privato nomine Vespasianum salutaveral ..., non ante succensuit
quam altercationibus insolentissimis paene in ordinem redactus. hunc quogque ... servasset, nisi
iam perisse falso renuntiatum esset ... Helvidius ist ein Testfall fiir den Widerspruch zwischen
Prinzipatsideologie und Wirklichkeit. Er hatte es gewagt, dem Kaiser wie ein Biirger dem
‘ersten Biirger’ gegeniiberzutreten, und die Reaktion des Kaisers zeigte, wie sehr sich der

princeps als dominus verstand und wie eng der Spielraum fiir die Freiheit des Wortes geworden
war,




46 Adolf Kéhnken

zuziehen sollte (Hist. 4, 4, 3 heisst es von Helvidius: tsque praecipuus illi dies
magnae offensae initium et magnae gloriae fust: dieser Satz erinnert an den Schluss-
satz von Maternus’ zweiter Rede im Dialogus: nemo eodem tempore assequs potest
magnam famam et magnam quietem. Man konnte die beiden Sitze verbinden und
auf die Situation beziehen, in der Maternus sich befindet: nur in der Auflehnung
gegen die magna quies, gegen den Zwangsstaat und seine Reprisentanten, durch
offensae, wie Helvidius und Maternus sie gewagt haben, scheint man sich noch
Ruhm erwerben zu konnen).

Die Warnungen des Aper und des Secundus im Dialogus an die Adresse des
Maternus wegen der den Méchtigen zugefiigten offensae sind nicht zu iiberhoren.
Sie haben deutlich die Funktion, die Gefahr zu unterstreichen, in die Maternus
sich begeben hat. Vor allem auf Grund der Rahmensituation des Dialogus hat
z. B. neuerdings Cameron?® angenommen, Maternus miisse in der Zeit unmittelbar
nach dem von Tacitus dargestellten Gesprich umgebracht worden sein.

Da also die im Dialogus hervorgehobene Situation des Maternus zeigt, dass er
sich durchaus nicht mit der zweifelhaften ‘Ruhe’ in der Gegenwart des Prinzipats
abgefunden hat, sollte man die ‘Hintergriindigkeit’ seiner Schlussrede wohl nicht,
wie Klingner, in Maternus’ Zwiespalt mit sich selbst, sondern in der Diskrepanz
zwischen seinen Worten und seiner den Mitunterrednern und dem Leser bekannten
Uberzeugung sehen. Damit aber ist Maternus weder ein «Heuchler» noch ein
«spitzfindiger Dialektiker», worin Klingner die einzigen Alternativen zu der von
ihm vorgeschlagenen Erklirung zu vermuten scheint. Vielmehr muss der Horer
auf Grund des Kontextes und der Charakterisierung des Maternus im Dialogus
wissen, dass ein Lob des Prinzipats von seiner Seite nur ironisch gemeint sein
kann. Wie tief aber reicht diese Ironie, wie zeigt sie sich im einzelnen, und welche
Wirkung hat sie?

Syme ebenso wie Klingner und zuletzt Bringmann haben die Ubertrelbung als
auffallendes Merkmal in Maternus’ ‘Loblied auf den Prinzipat’ hervoréEHoben,
und Syme hat an Historien und Annalen gezeigt, dass Tacitus zu schon klingenden
Wertbegriffen sehr wenig Vertrauen hatte und sie besonders gern ironisch beleuch-
tete3®, Maternus verwendet in seiner Schlussrede die Terminologie der offiziellen
Propaganda: alle Bezugnahmen auf die Gegenwart durch seine Rede hindurch

29 CR 17 (1967) 258-261. — Die Identitiat unseres Maternus mit dem nach Cass. Dio 67, 12, 5
wegen einer Deklamation in tyrannos von Domitian hingerichteten Maternus wird auch von
Syme, Tacitus 2, 199 bezweifelt, weil dessen Tod zu weit vom dramatischen Datum des Dia-
logus entfernt liege. — Symes Annahme (a. O.; doch vgl. seine etwas abweichende Darstel-
lung Tacitus 1, 110f.), Tacitus habe eher auf den Tod des Delators Eprius Marcellus am
Ende der Regierung Vespasians anspielen wollen, ist deshalb unwahrscheinlich, weil sie die
Hinweise auf die Gefahrdung des Maternus nicht erklart. Der Tod eines skrupellosen Intri-
ganten wie Marcellus, der im Dialogus iiberdies nur als Folie fiir Maternus wichtig ist, wiirde
niemanden beeindrucken und hatte keine tiefere Bedeutung.

% Siehe Symes Feststellung, Tacitus 1, 434: «... the author of the ‘Annales’ was guided by ...
an extreme distrust of Augustan valuations»; vgl. 1, 349: «Elevation is one of Tacitus’
favourite devices for irony and for mockery»; vgl. oben Anm. 6.




Das Problem der Ironie bei Tacitus 47

stehen unter den Leitthemen paz, otium, quies und disciplina. Eigenartigerweise
werden jedoch alle diese Begriffe durch steigernde, aber nicht eigentlich positive
Attribute so sehr betont, dass sie einen negativen Beigeschmack anzunehmen
scheinen. Maternus sagt nicht einfach quies, otium und disciplina, sondern (c. 38,
2): longa temporum gquies, continuum populi otium, assidua senatus tran-
quillitas und schliesslich mazima principis disciplina. Dieser letzte Faktor, der
die iibrigen bedingt, habe nicht nur die im Dialogus thematische Eloquenz,
sondern iiberhaupt alles geistige Leben zur Ruhe gebracht (ipsam quoque elo-
quentiam sicut omnia depacaverat).

Der Satz hat eine Parallele zu Beginn der Historien, wo Tacitus kritisch fest-
stellt: ‘mit dem Princeps und seinem Frieden verschwanden eloguentia und libertas
und mit ihnen iiberhaupt die bedeutenden geistigen Leistungen’3!.

Maternus weist in seiner Schlussrede gegeniiber der von ihm ausfiihrlich und
anschaulich beschriebenen hektischen Unruhe in der zu Ende gehenden Republik
mit geradezu penetranter Eindringlichkeit auf die lastende longa et magna quies
(vgl. 38, 2 und 41, 5) in der composita et quieta et beata res publica (36, 2) des Prin-
zipats hin.

Er kann mit seinem so eigenartig akzentuierten ‘Loblied’ nicht nur eine Ein-
schrinkung «des ideologischen Anspruchs des Prinzipats», eine Mischung von An-
erkennung und Vorbehalt, beabsichtigt haben, wie zuletzt Bringmann meint®2. In
der von Tacitus auffillig betonten Ausgangssituation des Dialogus (das Gesprich
findet am Tage nach der aufsehenerregenden Rezitation von Maternus’ Drama
‘Cato’ statt und wird durch sie ausgeldst) und dargestellt durch Maternus,. nicht
etwa den die Gegenwart bejahenden Aper, beginnt der schone Frieden unter dem
Princeps zu schillern, und hinter den anspruchsvollen Wertbegriffen tritt der
sterile Zwangsstaat hervor, der fiir einen Mann wie Maternus ebensowenig befrie-
digend und annehmbar ist wie die fast totale Anarchie der ausgehenden Republik.

‘Nur naive Leute konnten die licentia in der Endphase der Republik als lsbertas
bezeichnen’, sagt Maternus (c. 40, 2), aber man muss wohl hinzufiigen: ‘doch in
der Zwangsruhe des Prinzipats sind wir von der fiir jede schopferische Leistung
notwendigen libertas noch viel weiter entfernt’ (denn Maternus hatte c. 27, 3 zu
Messalla gesagt: utere antiqua libertate, qua vel magis degeneravimus quam ab
eloquentia).

Bringmanns Ansicht, Tacitus mache «im Dialogus unmissversténdlich klar, dass
die Monarchie, verglichen mit der Endphase der Republik einen besseren Zustand

3 Hist. 1, 1 post conditam urbem octingentos et viginti prioris aevi annos mults auctores rettu-
lerunt, dum res populi Romani memorabantur, pari eloquentia ac libertate: postquam bellatum
apud Actium atque ommem potentiam ad unum conferri pacis interfuit, magna illa ingenia
cessere; simul veritas pluribus modis infracta, primum inscitia reis publicae ut alienae, mox
libidine adsentandi aut rursus odio adversus dominantes: ‘in der durch die Biirgerkriege ent-
standenen Situation lag die Ubertragung der Macht an einen Einzelnen im Interesse des
Friedens; doch dieser Frieden hatte schlimme Folgen’ (vgl. Ann. 3, 28, 2: s. unten S. 49).

32 Mus. Helv. 27 (1970) 175f.

S




48 Adolf Kéhnken

heraufgefiihrt hatte», wenn sie auch «das Ideal, das aureum saeculum, keines-
wegs erreicht» habe, lasst der taciteischen Ironie immer noch zu wenig Spielraum.
Die Ablehnung der Verfallsform der Republik bedeutet noch keine, wenn auch
bedingte, Anerkennung des bestehenden Prinzipats. Maternus steht nicht vor dem
Dilemma, den Frieden des Prinzipats gutheissen zu miissen und die lsbertas der
Republik nicht wiinschen zu diirfen. Er trifft gar keine Wahl. Er vergleicht nicht
zwel Staatsformen mit ihren Vor- und Nachteilen, sondern zwei konkrete histori-
sche Epochen, und er ldsst erkennen, dass beide nicht so schon sind, wie ithre An-
hinger es wahrhaben wollen. Was in der ausgehenden Republik als libertas ge-
rithmt wurde, war in Wirklichkeit licentia; was in der Gegenwart des Prinzipats
als Ruhe und Frieden gefeiert wird, ist in Wahrheit servitium auf der einen und
Unterdriickung auf der anderen Seite (vgl. Dial. 13, 4-6). Eine scheinbar sanfte
Mahnung von Vespasians Stellvertreter Mucian z. B. macht (Hist. 4, 44) der aus
einem Angriff des Helvidius Priscus auf Eprius Marcellus entstehenden offenen
Kontroverse im Senat ein Ende (patres coeptatam libertatem, postquam obviam itum,
omasere)®. Der ‘schnelle consensus der Besten im Senat’, den Maternus in seiner
ersten rhetorischen Frage am Schluss seiner zweiten Rede (Dial. 41, 4) zu loben
scheint, ist nicht freiwillig und nicht lobenswert.

Die historische Situation aber ist nicht umkehrbar. Maternus schliesst seine
zweite Rede mit dem Satz: ‘Jetzt, da niemand zur gleichen Zeit grossen Ruhm
und grosse Ruhe erreichen kann, mag jeder sich an den Vorzug seiner Zeit halten
ohne neidische Herabsetzung der anderen’ (41, 5 nunc, qguoniam nemo eodem tempore
assequi potest magnam famam et magnam quietem, bono saeculs sus quisque citra
obtrectationem altervus utatur).

Maternus berichtigt hier am Schluss des Dialogus die von Tacitus zu Beginn
aufgestellte Alternative, man miisse entweder die Begabung der zeitgenossischen
Redner geringschiitzen, wenn sie nicht das gleiche wie die Klassiker erreichen
konnten, oder aber ihre Einsicht, wenn sie es nicht wollien (c. 1, 2 ut aut de
wngenits nostris male existimandum sit, si tdem assequi mon possumus, aut de
sudsciis, st nolumus). Keines von beiden ist richtig, antwortet Maternus, vielmehr
lasst die magna quies eine Entfaltung der ingenta nicht mehr zu. Die Republik bot
durch iiberméssige Freiheit extremen Ruhm, wir haben iibermissige Ruhe, kaum
noch Freiheit und wenig Aussicht auf Ruhm. Wie Maternus das bonum saeculs sus

3 Bringmann a. O. 174.

% Vgl. zur Haltung der Mehrheit des Senats im Prinzipat z. B. Ann. 3, 65 tempora illa (sc.
unter Tiberius) adeo infecta et adulatione sordida fuere, ut non modo primores civitatis,
quibus claritudo sua obsequiis protegenda erat, sed omnes consulares ... (et) praetura funct
multique etiam pedarii senatores certatim exsurgerent foedaque et mimia censerent. memoriae
proditur Tiberium ... elogui solitum ‘o homines ad servitutem paratos!’ scilicet etiam illum,
qui libertatem publicam nollet, tam proiectae servientium patientiae taedebat; vgl.
Eprius Marcellus zu Beginn der Herrschaft Vespasians iiber seine und der Senatsmehrheit
iibliches Verhalten, Hist. 4, 8, 2f. bonos imperatores voto expetere, qualescumque tolerare ...
constantia fortitudine Catonibus et Brutis aequaretur Helvidius (sein Kontrahent): se unum
esse ex tllo senatu, qui simul serviertt.




Das Problem der Ironie bei Tacitus 49

einschiitzt, zeigen sein Riickzug aus dem offiziellen politischen Leben und seine
republikanischen Dramen, die Anstoss bei den Michtigen erregen. — Die Worte des
Maternus bekommen durch den Kontext und die Person des Sprechers ihre Fir-
bung. Sie geben im Grunde der gleichen Haltung Ausdruck, wie die Bemerkung
des Tacitus, Ann. 3, 28, 2: Caesar Augustus, potentiae securus ... dedit ... tura, quis
pace et principe uteremur. acriora ex eo vincla ...: seit Augustus seinen ‘Frieden
unter dem Princeps’ etablierte, sind die Fesseln immer schlimmer geworden3s. Die
unmittelbare krasse Gegeniiberstellung von pax et princeps und acrvora vencla gibt
hier diesem Frieden einen bitteren Geschmack.

Im Dialogus wird der Schleier der Ironie in den Worten des Maternus durch-
sichtig, wenn man seine zweite Rede vor dem Hintergrund der ersten sieht. Was
Maternus in der Schlussrede als bont mores et vn obsequium regentis paraty zu loben
scheint (41, 3), hatte er in seiner ersten Rede mit Bezug auf Eprius Marcellus als
servitium blossgestellt und heftig zuriickgewiesen (13, 4)%.

«Die Gegenwart zu zerstoren», halte Maternus fiir «ruchlos», sagt Klingner, und
dhnlich #ussert sich noch Bringmann?®. Doch was ist das fiir eine Gegenwart ? Die
Rahmensituation des Dialogus und das Vorgesprich zwischen Aper und Maternus
hatten sie deutlich genug gekennzeichnet. Maternus hat durch seine von zeit-
gemissen Riicksichten nicht beeinflusste Darstellung des konsequenten Republi-
kaners Cato die Machtigen beleidigt und sich selbst in grosse Gefahr begeben. Er
spricht von Angst, Schmeichelei und Heuchelei (13, 4-6) und von der ‘gewinn-

gierigen und blutigen Eloquenz der Gegenwart’ (12, 2 lucrosa haec et sanguinans

eloquentia), deren hervorragende Vertreter die beriichtigsten Anklédger sind. Vor
diesem Hintergrund und in der allzu grellen Bestrahlung durch Maternus ent-
hiillen die Wertbegriffe des Prinzipats ihre innere Unglaubwiirdigkeit. Die Distanz
des Maternus zu dem, was er scheinbar lobt, ist unverkennbar.

Von der ‘héchsten Weisheit’ des Princeps spricht Maternus in seiner zweiten
rhetorischen Frage am Ende seiner Schlussrede (41, 4 cum de re publica non tm-
perits et mults deliberent, sed sapientissimus et unus). Auf die Fragwiirdigkeit ©
gerade dieses Superlativs hat man mehrfach hingewiesen®. Wie weit aber gerade
bei diesem Begriff der sapientia principis Propaganda und Wirklichkeit vonein-
ander entfernt sein konnen, zeigt Neros Leichenrede auf Claudius vor dem Senat,
Ann, 13, 3, 1. Tacitus berichtet davon: ‘als Nero auf die providentia und die

% Kostermann, Komm. zu Ann. 3, 28, 2 (1963) 472, paraphrasiert die Aussage acriora ex eo
vincla durch: «die Ziigel wurden straffer angezogen». Es ist hier jedoch wohl eher gemeint:
‘die Fesseln wurden driickender’ (sc. fiir die betroffenen Biirger): vgl. Ann. 6, 48, 2 acrius
servitium.

% Zu Dial. 13, 4 adligati cum adulatione nec imperantibus umquam satis servi videntur nec
nobis satis liber: vgl. z. B. Hist. 1, 1, 2 (iiber die den Herrschenden iibertrieben freundliche
und iibertrieben feindliche Schriftstellerei): quippe adulationi foedum crimen servitutis,
malignitats falsa species libertatis inest. — Vgl. auch Grube, Greek and Roman Critics 282
Anm, 2,

% Mus. Helv. 27 (1970) 176.

3 Vgl. z. B. Syme, Gymnasium 69 (1962) 2556f. (= WdF 97, 196); Grube a. O.

4 Museum Helveticum




50 Adolf Kéhnken: Das Problem der Ironie bei Tacitus

sapientia des verstorbenen Kaisers zu sprechen kam, konnten die Senatoren ihr
Lachen nicht mehr zuriickhalten’ (postquam ad providentiam sapientiamque flexit,
nemo risui temperare ...). Dass im Prinzipat (von Augustus bis Vespasian) immer
der sapientissimus herrscht, wie Maternus sagt, kann er nicht im Ernst gemeint
haben.

Von der ‘Gnade’ des kaiserlichen Richters schliesslich, die den Angeklagten
‘entgegengehe’ und ein langes Plidoyer des Verteidigers iiberfliissig mache, spricht
Maternus in seiner vierten rhetorischen Frage (41, 4 quid enim opus est invidiosss
et excedentibus modum defensionibus, cum clementia cognoscentis obviam peri-
clitantibus eat ?). Was er hier in Wahrheit meint, ergibt sich aus dem Kontext der
Rede selbst. Wihrend in der Republik, wie Maternus c. 38, 2 betont, alle Prozesse
vor ordentlichen Gerichten und nach den Gesetzen entschieden wurden (omnia n
foro, omnia legibus, omnia apud praetores), ist die im Prinzipat iiberwiegende ausser-
ordentliche kaiserliche Gerichtsbarkeit® nicht an die Gesetze gebunden — oder, wie
Maternus ironisch sagt, die Angeklagten im kaiserlichen Strafprozess konnten sich
auf die clementia des untersuchenden Richters verlassen. 4=

Was diese Rechtsunabhingigkeit der Richter in der vom Kaiser delegierten
ausserordentlichen Gerichtsbarkeit bedeutet, hatte Aper c. 19, 5 unverhiillt ge-
zeigt, der von et sudices spricht, quv v et potestate, non ture aut legibus cognoscunt.
Was aber die clementia cognoscentis praktisch bedeuten kann, wenn der Kaiser
selber als Richter fungiert, zeigt, ausser der zu Beginn dieses Vortrags angefiihrten
Verurteilung des Valerius Asiaticus durch die clementia des Claudius, ein Vergleich
mit Ann. 15, 35.

Nero lidsst dort den Silanus Torquatus vor dem Senat anklagen, und nachdem er
ihn zum Selbstmord gezwungen hat, hélt er eine Rede ‘nach seiner Art’: zwar sei
Silanus schuldig gewesen und habe zu recht kein Vertrauen zu einer Verteidigung
gehabt, doch wire er dennoch am Leben geblieben, hétte er die Gnade des richten-
den Kaisers abgewartet (secutaque Neronis oratio ex more, quamwis sontem et defen-
stont merito diffisum victurum tamen fuisse, st clementiam tudicis exspectasset).
Diese Parallele gibt der clementia cognoscentis im Dialogus ihren Hintergrund. Der
Satz des Maternus kann wohl nur bedeuten: ‘wozu brauchen wir noch lange Ver-
teidigungsreden, mit denen wir uns nur unbeliebt machen, da das Schicksal der
Angeklagten ohnehin nur von der Willkiir des kaiserlichen Richters abhéngt ?’.

Das ironische Lob des Maternus, das den Gegensatz von Anspruch und Wirk-
lichkeit im Prinzipat aufdeckt, ist keine nur eingeschrinkte Anerkennung; es ist
in Wahrheit eine viel wirksamere Kritik an den bestehenden Zustinden, als es die
blosse Ablehnung hitte sein kénnen. 5

|
i
{

¥ Vgl. zur Entwicklung dieser Gerichtsbarkeit J. Bleicken, Senatsgericht und Kaisergericht
(1962) bes. 66ff.; vgl. 60ff. zum entscheidenden Einfluss des Kaisers auch in der ausser-
ordentlichen Senatsgerichtsbarkeit. Bleicken geht jedoch auf den Dialogus nicht ein.




	Das Problem der Ironie bei Tacitus

