
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 1

Artikel: Catulls Carmen 96 und die Quintilia-Elegie des Calvus

Autor: Bringmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Catulls Carmen 96 und die Quintilia-Elegie des Calvus

Von Klaus Bringmann, Marburg

C. 96 gehört zu den schwierigen Stücken des CatuUschen Werkes. Das mittlere
Distichon des sechs Verse umfassenden Epigramms entzieht sich, aUen Erklärungsversuchen

zum Trotz, noch immer einem gesicherten Verständnis - und das,
obwohl der Wortlaut des aus einem Satzgebilde bestehenden Gedichts keine Anstösse

zu bieten scheint:
Si quicquam mutis gratum acceptumve sepulcris

accidere a nostro, Calve, dolore potest,

quo desiderio veteres renovamus amores

atque olim missas flemus amicitias:
certe non tanto mors immatura dolori est

Quintiliae, quantum gaudet amore tuo.

Einen wichtigen Beitrag zum Verständnis des Gedichtes verdanken wir Ed. Fraenkel1,

der von zwei unstreitig richtigen Prämissen ausging:
1. C. 96 steUt CatuUs Antwort auf die Quintilia-Elegie des Calvus dar und ist

von ihr her zu deuten, und
2. missas in V. 4 kann nach lateinischem Sprachgebrauch nicht soviel wie amissas

heissen: das traditioneUe Verständnis von missas flemus amicitias - 'wir beweinen
verlorene Liebe bzw. Freundschaften' - ist also verkehrt.2

Ed. Fraenkel sieht in dieser bisher unverstandenen oder genauer: falsch
verstandenen Wendung eine Bezugnahme auf die Quintilia-Elegie des Calvus. Er
ordnet fr. 15 Morel cum iam fulva cinis fuero einer fingierten Rede der verstorbenen

Gattin, der Quintüia also, zu und ergänzt den Zusammenhang so: «Wenn ich
längst Asche bin, dann wirst du bereuen, was du mir mit deinen furta3 angetan
hast.» Er meint weiter, dass Calvus von diesen seinen Liebesabenteuern mit bitterer
Reue gesprochen habe, und deutet V. 4 von dieser Voraussetzung her. Die
Annahme, CatuU erstrecke die für Calvus vorausgesetzte Lebenssituation in C. 96

auf seine eigene, führt Fraenkel dahin, CatuUs Worte als Äusserung feinsten Taktes

gegenüber dem Trauernden aufzufassen: CatuU nehme gerade dem, worunter Cal-

1 Ed. Fraenkel, Catulls Trostgedicht für Calvus, Wien. Stud. 69 (1956) 278ff. Kl. Beiträge z.
klass. Philologie 2 (Rom 1964) 103 ff.

3 An diesem Verständnis wurde freüich fast wider besseres Wissen festgehalten. Vgl. W. KroU,
Komm. z. Stelle (Leipzig 19292) 269: «.missas fast amissas wie 61, 181; 66, 29 (doch ist
bei mittere der Aufgebende nie vöUig passiv).»

3 Fraenkel stützt seine Kombination auf Ovid, Trist. 2,431f.: Par fuit exigui similisque licentia
Calvi, / detexit variis qui sua furta modis. Es ist jedoch zumindest gewagt, von der Tatsache,
dass Calvus in verschiedenen Rhythmen über seüie - wüklichen oder fingierten -
Liebesabenteuer schrieb, auf den Inhalt seiner Trauerelegie zu schliessen.



26 Klaus Bringmann

vus am meisten leide, dadurch den Stachel, dass er es als Teil eines aUgemein
menschlichen Versagens nehme (der Plural renovamus amores und flemus amicitias
besässe demnach einen leicht generahsierenden Aspekt). Der besondere FaU des

Calvus, seine Untreue und seine Reue am Grab der Gattin, würde Fraenkel zufolge
in CatuUs Trostgedicht zum exemplum der condition humaine schlechthin.

Diese Deutung hat Zustimmung gefunden4; sie stiess jedoch bald auch auf
Widerspruch6, ohne dass es gelungen wäre, der angefochtenen Interpretation eine

überzeugendere entgegenzusteUen. Schliesslich hat die Diskussion über C. 96, bei
H. Tränkle6, zu dem Eingeständnis geführt, dass das mittlere Distichon
unverständlich ist. Tränkle wendet gegen Fraenkel ein, dass zwischen V. 3 und V. 4,

wenn man dessen Interpretation zugrunde lege, ein unaufhebbarer Widerspruch
entstehe: Während man zunächst veteres amores auf eine alte, bis zum Tod
ungetrübte Zuneigung beziehen möchte, werde man durch olim missas amicitias
unvermittelt mit der VorsteUung eines bis zum Tode dauernden Zerwürfnisses
konfrontiert. Weiterhin zeigt Tränkle, dass Calvus fr. 15 Morel, der Topik der
Trauer- und Trostgedichte nach zu urteüen, nicht in den von Fraenkel postulierten
Zusammenhang gehört haben kann (a. 0. 98 f.) und dass die Voraussetzung, Quintüia

sei Calvus' Gattin gewesen, auf unsicherem Boden ruht7. Eine Lösung der
Frage, wie C. 96, 3f. zu verstehen ist, bietet er nicht, vielmehr steUt er (a. 0. 97)

resignierend fest: «Ich vermag auf diese Frage (sc. nach dem Sinn der genannten
SteUe) keine Antwort zu geben. Zum mindesten inmissasstecktm. E. eine Verderbnis,
vieUeicht auch in olim, ohne dass bis jetzt ein plausibler Vorschlag der Verbesserung

vorgebracht zu sein scheint.» Jedoch kann die Auffassung, es liege in V. 4

eine Textverderbnis vor, nicht überzeugen. Der verdächtigte Text ist metrisch
einwandfrei und ergibt ein grammatisch korrektes und, für sich genommen, ohne
weiteres verständliches Satzglied. Dies aUes mit der Annahme einer tiefgreifenden
Textverderbnis zu vereinbaren, hiesse dem ZufaU viel zumuten.

Bis heute ist also umstritten gebheben, was veteres amores und olim missas

amicitias im Zusammenhang des Gedichtes eigentlich meinen. Die Methode, mit
deren Hilfe im folgenden eine Lösung des Problems versucht wird, besteht darin,
dass die Elegie des Calvus, auf die sich CatuUs C. 96 nachweishch bezieht, in ihre
literarische Tradition gesteUt und für die Interpretation des CatuUschen Gedichtes

ausgewertet wird. In C. 96 - so lautet die vorweggenommene These dieses Beitrags
- drängt CatuU den konstitutiven Gedanken seiner 'Vorlage', einer Trauerelegie
des heUenistischen Typus, in wenige Verse zusammen. Auf diese Weise tritt dem
breit angelegten Gedicht des Freundes, das Mythologisches und Persönliches
verband, eine briUante Leistung entgegengesetzter Art an die Seite: die artistisch-

* Vgl. J. C. Fordyce, Catullus (Oxford 19652) 385f.
8 Vgl. G. Lieberg, Divina Puella (Amsterdam 1962) 72ff. und J. Esteve-Forriol, Die Trauerund

Trostgedichte in der römischen Literatur (Diss. München 1962) 21ff.
• H. Tränkle, Neoterische Kleinigkeiten, Mus. Helv. 24 (1967) 93ff.
' a. 0. 94ff.; aUerdings erscheint mü der versuchte Nachweis, dass Quintilia die GeUebte des

Calvus gewesen sei, nicht gelungen.



Catulls Carmen 96 und die Quintüia-Elegie des Calvus 27

epigrammatische Verkürzung einer Grosselegie auf ihre Grundkonzeption. Diese
These soU im folgenden erhärtet und mit ihrer Hufe der Sinn der beiden umstrittenen

Verse des C. 96 ermittelt werden.
Calvus hatte in seiner Elegie der Hofihung Ausdruck gegeben, dass Quintüia -

unter der Voraussetzung, dass es ein Weiterleben nach dem Tode geben werde8 -
vieUeicht Freude an seiner in der Elegie gezeigten Liebe zu ihr empfinden werde:

forsitan hoc9 etiam gaudeat ipsa cinis (fr. 16 Morel). Dass dies der Zusammenhang

war, in den das Fragment gehört, ist aus C. 96 zu erschliessen. CatuU hat den
Gedanken, mit dem Calvus sich selbst zu trösten versuchte, aufgegriffen und das

zögernd-vorsichtige forsitan des Trauernden zu der Versicherung certe gaudet

amore tuo verstärkt.
In V. 2 und V. 6 stehen die Worte, die das Gefühl des Calvus bzw. das des Calvus

und des CatuU bezeichnen, im Singular. Insofern entspricht a nostro, Calw,
dolore10 der Wendung tuo amore. Um so auffälliger ist es, dass im mittleren Distichon

amores und amicitias, der Plural also, gesetzt sind. Und nicht nur der sicherlich

bewusst vorgenommene Wechsel des Numerus bedarf der Erklärung, sondern
mehr noch die Verbindung von amores und amicitias mit Attributen, die die
VorsteUung von etwas Vergangenem wecken. Das eine wie das andere könnte seine

Erklärung darin finden, dass CatuU sich in den Versen 3 und 4 auf den Inhalt der

Quintüia-Elegie bezieht. Er deutet an, dass Calvus sein eigenes Schicksal, seine

Liebe und den Verlust der geliebten Frau, sich in den av/iepogai mythischer Helden
widerspiegeln liess: dass er also mythologische Erzählungen in sein Gedicht
einflocht und umgekehrt diese auf seine eigene Situation zurückbezog, indem er Liebe

3 Dass dieser Gedanke bei Calvus nicht fehlte, kann aus dem Anfang von C. 96 erschlossen
werden. Überhaupt hatte er in der paramythetischen Literatur seinen festen Platz. Mit der
sokratischen Herkunft jenes Topos (Platon, Apol. 40 C ff.) spielt Ovid in der Trauerelegie
auf Tibull (Am. 3,9,69fF.) an: Si tarnen e nobis aliquid nisi nomen et umbra / restat, in Elysia
volle Tibullus erit. / Obvius huic venies hedera iuvenalia cinctus / tempora cum Calvo, docte

Catulle, tuo; / tu quoque, si falsum est temerati crimen amici, / sanguinis atque animae prodige
Galle tuae. Der platonische Sokrates hatte seiner Freude darüber Ausdruck gegeben, dass

er, sofern es ein Weiterleben nach dem Tode gebe, den Weisen der Vorzeit begegnen werde
und sie 'prüfen' könne, ohne deswegen in Gefahr zu geraten. Ovid hat das sokratische Motiv
sozusagen in das Müieu der elegischen Dichter Roms versetzt.

* Ob als Beziehungswort amore oder munere bzw. carmine (vgl. Catull, C. 68, 149) vorschwebt,
ist nicht mehr zu entscheiden. Immerhin verdeutlicht die leichte Verschiebung innerhalb
des Bedüigungsgefüges in C. 96 den für das Calvusfragment vorauszusetzenden Zusammenhang.

10 Man pflegt die 1. Pers. Plur. in dem Possessivpronomen nostro und den Verben renovamus
flemus als generalisierend aufzufassen: vgl. Lieberg a.O. 72; Esteve-Forriol a.O. 23 mit
Anm. 1; ähnlich Fraenkel a. O. 287 113. Dagegen spricht jedoch nicht nur der
Sprachgebrauch CatuUs, wonach die 1. Pers. Plur. nach einer Anrede den Dichter und den
Apostrophierten meint (vgl. G. 5, lff.; 50, lff.; 109, lf.), sondern mehr noch die Topik der
paramythetischen Literatur, in die G. 96 hineingehört (vgl. die Hinweise bei KroU, Komm. z.
Stelle): Der Tröstende pflegte sich in den Schmerz des Trauernden mit einzuschUessen: vgl.
etwa Ser. Sulpicius Rufus bei Cicero, Fam. 4, 5, 1; Ps.-Plutarch, Cons. ad Apoll. 101 E ff.
(dazu R. Kassel, Untersuchungen zur griechischen und römischen Konsolationsliteratur,
Zetemata 18 [München 1958] Komm. z. SteUe).



28 Klaus Bringmann

und Liebesleid der Heroen vom Standpunkt seiner eigenen sehnsüchtigen Trauer
aus gestaltete. C. 96 wäre demnach so zu verstehen: «Wenn irgend etwas
Wohltuendes, Willkommenes zu stummen Gräbern von unserer Trauer, Calvus,
überhaupt hindringen kann - von der Sehnsucht, mit der wir (sc. als Dichter) die Liebe
der Heroen (sc. amores aus alter Zeit) Wiederaufleben lassen und einst gelöste
Liebesbindungen beweinen: sicher schmerzt dann Quintilia ihr verfrühter Tod
weniger, als sie sich über deine Liebe freut.»

Das mittlere Distichon bezieht sich in dieser Deutung auf den mythologischen
Teil der Quintiüa-Elegie: Wie diese das subjektive Erleben des Calvus im
Mythologisch-Literarischen spiegelte, so vollzieht sich in CatuUs C. 96 eine Verschiebung
von dem persönlichen Schmerz zu den veteres amores der Sagenzeit. Dementsprechend

ist die Bedeutung der 1. Pers. Plur. in den Versen 2-4 prägnant zu fassen.

CatuU geht von dem Schmerz aus, den Quintilias Tod Calvus und auch ihm
brachte, um dann so fortzufahren, dass die VorsteUung von seinem und Calvus'
Dichtertum impliziert ist. Er konnte sich hier, bei der Kennzeichnung des

Gestaltungsprinzips, das die Verbindung von Persönlichem und Mythologischem
ermöglichte, um so eher neben Calvus nennen, als auch er den Liebesschmerz einer
Laodamia und Ariadne in C. 68 und 64 vom Standpunkt subjektiven Leidens und
Mitleidens aus gestaltete11, und so kann er in C. 96 darauf anspielen, dass Calvus
und er veteres amores sehnsüchtig trauernd in der Dichtung Wiederaufleben lassen12.

Dass in Calvus' Elegie Mythologisches einen hervorragenden Platz einnahm,
wird nicht nur durch die heUenistische Gattungstradition nahegelegt (hierzu wird
noch einiges zu sagen sein), es wird auch, wenigstens indirekt, durch das Zeugnis
des Properz (2, 34, 89f.) bestätigt:

haec etiam docti confessa est pagina Calvi,
cum caneret miserae funera Quintiliae.

Das Epitheton doctus geht auf die Beherrschung der mythologischen Gelehrsamkeit13,

das Pronomen haec meint die erotische Thematik. Nimmt man beide

Anspielungen zusammen, so wird man folgern, dass die Trauerelegie Quintüia erotische

Sagenstoffe enthielt, eben veteres amores. Demnach wäre Calvus' Gedicht in
eine Tradition einzuordnen, die durch die Lyde des Antimachos von Kolophon14

begründet wurde. Aus der pseudoplutarchischen Consolatio ad ApoUonium geht
hervor, dass der Dichter von seinem persönlichen Leid, dem Verlust der Lyde,
ausging, um sich dann durch Erzählungen vom Liebesleid der Heroen selbst zu

11C. 68, 73ff. 105ff. und 64, 51ff. Es genügt in diesem Zusammenhang, an die methodisch wichtigen

Bemerkungen F. Klingners (in: Catull, Römische Geisteswelt [München 19656] 2281F.)

zu erinnern.
13 Zur Bedeutung von renovare vgl. Vergü, Aen. 2, 3ff.: Infandum, regina, iubes renovare dolorem,

/ Troianas ut opes mit dem Komm, von R. G. Austin (Oxford 1964) 24.
13 Zum poeta doctus-Ide&l vgl. Lieberg a. 0. 67 mit Anm. 48 und W. Clausen, Callimachus and

Latin Poetry, Greek, Roman and Byz. Stud. 5 (1964) 181ff.
14 Vgl. B. Wyss, Antimachi Colophonii reliquiae (Berlin 1935) (Diss. Basel) 32ff. (fr. 56-73);

zum Inhalt und 'epischen' Charakter der Lyde vgl. auch H. Trüb, Kataloge in der griechischen

Dichtung (Diss. Zürich 1952) 76.



CatuUs Carmen 96 und die Quintüia-Elegie des Calvus 29

trösten15. Wenn auch die Lyde des Antimachos das persönliche, subjektive
Anliegen nicht überzeugend mit den ausgedehnten mythologischen Erzählungen zu
verschmelzen vermochte (die Fragmente weisen auf einen eher 'epischen' als
'elegischen' Erzählstü), so ist doch deuthch, dass die Entwicklung der heüenistischen

Dichtung dahin ging, dass die mythologische Erzählung immer stärker von einer

subjektiv-lyrischen Erzählhaltung her gestaltet wurde. Im Epyllion bemächtigt
sich, wie K. Latte an dem Thrax des Euphorion gezeigt hat16, subjektives Empfinden

der 'Erzählung' und löst ihren 'objektiven' Charakter weitgehend auf. Catulls
Peleus-Epos ist, wie F. Klingner dargelegt hat17, auf dem Hintergrund dieser

Entwicklung zu sehen. Und wie sich Persönlich-Subjektives und Mythologisches in
einer von heUenistischer Dichtung beeinflussten Elegie zueinander verhalten, lässt
sich an Catulls C. 68 ablesen. In ihm spiegeln sich Liebesglück und Liebesleid des

Dichters zusammen mit der Trauer über den Tod des Bruders in der raffiniert
angeordneten (und von dem subjektiven Bezugspunkt ins Blickfeld gerückten)
'Erzählung' von Laodamias Liebe zu Protesilaos18 wider.

F. Marx hat mit gutem Grund vermutet, dass die Quintüia des Calvus entscheidende

Anregungen von dem 'Agfjrrjg inixfjöeiov des Parthenios, des Vermittlers
zwischen spätheUenistischer und neoterischer Dichtung in Rom, erfahren habe19.

Andererseits hat jedoch R. Pfeiffer auf Grund von Pap. Gen. 97, den er dem
genannten Gedicht des Parthenios endgültig zuweisen konnte, die Auffassung
vertreten, dass es sich hierbei um eine 'subjektive' Elegie gehandelt haben müsse, in
der das Mythologische eine untergeordnete RoUe gespielt habe - mit anderen

Worten: um eine Elegie, die auf die elegische Dichtung eines Properz vorausweist20.

Diese Deutung ist indes anfechtbar. Die erhaltenen verstümmelten Verse

bildeten den Anfang der Elegie, wie aus den beigegebenen Schoben zu schliessen

ist. Parthenios spricht in den ersten 14 Versen von dem Schicksalsschlag, der ihn
betroffen hat, die beiden folgenden Verse enthalten bereits eine Anspielung auf
ein mythisches Paar, Iris und Zephyros. In Anbetracht der hterarischen Tradition
wird man diesen Befund am ehesten so deuten, dass der persönlichen, 'subjektiven'
Einleitung ein umfangreicher mythologischer Teü folgte, zumal wenn man be-

16 Cons. ad Apoll. 106 B 21ff. Antimachos Test. 7 Wyss: 'Exgfjaaro xotavxjj äyeoyfj xai 'Avxl-
fiaxog ö noirjxfjg. äno&avovarjg yäg xfjg ywatxög avxä> Avöng, ngög fjv eptXoaxögymg elxe,
nagapv&tov xfjg Xvnrjg aöxm inolrjae xijv iXeyeiav xfjv xaXovpivrjv Avörjv, e^agt&jirjaäpevog
xäg fjgmixäg avpepogäg, xoig äXXoxgiotg xaxolg iXäxxm xrjv iavxöv notmv Xdnrjv.

13 K. Latte, Der Thrax des Euphorion, Phüologus 90 (1935) 153ff. Kl. Schriften (München
1968) 582 ff.

17 F. Klingner, Catulls Peleusepos, SBMünchen 1956, H. 6 Studien z. griech. u. röm.
Literatur (Zürich/Stuttgart 1964) 156ff.

18 Vgl. L. Pepe, II mito di Laodamia nel carme 68 di Catullo, Giorn. Ital. di Füol. 6 (1953) 107ff.
und Lieberg a. O. 209ff.

13 F. Marx, Neue Job. f. d. klass. Altertum 1899, 545 Anm. 8; zu Leben und Werk des
Parthenios, insbesondere zu seiner Bedeutung für die Dichtung in Rom, vgl. Esteve-Forriol
a. O. (oben Anm. 5) 6ff. 14ff. und den in Anm. 20 genannten Aufsatz von R. Pfeiffer.

30 R. Pfeiffer, A Fragment of Parthenios' Arete, Class. Quart. 37 (1943) 23ff. Ausgew. Schriften
(München 1960) 133ff.



30 Klaus Bringmann

denkt, dass das 'Agfjrrjg inixfjöeiov eine BuchroUe umfasst zu haben scheint21:

Dass ein heUenistisches Gedicht dieses Umfangs auf Mythologisches verzichtete,
ist von vornherein wenig wahrscheinlich. Und dass gerade für Parthenios das

Gelehrt-Mythologische die Grundlage epischer wie elegischer Dichtung war, zeigt
die Einleitung zu seiner Sammlung erotischer Sagenstoffe, igcorixd naftfjptara, die

er dem Dichter GaUus, dem 'Begründer' der augusteischen Liebeselegie, mit der

Bestimmung widmete, er möge die Stoffsammlung für seine Epen und Elegien
verwenden22.

Wie sehr den römischen Neoterikern der Mythos dazu diente, persönliches,
subjektives Erleben ins Göttlich-Heroische zu steigern, ist von der neueren Forschung
am Beispiel CatuUs klar herausgearbeitet worden23. Dem entspricht die Tendenz
der Dichter, die mythologisch-erzählenden Partien von der subjektiven
Stimmungslage des Erzählers her zu stilisieren. Auf diesen Zug, der auch in Calvus' Elegie

hervorgetreten sein muss, weist CatuU mit der prägnanten Formulierung hin:
a nostro, Calve, dolore

quo desiderio veteres renovamus amores

atque olim missas flemus amicitias2*.
Freüich mag es befremdlich erscheinen, dass Calvus sich über den Tod der geliebten

Frau mit mythologischen Beispielen gebrochener Liebesbeziehungen (olim
missas amicitias) hinwegzutrösten suchte. Es erklärt sich jedoch aus der Tradition

heUenistisch-neoterischen Dichtens. Antimachos' Lyde enthielt unter anderem
eine ausführliche DarsteUung der Argonautensage (fr. 56-65 Wyss), der BeUero-

phontessage (fr. 68/69 Wyss) und der Oidipussage (fr. 70 Wyss). Gewiss verwik-
kelte hier die Liebe die Sagenhelden, Iason und Medea, BeUerophontes und Sthene-

boia, Oidipus und lokaste, in grosses Leid, aber ihre konkreten igcorixd naftfjpiara
unterscheiden sich sowohl voneinander als auch von dem, was dem Dichter Leid
verursachte. Das Gemeinsame bestand also nur in dem Gesichtspunkt eines durch
die Liebe bewirkten Schmerzes, die jeweiligen Umstände und KonsteUationen, in
denen Leid erfahren wurde, waren denkbar verschieden. In CatuUs C. 68 steht das

Leiden der Laodamia einmal für den Schmerz des Dichters über den Tod des

Bruders, zum anderen für das Leid, das ihm die Untreue der Gehebten zufügte.

31 Dies lässt sich aus dem Werkverzeichnis der Suda s.v. Parthenios von Nikaia schliessen,
wonach die Arete ein selbständiges Werk war: eygaipe öi iXeyelag, 'Aq>goöixrjv, 'Agfjrng
inixfjöeiov rfjg yapexfjg, 'Agfjrrjg iyxmpiov iv xgial ßtßXlotg

**... a&tep xe ooi nagiaxai elg enrj xai iXeyelag äväyetv
33 Vgl. etwa Lieberg a. 0. 95ff. (mit Literatur); E. Schäfer, Das Verhältnis von Erlebnis und

Kunstgestalt bei Catull, Hermes Einzelschr. 18 (1966) 68ff.
34 Der Wechsel von amores zu amicitias enthält eine Bedeutungsverschiebung, die sich von

den Lesbiagedichten her (G. 72. 75. 87. 109) leicht verstehen lässt. Catull bezeichnet mit
amicitia den Aspekt der Liebe, der über das blosse erotische Begehren hinausgeht: die auf
dem bene velle (eüvota) beruhende innere Bindung. Diese tiefste Schicht der Liebe ist zugleich
die verletzlichste. Sympathie und bene velle amicitia verlöschen durch die Untreue des
bzw. der Geliebten. Demgegenüber ist amor, sofern das Wort nicht in der engen Bedeutung
des erotischen Begehrens gebraucht ist, der aUgemeinere Begriff.



Catulls Carmen 96 und die Quintilia-Elegie des Calvus 31

Das Verhältnis von Entsprechungen und Verschiebungen ist hier mit grosser Be-

wusstheit gestaltet und musste es sein, wenn die verschiedenen Themen zu einem

einheitlichen Gedicht zusammengefügt werden soUten. Die Trauerelegie des Calvus

war wohl, von der einfachen Ausgangssituation des Gedichts her zu urteilen, weniger

komplex angelegt als die Elegie CatuUs. Dennoch wird man annehmen dürfen,
dass auch in Calvus' Gedicht das Verhältnis von Persönlichem und Mythologischem
gemäss dem Prinzip der variatio durch Verschiebung der Ausgangssituation
bestimmt war. CatuU nähme dieser Deutung zufolge in V. 4 hierauf Bezug.

CatuUs C. 96 eröffnet, so verstanden, den Zugang zu der Gesamtanlage der

verlorengegangenen Quintilia-Elegie des Calvus. Sein Gedicht ordnet sich in die
Tradition der heUenistisch-neoterischen Trauerelegie ein, in ihm spiegelte sich der

persönliche Schmerz des Dichters in der mythologischen Erzählung der veteres

amores. Von dieser Voraussetzung her lassen sich die rätselhaft scheinenden Verse

3 und 4 - und damit das ganze Epigramm Catulls - leicht verstehen. Ohne

Berücksichtigung der persönlichen und hterarischen Beziehungen innerhalb des

neoterischen Dichterkreises bliebe das Gedicht, wie so manches andere der CatuUschen

Sammlung auch, merkwürdig unscharf, ja unverständlich. C. 95 antwortet auf das

Epyllion Zmyrna des Cinna, C. 96 auf die Elegie Quintüia des Calvus: Beide Werke

galten als vorbüdhche Schöpfungen im Sinne der neoterischen Bewegung.
Vielleicht sind die beiden Epigramme unter diesem sozusagen literarkritischen
Gesichtspunkt25 zusammengesteUt worden.

Es ist das Verdienst Ed. Fraenkels, gezeigt zu haben, dass C. 96 von der
Quintilia-Elegie her verstanden werden muss. An seiner Deutung erschien freilich der
Versuch problematisch, den Zusammenhang beider Gedichte über die erotische

Biographie des Calvus in den Griff zu bekommen. Dass dieser Zusammenhang eher

von der hterarischen oder, wenn man wül, literarkritischen Seite her zu fassen ist -
insofern nämhch CatuUs Trostgedicht das äussere und innere Gestaltungsprinzip
der Quintilia-Elegie heraushebt -, soUte in diesem Beitrag gezeigt werden.

36 Demnach wären C. 95 und 96 positive Gegenstücke zu den Auseinandersetzungen mit
literarischen Gegnern, wie sie etwa in C. 36, 44 und 49 vorhegen: vgl. V. Buchheit, Catulls
Dichterkritik in c. 36, Hermes 87 (1959) 309ff.; Literarische Kritik an T. Annius Cvmber

(Verg. Catal. 2), Cicero (Cat. C. 49) und Sestius (Cat. C. 44), Forschungen z. röm.
Literatur, Festschrift K. Büchner (Wiesbaden 1970) 39ff.


	Catulls Carmen 96 und die Quintilia-Elegie des Calvus

