
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 1

Artikel: Kein unechter Zusatz in Phaidon 103c-105c

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kein unechter Zusatz in Phaidon 103c-105c

Von Andreas Graeser, Bern

An gleicher Stelle (Unechte Zusätze im Piatontext, Mus. Helv. 26 [1969] 179-199,
bes. 181-188) versuchte G.Müller [fortan: M.] das Textstück 103 c 11-105 c 9

als unechten Zusatz auszuweisen.

Seine Bedenken waren folgende: (1) Funktionslosigkeit, (2) leere Wiederholungen,

(3) törichte Verdrehung eines tiefen platonischen Gedankens (a. 0. 181-182).
M.s platonkritische Bemühungen lassen sich hier nicht unmittelbar von der
Entdeckung sprachlicher und stilistischer Anstössigkeiten leiten, sondern von der
ernstzunehmenden Forderung nach Durchsichtigkeit und Klarheit in dem, was
Platon dachte und schrieb. Seine Interpolationsthese kann indes einer kritischen
Überprüfung nicht standhalten.

Gehen wir von der Voraussetzung aus, dass (was M. behauptet: a. O. 187-188)
"En öfj fioi xal rdöe axiwai, icprj, el äga owofioXoyfjoeig (103 c 10) noch im Text
stand und von cj> äv rl iyyivrjrai ocbfiart £cöv Sarai (105 c 9/10) direkt fortgeführt
wurde. Dann stellt sich im Zusammenhang von 105 d 10-11 (Ovxovv ipvyfj rd
ivavrlov a> avrfj enicpigei äel ov fifj nore öi£rjrai, cbg ix rcöv ngdaftev ebfioXd-

yrjrai;) die Frage, auf Grund welcher Übereinkunft Sokrates in Rechnung stellen
darf, dass die sich eines Objektes 'bemächtigende' (xaräa%n) Form, d. i. in
diesem Fall die Seele, [nicht nur ihr eigenes Gegenteil nicht annehmen kann, sondern

auch] das Gegenteil dessen nicht annehmen kann, was sie m^-heranbringt.
Ein unvoreingenommener Leser wird im Hinblick auf diese Übereinkunft

zunächst an 104 d 1-3 und dann an 105 a 1-5 denken. Im einen Fall heisst es TAg'
offa rdöe eirj äv, ä Sri äv xarda%rj fifj fidvov ävayxdtei rfjv avrov löiav avrö
layeiv, äXXä xal ivavrlov [avrcö] [dei. M. Schanz] äel nvog (wie H. Erbse, Phronesis
14 [1969] 98 Anm. 1 folge ich der Übersetzung von Trendennik: «... that they are
things which are compelled by some form which takes possession of them to
assume not only its own form but invariably also that of some other form which
is an opposite», nicht aber Dirlmeier: «Es sind doch wohl solche [sc.
Wesenheiten], die das, was sie ergriffen haben, nicht nur nötigen, die ihnen eigene
Gestalt zu haben, vielmehr auch jeweils die Gestalt von etwas, das im gewissen Sinn
gegensätzlich ist.»). Die für 105 d 10/11 relevante Regel findet sich aber 105 a 1-5
formuliert: äXX' äga öfjelov'rcogögtg'rj, fifj fidvov rd ivavrlov rd ivavrlov fifj öipeaftai,

äXXä xal ixelvo, d äv inicpigrj ri ivavrlov ixelvco, icp' Sri äv avrd Xrj, avrd
rd inicpigov rfjv rov iniepegofiivov ivavridrrjra firjöinore öe-
k~aaftai.

M. sagt hingegen: «Ohne Zweifel zielt der Rückverweis ((worüber auf Grund



Kein unechter Zusatz in Phaidon 103c-105c 21

des Vorangehenden Übereinstimmung besteht» (105 d 11) auf eine Stelle vor
unserem Abschnitt, 102 d 5-103 a 3 (auch c 1)» (a. 0. 183). Damit verkennt M. freilich

die Verschiedenheit von dem, was in 102 d 5-103 a 3 (auch c 1) gesagt wird,
einerseits, und dem [anderen], was für 105 d 10/11 vorausgesetzt wird, andererseits.

Dieser Punkt bedarf also einer Klarstellung:
In den von M. ins Auge gefassten Stehen geht es unzweideutig um Ideen (z. B.

avrd rd fiiyeftog) und die auf Grund der Teilhabe an ihnen sinnlichen Gegenständen

vermittelten Eigenschaften (z. B. tö ev fjfilv fiiyeftog). Man mag wohl (z. B.
im Hinbhck auf 103 b 5) darüber streiten, ob tö ev fjfüv ivavrlov «Teil ist» vom
avrd rö ivavrlov und, wie W. J. Verdenius meint, Platons Ideen sowohl «immanent»

wie «transzendent» sind (Mnemosyne 4,11 [1958] 232). Tatsache ist jedenfaUs,

dass Platon hier für die Beschreibung der logischen Beziehung zwischen
einem raumzeithchen Gegenstand und der ihm zugeordneten Idee jene 'Namens-

Gebung'-Theorie voraussetzt, die bereits 78e zur Sprache gekommen war und
auch sonst zugrunde gelegt wird (Parm. 133 d, Tim. 52 e, Resp. 596 a), also avrcov

rovrcov rfjv incow/ilav "tayeiv (Parm. 130 e 5-6, vgl. Phaidon 102 a 10-b 2 cog

fiev iycb olfiai, inel avrcö ravra awe%cogfjftrj, xal ebfioXoyelro elvai ri Sxaa-
rov rcöv elöcöv xal rovrcov räXXa pieraXapißdvovra avrcov rov"-
rcov rfjv incovvfilav Xa%eiv).

Zur Verdeutlichung dieser einfachen, synonymen bzw. homonymen Beziehung

zwischen einzelnen Dingen und ihren Ideen kann man sagen, dass wir als

Platoniker ein Ding ('x') z. B. F nennen, weil es an 0 teilhat: Den Tisch nennt
man Tisch, weil das in Rede stehende Gebilde 'x' all die Charakteristika 'F'
aufweist, die es als an der Idee des Tisches oder Tischheit (0) Teilhabendes
ausweisen. D. h.: Wenn Platon in dem von M. herangezogenen Passus (102 d ff.)
entwickelt, dass weder die Ideen noch die mit Rücksicht auf sie erkennbaren
immanenten Eigenschaften ein Gegenteil zulassen, dann handelt es sich laut
103 b 5 .ofhe rd iv fjfüv oihe tö iv cpvoei) unzweideutig um F und 0.

Weshalb dies eigens zu betonen ist, wird klar, wenn man M.s Rückverweis einmal

wahrzumachen versucht: das ivavrlov, von dem also 105 d 10/11 gesprochen
wird, musste in diesem einmal angenommenen Fall entweder 'Gegenteil von der
Seele als einer transzendenten Wesenheit' (analog 0) oder 'Gegenteil von der
Seele als einer immanenten Eigenschaft' (analog F) bedeuten. [M. gibt dem Leser
keine Rechenschaft darüber ab, wie man diesen Gedanken zu verstehen hätte. -
Gleichwohl kommt ihm seine Interpolationsthese auch gerade deshalb entgegen,
weil er damit einer meines Erachtens korrekten Beobachtung von Hackforth
entgehen kann; diese besagt nämhch, dass Platon in 105 c 9-e 9 die Seele als

immanentes Eidos versteht, um dann wieder zur Substanzseele zurückzukehren.]
Nun hegen die Dinge aber anders. Denn der mit dem Begriff inicpigeiv

gekennzeichneten Beziehung hegt ein Gedanke zugrunde, den M.s Rückgriff weder
verständhch machen noch rechtfertigen kann. Offenbar verhält sich ja Leben nicht
in der Weise zu Seele wie F zu 0. Vielmehr bedeutet inicpigeiv die logische Be-



22 Andreas Graeser

ziehung zwischen zwei Begriffen, wobei der letztere 'herangebrachte' in irgendeiner

Weise in dem 'herantragenden' enthalten sein soll.
Wie dies genau zu verstehen ist, geht zunächst aus dem von M. ausgesonderten

Passus 103 e 2-5 hervor: "Eanv äga .negl Svia rcöv roiovrcov, coare fifj
fidvov avrd rd elöog ä£iovoftai rov avrov oväfiarog elg rov äel
ygdvov, äXXä xal äXXo ri d Sari fiiv ovx ixelvo, Sjrei öe rfjv
ixeivov piogepfjv äel, öravneg fj. Im Anschluss an G. Vlastos (Philos. Rev.
78 [1969] 317) wird man in diesem FaU von einer «.T-<Z>-Beziehung» sprechen: Aus
dem ersten Beispiel für die Beziehung ('drei'/'ungerade') geht hervor, dass, was
immer 'drei' ist [d. i. nach der Idee 'Dreiheit' 'drei' genannt wird] auch 'ungerade'
ist, usw. Auf eine kurze Formel gebracht, besagen sämtliche Beispiele ein und
dasselbe : Die Teilhabe eines Dinges 'x' an T ist hinreichender Grund dafür, dass

dieses 'x' auch an 0 teilhat und demnach nicht nur G, sondern auch F ist.
Beispiele für die Anwendung dieser aitiologischen Regel werden in 105 c gegeben,

z. B.: ovöe äv Sgrj cb äv acbfiari rl iyyivrjrai voafjaei, ovx igeö Sri cf) äv vdaog,
äXX' d) äv nvgerdg (105 c 2-4). Demnach soU man auf die Frage 'warum ist x F'
nicht antworten, 'weil x an 0 teilhat', sondern: 'weü x an jT teilhat, T aber 0
impliziert'.

Was Platon hier im Auge hat, ist eine Art von transitiver, nonsymmetrischer
Relation (vgl. Gnomon 43 [1971] 344). M. resümiert den Abschnitt 103 c 11 bis
105 c 9 (a. O. 182) und meint, dass es sich um «übergeordnetes» und «untergeordnetes

Eidos» im Sinne von «Genus und Spezies» handle. SoU dies (etwa im
Hinbhck auf das Beispiel 105 c 2-4) besagen, dass die Idee Fieber 'krank' ist, oder
die Idee Feuer 'warm' Korrekter wird man dies so zu verstehen haben, dass die

Beziehung zwischen dem 'Heranbringer' und dem 'Herangebrachten' im Sinne
einer Inklusion des ersteren im letzteren gedacht ist, wobei aber das erste nicht
Klassenmitglied des letzteren ist.

JedenfaUs hegt die Beziehung zwischen dem in 103 c 11-105 c 9 Explizierten
und dem in 105 c 10/11 Vorausgesetzten auf der Hand. Durch die Anwendung
der nonsymmetrischen transitiven Beziehung auch auf das Begriffspaar Seele/
Leben kann Platon begründen, weshalb die Seele das Gegenteil von dem, was sie

heranbringt, nicht annehmen darf. Man hat sich freüich darüber im klaren zu
sein, dass Platon hier die Seele logisch als Idee fungieren lässt (das steUten bereits
W. Theüer, J. B. Skemp und andere heraus). Ob diese 'Vorstellung ein
metaphysisches Monstrum' ist (J. Schüler, Phronesis 12 [1967] 50, H. Erbse, Phronesis
14 [1969] 100), ist eine ganz andere Frage: Die Anwendung der ezwoJogd-Beziehung
lässt keinen Zweifel darüber zu, dass ipv%fj hier die logische Funktion einer Idee
übernimmt. Da ich nicht Platons Unsterbhchkeitsbeweis zu kritisieren habe,
lasse ich die damit verbundenen Probleme auf sich beruhen.

Im Hinbhck auf M.s ersten Einwand hat sich ergeben, dass aUein der von ihm
ausgesonderte Abschnitt jene Voraussetzungen erbringt, die Platon zu dem
105 c 9/10-105 e 8 entwickelten Argument berechtigen. Jedes gegenteilige Urteü



Kern unechter Zusatz in Phaidon 103c-105c 23

muss sich zu dem tatsächlichen Gedanken in Widerspruch setzen - ob man ihn
nun schön findet oder nicht.

Was den zweiten Einwand angeht («Der Eindruck ermüdender Wiederholung
ohne Fortschritt kann hier noch weniger als vorher geleugnet werden» [a. 0. 186]

zu 104 e 7 ff. gegenüber 103 e, 104 b, 104 d), so läuft man leicht Gefahr, einem
blossen Ermessensentscheid zu unterliegen. Im Ganzen erscheint doch der
Abschnitt nicht nur dem Kebes, sondern auch modernen Interpreten so schwierig,
dass man sich dankbar durch die Erörterung verschiedener Fälle führen lässt. Und
gerade im Vorgriff auf den Abschnitt über die «raffiniertere Aitia» scheint dies

wesentlich.
Entscheidend für M.s dritten Einwand («Verdrehung von Platons Entgegensetzung

zweier Arten von Erklärung aUer Dinge» [a. 0. 186-187]) ist aber eben

der Umstand, dass er in 105 b 5-11 das «Ärgste» (a. 0. 186) sieht: «Eine Beleidigung

Platons, ihm so etwas wie dies skandalöse Stück zuzutrauen» (a. O. 187).

Konkret nimmt M. also daran Anstoss, dass hier (i.e. 105 b 5ff.) die durch die

Ideenphüosophie gewonnene «sichere Weise zu antworten» mit dem Zusatz «jene
törichte» (äfiaftfj) belegt wird, wohingegen die neue, andere Gesichertheit als die
«raffiniertere» (xofiiporigav) erscheint.

Um was handelt es sich in der Sache Im ersten FaU geht es also um die 100 d

auf die Frage 'warum ist xFV als «sicherste» (äacpaXiararov, d 7; äaepaXig e 1)

eingeführte Weise zu antworten: 'x ist F, weil es an 0 teilhat'.
M. nimmt nicht zur Kenntnis, dass Sokrates eben diese Weise, auf die Frage

'warum ist x FV zu antworten, folgendermassen einführt: toüto öe dnXcög xal
äriyycog xal locog evfjftcog S%co nag' ifiavrcp (d 2-3). Warum ist also diese

Weise zu antworten der anderen gegenüber ['x ist F, weil G seiend es an .T teilhat,r
aber 0 beinhaltet'] «töricht»? Nun, sie erlaubt nur den simplenRückschluss, dass

jedes Ding F ist auf Grund seiner Teilhabe an 0. P. Shorey nannte dies gegen
E. Zeller eine «tautological logic» und G. Vlastos sagt treffend, dass diese airia
deshalb «ignorant» ist, weü sie «nicht-informativ» ist (Phüos. Rev. 78 [1969] 309).
Wenn M. in einer vagen Formulierung des Problems zu der apodiktischen
Behauptung gelangt: «Ein sachlicher Unterschied und ein solcher des Wertes
zwischen den Antworten mit genereUem Eidos und denjenigen mit spezieUem Eidos
besteht überhaupt nicht» (a. O. 187), so geht er über den Unterschied zwischen

tautologischen und analytischen Urteüen hinweg [Was die Berufung auf die

'Wert'-Kategorie angeht, so meint man sich an bestimmte Denkweisen in der

Logik-Geschichte C. Prantls erinnert].
M.s unsachliche Beurteüung dieses Gedankens ist offenbar durch ein falsches

Verständnis des öevregog nXovg insinuiert: dieser sei in Wahrheit der einzige und
wahre Weg der Philosophie (a. O. 187). Indes lässt die Beziehung von ravrrjg
(99 c 8) auf roiavrrjg airtag (c 7) [worauf sich auch, bei Casus-Wechsel, evgelv und

fiaftelv beziehen: c 8/9] erkennen, dass sich Sokrates wirklich der teleologischen
Ursache 'beraubt' fühlt. Er muss ohne sie auskommen [Tatsächlich gelingt es



24 Andreas Graeser: Kern unechter Zusatz in Phaidon 103c-105c

Platon nur im Zusammenhang von Tim. 46 c-e, 69 c ff., teleologische Erklärungen

auszuarbeiten]; und die «zweite Reise» (wozu siehe L.E.Rose, Monist 50

[1966] 464-473) versteht sich nicht als eine alternative Möglichkeit zur Findung
teleologischer Ursachen, sondern nur als eine alternative Möglichkeit, die Frage
nach Ursachen anzugehen. Aber die kannte Sokrates schon seit geraumer Zeit
(99 d 1 nengaypidrevfiai, ebenso 100 b 4; 100 a 3 cögfirjoa). Was er in Ermangelung
einer Kenntnis von teleologischen Ursachen jetzt darsteUt, ist genau jene Methode,
die er bereits praktiziert hatte.


	Kein unechter Zusatz in Phaidon 103c-105c

