
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 4

Artikel: Gnome, Anekdote und Biographie

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 30 1973 Fase 4

Gnome, Anekdote und Biographie

Von Fritz Wehrli, Zürich

Friderico Solmsen septuagenario

Unter die Ergebnisse, zu welchen das Studium der antiken Biographie bisher

geführt hat, ist zu rechnen, dass sie gattungsmässig keine strenge Einheit bildet.
So wie in der griechisch-römischen Literaturwissenschaft eine umfassende Bezeichnung

für sie fehlt, lassen sich vom vierten oder dritten Jahrhundert v. Chr. an
drei Haupttypen der literarischen Menschendarstellung mit zahlreichen

Übergangsformen unterscheiden. Es sind die (von F. Leo mit unzureichenden Gründen
als peripatetische Schöpfung beurteilte) Philosophen- und Dichterbiographie, die
meistens enkomiastisch-rhetorisch gehaltene Lebensbeschreibung von
Staatsmännern und Feldherren sowie der knappe Lebensabriss vor allem literarischer
Persönlichkeiten1.

Ein gemeinsames Merkmal beinahe aher erhaltenen Biographien besteht darin,
dass ihnen eine durchgehende Erzählung des Lebensablaufes fehlt, dass sie
vielmehr ein im wesenthchen statisches Bild der Persönlichkeit und ihrer Lebensweise

(bios) zu vermitteln suchen. Soweit pohtische Biographien nicht bloss als Teil der

allgemeinen Zeitgeschichte gemeint sind, hat in ihnen der Tatenbericht durch
entsprechende Auswahl die politisch-kriegerischen Eigenschaften des jeweihgen
Helden zu veranschaulichen2. Bei der DarsteUung von Philosophen, welche den

Hauptgegenstand der vorhegenden Untersuchung bildet, tritt das gleiche Prinzip
noch deutlicher hervor. Die Episoden, welche hier der Charakterisierung zu dienen
haben und darum in der Regel thematisch, nicht chronologisch angeordnet sind,
werden gerne anekdotisch abgerundet und dabei auf einen prägnanten Ausspruch,
ein Apophthegma, ausgerichtet.

In allen Spielformen der Biographie pflegen immerhin Jugend und Erziehung,
bei Philosophen auch Lehrbeziehungen, als geschlossener Teil behandelt zu werden.

1 F. Leos Werk Die griechisch-römische Biographie nach ihrer literarischen Form (Leipzig 1901)
bleibt trotz vielfacher Anfechtbarkeit unentbehrlich. Den neuesten ÜberbUck über Problemlage

und Forschung gibt A. MomigUano, The development of Greek biography (Cambridge
Mass. 1971).

2 Eine gewisse Sonderstellung nimmt der - wükliche oder fingierte - autobiographische
Rechenschaftsbericht ein, der vornehmlich durch die sokratischen Apologien, durch Platons
Siebenten Brief und Isokrates' LTegl dvxtööaeeog vertreten wüd. Als literarisches Derivat der
Gerichtsrede führt er aber die Lebensdaten ebenfalls in Auswahl vor, nämlich nach den
Gesichtspunkten der Verteidigung. Einem zweckfreien Lebensüberblick kommt die erste Rede
des Libanios (Blog fj LTegl xfjg iavxöv xvxng) nahe, obwohl sie gattungsmässig zu den
Rechenschaftsberichten zu zählen ist, vgl. Libanios, Autobiographische Schriften, eingeleitet, übersetzt

und erläutert von P. Wolf (Zürich 1967) 25ff.

13 Museum Helveticum

•«assisoh.Phj|

der Univ0„,??.s «"«nar



194 Fritz WehrU

In den frühen Lebensumständen werden die Faktoren gesehen, welche im Wechselspiel

mit der Naturanlage (cpvoig) dem Menschen sein bleibendes Gepräge geben3.
Dem Erwachsenen dagegen wird keine Lebensgeschichte im Sinne der Erfüllung
oder Verfehlung von Möghchkeiten zugebilligt, die in der Abfolge von Entscheidungen

bis zum letzten Atemzuge offen bleiben. Eine Ausnahme macht nur der
Tod, durch welchen sich der Weise wie der Kriegsheld zu bewähren hat und der
seit dem platonischen Phaidon zur Topik der Philosophenvita gehört4.

Da die Darstehung des Kernstückes, der Lebensmitte, sich besonders in der
Weisen- und Dichtermonographie nicht an die zeithche Abfolge der Geschehnisse

hält, ist sie hier mehr hterarisches Porträt als Biographie im heutigen Sinne5. Ihre
wichtigsten Themen, welche auf die schon angedeutete Art am Beispiel ausgewählter

Episoden behandelt wurden, bildeten die Berufung zur Philosophie, die pro-
treptisch-erzieherische Leistung, deren Formen und Erfolg sowie die eigene
Lebensführimg. Bei dieser war die Aufmerksamkeit mehr auf das sitthche Verhalten im
Alltag als auf die Besonderheiten der einzelnen Schule gerichtet; eine Ausnahme
bildeten Denker wie Aristippos und die Kyniker, welche ihre Grundsätze selber
durch auffälliges Verhalten in der Öffentlichkeit zur Schau stellten. Dass insbesondere

der doxographische Bericht keinen notwendigen Bestandteil der
frühhellenistischen Philosophenbiographie bildete, lehren diejenigen des Antigonos von
Karystos, von dessen Werk die umfangreichen Exzerpte bei Diogenes Laertios eine

besonders anschauliche Vorstehung vermitteln8. Und wie zutreffend festgesteht
worden ist, macht Antigonos vom gleichen Wertmasstab einer aUgemein humanen

Gesittung wie Platon Gebrauch, wenn dieser in seinen Frühdialogen Sokrates
schildert7. Mehr noch als dies, Platon und in geringerem Masse die anderen Sokratiker

hinterhessen ein so nachdrückliches Bild ihres Meisters, dass dieser auf die

spätere Philosophenbiographie trotz ihrer gattungsmässigen Selbständigkeit bis
auf Einzelheiten der Topik als ModeU wirkte8. Dies gilt für jedes einzelne der oben

aufgezählten Themen: Über die Berufung zur Philosophie als Motiv der sokra-

* Der idealisierende Kyrosroman Xenophons, die Kyrupädie, bringt durch den Titel zum
Ausdruck, dass die VorbüdUchkeit des persischen Herrschers durch seine ausführlich
dargestellte Jugendgeschichte vorgezeichnet sei. Das Entsprechende wüd für Onesikritos'
Schrift LTcbg 'AMSavögog fjx&rj (FGrHist 134) zu gelten haben.

4 Auch die paradoxe, ja skurrile Todesart, für welche Diogenes Laertios (DL) Beispiele in
Menge liefert, soU meistens in ügendeinem Sinne wenigstens charakteristisch sein. Dass das
Motiv auf alte volkstümliche Tradition zurückgeht, lehren Melampodie (fr. 177 Kinkel) und
Homerlegende, die beide den im Rätselspiel Unterlegenen sterben lassen.

* I. Bruns fragt in seinem bewunderungswürdigen Buche Das literarische Porträt der Griechen
im fünften und vierten Jahrhundert vor Christi Geburt (BerUn 1896) nach den Gesichtspunkten
der MenschendarsteUung, während F. Leo (oben Anm. 1) Probleme der Uterarischen
Gattungen verfolgt. Es besteht also keine unmittelbare Beziehung zwischen den beiden Werken;
ihre von modernen VorsteUungen bestimmten Titel lassen sich aber beide nur behelfsweise
für die Erfassung antiker Menschendarstellung verwenden.

* U. v. Wüamowitz, Antigonos von Karystos (BerUn 1881) 27ff.
' A. Dihle, Studien zur griechischen Biographie (Göttingen 1956) 107ff.
* A. Dihle (oben Anm. 7) 13ff.



Gnome, Anekdote und Biographie 195

tischen Literatur liegt eine eindringende Studie vor9; wie Sokrates erziehend

wirkte, indem er in der ErfüUung altüberlieferter Pohstugenden lebte und starb,
gibt bei Plato seinen dialektischen Unterhaltungen Wirkhchkeitsbezug.

Nun zeigt sich die Sokratik aber ihrerseits zunächst für Einzelnes älterem
Vorstellungsgut verpflichtet. So steht die Auszeichnung des Sokrates durch das Chaire-

phonorakel (Plat. Apol. 20 e; Xen. Apol. 14), seine Berufung zur Philosophie, in
thematischer Beziehung zur Musenoffenbarung Hesiods (Theog. 22)10, und noch
näher verwandt ist sie mit der zweifehos schon archaischen Dreifuss- oder Becher-
novehe11. Wie in jener geht es um die Frage nach dem Weisesten, welche die Phantasie

wie diejenige nach dem Glücklichsten und Frömmsten beschäftigte, und
wiederum wird die Auszeichnung vom Geehrten demütig zurückgewiesen. Die
dabei sichtbar werdende Beziehung zur Überlieferung von den Sieben Weisen führt
uns auf die Frage, ob diese nicht auch in einem weiteren Umfang für die
Vorgeschichte der sokratischen wie der nachsokratischen PhilosophendarsteUung in
Betracht zu ziehen sei. Den Griechen galten die Sieben neben den Dichtern als

älteste Lehrer richtiger Lebensführung, so wie noch Diogenes Laertios die Reihe
seiner Weisenbiographien mit ihnen eröffnet, und einer von ihnen, Thaies, erlangte
überdies einen festen Platz in der philosophischen Doxographie.

Das soeben formuherte Problem lässt sich darauf konzentrieren, ob sich zwischen
den Sprüchen der Sieben und der nachsokratischen Apophthegmatik, welche in
novellistischer Einkleidung ein Hauptelement der biographischen Darstehung
bildet, ein geschichtlicher oder mindestens typologischer Zusammenhang feststellen
lässt. Die Mehrzahl der Weisenchrien ist allerdings in blossen Sentenzensammlungen

überhefert, wo sie keine thematische Beziehung zu ihren jeweils angegebenen

Urhebern haben und darum unter verschiedenen Namen eingeordnet werden
können. Dagegen sind Apophthegmen prinzipiell personen- und situationsmässig
gebunden; wie jedoch noch durch Beispiele zu belegen sein wird, hat man von
altersher nicht nur einzelne Gnomen anekdotisch eingekleidet, sondern ganze
Sammlungen von solchen in einen erzählerischen Rahmen gestellt. Damit erhielt
ihr aUgemeingültiger Inhalt, in ähnlicher Weise wie der von Fabel und metaphorischem

Sprichwort, die Anschaulichkeit eines Exempels, und wurde die Möglichkeit

geschaffen, den - historischen oder fiktiven - Urheber in einem idealtypischen
oder persönlichen Sinne zu charakterisieren. Auf der anderen Seite zielten die

Apophthegmen von Philosophen sehr häufig vom Besonderen zum umfassend

Gültigen, so dass sie sich der Gnome näherten, und als geistiges Vademecum
behauptete diese ihrerseits bis in die Spätzeit ihren Platz12.

8 O. Gigon, Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie, Mus. Helv. 3 (1946) lff.
10 Der gleichen Tradition gehört das Proömium im Lehrgedicht des Parmenides (Vorsokr.

28 B 1) und in weiterem Sinne die Jugendgeschichte Pindars (Vita 1, 65 p. 92 und 2, 5 p. 97
Westerm.) an.

11 B. SneU, Leben und Meinungen der Sieben Weisen (München 1938) 108ff.
12 Zwischen die archaische Spruchweisheit und die Kyriai doxai Epikurs ordnet sich die Gnomik

Heraklits und Demokrits ein, vgl. P. Friedländer, 'Yno&fjxat, Hermes 48 (1913) 558, und



196 Fritz WehrU

Wo man die Sieben Weisen gemeinsam auftreten liess, bot sich nur geringe
Möglichkeit, dem Einzelnen durch seine Aussprüche persönliches Profil zu geben. Die
geheiligte Zahl Sieben, welche bestimmten Namen vorgegeben war, bedeutete eine

Potenzierung geistiger Überlegenheit, nicht ihre Differenzierung. Das wirkungsvollste

Mittel, die Sieben als Gruppe vor Augen zu führen, war das Motiv des

gemeinsamen Gelages, das wahrscheinlich auf ein archaisches Volksbuch zurückgeht.
Für ein so hohes Alter spricht die anscheinend frühe Zuweisung von Skolien an
einzelne Mitgheder des Kollegiums13 und noch entschiedener der in alter Tradition
stehende Inhalt des plutarchischen Weisensymposions. Zu diesem gehören die

Rätselspiele mit Fragen nach superlativischen Begriffen und deren Beantwortung,
die sich ebenso im Agon zwischen Homer und Hesiod, in den Aesopica sowie anderen

Dokumenten eines volkstümlichen, in vorklassischer Zeit begründeten Schrifttums

finden14. Übrigens stehen dieselben jenen NoveUen nahe, welche der
Vorstellung von höchstem Glück und vollkommenster Weisheit oder Frömmigkeit
nicht abstrakt, sondern mittels einzelner Beispiele Ausdruck geben15. Dass die
beiden Sprüche rveö&i aavrdv und Mrjöev äyav dem delphischen Gotte von den
Sieben gemeinsam geweiht worden seien (Plat. Protag. 346 b), setzte sich gegen
andere aitiologische Erklärungen ihres Vorhandenseins am Tempel nicht durch16.

Das Übliche war, solche Gnomen auf einen einzelnen Weisen zurückzuführen,
wofür die Behandlung von xoXendv ea&Xov Su/ievai als Ausspruch desPittakos den
frühesten Beleg gibt (Plat. Protag. a. 0.). Und dass diese Zuweisimg schon für
Simonides feststand, ergibt sich aus der polemischen Auseinandersetzung in dessen

Gedicht, von welchem Platon seinerseits den Sophisten Protagoras ausgehen lässt

(a. 0. 339 b). Zunächst sind knapp formulierte Lebensregeln und Erfahrungssätze
verschiedener Art, zu denen auch Sprichwörter gehören, allerdings namenlos
überliefertes Gut, naXaiäg cpiXoaocpiag eyxaraXeififiara, wie Aristoteles jene genannt
hat (LTegl cpiXoaocpiag fr. 8 R.). Den Ernst, mit dem noch die frühklassische Zeit in
ihnen gedacht hat, zeigen Aischylos, Herodot und am nachdrücklichsten Pindar,
dessen Gedichte davon eigentlich durchsetzt sind. In eigenem Namen haben für
uns als erste Hesiod und Theognis Spruchsammlungen angelegt, und zu ihnen traten
solche, welche sich durch die Fiktion empfehlen soUten, auf Vertreter der heldischen

Vorzeit zurückzugehen. In einer solchen ermahnte der Kentaur Cheiron

P. Von der MühU, Epikurs Kyriai doxai und Demokrit, Festgabe für A. Kaegi (Frauenfeld
1919) 172. Über allgemein gattungsgeschichtliche Fragen A. Otto, Die Sprichwörter der Römer
(Leipzig 1890/Hildesheim 1964), Einleitung Vllff.; W. Gemoll, Das Apophthegma, Literar-
kritische Studien (Wien/Leipzig 1924).

13 B. Snell (oben Anm. 11) 61.
14 Plut. Septem sap. conv. 147 B. 152 F; Agon Homeri et Hesiodi 71ff.; Aesop. Sententiae^. 6. 11.

12 p. 49 Perry.
16 Vgl. oben S. 195. Solche NoveUen lassen sich als Grossform anekdotisch eingekleideter

Spruchweisheit verstehen. Über die Verwandtschaft zwischen Gnome und Exemplum vgl.
unten S. 199ff.

14 Als Vertreterin der delphischen Priesterschaft hat die Pythia Phemonoe (Voigt, RE XIX
1957) auch mehr historische Glaubhaftigkeit für sich als die Sieben.



Gnome, Anekdote und Biographie 197

seinen Zögling AchiUeus (Pind. Pyth. 6, 21), in einer anderen Amphiaraos den

jungen Amphüochos (Pind. fr. 43 Sn.; vgl. Theogn. 215 und Athen. 317 a). Dass
solche Kodifikationen überlieferter Weisheit sowie ihre Zuweisung an berühmte
Vertreter der Vergangenheit aus dem vorderen Orient stammen, ist heute als
erwiesen zu betrachten17. Das geläufigste Argument bilden die Sprüche Salomos und
das Vorwort von Jesus Sirach. Ferner ist auf die ägyptischen Sammlungen
hinzuweisen, welche mit denjenigen griechischen Ursprungs überdies gemeinsam haben,
dass sie sich an einen bestimmten Adressaten wenden und dabei Veranlassung und
Umstände der Unterweisung mehr oder weniger anschaulich machen. Ahnlich wie
bei Hesiod der Erbstreit mit seinem Bruder Perses den Rahmen bildet und die
theognideischen Sprüche für den Freund Kyrnos bestimmt sind, belehrt z. B. der
König Amenemhet seinen Sohn im Augenbhck, da er ihm, von Undank enttäuscht,
die Herrschaft überlässt. Eine andere Sammlung gibt sich als Unterweisung des

Veziers Ptahhotep und eine dritte als Vademecum, mit dem Duauf seinen Sohn

Pepi auf die Fahrt zur Schule entlässt18. Ein Anreiz, so berühmte Namen
heranzuziehen, ging nicht nur von deren Autorität aus, sondern auch von den Möghchkeiten

erzählerischer Ausschmückung, sei diese nun mehr belehrend oder
unterhaltend ausgerichtet. Was Hesiod betrifft, ist zutreffend festgesteht worden, dass

der Erbstreit als Anlass seines Zuspruchs primär ein literarisches Motiv ist, das

aus der Tradition der Gattung verstanden werden muss, dass dadurch aber eine

persönliche Erfahrung des Dichters als Hintergrund nicht ausgeschlossen wird19.

Leichter als ganze Sammlungen hessen sich einzelne Sentenzen novellistisch-
anekdotisch einkleiden. Das Ereignis, auf das sie dabei bezogen wurden, erschien
dann als der aitiologische Ursprung, dessen man bei Anwendung des geflügelten
Wortes gedachte. Für die Griechen ist dieser Typus so früh belegt wie derjenige
des blossen Spruches; als Form des gleichnisartigen Sprichwortes soU er ihnen und
den Westasiaten nach der Meinung von B. E. Perry sogar als Besonderheit eigen
sein wie jener den Ägyptern20. Angesichts des alten Kulturaustausches zwischen
Ost und West ist eine solche Unterscheidung vielleicht allzu strikt; die Möghchkeiten,

welche eine erzählende Umrahmung bot, sind jedenfaUs auch in den oben

" Scharfsinnige Feststellungen bei F. Dornseiff, Antike und alter Orient (Leipzig 1956) 72ff.,
der auch die Geschichte des Problems behandelt. Aus der orientalistischen Literatur seien nur
folgende Werke genannt: A. Erman, Die Literatur der Ägypter, Gedichte, Erzählungen und
Lehrbücher (Leipzig 1923), H. Gressmann, Israels Spruchweisheit im Zusammenhang der
Weltliteratur (Berhn 1925); P. Walcot, Hesiod and the Near East (Cardiff 1966).

18 A. Erman (oben Anm. 17) 86ff. P. Walcot (oben Anm. 17) 70 gibt weiteres Material.
" F. Dornseiff (oben Anm. 17) 7; R. Härder, Kleine Schriften (München 1960) 171. P. Walcot

(oben Anm. 17) 91 verweist auf eine babylonische Warnung vor dem Besuche des Gerichtshofes.

20 B. E. Perry, Babrius and Phaedrus (Loeb Classical Library 1965), Introduction XlXff.:
Nature and origin of fable, veranschauücht unter Bezugnahme auf K. Krumbacher,
Geschichte der byzantinischen Literatur1 (München 1897) 906f. den Unterschied zwischen den
beiden Typen am Beispiel der Redensart, einem geschenkten Gaul schaue man nicht ins
Maul. Bei Griechen und Westasiaten hätte sie danach etwa folgende Gestalt: «einem schenkte
man einen Gaul (oder Esel), und da schaute er diesem auf die Zähne».



198 Fritz Wehrli

angeführten ägyptischen Spruchsammlungen wahrgenommen21. Im übrigen übt
die Anschaulichkeit des metaphorischen Beispiels eine unmittelbare Verlockung
zum erzählenden Verweilen aus, welche der abstrakten Gnome fehlt. Trotzdem
stammen die folgenden Beispiele aus der zweiten Gruppe.

Das älteste gehört der Zeit des Alkaios an und wird für diesen durch Diogenes
Laertios 1, 31 bezeugt (fr. 360 Lobel-Page). In Erinnerung an irgendein ärgerliches
Erlebnis zitiert der Dichter hier den Ausspruch des Spartaners Aristodamos, der
Wert eines Mannes werde nur nach seinem Besitz bemessen22.

Vom gleichen Wort macht auch Pindar Isthm. 2, 9 Gebrauch, nur dass er einen

Argiver als Urheber bezeichnet, doch ohne diesen mit Namen zu nennen. Trotz
einem Ausgleichsversuch des Scholiasten zur Stehe sind zwei Varianten
anzuerkennen: dass hier volkstümliche, in keiner Fassung festgelegte Überlieferung
vorhegt, verrät die weitere Angabe desselben, Aristodamos habe zu den Sieben
Weisen gehört. Vermuthch wusste man schon in alter Zeit eine persönliche Erfahrung

anzugeben, welche diesen zu seinem Ausspruch führte, denn sonst wäre es

sinnlos gewesen, ihm das geflügelte Wort zuzuweisen. Nach dem Scholiasten ver-
hessen ihn seine Freunde, als er verarmte23.

In den Bereich der bekannten Sage führt die Mahnung eines Skohons, ein Wort
des Admetos zu beherzigen und seine Freunde unter den Edlen, nicht den
Feiglingen zu suchen24. Auch dies ist gegenwartsbezogene Spruchweisheit, welche ohne
die Autorität eines mythologischen Namens auskommen könnte. Im Munde Admets
hess sie sich durch das steUvertretende Todesopfer begründen, zu welchem sich

unter aUen Angehörigen allein Alkestis bereit fand. Der Verfasser des Trinkliedes
muss eine Dichtung gekannt haben, in welcher Admetos der Dankbarkeit seiner

Gattin gegenüber sententiös geformten Ausdruck gab; die aUgemeine Mahnung
gewann dadurch den Rückhalt eines mythologischen Vorbildes, obwohl dieses nur

21 In der rhetorischen Theorie werden für die Sentenz die beiden Formen sozusagen als gleichwertig

zur Wahl gestellt. So unterscheidet Quint. Inst. or. 19, 3f. für die Vorbüdung des

zukünftigen Redners sententia und ethologia (Kurzerzählung) nach denselben, während die
Chrie nach semen Worten verschieden gestaltet sein kann: chriarum plura genera unum
simile sententiae, quod est positum in voce simplici: «dixit Met aut «dicere solebat»; alterum
quod est in respondendo: «interrogatus ille» vel «cum hoc ei dictum esset, respondity etc. Obwohl
Quintilian es hier nicht ausdrücklich sagt, gut für ihn doch die aUgemein rhetorische
Unterscheidung der Chrie von der Sentenz, dass sie stets Ausspruch - oder Handlung - einer
bestimmten Person sein muss. Belege bei H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik
(München 1960) §§ 1117-1120.

22 DL 1, 31, d>g ydg öfjnox' 'Agiaxööapov epcüa' ovx ändXapvov iv Endgxai Xöyov elnrjv,
Xgfjpax' ävrjg, nivtxgog ö' oöö elg niXex' iaXog erdöi xlpiog.

2* Eine herrenlose Sentenz des gleichen Inhalts wüd von Hesiod an in zahlreichen Spielformen
überliefert: Hes. Erga 686; Theogn. 697; Pythermos (Athen. 625c; hier wüd ausserdem ein
Vers des Ananios oder Hipponax zitiert, welcher den Pythermos als Urheber der Sentenz
nennt: eine Parallele zu den Bezugnahmen des Alkaios und Pindar!); Ps. Plut. Prov. Alex. 96;
Diogenian 6, 94; Suda O 793.

24 Aristoph. Wesp. 1239 mit Scholion sowie Athenaeus 695 c u. a.: 'Aöpfjxov Xöyov, dt erdige,
ua&ebv xovg äya&ovg cpiXei, xeöv öetXeöv ö' ani%ov, yvovg öxt öeiXoig öXiyrj XÖgiQ-



Gnome, Anekdote und Biographie 199

im Reflex des lobenden Ausspruches erschien. Eine ähnliche Form findet sich bei
Pindar Ol. 6, 16, wo ein Wagensieger durch den Vergleich mit Amphiaraos
verherrlicht wird, dieser selbst aber seine Charakterisierung nicht direkt, sondern
durch die Würdigung eines Dritten, des Adrastos, findet. Das auf den Wagensieger
übertragene Lob des Amphiaraos, er sei grosser Seher und zugleich Held gewesen,
stammt aus der kyklischen Thebais25. Obwohl diese Charakterisierung als allgemein

verbindliche Wertung gemeint ist, bleibt sie formeh doch auf einen einzelnen

bezogen. Dagegen sind im Skohon die Worte Admets zwar durch die Bewunderung
für Alkestis angeregt, aber als Maxime formuliert wenden sie die Aufmerksamkeit
von ahem Besonderen der Personen und Umstände ab. Was die beiden Dichterstellen

verbindet, lässt sich als Hereinnahme eines abstrakt wertenden Elementes
in die Gegenständlichkeit des Mythos umschreiben, welche dessen exemplarische
Bedeutimg zu erhöhen hat. Es bewahrheitet sich dabei die Verwandtschaft
zwischen Spruchweisheit und mythischem oder anekdotischem Beispiel.

Die angeführten gnomischen Aussprüche in erzählender Umrahmung berechtigen

zur Annahme, dass solche von altersher einem der Sieben Weisen in den Mund

gelegt und dabei durch eine bestimmte Erfahrung motiviert wurden. Durch die
erhaltenen Sammlungen, welche die Sentenzen der Sieben ohne jede Einkleidung
aufreihen und deren Geschichte sich nur bis zu Demetrios von Phaleron zurückführen

lässt26, werden solche Überlieferungen nicht ausgeschlossen.
Der älteste Beleg für einen der Sieben als Träger von Spruchweisheit ist

Simonides, der sich bekannthch in einem von Platon zitierten Gedicht mit dem Worte
des Pittakos, es falle schwer, edel zu sein, auseinandersetzt27. Diese Kritik lässt
sich als negativ-polemische Spielform der Berufung auf eine Autorität verstehen,
die Platon dann auch Protagoras, und zwar in einer für den Sophisten bezeichnenden

Weise, üben lässt. Nach paroimiographischer Überlieferung sprach Pittakos
sein Wort, als er von seiner Machtstellung als Aisymnet zurücktrat28, und ergänzend

heisst es in einem Teil der Zeugnisse, dies sei geschehen, als Periander zu
tyrannischer Gewaltherrschaft überging29. Nach dieser Fassung begann Pittakos
eigenen Machtmissbrauch zu fürchten, als ihm menschliche Verführbarkeit am
Beispiel eines anderen vor Augen kam; er wird dadurch zum Gegenspieler des

Herrn von Korinth, den die Novelle als bedenkenlosen Tyrannen par excehence

behandelt30. Thematisch verwandt mit dem von Simonides aufgegriffenen Spruch

26 Pind. Ol. 6, 16 äpcpöxegov pdvxtv x'äya&öv xal öovgl pägvaa&ai, dazu das Scholion: ö

'AaxXrjnidörjg qrrjol xavxa elXrjephai ix xfjg xvxXixfjg ®rjßalöog.
26 Demetrios von Phaleron fr. 114 Wehrli.
2' Plat. Protag. 339 b. Simon, fr. 4 Dieh. fr. 542 Page; vgl. oben S. 196. Nach dem Zitat des

Simonides hatte der Ausspruch folgenden Wortlaut: yaXenöv io&Xöv eppevai.
28 Macar. 8, 78; Apostel. 18, 7; Zenob. 6, 38; Appendix 5, 22.
29 Varianten und Erweiterungen operieren auch mit dem sinnverwandten Spruch %aXenä xä

xaXd.
30 Über das geringe Alter dieser Verbindung vgl. unten S. 200f. Nach Plut. Septem sap. conv.

147 D erfährt Pittakos die Gefahren der Macht ohne fremden Anschauungsunterricht: xal
LTixxaxög ei jiovagxta pfj ngoofjXfiev, oöx äv elnev, cbg xaXenöv ier&Mv ippevai.



200 Fritz Wehrli

ist das Wort, welches Diogenes Laertios 1, 77 dem Pittakos zuschreibt, der Mann

zeige sich im Besitze der Macht, agxfj ävdga deixvvoiv, sowie auch eine ebendort

wenigstens in den Umrissen erhaltene Anekdote. Nach dieser antwortete er unter
irgendwelchen nicht mitgeteilten Umständen auf die Bemerkung eines Phokäers,
es gelte, einen geeigneten Menschen zu finden, das folgende: Wenn er zu sehr suche,
werde seine Mühe vergeblich sein31.

Im Gegensatz zur meistens willkürlichen Verteilung der Weisenmaximen unter
die Sieben sind die angeführten Pittakoschrien als gezielte Zuweisungen zu werten.
Ihre charakterisierende Wirkung wird durch die anekdotische Einkleidung noch

erhöht, aber das Alter derselben lässt sich im einzelnen nicht zuverlässig
bestimmen32. Auch für Simonides bezeugt Plato nur die Kenntnis eines Pittakos-
wortes, nicht die Umstände, unter welchen es angebhch geprägt wurde. Allgemein
gesehen müssen solche Anekdoten aber zum ältesten Bestand der Sieben-Weisen-

Überlieferung gehören, weil sie von jeher mit der griechischen wie der ausser-

griechischen Gnomik verbunden waren. Wie weit in den Pittakosworten persönliche

Erinnerungen nachwirken, bleibe dahingestellt; jedenfaUs wären solche stark

typisiert. Die Aussprüche ergeben das Bild eines Staatsmannes, das von den

Verunglimpfungen von Pittakos' Gegner Alkaios unberührt bheb. Als hervorragender
Zug erscheint eine zurückhaltende Einschätzung menschhcher Vorzüge bei sich
und anderen, die an das Bescheidenheitsmotiv der Dreifuss- oder BechernoveUe

und die Überlieferung des Chairephonorakels erinnert, also offensichtlich von
einem verbreiteten Weisenideal bestimmt wird.

Für eine pittakosfreundhche Tradition, welche sich auch in Chrien niederschlagen

konnte, zeugt eine Anzahl weiterer Erzählungen bei Diogenes Laertios, und
eine Örtlichkeit namens Pittakeion, die einzelnen derselben Rückhalt gab, war
noch Sosikrates bekannt (DL 1, 7Ö)33.

Die kontrastierende Zusammenstellung des Periander mit Pittakos, die sich bei
den Paroimiographen findet, kann wegen ihres spielerischen Gepräges nicht alt

21 DL 1, 77 eeprj ngög xöv epdaxovxa öeiv £rjxeiv anovöcüov äv&gconov äv Xiav £rjxfjg, oix
eigfjaeig.

32 Es gibt immerhin Kriterien stilistischer Art für eine relative Datierung. Die angeführten
Chrien heben sich spürbar von anderen Kurzerzählungen ab, welche die Hochherzigkeit des
Pittakos im StUe eines heUenistischen Tugendpathos zur Schau stellen. Nach der einen
verzichtet er auf Rache am Mörder seines Sohnes oder an dem in seine Hände gefaUenen
Alkaios mit den Worten avyyvebpr] pexavolag (beziehungsweise xipeogiag) xgelaacov (DL 1,76).
Nach einer anderen nimmt er von einer Ehrengabe der Mytüenäer nur einen Teü an mit der
Begründung xö fjpiav xov navxög nXeiov, oder er weist ein Geschenk des Kroisos zurück, weil
er seit dem Tode seines Bruders ohnehin doppelt so viel besitze, wie ihm lieb sei (DL 1,75 Igeir
&v ißovXexo öinXdota).

38 Das geistreiche Epigramm des Kallimachos AP VII 89 (CaUimachus ed. Pfeiffer II p. 80), in
welchem Pittakos den Rat erteilt, nicht über Stand zu heüaten, erhält seine Pointe erst durch
die stillschweigend gemachte Voraussetzung, dass er als Mann verächtlicher Herkunft eine
Tochter aus dem vornehmen Penthiüdenhause zur Frau genommen habe und darum aus
eigener Erfahrung spreche. In gleichem Sinne spielte schon Alkaios verächtüch auf seine
Ehe an (Schachermeyr, RE XX 2, 1863, 60ff.), aber die vielfach belegte, z. T. auch anderen



Gnome, Anekdote und Biographie 201

sein. Dafür gehen nicht nur die bei Herodot erzählten Tyrannengeschichten von
ihm (I 20; III 48ff.), sondern auch die pohtischen Ratschläge, die unter seinem

Namen überhefert wurden, in archaische Zeit zurück. Eine von Diogenes Laertios
erwähnte Sammlung von solchen34 gehörte augenscheinlich zum gleichen
literarischen Typus wie die Sprüche des Cheiron und Amphiaraos (oben S. 196f.) sowie

die jenen ähnlichen Kodifikationen aus dem vorderen Orient. Im Munde des Herrn
von Korinth musste das reiche Spruchgut über Glück oder Unglück tyrannischer
Macht, über ihre Gefährdung und die Mittel, sie zu behaupten, besonders authentisch

wirken35. Neben dieser Sammlung gab es einzelne szenisch ausgeschmückte
Chrien; nach antiker Theorie war eine solche auch die wortlos vollzogene Handlung,

durch welche Periander dem Tyrannen von Milet, Thrasybulos, zu verstehen

gab, wie er sich gefährlicher Konkurrenten zu entledigen habe, das Abschlagen der
auf einem Getreidefeld herausragenden Ähren36. Mit dieser Rollenverteilung kennt
die Anekdote Aristoteles Politik 1284 a 26, welcher damit die ursprünglichere
Fassung wiederzugeben scheint als Herodot V 92 £, denn dieser lässt Periander durch
die gleiche Vorführung durch Thrasybulos belehrt werden, obwohl er selber, nicht
jener, der bekannte Meister tyrannischer Praxis war. Herodot hat die Überlieferung
offensichtlich um des Zusammenhanges wiUen, in den er sie stellte, umgeformt37. Sie

diente ihm als Begründung für die zunehmende Grausamkeit von Perianders
Herrschaft, welche ihrerseits die widersprechenden Traditionen über dieselbe zu erklären

hatte. In der Vorstehung vom Gewaltherrscher war die geschichthche Erinnerung

noch stärker vom unpersönlich Typischen aufgesogen als in den Pittakos-
chrien. Ohne die Koordination allgemeiner Begriffe kommt aber auch die spätere

Biographie nicht aus, so sehr sie aus erhöhtem Interesse am Individuehen differenzieren

mag.
Die Erinnerung an wissenschaftliche Leistungen des Thaies (Hdt. I 74) gab

diesem in der volkstümhchen Weisenüberlieferung eine SondersteUung als
Vertreter der kontemplativen Lebensform. Die erzählenden Veranschauhchungen
derselben gleichen Anekdoten nachsokratischer Philosophenbiographien nach Stil
wie nach Funktion. Wie jene ist die Geschichte von Thaies' Sturz in einen Brunnen
und seine Verspottung durch eine thrakische Magd auf ein Apophthegma angelegt38.

zugewiesene Maxime (Plut. De puer. educ. 13 F; DL 1, 92; Diogenian 8, 46; Apostolios
18,32 u. a.) kann damit auch später in Verbindung gebracht worden sein, vieUeicht handelt
es sich um einen eigenen Einfall des Kallimachos. Über die barbarische, aber nicht niedere
Herkunft des Pittakos vgl. D. Page, Sappho and Alcaeus (Oxford 1955) 170.

31 DL 1, 97 'Ynodrjxai elg inrj öioxtXia.
35 Belege bei DL 1, 97, vor allem das Wort des Periander, er bleibe Tyrann, weü es ebenso

gefährlich sei, freiwülig zurückzutreten wie gestürzt zu werden.
38 Quint. Inst. or. I 9, 4 etiam in ipsorum (actis esse chriam putant etc.
3' F. Wehrli, Mus. Helv. 25 (1968) 222 (Kl. Sehr. [Zürich und München 1972] 157).
38 Plat. Theaet. 174 a, Vorsokr. 11 A 9. Die kunstreich antithetische Form cbg xä pev iv ovgavep

ngo&vpoixo eiöivai, rä ö' 8nio&ev aixov xal nagä nööag Xav&dvoi avröv macht zunächst einen
jungen Eindruck, aber die Zweiteilung von Sentenzen ist nach Ausweis vorderasiatischer
Spruchsammlungen als solche altüberlieferte Form: vgl. Sprüche Salomos oder Jesus Streich



202 Fritz Wehrli

Inhaltlich findet dieselbe in einer anderen Erfindung ihr korrigierendes Gegenstück.

Wenn sie nämlich einer gutmütigen Geringschätzung für die Unbeholfenheit
des Philosophen Ausdruck gibt, so will jene zeigen, dass er seinen Vorteil sehr wohl
wahrzunehmen weiss, wenn er nur will. Nach dem Referat des Aristoteles (Pohtik
1259 a 6; Vorsokr. 11 A 10) soll Thaies mit eben dieser Absicht auf Grund einer

meteorologischen Prognose rechtzeitig Ölmühlen aufgekauft und dadurch aus einer
reichen Ernte Gewinn gezogen haben.

Das, womit Bias von Priene sich der Nachwelt einprägte, war aUgemein persönlicher

Rang, nicht die Wahl einer besonderen Daseinsmöglichkeit wie diejenige des

Thaies, neben welcher sich andere darbieten. In diesem Sinne ehrt ihn jedenfalls
Herakht mit dem Wort, sein Ruf sei höher als der anderer39. Den Zeugnissen des

Hipponax und Demokedes ist unlängst abgelesen worden, dass er diesen nicht als

Richter, sondern als hilfreicher Anwalt der Schwachen, der gerechten Sache
verdient habe40. An Anekdoten, welche sein Wirken im Einzelnen veranschaulichten,
kann es nicht gefehlt haben, und ebenso eignete er sich für die Zuweisung von
Gnomen über Gerechtigkeit. Dass von seinem Wirken allein dessen Sprichwörtlichkeit

zeugt, muss am Zufall der Überlieferung hegen.
Solon schliesslich steht zwar gemäss alter Novehentradition41 bei Herodot mit

überlegener Lebenseinsicht dem Kroisos gegenüber (I 29ff.), aber in der reichen

biographischen Überlieferung ist das anekdotisch-apophthegmatische Element
verhältnismässig schwach vertreten. Dies liegt wohl an seinen Gedichten, die als

ungleich eindrückhcheres Dokument von der attischen Geschichtsschreibung

aufgenommen und dadurch für sein Erinnerungsbild massgebend wurden.
Eine Durchmusterung der übrigen Weisenüberheferung würde den vorgelegten

Beobachtungen wenig beifügen. Die Ausbeute an solchen ist bescheiden ausgefaUen,

doch genügt sie als Bestätigung dafür, dass es ausser den Sentenzensammlungen

der Sieben auch anekdotisch eingekleidete Aussprüche gab, die mehr
erzählend als belehrend wirken wohten und als Mittel der Charakterisierung den

Apophthegmen der nachsokratischen Philosophenbiographien nahe kamen.
Als Gegenstand biographischer DarsteUung steht Simonides in der Mitte

zwischen Sieben Weisen und Sokratikern, so wie er auch im platonischen Protagoras
ein philosophisches Problem über die Generationen hin vermittelt. Das Volksbuch,
welches ChamaÜeon für seine Simonidesbiographie benützt haben muss42, gehörte
der gleichen Traditionsschicht an wie die Erzählungen von den Sieben Weisen,

passim. Die Antithese büdet hier eine Spielform der variierenden Verdoppelung, z. B. Sprüche
Salomos U 21; III 33. 35; IV 18.

39 Vorsokr. 22 B 39 ev Ilgifjvn Blag iyivexo ö Tevxäpem, oi nXeiwtv Xöyog fj xmv äXXeov, dazu O.

Gigon, Untersuchungen zu Heraklit (Leipzig 1935) 5.
40 P. Von der Mühll, Mus. Helv. 22 (1965) 178 zu DL 1, 84. Als verbreitete NoveUenfigur ist

uns allerdings nur der weise Richter geläufig, z. B. Salomo und Bokchoris (Plut. Demetr. 27
und Zenob. 2, 60); vgl. Hes. Theog. 80ff. über die Könige als Richter.

41 Vgl. F. Wehrli, Hauptrichtungen des griechischen Denkens (Zürich und Stuttgart 1964) 39.
42 Chamaileon fr. 33-35 Wehrli, dazu U. v. Wilamowitz, Sappho und Simonides (Berlin 1913) 143.



Gnome, Anekdote und Biographie 203

Homer und Hesiod mit ihren besonderen Formelementen, der Anekdote und dem

treffenden Ausspruch. Im Gegensatz zu manchen nachträglich eingekleideten
Weisenchrien sind die Apophthegmen des Simonides aber wesensmässig situationsbedingt.

Und wenn auch jedes Witzwort für sich genommen dem Unterhaltungsbedürfnis

genügt, so ist doch unverkennbar, dass die Erzählung zugleich auf das

Vergnügen an der geistreichen Persönlichkeit zielt, der es eingefallen sein soll. Ja,
die Gesamtheit der erhaltenen Anekdoten ergibt ein Porträt mit individueUen

Zügen, das von der SchUderung bestimmter Denker der jüngeren Zeit nicht ahzu
verschieden ist (vgl. unten S. 205).

Wo Simonides von Aristophanes eingeordnet wurde, zeigt eine Szene aus dessen

Wespen (1401ff.), wo zwei Sklaven sich für ihr Geplänkel auf Äsop wie auch auf
Simonides und Lasos beziehen. Dabei setzen sie ein Wortgefecht dieser letzteren

in Szene, das eine burleske Spielform des Agon zwischen Homer und Hesiod und
der damit verwandten Schöpfungen archaischen Ursprungs bildet43. Nach einzelnen

Autoren zählte Lasos auch zu den Sieben Weisen (DL 1,42), obwohl er und Simonides

in der anekdotischen Überlieferung auch modernere Züge aufweisen. Die Spassma-

cher, in deren Rolle diese sie auftreten lässt44, waren nach ihrer sozialen Stehung oft
Parasiten45, und als solcher erscheint Simonides an der Tafel des Hieron von Syrakus.

Hier hilft er sich mit seinen witzigen EinfäUen gegen Herabsetzungen, indem er

z. B. bei der Übergehung mit einem Gericht einen darauf beziehbaren Homervers

(Ilias 14, 33) in entsprechend abgeänderter Form zitiert46. Zur Gattung des Rätselspiels

gehört ein selbstironischer Ausspruch, der ihm über sein Verhältnis zu Hieron
in den Mund gelegt wird. Von dessen Frau gefragt, was mehr wert sei, Geld oder

Weisheit, erklärt er, die Antwort sei damit gegeben, dass man nur den Weisen zum
Reichen gehen sehe, nie das Umgekehrte47. Damit vergleichbar, wenn auch
philosophisch selbstbewusster, ist das Apophthegma, mit dem Aristippos den Tadel
seiner Genussucht durch Diogenes heimzahlte: Wenn jener so gut wie er mit
Königen umzugehen verstünde, wäre er nicht auf die schäbige Kost des Kynikers
angewiesen (DL 2, 68; Hör. Epist. 117,13). Das typische Parasitenelend erhält bei
Simonides eine persönliche Note durch die Verbindung mit Habgier und Geiz,
seinen angebhchen Eigenschaften, von denen die Anekdoten manches zu erzählen

wissen. Die unfreundliche Nachrede begegnet schon bei Xenophanes und
Aristophanes48 und kann wie bei den Sophisten auf die Verachtung jeder bezahlten Lei-

48 Aristoph. Wespen 1410, Aäoög nox' ävxeölöaaxe xal Etpcoviöng. feneift' ö Aäaog elnev öXiyov

poi piXei.
44 Zu den Lasos zugeschriebenen, Lasismata genannten Scherzworten (Hesych s. v.; G. A.

Privitera, Laso di Ermione [Roma 1965] 49) gehörten vermutlich auch sophistische
Fangschlüsse.

46 Vgl. A. Thierfelder, Philogelos (München 1968) 10, der die ältere Literatur verzeichnet.
43 Athen. 656 d oiöi yäg (pvö'y eigvg neg icov e^lxexo öevgo.
47 Aristot. Rhet. 1391 a 8 xovg aoq>ovg eqrrj ögäv inl xaig x&v nXovaiarv ¦frvgatg öiaxgißovxag.
48 Xenophanes Vorsokr. 21 B 21 öießißXrjxo inl epiXagyvgla Sevoqidvrjg Kljißtxa aixov ngoa-

ayogeiet. Aristoph. Frieden 698 Etjiawiörjg öxi yigeov oliv xal aangög xigöovg Sxaxi xäv inl
gtnög nXioi.



204 Fritz Wehrli

stung zurückgehen. Bei dieser lag es nahe, Lohnforderungen übertrieben zu finden
und durch missliche Charakterzüge zu erklären. So soll es einen Sieger im Maultierrennen

einen besonders hohen Preis gekostet haben, von Simonides die pompöse
Verherrlichung seiner Tiere als äeXXonodcov &vyargeg Inncov zu erlangen (Aristot.
Rhet. 1405 b 24). Wie er selber sein knauseriges Wesen beschönigte, wurde durch
die Geschichte vor Augen gesteht, er habe von seinem Anteil an der fürstlichen
Bewirtung das meiste zurückbehalten und dann verkauft, angeblich um von der
eigenen Anspruchslosigkeit und der Grosszügigkeit Hierons Zeugnis abzulegen49.

Noch einen Schritt näher als die Simonidesüberlieferung stehen den nachsokratischen

Lebensbeschreibungen die Epidemiai des Ion von Chios, welche von
Begegnungen mit Staatsmännern sowie mit Philosophen und Dichtern erzählt haben

(FGrHist 392). Was hier in anekdotischer Form von Verhalten und Äusserungen
der Dargestellten wiedergegeben wird, zielt nun ganz auf das IndividueUe. Die
Berufung auf Selbsterlebtes und der darin liegende Anspruch, wahrheitsgetreu zu
berichten, schhesst eine Stilisierung auf das Typische, Exemplarische mindestens

prinzipieU aus50.

Ein Beispiel charakterisierender Verwendung von Apophthegmen gibt die
Wiedergabe eines metaphorischen Vergleichs von einprägsamer Plastik, mit welchem
Ion die spartanerfreundhche Gesinnung des athenischen Staatsmannes Kimon zum
Ausdruck brachte51. Dass Ion seine Bekanntschaften beim Gelage schloss, war
durch die herrschenden Lebensformen gegeben, stand aber zugleich in der Tradition

von Sieben-Weisen- und Simonides-Anekdotik. Ebenso wählten Platon und
Xenophon wie auch ihre Nachahmer bei Gelegenheit einen sympotischen Rahmen,
denn er erlaubte, einen Menschen mit seinen gesellschaftlichen Umgangsformen
als Ghed der urbanen Gesellschaft vorzuführen52. In dieser Eigenschaft, nicht
primär nach seiner Bedeutung auf einem besonderen Tätigkeitsfeld, zeichnet einen
solchen auch Ion. So berichtet er von Sophokles, er sei zu geistreichem Spiel beim
Weine begabt gewesen, und zum Beweis dafür erzählt er die bekannte Geschichte,
wie jener dem Schenken durch ein kleines 'Strategem' einen Kuss geraubt habe (F 6).

Der gewonnene Überblick erlaubt uns nun, die vorhterarischen Elemente in
einigen ausgewählten Monographien über Philosophen der sokratischen und
nachsokratischen Zeit zu bestimmen. Für eine auf Anekdote und Apophthegma
konzentrierte Darstehung eigneten sich von diesen besonders Aristippos und Diogenes,
weil der wesenthche Gehalt ihrer theoretisch einfachen Lebensweisheit dabei tat-
49 ChamaÜeon fr. 33 Wehrli öncog, elnev, fj xe 'ligarvog peyaXongineia xaxaq>avfjg jj xal fj ipfj

xoaptöxrjg.
60 Wie weit dieser Anspruch tatsächlich erfüllt wüd, erlauben die Fragmente nicht zu beur-

teüen. Immerhin ist mit Freiheiten der Uterarischen Gestaltung zu rechnen, und diese sind
in den Memorabüien Xenophons, welche den Epidemiai gattungsmässig nahe stehen, sehr
gross. Vollends kennt die jüngere Phüosophenvita kein Gesetz, sich an das Verbürgte zu
halten, auch wenn sie Zeitgenossen darstellt.

51 F 14 Kipeov xovg 'A&rfvaiovg nagaxaXeöv pfjxe xfjv 'EXXääa xoXfjv fifjxe rfjv nöXiv
ixegöt,vya neguöeiv yevevnuivtjv.

521. Bruns (oben Anm. 5) 50f. 239ff.; A. Dihle (oben Anm. 7) 46ff..



Gnome, Anekdote und Biographie 205

sachlich Ausdruck fand. Was sich bei Diogenes Laertios über ihre Lebensdaten
erfahren lässt, gehört fast ausnahmslos zu den Gegebenheiten der einzelnen Szenen53

und hat darum keinen eigenen Stehenwert.
Einer Ähnlichkeit des Aristippos mit Simonides wurde schon gedacht (oben

S. 203). Wie er sich als Parasit des Dionysios von Syrakus über dessen Beleidigungen

tröstete, gibt die Geschichte zum besten, er sei von ihm bespuckt worden
und habe darauf erklärt, dass um ihrer Ernährung willen auch die Fischer auf dem
Meere nicht fürchteten, nass zu werden (DL 2, 67). Die Verbindung von Hedonismus

und Verachtung für das gesellschaftliche Decorum, die in zahlreichen Anekdoten

solcher Art anschaulich wird, bildete aber nicht das letzte Wort von Aristippos'

Lehre. Eine Anzahl von Apophthegmen lässt zum Ausdruck kommen, dass

seine vollkommene Unvoreingenommenheit ihm auch erlaubte, so leichten Herzens
wie die Kyniker Verzicht zu leisten, wenn die Umstände es forderten (DL 2, 66f.
75 u. a.).

Den Sieben-Weisen-Chrien kommen solche Worte des Aristippos wie auch andrer
Philosophen der jüngeren Zeit formell am nächsten, welche als Urteile allgemeiner
Art weder person- noch situationsgebunden sind und darum den Sprechenden wie
jene nur beiläufig charakterisieren. Zu diesen gehört ein Vergleich der für
Philosophie gleichgültigen Bildungsbeflissenen mit den Freiern Penelopes, welche sich

zum Entgelt für ihre Missachtung mit den Mägden der Herrin einliessen (DL 2, 79)
und ähnliches mehr. Sie zeigen, wie fliessend der Übergang zwischen Apophtheg-
matik und Spruchweisheit ist, und bestätigen, dass sich das eine wie das andere als

biographisches DarsteUungsmittel eignet (vgl. oben S. 195.199 u. a.). Als Drittes
gesellen sich in der Aristippvita die besonderen Formen, Scharfsinn und Schlagfertigkeit

zu beweisen, hinzu, die Beantwortung von Vexierfragen oder - im Wortwechsel
mit Dionysios - der Einsatz von Dichterzitaten, welche durch Umgestaltung einen
aktueUen Bezug erhalten (DL 2, 73. 80ff.). Nach ihrer Herkunft anonymes Gut wie
aUe Spruchüberheferung, prägen solche Motive Aristippos die typischen Züge auf,
welche sich auch im Porträt des Simonides finden; über dessen Zuflucht zu einem
Homervers vgl. oben S. 203. Diese Einschränkung individueller Zeichnung darf als
weiterer Hinweis auf die gesuchte Vorgeschichte der antiken Biographie festgehalten

werden.
Die wenigen biographischen Angaben, die sich über die Herkunft des Diogenes

aus Sinope erhalten haben, machen sich verdächtig, aus anekdotischer Fiktion zu
stammen. Sein Vater soU offenbar nur darum Geldwechsler gewesen sein und sich
der Falschmünzerei schuldig gemacht haben (DL 6, 20), weil Diogenes seinen

eigenen Kampf gegen gesellschaftliche Konventionen als Umprägung ahes dessen,

33 Für Aristippos lässt sich dieser Tatbestand besonders leicht damit erklären, dass Diogenes
Laertios als Quellenwerke über ihn lauter Dialoge angibt (Aischines und Phainias [2, 65],
Speusippos [4, 4] und Stüpon [2,120] sind Autoren von solchen). Zur Herkunft der
biographischen Angaben über Diogenes vgl. unten S. 206, ferner K. v. Fritz, Quellenuntersuchungen

zu Leben und Philosophie des Diogenes von Sinope, Philologus Suppl. 18 (1926).



206 Fritz WehrU

was in Kurs steht, bezeichnete54. Und dass er nach romanhaft ausgeschmückten
Erzählungen Seeräubern in die Hände fiel und von diesen als Sklave verkauft
wurde65, ist vermuthch durch den Äsoproman angeregt, dem wir in der
Vorgeschichte der Biographie schon wiederholt begegnet sind. Wie Äsop, der Sklave
des Xanthos (Vita G und W Perry passim), zeigt sich auch Diogenes seinem Herrn
überlegen, nur dass die Apophthegmen, zu welchen das Dienstverhältnis den
Rahmen bildet, nicht bloss durch ihren Witz unterhalten wollen, sondern die Lehre
bekräftigen, dass nicht gesehschafthche, sondern geistige Rangunterschiede den

Ausschlag geben. Gemeinsam mit den noch zahlreicheren Aussprüchen, welche
ohne erzählende Einkleidung überliefert sind, konnten diese anekdotischen
Überlieferungen als Vademecum dem gläubigen Kyniker ein theoretisches Lehrbuch
ersetzen. Unter den Aussprüchen philosophischen Gehalts findet sich wie bei
Aristippos auch altes Traditionsgut wie die Beantwortung von Rätselfragen nach

superlativischen Begriffen oder Witze besonders in der Form von Wortspielen
(DL 6, 24. 33. 40. 69 usw.). Es dient der Ethopoiie, sofern sich darin die
Schlagfertigkeit kynischer Protreptik oder Polemik zur Schau steht.

Schliesslich soU die Darstellungskunst des Antigonos von Karystos, in welcher
die nachsokratische Biographie ihre Vollendung erreicht hat, am Beispiel seines

Lebensbildes von Menedemos aus Eretria gewürdigt werden. Im Gegensatz zur
Aristippos- oder Diogenesüberheferung ist es nicht so sehr auf typische, traditioneU
gegebene Züge wie auf eine individueUe Charakterisierung angelegt; es zeigt auch
nicht den Vertreter einer Sekte, sondern eine Persönlichkeit, die bei dogmatischer
Unabhängigkeit doch in ihrer ganzen Lebensführung von philosophischem Ernst
geleitet wird. Die Ausrichtung auf die besondere Art eines Einzelnen bringt es auch
mit sich, dass die in jenen beiden anderen Porträts herrschende Freiheit der Fiktion

eingeschränkt wird. Antigonos teilt den Anspruch auf Lebenswahrheit mit
Ion von Chios, obwohl er nicht wie jener ausschliesslich aus persönlicher Begegnung

mit dem Dargestehten schöpft. Als jüngerer Zeitgenosse des Menedemos und
Euböer wie jener hat er denselben anscheinend persönlich gekannt, doch liegt es

in der Natur der Sache, dass er für das Einzelne, besonders für Anekdoten und
Apophthegmen, auf Hörensagen angewiesen war. Ausserdem hat er literarische
Quehen benützt, denn die anschauliche Schüderung von Menedems Gastfreundschaft

beruht auf einem Satyrspiel des Lykophron66, und für seine Charakterisierung

berief er sich anscheinend auf den Kyniker Krates und Timon von Phlius
(DL 2,126). Die persönliche Bekanntschaft mit Menedemos mag Antigonos erlaubt
haben, Gehörtes und Gelesenes nach seinem aUgemeinen Aussagewert
abzuschätzen und demgemäss zu verwenden. Dieser bestimmte die Grenzen des lite-

64 DL, 6, 20 avxög negi aixov eprjaiv iv xö) LTogödXcp cbg nagaxagdl-ai xö vöptapa.
35 DL 6, 30f. und 74 nach Eubulos Aioyivovg ngäoig. Vom Missgeschick des Diogenes war zu

seiner Zeit freüich auf griechischen Gewässern jedermann bedroht, vgl. z. B. Demosth. 52, 5.
58 DL 2, 139 (dazu 2, 133) und Athen. 419 e und 55 c; dazu U. v. Wüamowitz (oben Anm. 6) 86

und B. SneU, TrGF 100 F 2 (I p. 222, 100).



Gnome, Anekdote und Biographie 207

rarischen Spiebaumes und schloss auch einzelne Züge konventioneller Topik
nicht aus.

Wie stark überarbeitet Antigonos' Darstehung bei Diogenes Laertios vorhegt,
lässt sich einigermassen nach stihstischen Gesichtspunkten festlegen. Die Berufung
auf jüngere Autoren57 beweist jedenfalls, dass sie nicht einzige Quelle war, auch

wenn jene sie ihrerseits voraussetzen, und die Zurückweisung einer Geschichte des

Hermippos (2, 142) ist konkreter Beweis für anekdotische Überlagerung des

Ursprünghchen68. Den auch quahtativ erkennbaren Grundstock, der nach Abtragung
der jüngeren Schichten bleibt, Antigonos zuzuweisen, wird dadurch gerechtfertigt,
dass dessen Monographie durch drei Zitate gesichert ist (DL 2, 136. 143; Athen.
419 e).

Wie Antigonos die frugale Lebensweise Menedems auf Grund von Lykophrons
Satyrspiel beschrieben hat, stammt von ihm zweifellos auch die Anekdote, nach
der jener dieselbe einem verschwenderischen Gastgeber durch Mitbringen von
Ohven demonstrierte. Fraglicher ist dagegen, ob Antigonos genau dasselbe wie

Diogenes Laertios 2, 127 von Menedems eigenwiUigen Zurechtweisungen junger
Leute erzählte, durch welche er sich angebhch als ae/ivög, enixönrrjg und naggrjaiaa-
rfjg zu erkennen gab. In gleichem Sinne werden sonst hauptsächlich Angehörige des

Kynismus geschildert, dem Menedemos allerdings als Schüler Stilpons verpflichtet
war. Das hier an ihn angelegte Schema wird ihm mit seiner Radikalität aber nicht
gerecht, da er wenig doktrinär gewesen sein soU. Unter ausdrücklicher Berufung
auf Antigonos wird jedenfalls berichtet, Menedemos habe keine Schriften verfasst
und sich darum auch auf keine einzelne Lehre festgelegt (DL 2, 136).

In ihrer Gesamtheit schliessen sich die von ihm überlieferten Züge zum Bilde
einer prägnanten Persönlichkeit mit ihren Widersprüchen und Schwächen zusammen,

das durch seine Lebensnähe glaubhaft wirkt. Mit der erzieherischen Unerbittlichkeit

verbindet sich darin eine freie Lässhchkeit des Unterrichtsbetriebs

(DL 2,130), wie mit Schonungslosigkeit in Kritik und Verhöhnung eine selbstlose

Hilfsbereitschaft (DL 2,136). Für das Bemühen um eine authentische Darstellung
spricht der Hinweis auf eine in Eretria befindliche Statue Menedems, an welche
sich die Schilderung seines Aussehens hält (DL 2, 132). Ebenso werden zur
Dokumentierung des staatsmännischen Wirkens Abschnitte aus je einem von ihm
redigierten Brief und Volksbeschluss vorgelegt (DL 2, 141/2).

Mit dieser historischen Treue liess sich die fiktive Komponente, welche ahem

Anekdotischen von Natur anhaftet, nicht leicht vereinbaren. Antigonos scheint
ein gewisser Ausgleich durch Straffung der charakterisierenden Exempla und durch

67 Herakleides Lembos (DL 2, 43) scheint Diogenes Laertios' Hauptvermittler zu sein (U. v.
Wüamowitz [oben Anm. 6] 88f.). Ausser diesem werden von ihm Antisthenes (2, 134 über
die Eristik des Menedemos) und Euphantos (2, 141 über seine Gesandtschaftsreise zu
Demetrios) zitiert.

68 Wegen semer Phantastik und chronologischen Konfusion muss auch der Bericht über die
Freundschaft mit Asklepiades (DL 2, 137f.; Athen. 168 a) überarbeitet sein.



208 Fritz Wehrli: Gnome, Anekdote und Biographie

häufigen Verzicht auf sie, bei dem er zur Charakterisierung durch eigene Worte
griff, gelungen zu sein. Als Meister des biographischen Porträts muss er unter
seinen näheren und ferneren Zeitgenossen eine SondersteUung eingenommen haben.
Soweit sich von den übrigen QueUenautoren des Diogenes Laertios oder Athenaios
überhaupt eine Vorstellung gewinnen lässt, war ihnen ein vergleichbares Bemühen

um individuelle und verbürgte Menschendarstellung fremd. Nicht weniger fern
steht ihm Satyros jedenfalls als Autor des Dialoges über Euripides. Das Charakter-
büd, das er von diesem entwirft, beruht einerseits auf Zitaten aus seinen Werken,
die er biographisch oder als persönliche Meinungsäusserungen auslegt, anderseits

auf bekanntem Komödienklatsch. Dass er diesen zwar mit Vorbehalt wiedergibt,

aber dabei keinerlei Anstalten trifft, ihn zu korrigieren, spricht nicht für
Interesse an historischer Verbindlichkeit59. VoUends Hermippos, der als extremer
Vertreter einer aUgemein befolgten Richtung zu gelten hat, betätigte seine Wissenschaft

im Sammeln von Varianten der Überlieferung, anscheinend ohne je ernsthaft
nach Kriterien der geschichthchen oder ethopoetischen Glaubwürdigkeit zu fragen.
Vor allem als Unterhaltungshteratur verstanden, näherte sich die Biographie durch
ihn und die ihm gleichgesinnten Autoren ihren Ursprüngen in Volksbuch und
Anekdote, wobei das IndividueUe vom Typischen, jedermann Geläufigen
weitgehend wieder überdeckt wurde. Wie das späte Sammelwerk des Diogenes Laertios
zeigt, gewannen dabei Anekdote und Apophthegma ihre alte Autonomie zurück,
die hauptsächlich durch Antigonos eingeschränkt worden war60.

68 G. Arrighetti, Satiro: Vita di Euripide (Pisa 1964) 23.
80 Eine kommentierte Sammlung der Fragmente Hermipps hat der Verfasser im Manuskript

abgeschlossen. Die von ihm behauptete Stellung des Antigonos von Karystos bedarf der
Bestätigung, welche von einer umfassenden Aufarbeitung der nachsokratischen Biographiefragmente

zu erwarten wäre.


	Gnome, Anekdote und Biographie

