Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 3

Artikel: Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-24379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-24379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

Von Olof Gigon, Bern
(Schluss)

Die Gesichtspunkte, die dem gegenwirtigen Denken iiber das Verhiltnis von
Theorie und Praxis wichtig sind, sind bekannt?3.

Es ist zuerst etwa der Hinweis darauf, dass die strikte Abtrennung der Theoria
von jeder Praxis und Poiesis illusorisch sei. So beanspruchen zwar die Naturwissen-
schaften, nichts als die wissenschaftliche Wahrheit suchen zu wollen, konnen aber
doch nicht davon absehen, dass aus den meisten Ergebnissen ihrer Forschungen
Folgerungen fiir die Praxis gezogen werden kionnen und faktisch gezogen werden.
Dass es vielfach nicht die Forscher selbst sind, die die Folgerungen ziehen, sondern
andere, die nur an den Ergebnissen fiir die Praxis interessiert sind, dndert nichts
an der Relation als solcher. Natiirlich lisst sich nicht bestreiten, dass sich in der
Antike diese Relation viel weniger geltend macht als in unserer durchtechnisierten
Gegenwart. Immerhin konnte dieser Eindruck auch etwas mit dem Stande unseres
Wissens iiber die Antike zusammenhingen. Welche Stellung die Mechanik im
Gefiige der Wissenschaften hatte (bekanntlich ist im Corpus Aristotelicum eine
Mechanik iiberliefert), wissen wir noch zu wenig, und die Klage Plutarchs,
Marc. 14 (teils aus dem ‘Platonikos’ des Eratosthenes, teils aus Poseidonios deri-
viert), es sei ein schindlicher Missbrauch, wenn die reine mathematische Wissen-
schaft dem Bau von Kriegsgeschiitzen dienen miisse, diirfte in der Antike nicht
isoliert gewesen sein.

Vergleichbares gilt auch fiir die geschichtlichen Wissenschaften. Die Theoria
kann zwar von Konsequenzen fiir die Praxis abstrahieren; diese sind aber trotz-
dem vorhanden, und eine Theoria, die behaupten wollte, sie existierten nicht,
miisste sich selbst unglaubwiirdig machen.

Etwas anders akzentuiert sind die Dinge, wenn man feststellt, die Neutralitit
der Theoria gegeniiber den Problemen und Interessen von Staat und Gesellschaft
sei darum eine Illusion, weil jede Neutralitdt auch schon eine Stellungnahme sei.
Sie kann in der Tat besagen (wie wir schon bemerkten), dass man die bestehenden
Zusténde fiir hoffnungslos verderbt halte, oder auch, dass jene Probleme und In-
teressen irrelevant seien gegeniiber einer einzigen Aufgabe, auf deren Bewiltigung
fiir den Menschen alles ankomme. Endlich kann sie drittens bedeuten (und die
moderne Kritik an der Theoria pflegt vor allem dies zu betonen), dass die be-
stehenden Zustinde implicite gebilligt werden. Es kann unterstellt werden, dass
der Vertreter der Theoria die gegebenen geschichtlichen Verhéltnisse fiir so be-

* Vgl. Mus. Helv. 30 (1973) 65-87.
3 Vgl. oben S. 66 Anm., 3.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 145

friedigend hilt, dass eine explizite Stellungnahme zu ihnen, die lediglich in einem
Beifall sich dussern wiirde, sich eriibrigt.

Noch einmal anders kann man behaupten, dass der Theoretikos wie jeder
Mensch seine besondere geschichtliche Situation, in die er hineingeboren ist,
zwangsldufig mitbringt. Er kann nicht iiber seinen eigenen Schatten springen und
sich von den Bedingtheiten 16sen, in die ihn seine Herkunft aus einer politisch,
gesellschaftlich und kulturell determinierten Umwelt einschliesst. Er kann sich
nur iiber diese Bedingtheiten klar werden und deren Auswirkung in seine Theoria
einzukalkulieren suchen.

In der Gegenwart hat dieser Gesichtspunkt die Tendenz, zuweilen eine iiber-
grosse Rolle zu spielen. In der Antike ist er weniger vergessen, als es zunéchst den
Anschein haben mag. Es geniige hier der Hinweis auf die ebenso fundamentale
wie banale Feststellung, dass nur derjenige sich auf die Theoria zu konzentrieren
vermag, der der Sorge fiir sein physisches Uberleben enthoben ist. Diese Formel
ist allerdings vieldeutig. Sie kann besagen, dass nur der reiche Mann, der Hilfs-
krifte hat, die ihm die Sorge fiir das Uberleben abnehmen, sich ein Leben der
Theoria zu leisten vermag; es setzt nach bekannter aristotelischer Terminologie
eine oyoA7 voraus, die sich nicht um die drayxaia zu kiimmern braucht. Natiirlich
kann dies auch bedeuten, dass derjenige fiir die Theoria frei ist, der sich mit einem
Minimum an materiellem Aufwand zu begniigen weiss. Wir diirfen wiederum
Platons Apologie zitieren, obschon dort von Theoria im strengen Wortsinne nicht
— oder doch kaum — die Rede ist. Es ist dort bezeichnend, wie auf der einen Seite
der aufs dusserste geniigsame, aus bescheidenen Verhiltnissen stammende und in
bescheidenen Verhiltnissen lebende Sokrates steht, auf der anderen Seite aber
dem Leser in schonster Unbefangenheit mitgeteilt wird, Sokrates habe sich stets
in Begleitung junger Leute befunden, die sich an seiner Art der Menschenpriifung
gefreut und versucht hitten, ihn nachzuahmen: «Und zwar sind es diejenigen
jungen Leute, die am meisten Musse haben, ndmlich die S6hne der reichsten Mén-
ner Athens» (23 C).

Nicht weniger verbliiffend und auf seine Weise ominos ist der Satz, den Aristo-
teles an die Spitze seines Protreptikos gestellt hat und der aus begreiflichen Griin-
den den Spott des Kynikers Krates und des Stoikers Zenon herausgefordert hat
(SVF 1, 273). Da versichert ndmlich Aristoteles dem Adressaten dieser Schrift,
dem Fiirsten Themison von Zypern, er bringe die besten Voraussetzungen fiir das
Philosophieren mit, ndmlich Reichtum, so dass er in der Lage sei, viel Geld darauf
zu verwenden, und personliches Ansehen. Leider erfahren wir nicht, an welchen
Aspekt des Philosophierens Aristoteles bei diesen Bemerkungen eigentlich gedacht
hat; sicherlich nicht an die Griindung einer Philosophenschule; denn der Ange-
redete soll ohne Zweifel personlich philosophieren und nicht einfach eine Schar
von Philosophen gegen ein angemessenes Honorar um sich herum versammeln.
Ich wiirde eher vermuten, dass Aristoteles, der moAvuadéorarog, wie ihn die Spét-
antike vielfach nannte, sich ein aktives Philosophieren ohne den Besitz einer um-

10 Museum Helveticuam




146 Olof Gigon

fangreichen und erlesenen Bibliothek wohl kaum vorstellen konnte; und manche
Biicher konnte man sich nur anschaffen, wenn man gute Beziehungen hatte und
gut bezahlen konnte. Dies scheint mir die einzige Moglichkeit zu sein, diesen etwas
fatalen Satz in seinem vermutbaren Kontext richtig zu interpretieren®.

Es ist nicht zu umgehen, noch in einigen Worten auf den antiken wie modernen
Anspruch der Theoria einzugehen, «selbstzwecklich» zu sein. Der Begriff des
obersten Zwecks, der nicht mehr als Mittel zu anderweitigen Zwecken dient, son-
dern nur um seiner selbst willen verfolgt wird, entwickelt sich bekanntlich bei
Platon (wobei ausdriicklich die Frage offen gelassen sei, ob Platon seinerseits sich
auf Ansitze bei Alteren, Vorsokratikern oder Sophisten, hat stiitzen konnen) und
ist bei Aristoteles derjenige, der in eminenter Weise Theoria und Praxis mitein-
ander verkniipft. Denn die Theoria ist gerade der hochste Selbstzweck, auf den das
Handeln hin angelegt sein soll.

Freilich erhebt sich da zunéchst die Frage, was der Begriff des Selbstzweckes
eigentlich besagen will. Er ist keineswegs so leicht zu fassen, wie es scheint, und
seine Analyse gelangt frither oder spéter zu dem Schlusse, dass er etwas anderes
meint, als er zu meinen scheint. Um frither Bemerktes kurz zu wiederholen:
Selbstzwecklich ist ein Handeln, das nicht auf ein vom Handelnden ablosbares
Resultat ausgeht, sondern das dadurch motiviert ist, dass es auf den Handelnden
selbst zuriickwirkt und dessen Bestimmung erfiillt. Man darf vielleicht grundsitz-
lich festhalten, dass in der Geschichtlichkeit nur diese beiden Motivierungen des
Handelns iiberhaupt sinnvoll sind: Die auf das Ergebnis des Handelns voraus-
blickende und die auf die Formung des Handelnden selbst durch das Handeln

% Diiring, Aristotle’s Protrepticus (1961) 175 verweist zundchst auf Aristoteles bei Iambl.
Protr. p. 40, 4-6 Pist., wo die Gier des Importkaufmanns, auf gefahrvollen Seereisen mog-
lichst viel Geld zu verdienen, mit einer Haltung verglichen wird, die nicht bereit ist, um der
Phronesis willen Miithen und Ausgaben auf sich zu nehmen. Die einzelnen Elemente dieser,
genau besehen, etwas kiinstlichen Antithese finden sich isoliert einmal in Ps.-Isokrates
Ad Dem. 19: «Es ist schindlich, um des Profits willen weite Seereisen zu wagen, aber fiir
die sittliche Belehrung nicht einmal eine Landreise zu unternehmen», und sodann bei Cicero
De rep. 1, 8, wo zweifellos erganzt werden darf: «Wer zu seiner Belehrung (also um der
Theoria willen) weite und gefahrvolle Reisen in ferne Lander unternimmt, darf es dem Po-
litiker nicht veriibeln, wenn er sich in Erfiillung seiner Aufgabe in die grossten Gefahren be-
gibt.» Mittelbar mag hinter Ciceros Satz Dikaiarch stehen, doch zunéchst scheint er bestimmte
Zeitgenossen im Auge zu haben, die ihn angesichts seiner iiblen Erfahrungen vor weiterem
nmolizeveo®ar warnen. An Atticus wird man aus verschiedenen Griinden ungerne denken;
dann bietet sich am ehesten ein ebenso gelehrter wie weitgereister Mann wie Varro an. — An
welche Art von Ausgaben Aristoteles denkt, wird auch bei Iamblich nicht gesagt. Diiring
nennt noch Platon Prot. 326C (die reichsten Leute konnen sich, wie er Protagoras bemerken
lasst, auch den intensivsten Schulunterricht fiir ihre Kinder leisten) sowie Nomoi: 711 DE
und Ps.-Plat. Ep. 7, 335CD: Beide Stellen sind letzten Endes nicht viel mehr als eine um-
stindlich differenzierende Paraphrase bzw. Applikation von Rep. 473CD, helfen also auch
nicht weiter. Was sich in der konkreten Situation von selbst verbietet, ist sowohl eine Ein-
ladung an den Fiirsten, Forschungsreisen zu unternehmen (dazu noch Theopomp FGrHist
115 T 20a und Polybios 12, 27, 6), wie auch erst recht die Insinuation, fiir ein entsprechendes
Honorar wire Aristoteles oder einer seiner Schiiler bereit, sich Themison als philosophischer
Lehrer zur Verfiigung zu stellen. So bleibt also nur der Biicherkauf, fiir den als Hintergrund
Athen. 3AB angefiihrt werden darf.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 147

sich zuriickbeziehende; wie eine dritte, zwischen diesen beiden sozusagen in der
Mitte stehende Motivierung aussehen konnte, ist nicht zu erkennen.

Es sei nicht vergessen, dass in den Begriff der Selbstzwecklichkeit eine nicht un-
erhebliche gesellschaftliche Komponente eingeht. Der Mensch tut als Selbstzweck
das, was er zu tun nicht gezwungen ist, was er frei wihlen kann, weil es ihm Freude
macht; es steht in einem festen Gegensatz zu den drayxaia, die man aufsich nehmen
muss, um iiberleben zu kénnen. Es ist ein Gegensatz, der heute teils illegitim, teils
obsolet geworden ist.

Wir miissen da noch einen Schritt weitergehen. Etwas tun, weil es Freude
macht, bedeutet in aristotelischer Formulierung etwas tun um der 7jdovs] willen;
und der Modellfall eines solchen Handelns ist das Spiel. So ist es kein Zufall, dass
Aristoteles fiir seine als Theoria verstandene Eudaimonie die %dov] in Anspruch
nimmt (auch wenn die Zuordnung, was hier nicht darzustellen ist, heikle Probleme
aufwirft) und dass er sie besonders nachdriicklich vom Spiel abgrenzt (Nik. Eth.
1176 b 91f.). Gerade daran erweist sich aber die Frage nach einer letzten, allseitig
tragfahigen Motivierung der als Selbstzweck deklarierten Theoria als besonders
dringend. Bei Aristoteles sind, wie zu erwarten, mehrere Motivierungen neben-
einander beriicksichtigt. Die aufklirerische Motivierung mit dem Uberwinden des
Pavudlew steht neben der entgegengesetzten, die die Theoria als das Erkennen der
gottlichen Dinge durch den gottdhnlichen und im Vollzug des Erkennens sich
seiner Gottéhnlichkeit vergewissernden vodic begreift (Nik. Eth. 1177 a 13ff.
1177 b 264f. 1179 a 22ff.; Metaph. 982 b 28-983 a 11). Im Vordergrund steht je-
doch die dritte Motivierung, diejenige, die der oben schon erwahnte erste Satz
der Metaphysik nennt, dass nimlich «alle Menschen von Natur nach dem Wissen
streben» (980 a 21). Das impliziert, dass der Mensch auf das Wissen schlechthin
angelegt ist; Wissen erwerben ist nicht etwas, was er tun soll und auf was er wie
auf eine ethische Verpflichtung erst aufmerksam gemacht werden muss; es ist
vielmehr etwas, was er spontan immer schon begehrt. Ausserdem ist das Wissen
schlechthin gemeint, also nicht die Einsicht in bestimmte Sachverhalte, die der
Mensch aus bestimmten Griinden kennen muss, sondern Informiertheit nach allen
Richtungen und auf allen Ebenen. Die Grenzvorstellung wire schliesslich eine
Omniscientia, in der der Mensch Alles iiber Alles weiss, und methodisch ein Wissen,
das sich durch eine uniiberbietbare Exaktheit auszeichnet. Bekanntlich hat Ari-
stoteles seine Erste Philosophie ausdriicklich mit dieser Grenzvorstellung kon-
frontiert: Metaph. 982 a 8-10 und 21-23, 982 a 12/13 und 25-28.

Geschichtlich fiihrt dies zu einer Theoria, die sich zu einer nach allen Richtun-
gen hin unendlich fortschreitenden Forschung entfaltet. Sie wird zu einem Trieb,
der nur durch unablidssige Akkumulation von Informationen befriedigt werden
kann; ihn hemmen zu wollen, gilt als widernatiirlich, unméglich und unsittlich.
Nicht eben haufig, aber doch iiberaus bezeichnend sind die Ausserungen nicht
nur des Aristoteles, sondern schon zuweilen Platons, es sei unstatthaft, zwischen
ansehnlichen und unansehnlichen Forschungsobjekten einen Unterschied zu




148 Olof Gigon

machen (Plat. Soph. 227 A-D, Polit. 266 D ; Arist. Part. anim. 1, 5, bes. 645 a 11f.).
Fiir den Forscher ist alles gleich interessant? — wie denn auch die Forschungs-
reisen der Griechen von Thales iiber Herodot zu Poseidonios zunéchst einfach den
Zweck hatten, Informationen dariiber zu sammeln, wie es anderswo aussieht. Es
interessierte zu wissen, was es in fernen Léndern gab und wie man dort lebte.
Dass dann etwa die umfangreiche Literatur der $avudota bzw. Mirabilia so gut wie
ausschliesslich den Zweck hatte, dem Informationsbediirfnis des Gebildeten Nah-
rung zuzufiihren, liegt auf der Hand.

Was der Hellenismus an Aristoteles hervorgehoben hat, ist denn auch vor allem
seine Polymathie gewesen?®. Es liesse sich freilich zeigen (was nicht ohne Reiz wire),
dass der Begriff des modvuatjc und der modvuddeta zu allen Zeiten ambivalent
gewesen ist. Es ist ein Lob, doch ein solches, das selten ohne einen spiirbaren Vor-
behalt ausgesprochen wird. Versuchen wir den Vorbehalt zu artikulieren, so mag
man davon ausgehen, dass die Kapazitit jedes Menschen, sich Informationen an-
zueignen, begrenzt ist; es fragt sich also, ob diese begrenzte Kapazitit beliebig
oder gezielt eingesetzt werden soll: gezielt, also auf Grund einer Unterscheidung
zwischen den Sachverhalten, die zu wissen sich aus bestimmten Griinden lohnt,
und anderen, die zu wissen sich nicht lohnt. In der Qualifikation als woAvuajc
steckt zumeist der leise Vorwurf, dass man diese Unterscheidung vernachlissigt
habe. Wir werden dem Problem noch einmal begegnen.

Von Platon und Aristoteles ist bisher schon vielfach die Rede gewesen. Dennoch
ist es unumgiinglich, ihre Stellung zum Problem von Theoria und Praxis noch
einmal im gesamten zu iiberblicken, genauer zu den zwei fundamentalen Aspekten
des Problems: zur Relation zwischen Praxis und Theoria und zur Frage, wie weit
eine von der Praxis abgesonderte Theoria moglich und verantwortbar ist. Was
Platon angeht, so muss zunichst auf die dialogische Struktur seines philosophi-
schen Oeuvres hingewiesen werden. Sie ist bekanntlich durchgehend festgehalten.
Die Apologie ist nur scheinbar eine Ausnahme, und was die einmalige ITepi rayadod
dxpdaoctg anlangt, so kann man nur dringend davor warnen, aus der malitiosen
Bemerkung des Aristoteles, iiber die Aristoxenos berichtet?’, zu viel herauslesen
zu wollen; allein schon die Tatsache, dass nach den antiken Zeugnissen nicht
weniger als sechs Schiiler Platons sich in besonderen Schriften (und jeder natiirlich
mit seinen besondern Absichten) iiber jene dxgdaois gedussert haben (Simpl. Phys.

2 Dass hier Polemik gegen die vor allem durch Isokrates reprisentierte These, philosophische
Bildung habe sich nur bedeutenden Gegenstéinden zuzuwenden, mitspielt, ist anzunehmen;
die Oberflichlichkeit, mit der bei Isokrates dergleichen Dinge traktiert werden, darf aber
nicht dariiber hinwegtéuschen, dass der Sache nach jene These ein ernsthaftes Problem ent-
halt.

26 Stark tritt dieses Moment in den Gesamtcharakterisierungen des alten Peripatos bei Cicero
De fin. 4, 5-13 und 5, 9-11 hervor, dann Quint. Inst. or. 10, 1, 83 und 12, 11, 22, weiterhin
Dion. Hal. De imit. 2, 4.

¥ Elementa harmonica p. 30, 10—31, 15 Meib. Die Interpreten pflegen nicht selten den Kontext
etwas zu wenig zu beachten.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 149

151, 8ff. und 453, 28ff. D., Suidas s.v. Philippos v. Opus), lasst ahnen, auf wie-
viele verschiedene Weisen Platons singulire Unternehmung gedeutet werden
konnte?®.

Der Sinn des platonischen Dialogs ist ein dreifacher.

Fiirs erste soll er die Erinnerung an die paradigmatische Tétigkeit des geschicht-
lichen Sokrates festhalten. Dies kann hier ausgeklammert werden ebenso wie das
zweite Moment, die Einiibung im richtigen Fragen und Antworten. Was Aristote-
les (summarisch gesagt) in Top. 8 als Theorie des Streitgesprichs entwickelt, wird
uns bei Platon praktisch vorgefiihrt.

Der dritte Sinn endlich ist derjenige, um dessentwillen Platon auf den seltsamen
Gedanken gekommen ist, seine hochste Wissenschaft «Dialektik» zu nennen. Es
ist diejenige Wissenschaft, die in der Politeia den vier mathematischen Diszi-
plinen vorgeordnet ist. Diese vermdgen, soweit sie reine Theoria sind und nicht
der militdrischen Praxis der Wichter dienen, den Geist zwar auf die Dialektik
hinzufithren, sind aber selbst nicht Dialektik. Auf den ersten Blick wirkt der
Begriff wie eine Behelfsetikette fiir eine Sache, fiir die ein sie selbst bezeichnender
Name nicht existiert, vergleichbar also der «ersten Philosophie» des Aristoteles.
Dialektik meint jedoch mehr, ndmlich die Tatsache, dass die Ergebnisse der
hochsten Wissenschaft in einem Prozess des Fragens und Antwortens, und nur in
einem solchen Prozess gewonnen werden. Die hier anvisierte Wahrheit wird gerade
nicht dem fiir sich allein nachdenkenden Einzelnen zugénglich, sondern tritt nur
dort an den Tag, wo sich zwei Partner, die beide in der Suche nach der Wahrheit
engagiert sind, dariiber verstindigt haben, dass sie gemeinsam auf die Wahrheit
gestossen sind. Darum kann Sokrates einesteils erkliren, es sei ihm gleichgiiltig,
ob und wieviele Aussenstehende mit den von ihm und dem Partner gewonnenen
Einsichten einverstanden seien, und andernteils entschieden darauf bestehen, dass
es nicht darauf ankomme, dass er fiir seine Person Recht behalte, sondern nur
darauf, dass er und der Partner zu einem Consensus gelangen. Da ist also die Er-
kenntnis der Wahrheit daran gebunden, dass zwei lebendig handelnde Partner sie
gemeinsam entdecken und anerkennen. Sollen wir gar sagen, dass ein duoAoyeiv
nur an der Wahrheit stattfinden kann und dass sich erst am ouoldoyeiv die Gegen-
wart der Wahrheit anzeigt ?

Schematisch und banal formuliert ist da die Theoria des Erkennens in der
Praxis des Gesprichs verankert. Aristoteles hat die beiden Momente voneinander
gelost. Fiir ihn ist die Theoria durch ein Maximum an Autarkeia ausgezeichnet,
und auch die in Nik. Eth. 1177 a 34 z6gernd eingefiihrten ovvegyol des oo@dg sind
etwas ganz anderes als die Dialogpartner des platonischen Sokrates. Desgleichen
wird die Praxis des Gesprichs zu einer autonomen Methode. Er beansprucht fiir
sie den Namen Dialektik, und es ist dann diese Dialektik, die im System der

28 Zu Platons Vortrag und dessen verschiedenen Interpretationen wird sich auch Straton von
Lampsakos in seinen drei Biichern ITegi Tdyaftot gedussert haben (Diog. Laert. 5, 59). Den
Vortrag selber hat er natiirlich nicht mehr gehort.




150 Olof Gigon

Sieben Freien Kiinste figuriert und die mit Platons hochster Wissenschaft nicht
das geringste mehr zu tun hat.

Wenden wir uns zur philosophischen Sache selbst, so zeigen die Friithdialoge den
Ansatz klar genug. In seiner geschichtlichen Situation hat sich Platon konfrontiert
gesehen mit dem Zerfall all jener Normen, ohne die kein Kontinuum des Handelns
zustande kommt. Das Phénomen ist bekannt. Die immer reichlicher fliessenden
Informationen iiber die Sitten fremder Volker und die immer sorgféltigere Analyse
der Motive menschlicher Entscheidungen (eine Analyse, die durch die Rechtsbe-
rater bei den Prozessen wie durch die dramatischen Dichter stéindig vorangetrieben
wurde) lieferten das Material fiir den allgemeinen Nachweis, dass insbesondere die
elementaren Normen des xaAdy, dyaddv, dixaiov ihren Sinn immer wieder dnderten
je nach der Situation, in der sie in Anspruch genommen wurden. Uber diesen Zer-
fall hinauszukommen, hat in gewissem Umfang wohl schon Sokrates, dann aber
mit aller Entschlossenheit Platon als seine philosophische Aufgabe verstanden.

Zu beginnen ist mit der Frage, die Xenophon als die eigentiimlich sokratische
bezeichnet: «Was ist das Fromme ? Was ist das Gerechte ? Was ist die Tapferkeit ?»
usw. (Mem. 1, 1, 16).

Die Frage hat zunidchst einen sozusagen lexikologischen und insofern theoreti-
schen Aspekt. Der Sprachgebrauch wird nur dann korrekt, wenn man die Waorter
ihrer besonderen Bedeutung gemiiss verwendet. Man hat also den Sinn aller jener
Worter, deren Bezogenheit nicht evident genug ist, so genau als méglich zu um-
schreiben und ihn auch gegen sinnverwandte Worter abzugrenzen, wie dies schon
vor Sokrates andere unternommen hatten®.

In Logik und Ontologie verwandelt ist die Frage bei Aristoteles, der in seinem
bemerkenswert scharf umrissenen und kohiirenten Portridt des Sokrates feststellt,
zu den entscheidenden Leistungen des Sokrates gehore 70 xaddlov opileodat
(so die zum Teil denselben Grundtext variierenden Stellen Metaph. 987 b 1-4,
1078 b 17-32, 1086 b 2-5, Part. anim. 642 a 24-31). Dies eriffnet den Weg zur
Methodik des Definierens und damit zu einem wichtigen Stiick der Logik wie auch
zur ontologischen Analyse der Sachen selbst, sofern sich nun die Frage erhebt, wie
an den Sachen selbst die konstanten von den variablen Elementen zu unterschei-
den sind und was es iibechaupt mit der Distinktion von Konstanten und Variablen
an den Sachen auf sich hat.

Die sokratische Frage hat aber noch einen anderen Sinn. Der ldssliche Umgang
mit Wortern hat nicht nur mit sprachlicher Uninformiertheit zu tun. Er begiinstigt
auch das Falschspiel in den Sachen selbst. Es mag noch hingehen, wenn jemand
leichtfertig grosse Worte in den Mund nimmt, ohne sich Klarheit dariiber zu ver-
schaffen, was diese Worte eigentlich besagen. Gefihrlicher ist es, wenn die Sprache

 Die milde Ironie, mit der der platonische Sokrates die Bemiihungen des Prodikos hinsicht-
lich der dvoudrwy dpPdrnc abfertigt, darf nicht vergessen lassen, dass da eine nicht unbe-
trichtliche Vorarbeit fiir Sokrates und die Sokratik, dann noch fiir Aristoteles und die
Stoa geleistet ist.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 151

bewusst manipuliert wird und durch irrefithrende Benennungen die Sachen ab-
sichtlich verschleiert werden. Der platonische Sokrates hat auch dergleichen Phi-
nomene im Auge, wenn er den Sophisten gegeniiber darauf besteht, dass man
wissen miisse, was dies oder jenes eigentlich bedeute und was in der gegebenen
oder angesetzten Bedeutung impliziert sei.

Ich betone dies, weil gerade an der 7i-éotiv-Frage exemplarisch sichtbar wird,
wie bei Platon ein theoretisch zu nennendes Interesse am Wesen der etwa mit
dem Worte ‘Gerechtigkeit’ angezeigten Sache unlosbar verkniipft ist mit dem
praktischen Interesse an einer zuverldssig bestimmten Sache Gerechtigkeit, die
als Norm des Handelns tragfihig ist.

Diese Verflechtung kehrt auf einer hoheren Ebene wieder. Einleitend darf kurz
an das paradoxe Faktum erinnert werden, dass die Doxographie iiber Platon von
Aristoteles Metaph. A 6 an immer wieder Platon entscheidend durch Sokrates auf
der einen und durch die Pythagoreer auf der andern Seite angeregt sein lésst,
withrend Platons eigene Ausserungen in den Dialogen ein vollig anderes Bild
geben. In der Politeia 530 DE wird die pythagoreische Harmonik mit distanzierter
Anerkennung bedacht, und spéter (600 AB) vernehmen wir, der Ruhm des Pytha-
goras stamme vornehmlich daher, dass er eine besondere Lebensform, den ITvida-
ydpetog todmog, geschaffen habe, der &7t xai »d» so heisse, gepflegt werde und in
Ehren stehe; und was den platonischen Timaios angeht, so wird der Protagonist
einmal als Biirger und Staatsmann aus der edvouwrdrny mdiic Lokris (20A), dann
als hervorragender Kenner der Astronomie und der gdotg o mavrds (27 A) vor-
gestellt; dass er Pythagoreer war, sagt Platon nirgends. Umgekehrt dagegen er-
klidrt er im Dialog Parmenides, dann durch die Einfiihrung des Gastfreundes aus
Elea im Sophistes und Politikos so eindeutig, als man nur wiinschen kann, wieviel
er der Philosophie des Parmenides verdankt — und davon wiederum hat die Doxo-
graphie nur gelegentlich und beildufig Notiz genommen. Man kann kaum be-
haupten, dass die moderne Forschung bisher eine iiberzeugende Interpretation
dieses Paradoxons geliefert hat. Methodisch ist es in jedem Falle richtig, zunéchst
einmal Platon selbst beim Wort zu nehmen. Dariiber hinaus gehen wird man nur
insofern, als Platon zweifellos das Gedicht des Parmenides (und die Exegesen, die
— auch abgesehen von Zenon — wohl schon frith dazu entstanden sind) nicht erst
in der Zeit kennengelernt hat, in der er die drei soeben genannten Dialoge schrieb.
Sein Einfluss ist schon in den Friihdialogen spiirbar. Denn von daher vermag
Platon nun die Spannung zwischen dem Einen Gerechten, das er sucht, und dem
vielerlei widerspriichlichen Gerechten, das sich ihm in der tédglichen Erfahrung
darbietet, prifiguriert zu sehen in der Spannung zwischen der Wahrheit des Einen
Seins, iiber die die Gottheit belehrt, und dem Vermeinen des Sowohl-Sein-wie-auch-
Nichtsein, in welchem nach Parmenides notwendigerweise die Leute befangen sind.

So wird aus dem definierten Begriff der Gerechtigkeit die fiir sich selbst seiende
Idee der Gerechtigkeit. Die geschichtliche Welt, die sich ununterbrochen veréindert
und in der von Allem sowohl es selbst wie auch sein Gegenteil gilt (tapfer kann




152 Olof Gigon

sowohl das Standhalten wie auch das Zuriickweichen sein, gerecht sowohl das
Sagen der Wahrheit wie auch das Liigen usw.), kann begriffen und bewiltigt
werden nur dann, wenn von ihr aus hingeblickt werden kann auf eine iiber-
geschichtliche Welt, die sich unverénderlich gleich bleibt. Der Mensch wird féhig,
gerecht zu handeln, im Hinblick auf die Idee der Gerechtigkeit. Wir haben hier
nicht auszufiihren, wie wesentlich gerade die mit «im Hinblick auf ...» umschrie-
bene Relation ist; sie zeigt genau jenen Zusammenhang an, auf den alles an-
kommt und der nicht so verstanden werden darf, als liesse sich die Idee der Ge-
rechtigkeit oder gar die ihr noch iibergeordnete hiochste Idee des Guten durch
bestimmte partikulare Verhaltensweisen in der Geschichtlichkeit verwirklichen.
Es soll nach Platon dem Menschen geniigen, zu wissen, dass die Idee existiert.

Dieses Wissen schafft sowohl Einsicht wie Gewissheit. Schulméssiger formuliert
ist die Welt der Ideen gleichzeitig ein Gegenstand ontologischen Forschens und
ein Zielpunkt theologischer Erwartung. An ihr kénnen die Probleme des gegen-
seitigen Verhéltnisses von Sein, Nichtsein und Werden, also theoretische Probleme
erortert werden. Die Praxis wiederum ist nicht bloss darum auf sie angewiesen,
weil ein richtiges Handeln nur im steten Hinblick auf sie zustande kommt. Wir
miissen die alte, von Platon wie von Aristoteles rezipierte These dazu nehmen,
dass Gleiches nur durch Gleiches erkannt werden kann. Es folgt aus ihr, dass der
menschliche Geist das Seiende nur darum einigermassen zu erkennen vermag, weil
er selbst seiend ist. Dies wiederum bedeutet, dass der Mensch nur teilweise in das
geschichtliche Werden gebunden ist und zu einem andern Teil ein iibergeschicht-
lich Seiendes an sich hat. Dann aber wird seine wesentliche Aufgabe sein, in der
Geschichte auf das Uberdauern eben jenes Teiles hin zu handeln. Wahrend aber
in den Pragmatien des Aristoteles diese Perspektiven nur angedeutet sind und
mit Absicht im Halbdunkel behutsamer Anspielungen belassen werden, beharrt
Platon auf diesem Zusammenhang. Von der Welt der Ideen ist das, was am Men-
schen seiend ist, ausgegangen, und in der geschichtlichen Welt soll er sich so ver-
halten, dass die Verbindung zur andern Welt nicht abreisst und er nach seinem
Tode zu ihr zuriickzukehren legitimiert ist; dann wird ihm sowohl eine vollkom-
mene theoretische Einsicht in das Seiende wie auch eine dem Seienden vollkommen
zugewandte Praxis moglich werden.

Wie wenig bei Platon Theoria und Praxis voneinander abgelost werden konnen,
diirfen einige Einzelheiten zeigen, die dem Umkreis der Politeia angehoren.

Eindrucksvoll ist der Abschnitt 519B-521 B. Vorangegangen war die Ausbrei-
tung des Héhlengleichnisses bis zum Aufstieg Einzelner an den obersten Rand der
Hoéhle, von dem aus sie die Idee des Guten selbst erblicken. Vollkommeneres kann
es fiir den Menschen nicht geben als diesen Anblick. Schon im geschichtlichen Da-
sein ist er dem Menschen im Prinzip zuginglich; aber eben in diesem Dasein hat

% Von den Dissoi Logot an (VS Nr. 90) iiber Platon Rep. 331CD und Xen. Mem. 4, 2, 13ff.
u. a. zu Arist. NE 1094 b 14-19 haben wir eine ziemlich kompakte Tradition solcher para-
digmatischer Situationen.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 153

der Mensch nicht das Recht, bei ihm zu verweilen. Bedeutungsvoll erklirt Sokra-
tes 519BC, dass zwei Gruppen von Menschen zur Staatslenkung ungeeignet sind.
Die ersten sind die Ungebildeten, die von der Idee, auf die alles Handeln hin-
blicken muss, nichts wissen, die anderen sind diejenigen, die meinen, ihr ganzes
Leben im Blicken auf die Idee verbringen zu diirfen; sie bilden sich ein, schon im
geschichtlichen Dasein «auf die Inseln der Seligen» entriickt zu sein. Dies jedoch
ist untersagt. Der Philosoph, der seine Pflicht kennt, wird das Opfer bringen, sich
vom Anblick der Idee des Guten wieder abwenden, in die Hohle zuriickkehren
und dort seine geschichtliche Aufgabe als Staatsmann erfiillen.

Platon weiss, dass er seinem Philosophen letzten Endes etwas Absurdes zu-
mutet. Die befremdete Frage Glaukons 519D zeigt dies: «Diirfen wir denn ihnen
dieses Unrecht antun und sie zwingen, ein geringeres Leben zu fiihren, obschon
sie ein vollkommeneres fithren kénnten ¢» Die Antwort des platonischen Sokrates
bewegt sich auf zwei Ebenen. Fiirs erste ist sie in der Weise Platons beinahe brutal
realistisch: Der Staat, der den Philosophen dazu freigesetzt hat, dass er den Auf-
stieg bis zum Anblick der Idee unternehmen kann, ist auch berechtigt, nachher die
Dienste des Philosophen als dessen Gegenleistung in Anspruch zu nehmen. Dazu
kommt zweitens die Tatsache, dass zwischen dem Anblick der Idee und der poli-
tischen Aufgabe des Philosophen ein spezifischer Zusammenhang besteht. So sehr
auch Platon bereit war, aus seinen ontologischen Voraussetzungen alle Konsequen-
zen zu ziehen und allem, was in der geschichtlichen Welt als ein vielheitlich Wer-
dendes erfahrbar war, ein jeweils einheitlich Seiendes gegeniiberzustellen, was
schliesslich zu einer reich ausdifferenzierten Welt vieler Ideen fithren musste, so
entschieden hat er doch wohl bis zum Ende seines Lebens daran festgehalten, dass
den Ideen des aya#dv, xalov, dixatov eine Sonderstellung zukommt. Konkrete Di-
rektiven fiir den Staatslenker lassen sich zwar aus ihnen keineswegs ableiten, wohl
aber wird er, auf sie hinblickend, richtig zu handeln wissen. Insofern also entsteht
aus dem Anblick der Idee des Guten eine eigentiimliche Kompetenz des Philo-
sophen und Staatslenkers und damit eine zwingende Verpflichtung, im Staate
dieser Kompetenz gemiss zu handeln.,

Ganz ldsst sich allerdings die von Glaukon anvisierte Paradoxie nicht iiber-
spielen. Es gibt in jedem Falle keine abenteuerlichere Zumutung an den Menschen
als diejenige, auf das Vollkommene zugunsten des Unvollkommenen zu verzichten.
Platon wagt die Zumutung, weil im geschichtlichen Dasein die Theoria von der
Praxis nicht getrennt werden darf.

Allerdings nimmt das geschichtliche Dasein auch einmal ein Ende, und dann,
so erklirt Sokrates 540 BC, darf der Philosoph in der Tat darauf hoffen, auf die
Inseln der Seligen entriickt zu werden und den Anblick der Idee nie mehr ent-
behren zu miissen®.

31 Wie anders die Inseln der Seligen bei Aristoteles, Pol. 1334 a 31 und Iambl. Protr. p. 53,
2-15 Pist. und bei Cicero De fin. 5, 53 (Hort. Fr. 50 M.), wo wahrscheinlich Theophrast
zugrunde liegt, aufgefasst sind, sei nur beildufig hervorgehoben.




154 Olof Gigon

Es ist lehrreich, sich hier schon die abweichende Orientierung der aristotelischen
Theoria zu vergegenwirtigen. Wir konnen vom Hdohlengleichnis ausgehen und ihm
jene Erzéhlung gegeniiberstellen, die sich bei Cicero De nat. deor. 2, 95 aus Aristo-
teles zitiert findet (wohl iiber Poseidonios aus dem Dialog Ilepi gidocopiag ent-
nommen). Abermals ist von Menschen die Rede, die ihr Leben in der Tiefe der
Erde verbringen, freilich nicht gefesselt, sondern mitten in den erlesensten Ge-
niissen, die die Techne zu verschaffen vermag; wenn sie einmal an die Erdober-
fliche gelangen, werden sie iiberwiltigt sein von der Grosse und Schonheit des
Kosmos und in ihm ein géttliches Walten erkennen. Der Unterschied ist ein dop-
pelter und dreifacher. Bei Platon ist die Tiefe der Hohle unsere Welt und was vom
Rande der Hohle aus sichtbar wird, die Idee; bei Aristoteles steigt der Mensch
zur Oberfliche unserer Erde empor und, was ihn iiberwiltigt, ist die Pracht unse-
res Kosmos®2. Bei Platon ist es in gewisser Weise die Idee des Guten selbst, die
den Menschen zur Riickkehr in die Hohle verpflichtet ; bei Aristoteles scheint sich
zwar die unterirdische Behausung zum Kosmos zu verhalten wie ein Produkt der
Techne zum Werke der Natur und der Gotter; doch es ist nicht einzusehen, aus
welchem Grunde der Mensch, der den Kosmos zu betrachten begonnen hat, in den
unterirdischen Palast zuriickkehren sollte. Pointiert gesagt fiihrt die platonische
Theoria, weil sie der Anblick der Idee des Guten ist, immer wieder zur Praxis
zuriick. Die aristotelische Theoria dagegen ist Betrachtung des Kosmos, genauer:
der ewigen, gottlichen supralunaren Welt und bleibt bei sich selbst; sie kann miihe-
los umschlagen in kosmologische, astronomische, meteorologische Forschungen.
Zur Praxis fordert sie nicht auf.

Oder sollte dies vielleicht doch zu kurz geschlossen sein ? Fiir die Beantwortung

8 Wihrend wir bei Platon eine rein mythische Szenerie haben, ist die aristotelische Version
eine Erzihlung experimentierenden Charakters: im hohen Grade unwahrscheinlich, aber
nicht unmoglich. Lehrreich ist, dass auf das Zitat aus Aristoteles eine weitere Erzéahlung
folgt, die nun iiber ein historisch tatsiachlich vorgefallenes Ereignis berichtet, nimlich den
verheerenden Atnaausbruch, bei dem der Aschenregen die ganze Gegend zwei Tage lang
in tiefste Nacht hiillte, bis endlich am dritten Tag die Menschen zu ihrer unbeschreiblichen
Freude Sonne und Himmel wieder zu sehen bekamen. Es muss sich (vgl. Pease z. St.) ent-
weder um den Ausbruch von 135 oder um denjenigen von 122 handeln. Dann aber folgt
beinahe notwendig, dass der Erzéihler hier Poseidonios ist, dessen Geschichtswerk die Jahre
146—ca. 79 v. Chr. behandelte und von dem wir wissen, dass er sich in Sizilien besonders
lange aufgehalten und Informationen gesammelt hat. Dann aber liegt auch der Schluss nahe,
dass er die Erfindung des Aristoteles bewusst durch ein reales Ereignis ersetzt hat. Er wird
ahnliche Uberlegungen angestellt haben wie nach ihm Cicero, als er den Mythos der platoni-
schen Politeia ersetzte durch seine Erzdhlung vom Traume des Scipio, einem Traum, der,
wenn er auch nicht historisch war, doch psychologisch sehr wohl glaubhaft gemacht werden
konnte; Cicero muss ja selbst irgendwo (etwa schon im Prooemium zum ersten Buche De
rep. ?) erklirt haben, dass ihm die Polemik des Epikureers Kolotes gegen Platons Mythos
einigen Eindruck gemacht hat (zur Sache: R. Westman, Plutarch gegen Kolotes [1955] 341f.).
Doch Kolotes wird nicht der einzige gewesen sein, der Platons Mythen ablehnte. Die stoischen
Gegner gerade der platonischen Politeiez werden ahnlich geurteilt haben. In ihrer Tradition
steht Poseidonios mit dem Bericht, der die Erfindung des Aristoteles iiberspielen soll; dass
auch er es war, der Cicero auf Kolotes aufmerksam machte, wiire seltsam, aber vielleicht
nicht ganz ausgeschlossen.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 155

dieser Frage hingt einiges davon ab, wie die These einzuordnen ist, die wiederum
bei Cicero De nat. deor. 2, 37 auf Chrysipp zuriickgefiihrt wird (= SVF 2, 1153).
Chrysipp zieht da die Linie der Mittel und Zwecke, in der Arist. Pol. 1256 b 15-22
Pflanze-Tier—Mensch aufgereiht hatte, durch bis zur Relation Mensch—Kosmos.
Die Tiere sind zwar fiir den Menschen da, aber auch der Mensch ist kein oberster
Zweck, sondern hat seinerseits eine iiber ihn hinausreichende Bestimmung. Nur
der Kosmos hat seinen Zweck ausschliesslich in sich selbst. Thm ist der Mensch zu-
und untergeordnet, und zwar in einem doppelten Sinne, ad mundum contemplan-
dum et vmitandum. Da ist contemplatio das Stichwort fiir die auf die Schonheit des
Kosmos gerichtete Theoria. Ihr steht zur Seite die imatatio, die doch wohl eine
Form der Praxis meint. Welche Form, bleibt freilich unklar. Cicero De sen. 77
fiihrt nicht viel weiter (vgl. Seneca De otio 5, 1; Corpus Herm. Ascl. 8, Tract. 3, 3).
Zwei Moglichkeiten scheinen sich vor allem anzubieten. Die eine ldsst sich von
berilhmten Stellen des platonischen Timaios aus entwickeln (47BC und 90CD),
nach denen die Bewegungen unseres Geistes die vollkommenen Bewegungen des
Kosmos und der Gestirne nachzubilden haben, um auf diese Weise zur innern
Ordnung zu gelangen. Anders akzentuiert und wesentlich reicher an praktischen
Implikationen ist die bekannte Telos-Formel des Poseidonios bei Clem. Alex.
Strom. 2, 129, 4: «Zu betrachten die Wahrheit und Ordnung des Ganzen und an
ihrer Einrichtung mitzuwirken, soweit dies dem Menschen maglich ist»®. Be-
gonnen wird da mit einer Bestimmung der Theoria, die platonische Ontologie und
aristotelische Kosmologie zu verklammern trachtet; das Ganze schliesst mit der
aus zahlreichen Texten Platons bekannten Formel, die auf die Grenzen der
menschlichen Leistungsfihigkeit hinweist; dazwischen wird als Praxis augen-
scheinlich die Mitarbeit an der Verwaltung des Ganzen verstanden. Stoisch konkret
wiirde dies etwa bedeuten, dass die Pronoia einen Teil ihres mpovoeir an den Men-
schen delegiert; doch auch ausserhalb der Stoa kann die Herstellung einer ethi-
schen und politischen Ordnung als die Verwirklichung eben jener Intention auf-
gefasst werden, die im supralunaren Raume seit jeher schon verwirklicht ist. Denn
auch fiir Aristoteles ist es klar, dass die geschichtliche sublunare Welt sich nicht
einfach mit dem évdéycodar xai GAAws Exeww abzufinden hat, sondern danach stre-
ben wird, der obersten Zone dessen, das odx évdéyerar dAdwe Eyewy 0ddaudc, so nahe
als méglich zu kommen; dies liegt jedenfalls unweigerlich in der Konsequenz von
Metaph. 1072 b 1-13. Ausgesprochen wird freilich die Konsequenz etwa in dem
Sinne, dass die Theoria der supralunaren Welt und des unbewegten Bewegers
unsere geschichtliche Praxis zu orientieren vermége, in den uns erhaltenen Texten
nirgends. Dass die fliichtige Anspielung auf Aristoteles in Cicero De fin. 2, 40

33 Fr. 186 Edelstein-Kidd. Vielleicht ist es nicht unniitz, davor zu warnen, die mit erlesenster
Gelehrsamkeit ausgestattete Telos-Liste bei Clem. Alex. Strom. 2, 127-133 mit der bei
Cicero vielverwendeten divisio Carneadea und iiber sie mit Antiochos v. Askalon zusammen-
zubringen. Die divisio verfolgt in allen ihren Varianten eine bestimmte systematische Ab-
sicht, die von derjenigen der Liste bei Clemens véllig verschieden ist.




156 Olof Gigon

eben dies meint und dass weiterhin Chrysipp in dem oben genannten Texte De
nat. deor. 2, 37 sich von Aristoteles hat anregen lassen, ist moglich, aber unbe-
weisbar.

So muss die Frage offen bleiben, ob die kosmologisch determinierte Theoria bei
Aristoteles ein fiir alle Male in sich geschlossen ist und zu keiner Praxis weiterleitet
oder ob doch mindestens zuweilen aus der Betrachtung der supralunaren Ordnung
Folgerungen fiir die ordnende Praxis in der sublunaren Welt gezogen worden sind.

Kehren wir zu Platon zuriick, so ist an dieser Stelle das vielverhandelte Problem
der Weltfremdheit des platonischen Philosophierens kurz zu beriihren. Das Stich-
wort hat da schon Aristoteles gegeben, sowohl mit seiner Polemik gegen die Ideen-
lehre, die er letzten Endes als eine leere Spielerei verwarf (Anal. post. 83 a 32/33;
ob damit auf dieselbe Stelle aus der Rede des Zethos in der euripideischen Antiope
hingewiesen wird, die Diogenes bei Diog. Laert. 6, 104 im Auge zu haben scheint
— vgl. Fr. 200 N. — und damit natiirlich auf den beriihmten Appell des Kallikles
an den platonischen Sokrates im Gorg. 484 E-486D, bleibe unerortert), wie auch
natiirlich mit seinem Angriff gegen Platons Staatskonstruktion, aus der er ab-
sichtlich nur die unrealistisch und exzentrisch anmutenden Thesen herausgegriffen
hat (Pol. 2, 1-5). Dieses Urteil wirkt weiter iiber Cicero etwa auf einen Lactantius
und dann vom Zeitalter der Aufkldrung an bis in die Gegenwart34.

Nun gibt es in der Tat platonische Texte, die die Weltfremdheit des Philosophen
ausdriicklich zur Diskussion stellen. Es sind die innerlich zusammengehérenden
Abschnitte des Gorgias 481 D-486D, Theéit. 172C-177B und mit leicht verscho-
bener Akzentsetzung Politeia 487 A-502C. Uberall wird da der Philosoph gezeigt,
wie er hilflos den Launen und der Feindseligkeit der Menge ausgeliefert ist, weil
er nicht die geringste Erfahrung darin hat, wie man sich ihrer erwehrt; iiberfliissig
zu sagen, dass dieses Bild auch hinter der Apologie im ganzen steht.

Es gibt indessen verschiedene Formen der Weltfremdheit. Die erste ist darin
begriindet, dass der Philosoph sich mit Dingen beschiftigt, die mit den Aufgaben,
die dem Menschen in der Welt, also in der Praxis begegnen, nichts zu schaffen
haben. Zur Illustration darf man an die Karikaturen erinnern, die die Komédie
gezeichnet hat, Sokrates, der mit seinen Jiingern die Hohe eines Flohsprungs zu
messen sucht (Aristoph. Wolken 143ff.), und Platon, der mit den seinigen um
eine Definition des Kiirbisses ringt (Epikrates Fr. 11 K.). Wissenschaften, die sich
mit dergleichen Problemen abgeben, sind weltfremd und machen denjenigen, der
seine Zeit mit ihnen vertut, weltfremd. Eine zweite, ganz andere Art der Welt-
fremdheit resultiert daraus, dass die Menge die Normen, die fiir den Philosophen
die Praxis zu leiten haben, nicht begreift oder ablehnt. So blickt der Philosoph
auf die Idee der Gerechtigkeit hin und versucht, von ihr her zu handeln; die Leute

% (Ganz allgemein ist fiir die Etikettierung irrealer Forderungen, Wiinsche und Empfindungen
als ‘platonisch’ in letzter Instanz Aristoteles in Pol. 2 u. a. und von ihm abhingig Cicero
De rep. 2, 3 und 21/22, vgl. 51, verantwortlich. Cicero hat allerdings nicht Pol. 2 gelesen,
sondern eine entsprechende Polemik in einem der Dialoge (ITegi dixatoovwnyg).




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 157

jedoch halten fiir gerecht, was sich in der 6ffentlichen Meinung zufllig als solches
empfiehlt und ihren partikularen Interessen entgegenkommt. Also verspotten,
verachten oder verfolgen sie den Philosophen, der auf die wahre Gerechtigkeit auf-
merksam macht — wie er seinerseits das Meinen der Leute ldcherlich findet.

So ist denn die eigentliche Weltfremdheit des platonischen Philosophen durch-
aus nicht darin begriindet, dass er eine Theoria treibt, der die Praxis gleichgiiltig
ist, sondern vielmehr darin, dass er von der Theoria her eine Praxis fordert, die
die bisherige Praxis iiberwinden soll.

Natiirlich fehlen Momente der Weltfremdheit des ersten Typus nicht ganz.
Wenn nach dem berithmten Bericht des Aristoxenos Aristoteles iiber Platons Vor-
trag Ilepi Tdyadot die boshafte Bemerkung machte, Platon habe es aus lauter Welt-
fremdheit versiumt, in der Ankiindigung des Vortrages klar anzugeben, woriiber
er eigentlich zu reden gedéchte, so dass dann die Horer iiber das faktisch Vorge-
tragene aufs hiochste iiberrascht gewesen seien®, so wird er mit dieser Bemerkung
sicherlich nicht ganz Unrecht gehabt haben. In denselben Zusammenhang darf
man, mit einigen Vorbehalten, das riicken, was man den ‘Altersstil’ Platons zu
nennen pflegt. Ich verstehe darunter zunidchst die sprachliche Gestaltung der
Dialoge etwa vom Theétet an; Platons Bestreben, einen gepflegten und zugleich
dem Ton des realen Gesprichs geméssen Stil zu schreiben, schligt da um in ein
Spiel mit der Sprache — hier eine sich selbst geniessende Preziositét, dort eine den
Leser absichtlich verwirrende Dunkelheit —, das dem Verstdndnis der Sachen
selbst im Wege sein musste, zum mindesten bei denjenigen Lesern, die derartigen
Spielen nicht gewachsen waren. Hat Platon selbst dies gewusst und gewollt? Wir
konnen die Frage nicht beantworten. Altersstil ist es aber auch, wenn eine innere
Spannung, die dem aufmerksamen Leser der frithen Dialoge sofort spiirbar wird,
in den spdten Dialogen zwar nicht eigentlich verloren geht, aber gewissermassen
in ihren Konturen undeutlich wird und den Leser mit einem Gefiihl der Unsicher-
heit entlisst. Ich denke dabei an die Spannung zwischen betonter Aporetik und
verschwiegener Dogmatik, zwischen der Frage nach ontologischen Strukturen und
derjenigen nach den unverénderlichen Normen fiir das Handeln, endlich zwischen
dem Begreifen der Wahrheit und der Einiibung im Fragen und Antworten. Dass
schliesslich in den Spéatdialogen auch die Relation zwischen Logos und Mythos
eine andere ist als zuvor, darf vor allem etwa im Blick auf den Politikos oder den
Timaios hervorgehoben werden. So stehen denn auch diese Dialoge in einem Rufe
der Schwerzuginglichkeit; doch ist es wohl (unter anderem) gerade dieser Ruf
gewesen, der sie fiir die spitantike Schulphilosophie so anziehend gemacht hat.
Da hat die Faszination durch Esoterik und Weltfremdheit gewirkt.

Doch sollen wir nun etwa auch die Frauen-, Kinder- und Giitergemeinschaft der
Politeia weltfremd nennen ? Absonderlich ist sie gewiss; aber gerade sie wird man
zogern, einfach als weltfremd zu etikettieren. Da liegen die Dinge denn doch kom-
plizierter. Wichtig ist allein schon, dass sich Platon selbst im klaren dariiber war,

3 Vgl. oben Anm. 27.




158 Olof Gigon

man konne seiner Staatskonstruktion entgegenhalten, sie sei nichts als Theorie
und liesse sich gar nicht verwirklichen. Er hat sich schon damit abgesichert, dass
er drei seiner Forderungen, darunter die eben genannte, ausdriicklich als Para-
doxa bezeichnet und damit zu erkennen gegeben hat, dass er sich hinsichtlich
ihrer Verwegenheit keine Illusionen mache. Es tritt dazu, dass er im Verlauf des
Dialogs immer wieder auf das Problem der Realisierbarkeit zu sprechen kommt.
Die Stellen im einzelnen vorzufiihren ist hier nicht der Ort. Zusammengenommen
zeigen sie eindrucksvoll, wie sehr sich Platon bemiiht hat, nur solche Forderungen
zu formulieren, die grundsétzlich erfiillbar sind. Seinen vollkommenen Staat ein-
zurichten ist zwar sehr schwierig, aber nicht unméglich, so erklirt er selbst. Fiir
uns kommt es denn auch weniger darauf an, ob Platons Staat realisierbar ist oder
nicht, als vielmehr darauf, dass er das Problem als solches gesehen hat. Er wusste,
wie gross die Gefahr war, sich bei einem solchen Gegenstand in rein theoretische,
also praktisch unverbindliche Spekulationen zu verlieren, und suchte ihr so weit
als moglich zu begegnen.

Es wiére reizvoll, in der Politeia denjenigen Uberlegungen, die abstraktem
Wunschdenken entsprungen zu sein scheinen, andere gegeniiber zu stellen, in
denen sich ein niichterner, zuweilen brutaler Realismus manifestiert. Als harm-
loses Beispiel nenne ich die Griinde, die Sokrates dafiir anfiihrt, dass die Wissen-
schaft der Stereometrie bisher noch nicht recht zur Entfaltung gelangt ist (528 BC).
Etwas weniger harmlos ist der unbekiimmerte Gebrauch, den Platon von der péd-
agogischen Liige macht (382CD, 389BC, 414 B ff.), noch weniger harmlos end-
lich der radikale Vorschlag, der die tabula rasa als Voraussetzung des Aufbaus
des vollkommenen Staates herstellen soll (540D-541B).

Immerhin ist zuzugestehen, dass die gleichwertige Verkniipfung von Theoria
und Praxis nicht immer gegliickt ist. Es gibt unzweifelhaft Storungen. Ich weise
nur im Vorbeigehen auf einiges wenige. So haben wir schon in der Politeia einige
befremdliche Stellen, die vom Philosophen nicht nur jene vollkommene Einsicht
fordern, die der Anblick der Idee des Guten verschafft, sondern daneben auch ‘Er-
fahrung’ (484D, 539E), als ob fiir die Bewiltigung des geschichtlichen Daseins
das Ideenwissen nicht ausreiche, sondern daneben noch eine Empirie notwendig
sei, iiber deren Charakter und Umfang sich Platon nirgends auslésst, die aber
nichts anderes meinen kann als eine sozusagen autonome Versiertheit in der all-
téglichen Praxis®,

Weiterhin ist nicht zu leugnen, dass der platonische Philosoph zuweilen an einer
Theorie interessiert ist, deren Beziehung zur Praxis zum mindesten kaum mehr
erkennbar ist; vielmehr scheint sie sich in einer universalen, vorzugsweise natur-
philosophischen Informiertheit zu erschépfen. Der ungeheure, in der Perspektive
der Wissenschaftsgeschichte verhdngnisvolle Einfluss des Timaios beruht nicht
zuletzt darauf, dass sowohl die Grenzen zwischen Logos und Mythos wie auch

3 Die Nahe zum Begriff der Empeiria bei Arist. Metaph. 981 a 12-24 ist nicht zu leugnen;
die Verwendung des Begriffs bei Platon im ganzen sollte einmal untersucht werden.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 159

diejenigen zwischen einer Interpretation alles Werdenden vom Seienden her und
auf das Seiende hin und einer informativen mepl poews iorogia undeutlich gewor-
den sind; der Timaios vermochte in gleichem Masse tiefsinnige Erbauung und
interessante naturphilosophische Theorien zu liefern.

Daneben sei an die eigentiimliche Bemerkung des Politikos 272C erinnert, wo
wir horen, die Eudaimonia kénne den Menschen der Kronoszeit nur dann zuge-
billigt werden, wenn man annehmen diirfe, sie hétten ihre Musse (iiber die sie
unbegrenzt verfiigten) dazu verwandt, iiberall Informationen einzuziehen eig
cvrayvouoy poovioews. Da scheint Philosophie auf die Aufsammlung von Wissen
beliebiger Art reduziert zu sein.

Umgekehrt kann nicht genug davor gewarnt werden, den doxographischen An-
gaben iiber eine rein “spekulative Ideenzahlen- bzw. Zahlentheorie des spéten
Platon blindlings Glauben zu schenken. Von Platon selbst besitzen wir iiber der-
gleichen Spekulationen keine einzige authentische Ausserung; was wir wissen,
stammt zum weit iiberwiegenden Teil aus dem Peripatos (Aristoteles und Theo-
phrast), der daran interessiert war, die sinnlose Verstiegenheit dieser Dinge her-
auszuarbeiten, und die Berichte entsprechend akzentuiert hat, zum geringen Teil
wohl aus der nachplatonischen Akademie, die umgekehrt (aus Griinden, die wir
nicht ausreichend durchschauen) darum bemiiht war, Platons Lehre so nahe als
moglich an die Doktrinen der alten Pythagoreer heranzuriicken. Beide Quellen
versehen uns mit Mitteilungen iiber alles mogliche, aber nicht iiber das Eine, was
wir vor allem wissen miissten: was Platon selbst mit dieserin jedem Falle seltsamen
Weiterentwicklung seiner Ideenlehre eigentlich beabsichtigt hat. Und da wir dies
nicht wissen, konnen wir auch nicht dariiber urteilen, wie weit sie das Werk einer
selbstgeniigsamen Theorie und wie weit sie — aus wie grosser Distanz immer — auf
die Praxis hin orientiert war.

Die Briicke zu Aristoteles moge eine Beobachtung bilden, die nicht neu ist, aber
in unserm Zusammenhang eine besondere Aufmerksamkeit verdient. Ich denke
an zwel Probleme, von denen das eine bei Platon ausfiihrlich, bei Aristoteles iiber-
haupt nicht zur Sprache kommt; beim anderen ist es nahezu umgekehrt.

Das erste ist die Frage nach dem Ursprung der ethischen Normen, also vor allem
der Trias des xaAdv, ayaddv, dixatov. Platon sieht seine Aufgabe darin, zu zeigen,
dass diese Normen in der Region des unwandelbaren Seins zuhause sind und dass
die Normen, an die wir uns in der Welt des Werdens halten miissen, an sie gebun-
den sind, wie immer diese Bindung im einzelnen aufzufassen sein mag. Was wir
gut nennen, ist gut durch Teilhabe an der Idee des Guten, und wir vermogen eben
diese Relation zu erkennen, weil wir selbst sowohl der Welt des Werdens wie auch
derjenigen des Seins angehdren. Fiir Aristoteles ist die Annahme von Ideen iiber-
fliissig. Die Intensitét, mit der Platon den Gegensatz zwischen dem zuverlissig
Seienden und dem unbegrenzt variablen Werdenden erfahren hatte, ist ihm voll-
stindig fremd. Mag auch der physische Kosmos hierarchisch gegliedert sein der-
art, dass alles Bewegte vom unbewegten Beweger abhiingt und alles ungleich-




160 Olof Gigon

missig Bewegte unter der Herrschaft der Sonne steht, die sowohl gleichmaéssig
wie auch ungleichméssig bewegt ist, so bleibt doch die Welt der Praxis und Poiesis
im Prinzip autonom. Aristoteles hélt es fiir ausreichend, wenn das Handeln nicht
etwa durch fiir sich seiende Ideen, sondern lediglich durch Allgemeinbegriffe
orientiert wird.

Der Allgemeinbegriff (16 xa?dAov) konstituiert, wie bekannt, die Wissenschaft,
und zwar in allen Bereichen. Wie er im Felde der theoretischen und poietischen
Wissenschaften zustande kommt, skizziert, wie wir schon sahen, in den wichtigsten
Etappen Metaph. 1, 1 (Anal. post. 1, 31; 2, 19 u.a.). Aus einer Summe gleichartiger
Erinnerungsdata entsteht ein Erfahrungssatz, und aus einer Summe gleichartiger
Erfahrungssitze entsteht eine im Umkreis eines bestimmten Eidos unbedingt
giiltige Aussage — ein Naturgesetz, wenn man so will.

Wie aber steht es mit den Allgemeinbegriffen in den praktischen Wissenschaften
der Ethik und Politik ? Tapferkeit, Gerechtigkeit, Aufrichtigkeit sind ja auch All-
gemeinbegriffe. Woher sie stammen, teilt uns Aristoteles nirgends mit. Sicher ist
nur das eine, dass sie nicht iiber die Stufenleiter der Wahrnehmung, Erinnerung
und Erfahrung abgeleitet werden konnen wie die Allgemeinbegriffe der Theoria
und der Poiesis¥. Sie sind weder blosse Regeln des reibungslosen Zusammenlebens
Aller mit Allen, wie sie etwa ein kluger Gesetzgeber auskalkulieren kénnte, noch
werden sie von Aristoteles an irgendein Naturrecht gekniipft; offen bleiben kann
nur die oben erwihnte Moglichkeit, dass er in irgendeinem uns verlorenen Texte
die ethische und politische Ordnung als Nachahmung der kosmischen Ordnung
beschrieben hat. Doch dies ist nicht mehr als eine vage Hypothese.

Die Nikomachische Ethik vor allem hat seit jeher den Eindruck erweckt, als
beschrinke sie sich (abgesehen von der Lehre von der Eudaimonia) zur Haupt-
sache darauf, den Bestand an ethischen Normen, den Aristoteles in der Tradition
vorfand, zu registrieren und in einen sinnvollen Zusammenhang zu bringen. Nach
dem Ursprung der Normen wird nicht iiber die gegebene Tradition hinaus gefragt.
Der aufmerksame Leser wird dies besonders stark empfinden zu Beginn des zweiten
Buches, wo Aristoteles in beabsichtigter Verkehrung der sachgerechten Reihen-
folge zuerst nach der Verwirklichung der ethischen Tugend fragt (2, 1-3) und erst

37 Dass die Allgemeinbegriffe der Praxis nicht aus der Erfahrung abgeleitet werden konnen,
ist sozusagen nur die Kehrseite der modernen Feststellung, dass die Erfahrungswelt als
solche keine ‘Werte’ liefert, weshalb denn auch der Umgang mit ihr wertfrei zu geschehen
hat bzw. geschehen kann (dann namlich, wenn von den von einer andern Instanz gelieferten
Werten planmissig abgesehen wird). Dies wiederum fiihrt wieder zuriick zu der Feststellung
des Aristoteles, die ich oben beriihrte, dass namlich der Technite, dessen Aufgabe ausschliess-
lich im poietisch-technischen Umgang mit der Erfahrungswelt besteht, keine dgers) zu be-
sitzen pflegt und fiir seine Arbeit (von Grenzfillen abgesehen) auch keiner dger?) bedarf. Ein
echter Zwischenbereich (den Aristoteles in einem gewissen Umfang als solchen gewiirdigt
hat) ist die Okonomik, die es sowohl poietisch mit Sachen wie auch praktisch mit Mitarbei-
tern und Partnern zu tun hat. Geschichtlich fiihrt dies zu einer fatalen Ambiguitat, die dem
modernen Bereich der Wirtschaft genau so eigentiimlich ist wie dem antiken Bereich der
Okonomik.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 161

nachher nach ihrem Wesen (2, 4-9). Jener erste Teil spricht nur von der Verwirk-
lichung der Tugend in jeweils einzelnen Menschen durch den Prozess der wieder-
holten Nachahmung der an einem andern Menschen schon verwirklichten Tugend.
Vollstéindig ausgeklammert ist dabei die Frage, wie denn ‘der erste Mensch’ zur
Tugend kam ; irgendwoher musste er doch wohl den Begriff von ihr beziehen und
dann auch den Anstoss, sie aus eigenem Antriebe in sich zu verwirklichen; ein
Modell schon verwirklichter Tugend, an das er sich zunichst in dusserer Nach-
ahmung hiitte anklammern konnen, hatte er ja nicht zur Verfiigung. Man muss
sich klar machen, was es bedeutet, dass diese Fragen, die von Platon implicite
mit der Ideenlehre beantwortet werden und auf die auch die Philosophie Epikurs
und Zenons eine Antwort bereitstellte, von Aristoteles einfach umgangen werden.
Sie interessieren ihn nicht und brauchten ihn nicht zu interessieren, wenn er sich
kompromisslos auf den Standpunkt zuriickzog, dass der Kosmos mitsamt dem
Menschengeschlecht seit Ewigkeit existiert, also die Frage nach dem Ursprung
des Kosmos, des Menschen und der Normen der menschlichen Praxis gegenstands-
los ist.

Umgekehrt stossen wir bei Aristoteles immer wieder auf eine Frage, die bei
Platon nur eben in den aristotelisierenden Spétdialogen als sonderbarer Fremd-
kdrper auftaucht.

Es ist die Frage nach der Relation zwischen dem einsehbaren xa#dAov und dem
wahrnehmbaren xad éxacrov, genauer gesagt, die Auseinandersetzung mit der
Tatsache, dass jede Norm zwangsldufig im Allgemeinen verharrt, also niemals
der Totalitdt der moglichen partikularen Situationen gerecht zu werden vermag;
es bleibt unter allen Umsténden ein Rest, der durch keine Norm gedeckt ist. Bei
Platon ergibe dies die Frage, wie die Idee, die immer und iiberall dieselbe ist,
fiahig sein kann, den Menschen in einer konkreten geschichtlichen Situation, die
immer wieder eine andere ist, hinreichend zu orientieren. Um die spéttische Frage
des Aristoteles aufzunehmen: «Was niitzt einem Arzte, der hier und jetzt diesen
bestimmten Kranken zu heilen hat, der Hinblick auf die Idee der Gesundheit ?»
(NE 1097 a 8-14).

Platon ignoriert diese Frage fast vollstdindig. Wir werden zugeben, dass er vom
Standort der Politeia her auch das Recht dazu hat; denn was er «Idee» nennt,
ist grunds#tzlich mehr und anderes, als was bei Aristoteles als «Allgemeines»
figuriert. Dies hiingt letzten Endes daran, dass fiir Aristoteles die Welt des Wer-
dens und Vergehens vollstandig jenen Charakter einer alles iiberwiltigenden und
zerstorenden Nichtigkeit verloren hat, den sie fiir Platon von Anfang an besass.
Fiir Platon ist in der geschichtlichen Welt alles moglich und nichts richtig. Darum
ist die Idee unentbehrlich als das allein Bestéindige, auf das der Mensch hin-
blicken soll und dessen Anblick ihm Ruhe und Gewissheit zu verschaffen vermag.
Angesichts der Idee weiss der Mensch, wie er handeln muss, um sein Handeln
vor der Idee verantworten zu konnen. Weiter zu fragen, hitte Platon vermutlich
fiir iiberfliissig gehalten.

11 Museum Helveticum




162 Olof Gigon

Fiir Aristoteles ist die geschichtliche Welt weder nichtig noch zerstorerisch. Sie
ldsst sich zwar einen betrichtlichen Spielraum des immer wieder So-oder-anders-
sein-Konnens (NE 1139 a 8; vgl. Metaph. 1072 b 4ff.). Aber mit diesem Spiel-
raum kann man sehr wohl leben. Das Denken hat sich gewissermassen auf diese
Situation eingerichtet, und wenn Platon mit aller Kraft gegen die Meinung ge-
kémpft hatte, dass man immer wieder anderes als xaAdv, dyaddv und dixaiov gelten
lassen miisse und diirfe, so begniigt sich Aristoteles mit der gleichmiitigen Fest-
stellung, wir hétten uns in diesen Dingen an die Auffassung entweder der sta-
tistisch erfassbaren Mehrheit der Menschen zu halten (die in gewisser Weise die
Tradition zu repréisentieren vermag) oder dann an diejenige der kliigsten und sach-
kundigsten Leute; in beiden Fillen diirften abweichende Meinungen unbedenklich
vernachléssigt werden. Wir werden etwa beachten, wie selten und zuriickhaltend
die NE von jener Polaritit von @vots und »duog spricht (1094 b 14-16, 1133 a 30/31,
1134 b 24-1135 a b), die im Zeitalter der Sophistik, der Sokratik und Platons eine
geradezu sprengende Wirkung entfaltet hatte; Aristoteles interessiert sich fiir sie
nur noch am Rande.

Gerade in dieser Atmosphére der niichternen Deskription und Organisation der
geschichtlich tradierten Normen wird das Problem wichtig, wie der Sprung vom
Allgemeinen zum Partikularen bewiltigt werden kann; es ist um so wichtiger, als
jeder Gesetzgeber sich mit ihm auseinanderzusetzen hat (NE 5, 14).

Befriedigend losbar ist es nicht; immerhin kann versucht werden, einen prak-
tikablen Ausweg zu finden. Aristoteles sieht ihn darin, dass die Gestalt des
anovdaiog, pedviuos oder &ntexr)s eingeschaltet wird. An einer Reihe von Stellen
wird nachdriicklich erklirt, man solle so handeln, wie der omovdaioc usw. handeln
wiirde. Da haben wir also den Hinweis auf das vorbildliche Handeln des vollkom-
menen Menschen, der gewissermassen beides in sich vereinigt: sofern er voll-
kommen ist, hat er sich die allgemeine Norm in vollem Umfange angeeignet, und
sofern er ein einzelner Mensch ist, ist er fahig, in jeder partikularen Situation der
Norm gemaéss zu handeln3, Der andere Mensch wiederum kann sich in Situationen
vorfinden, die derjenigen gegeniiber, in der er den vollkommenen Menschen han-
deln sieht, weder vollig identisch noch vollig verschieden sind ; und in diesem Sinne
kann sich sein Handeln an jenem Handeln orientieren. Der Akzent ist gegeniiber
Aristoteles nur leicht verschoben, wenn spéter die Epikureer wie die Stoiker ihren
Schiilern empfohlen haben, so zu handeln, «als ob der Meister selbst zusdhe»®,

Die philosophische Ethik kehrt damit an ihren Ausgangspunkt zuriick. Denn
ausgegangen war sie von einer vorphilosophischen Ethik, die zu allen Zeiten in
allem wesentlichen eine Vorbildethik gewesen ist und ihre Normen am Verhalten
autoritativer Gestalten der Vergangenheit abgelesen hat. Die Philosophie beginnt
damit, dass sie die Normen theoretisch begriindet und systematisch zusammen-

38 Aristot. NE 1105 b 6; 1107 a 1; 1113 a 25-33; 1138 b 31/32; 1166 a 12/13. Mir weitgehend
unverstindlich ist die an 1099 a 13 angeschlossene Anmerkung Dirlmeiers (S. 284f.).
% Epikur Fr. 211 Us.; SVF 1, 319 und 612.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 163

ordnet. Damit wird die Ethik zugleich eine aus allgemeinen Sitzen aufgebaute
Wissenschaft. Doch dann erweist es sich, dass der Weg vom Allgemeinen zu der
hier und jetzt zu vollziehenden Entscheidung immer linger und unsicherer wird.
Der Riickschlag tritt ein, und die Ethik wendet sich wieder dem personalen Vor-
bild zu und zeigt an beispielhaften Entscheidungen fritherer Zeit, wie man hier
und jetzt handeln soll. Die Theoria muss sich damit begniigen, einen allgemeinsten
Rahmen bereitzustellen, innerhalb dessen so gehandelt werden soll, wie es der
menschlichen Natur entspricht.

Wenn bei Aristoteles auf diese Weise die Struktur der alltéiglichen Praxis eine
Beachtung findet, die Platon fremd ist, so hat umgekehrt bei ihm die Theoria eine
Tendenz, sich so autonom als moglich zu machen. Ich skizziere, teilweise auf friiher
(esagtes zuriickgreifend, nur knapp die beiden entscheidenden Momente.

Wir sahen, wie Platon seinen Philosophen zwingt, vom Anblick der Idee des
Guten abzulassen, in die Hohle zuriickzukehren und seine Pflicht in der staats-
ménnischen Praxis zu tun. Der aristotelische Philosoph gelangt zwar nicht zum
Anblick einer Idee des Guten, wohl aber zu einer Einsicht in die géttlichen Dinge.
Er hat einen unsterblichen Geist, der ihn befihigt, sowohl zur Erkenntnis jenes
unsterblichen Geistes vorzudringen, von dem als dem unbewegten, sich selbst den-
kenden Geiste alles abhéngt, wie auch zum Begreifen der ewig bewegten supra-
lunaren Welt, die auf ihre Weise auch gottlich ist. Wer in der Theoria so weit ge-
kommen ist, hat auch das Recht, bei ihr zu verharren. Eine Instanz, die befugt
wire, den Theoretikos zur politischen Praxis zuriickzurufen, gibt es nicht; zu
bedenken wiire hochstens die oben angedeutete prekiare Moglichkeit, dass die Ein-
sicht in die Ordnung der supralunaren Welt dazu einliide, nachahmend eine ent-
sprechende Ordnung in der sublunaren Welt des Staates herzustellen. In den Prag-
matien ist allerdings von dieser Moglichkeit nirgends die Rede.

Auch abgesehen davon ist die Haltung des Aristoteles konsequent und sinnvoll.
Emn Leben in der Theoria und unter Verzicht auf alle Praxis im Raume des ge-
schichtlichen Staates ist dann ausreichend motiviert, wenn der Gegenstand der
Theoria das Gottliche und die Region der ewigen Dinge ist und wenn der mensch-
liche Geist in einer solchen Theoria sich seiner eigenen Unsterblichkeit zu ver-
sichern vermag. Man darf da von einer theologischen Motivierung der aristoteli-
schen Theoria sprechen.

Sie wird indessen durchkreuzt von einer anderen Perspektive. Uberblicken wir
empirisch die Totalitdt dessen, was uns als philosophische Leistung des Aristoteles
vorliegt und greifbar ist, so kann nur eine unerlaubt gewalttéitige Exegese behaup-
ten, es handle sich bei all den weitldufigen Untersuchungen iiber meteorologische
Erscheinungen, iiber die Physiologie des Menschen, iiber Zoologie und Botanik
immer noch um Theologie?; erst recht gilt dies von den stoffreichen Werken, die

4 J. Ritter, Die Lehre vom Ursprung und Sinn der Theorie bei Aristoteles (1953), neu abge-
druckt in Metaphysik und Politik (1969) 9-32, stellt zwar mit Recht fest, dass die aristoteli-
sche Theoria im Ursprung theologisch motiviert ist, konstruiert aber dann einen Zusammen-




164 Olof Gigon

Theophrast in bewusster Ergéinzung und Fortsetzung der Arbeiten seines Lehrers
iiber Hydrologie, Mineralogie und Botanik verfasst hat.

Offensichtlich haben sich in diesem riesigen Oeuvre Ziel und Schwerpunkte der
Theoria verschoben. Was da letzten Endes das Ziel ist, sagt Aristoteles selbst in
einem Abschnitt der Einleitung zu seinen zoologischen Untersuchungen, De part.
anim. 1, 5. Er beabsichtigt, Alles, auch die kleinsten und unansehnlichsten Phino-
mene zu registrieren, zu erliutern und ihren Platz in der Ordnung der Natur fest-
zustellen. «Denn wenn wir schon ein schon strukturiertes Kunstwerk bewundern
und an der Fertigkeit des Kiinstlers unsere Freude haben, dann muss unsere
Freude und unser Genuss noch viel grosser sein, wenn wir die Kunstfertigkeit der
schaffenden Natur bis in alle Einzelheiten zu verfolgen in der Lage sein werden»
(645 a 10-26, verkiirzt).

Die Motivation der wissenschaftlichen Forschung ist da keine theologische
mehr, sondern, wenn wir Aristoteles beim Worte nehmen, eine dsthetische. Es be-
reitet Genuss, die organisierende Leistung der Natur in jedem Tiere und jeder
Pflanze zu beobachten. Wir wollen uns nicht daran stossen, dass Aristoteles hier
(wie in jedem vergleichbaren Kontexte) mit einer Hypostasierung des Begriffes
‘Natur’ operiert, die heute genau so iiblich und genau so fragwiirdig ist, wie sie es
vor 2300 Jahren war. Bedenklicher ist es doch wohl, dass sich in derartigen Ausse-
rungen die philosophische Theoria und die wissenschaftliche Forschung als ein
Feiertagsvergniigen vorstellen. Dass sie dies auch sein konnen, dies zu bestreiten
wiire unbillig und unrealistisch. Aber ob diese Motivation ausreicht, um den Gehalt
eines ganzen Lebens zu begriinden, darf man bezweifeln. Das Leben im ganzen ist
kein Feiertag, und iiber die Frage des Sokrates, wie sie Xenophon bieder und nicht
unwitzig formuliert hat, ist nicht leicht hinwegzukommen: «Glauben diejenigen,
die die Natur des Alls erforschen, sie wiissten schon hinlinglich Bescheid iiber
die menschlichen Dinge, um es sich leisten zu konnen, dergleichen Problemen
nachzusinnen ?» (Mem. 1, 1, 12). Dem Druck dieser Frage hat unter den spitern
griechischen Philosophen kaum einer standzuhalten vermocht. Sie haben entweder
die Theoria génzlich fahren lassen oder sie unlosbar an die Praxis gebunden — die
Epikureer in vorwiegend aufklirerischer, die Stoiker, dann die Platoniker in vor-
wiegend erbaulicher Absicht. Nur der Peripatos hat mit beachtlicher Entschlossen-
heit die Autonomie der Theoria zu behaupten gesucht und ist damit zum Arch-

hang nicht bloss zwischen Theologie und Naturforschung, sondern auch zwischen Theoria,
Praxis und Poiesis, der mit den Gegebenheiten der aristotelischen Texte nichts mehr zu tun
hat. Da war die von den Christen iibernommene Polemik der kaiserzeitlichen Platoniker
und Stoiker hellsichtiger, die erklirte, die Lehre des Aristoteles sei nicht frommer als die-
jenige Epikurs: dieser lehne die Pronoia iiberhaupt ab, Aristoteles begrenze ihr Wirken auf
den supralunaren Raum und gebe unsere sublunare Welt der Tyche preis. Wie dem auch
sei: dass Aristoteles nicht aus dem theologischen Ursprung eine theologische Welterklarung
entwickelt, sondern neben den theologischen Ursprung eine profane Naturphilosophie und
Naturwissenschaft geschoben hat, ist nicht zu bestreiten. Darin liegt, wenn man so will,
sowohl seine Grosse wie auch seine Bedenklichkeit.




Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 165

egeten der modernen selbstzwecklichen Wissenschaft mit ihren Errungenschaften
und Fragwiirdigkeiten geworden.

Geschlossen sei mit einer Uberlegung, die die Philosophiehistorie im engsten
Sinne angeht. Am Problem von Theoria und Praxis wird es, so scheint mir, beson-
ders deutlich, wie verschieden an Temperament und philosophischer Absicht
Platon und Aristoteles gewesen sind. Man diirfte sich sogar fragen, wie weit sie
sich jemals wirklich haben verstidndigen kénnen. Rangunterschiede sollen damit
nicht statuiert werden. Wohl aber empfiehlt es sich, mit dem Mythos vom treuen
Schiiler Aristoteles, der zwanzig Jahre hindurch zu den Fiissen seines verehrten
Meisters gesessen habe und zeitlebens ein loyales Mitglied der platonischen Aka-
demie geblieben sei, behutsam umzugehen.




	Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

