
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 3

Artikel: Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

Von Olof Gigon, Bern

(Schluss)

Die Gesichtspunkte, die dem gegenwärtigen Denken über das Verhältnis von
Theorie und Praxis wichtig sind, sind bekannt23.

Es ist zuerst etwa der Hinweis darauf, dass die strikte Abtrennung der Theoria

von jeder Praxis und Poiesis illusorisch sei. So beanspruchen zwar die Naturwissenschaften,

nichts als die wissenschaftliche Wahrheit suchen zu woUen, können aber
doch nicht davon absehen, dass aus den meisten Ergebnissen ihrer Forschungen
Folgerungen für die Praxis gezogen werden können und faktisch gezogen werden.

Dass es vielfach nicht die Forscher selbst sind, die die Folgerungen ziehen, sondern

andere, die nur an den Ergebnissen für die Praxis interessiert sind, ändert nichts

an der Relation als solcher. Natürlich lässt sich nicht bestreiten, dass sich in der
Antike diese Relation viel weniger geltend macht als in unserer durchtechnisierten

Gegenwart. Immerhin könnte dieser Eindruck auch etwas mit dem Stande unseres
Wissens über die Antike zusammenhängen. Welche Stellung die Mechanik im
Gefüge der Wissenschaften hatte (bekanntlich ist im Corpus Aristotelicum eine

Mechanik überhefert), wissen wir noch zu wenig, und die Klage Plutarchs,
Marc. 14 (teils aus dem 'Platonikos' des Eratosthenes, teils aus Poseidonios deri-

viert), es sei ein schändlicher Missbrauch, wenn die reine mathematische Wissenschaft

dem Bau von Kriegsgeschützen dienen müsse, dürfte in der Antike nicht
isoliert gewesen sein.

Vergleichbares gilt auch für die geschichtlichen Wissenschaften. Die Theoria
kann zwar von Konsequenzen für die Praxis abstrahieren; diese sind aber trotzdem

vorhanden, und eine Theoria, die behaupten wollte, sie existierten nicht,
musste sich selbst unglaubwürdig machen.

Etwas anders akzentuiert sind die Dinge, wenn man feststellt, die NeutraUtät
der Theoria gegenüber den Problemen und Interessen von Staat und Gesellschaft
sei darum eine Illusion, weil jede Neutrahtät auch schon eine SteUungnahme sei.

Sie kann in der Tat besagen (wie wir schon bemerkten), dass man die bestehenden

Zustände für hoffnungslos verderbt halte, oder auch, dass jene Probleme und
Interessen irrelevant seien gegenüber einer einzigen Aufgabe, auf deren Bewältigung
für den Menschen ahes ankomme. Endhch kann sie drittens bedeuten (und die

moderne Kritik an der Theoria pflegt vor ahem dies zu betonen), dass die
bestehenden Zustände imphcite gebilligt werden. Es kann untersteUt werden, dass

der Vertreter der Theoria die gegebenen geschichtlichen Verhältnisse für so be-

* Vgl. Mus. Helv. 30 (1973) 65-87.
88 Vgl. oben S. 66 Anm. 3.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 145

friedigend hält, dass eine exphzite SteUungnahme zu ihnen, die lediglich in einem
BeifaU sich äussern würde, sich erübrigt.

Noch einmal anders kann man behaupten, dass der Theoretikos wie jeder
Mensch seine besondere geschichtliche Situation, in die er hineingeboren ist,
zwangsläufig mitbringt. Er kann nicht über seinen eigenen Schatten springen und
sich von den Bedingtheiten lösen, in die ihn seine Herkunft aus einer pohtisch,
gesellschaftlich und kulturell determinierten Umwelt einschhesst. Er kann sich

nur über diese Bedingtheiten klar werden und deren Auswirkung in seine Theoria
einzukalkuheren suchen.

In der Gegenwart hat dieser Gesichtspunkt die Tendenz, zuweüen eine

übergrosse Rohe zu spielen. In der Antike ist er weniger vergessen, als es zunächst den
Anschein haben mag. Es genüge hier der Hinweis auf die ebenso fundamentale
wie banale Feststehung, dass nur derjenige sich auf die Theoria zu konzentrieren

vermag, der der Sorge für sein physisches Überleben enthoben ist. Diese Formel
ist aUerdings vieldeutig. Sie kann besagen, dass nur der reiche Mann, der
Hilfskräfte hat, die ihm die Sorge für das Überleben abnehmen, sich ein Leben der
Theoria zu leisten vermag; es setzt nach bekannter aristotelischer Terminologie
eine axohfj voraus, die sich nicht um die ävayxaia zu kümmern braucht. Natürlich
kann dies auch bedeuten, dass derjenige für die Theoria frei ist, der sich mit einem

Minimum an materieUem Aufwand zu begnügen weiss. Wir dürfen wiederum
Platons Apologie zitieren, obschon dort von Theoria im strengen Wortsinne nicht

- oder doch kaum - die Rede ist. Es ist dort bezeichnend, wie auf der einen Seite
der aufs äusserste genügsame, aus bescheidenen Verhältnissen stammende und in
bescheidenen Verhältnissen lebende Sokrates steht, auf der anderen Seite aber

dem Leser in schönster Unbefangenheit mitgeteilt wird, Sokrates habe sich stets

in Begleitung junger Leute befunden, die sich an seiner Art der Menschenprüfung
gefreut und versucht hätten, ihn nachzuahmen: «Und zwar sind es diejenigen
jungen Leute, die am meisten Müsse haben, nämhch die Söhne der reichsten Männer

Athens» (23 C).

Nicht weniger verblüffend und auf seine Weise ominös ist der Satz, den Aristoteles

an die Spitze seines Protreptikos gesteUt hat und der aus begreiflichen Gründen

den Spott des Kynikers Krates und des Stoikers Zenon herausgefordert hat
(SVF 1, 273). Da versichert nämhch Aristoteles dem Adressaten dieser Schrift,
dem Fürsten Themison von Zypern, er bringe die besten Voraussetzungen für das

Philosophieren mit, nämhch Reichtum, so dass er in der Lage sei, viel Geld darauf

zu verwenden, und persönliches Ansehen. Leider erfahren wir nicht, an welchen

Aspekt des Philosophierens Aristoteles bei diesen Bemerkungen eigenthch gedacht
hat; sicherlich nicht an die Gründung einer Philosophenschule; denn der
Angeredete soU ohne Zweifel persönlich philosophieren und nicht einfach eine Schar

von Philosophen gegen ein angemessenes Honorar um sich herum versammeln.

Ich würde eher vermuten, dass Aristoteles, der noXv/ia&eararog, wie ihn die
Spätantike vielfach nannte, sich ein aktives Philosophieren ohne den Besitz einer um-

10 Museum Helveticum



146 Olof Gigon

fangreichen und erlesenen Bibliothek wohl kaum vorstellen konnte; und manche
Bücher konnte man sich nur anschaffen, wenn man gute Beziehungen hatte und

gut bezahlen konnte. Dies scheint mir die einzige Möglichkeit zu sein, diesen etwas
fatalen Satz in seinem vermutbaren Kontext richtig zu interpretieren24.

Es ist nicht zu umgehen, noch in einigen Worten auf den antiken wie modernen

Anspruch der Theoria einzugehen, «selbstzwecklich» zu sein. Der Begriff des

obersten Zwecks, der nicht mehr als Mittel zu anderweitigen Zwecken dient,
sondern nur um seiner selbst willen verfolgt wird, entwickelt sich bekanntlich bei

Platon (wobei ausdrückhch die Frage offen gelassen sei, ob Platon seinerseits sich
auf Ansätze bei Älteren, Vorsokratikern oder Sophisten, hat stützen können) und
ist bei Aristoteles derjenige, der in eminenter Weise Theoria und Praxis miteinander

verknüpft. Denn die Theoria ist gerade der höchste Selbstzweck, auf den das

Handeln hin angelegt sein soll.

Freilich erhebt sich da zunächst die Frage, was der Begriff des Selbstzweckes

eigenthch besagen wiU. Er ist keineswegs so leicht zu fassen, wie es scheint, und
seine Analyse gelangt früher oder später zu dem Schlüsse, dass er etwas anderes

meint, als er zu meinen scheint. Um früher Bemerktes kurz zu wiederholen:
Selbstzweckhch ist ein Handeln, das nicht auf ein vom Handelnden ablösbares

Resultat ausgeht, sondern das dadurch motiviert ist, dass es auf den Handelnden
selbst zurückwirkt und dessen Bestimmung erfüUt. Man darf vielleicht grundsätzlich

festhalten, dass in der Geschichtlichkeit nur diese beiden Motivierungen des

Handelns überhaupt sinnvoll sind: Die auf das Ergebnis des Handelns
vorausblickende und die auf die Formung des Handelnden selbst durch das Handeln
24 Düring, Aristotle's Protrepticus (1961) 175 verweist zunächst auf Aristoteles bei Iambl.

Protr. p. 40, 4-6 Pist., wo die Gier des Importkaufmanns, auf gefahrvollen Seereisen
möglichst viel Geld zu verdienen, mit einer Haltung verglichen wüd, die nicht bereit ist, um der
Phronesis wülen Mühen und Ausgaben auf sich zu nehmen. Die einzelnen Elemente dieser,
genau besehen, etwas künstlichen Antithese finden sich isoliert einmal in Ps.-Isokrates
Ad Dem. 19: «Es ist schändlich, um des Profits wülen weite Seereisen zu wagen, aber für
die sittliche Belehrung nicht einmal eine Landreise zu unternehmen», und sodann bei Cicero
De rep. 1, 6, wo zweüeUos ergänzt werden darf: «Wer zu seiner Belehrung (also um der
Theoria willen) weite und gefahrvoUe Reisen in ferne Länder unternimmt, darf es dem
Politiker nicht verübeln, wenn er sich in Erfüllung seiner Aufgabe in die grössten Gefahren
begibt.» Mittelbar mag hinter Ciceros Satz Dikaiarch stehen, doch zunächst scheint er bestimmte
Zeitgenossen im Auge zu haben, die ihn angesichts semer üblen Erfahrungen vor weiterem
noXixeveo&at warnen. An Atticus wüd man aus verschiedenen Gründen ungerne denken;
dann bietet sich am ehesten ein ebenso gelehrter wie weitgereister Mann wie Varro an. - An
welche Art von Ausgaben Aristoteles denkt, wüd auch bei IambUch nicht gesagt. Düring
nennt noch Platon Prot. 326 C (die reichsten Leute können sich, wie er Protagoras bemerken
lässt, auch den intensivsten Schulunterricht für ihre Kinder leisten) sowie Nomoi 711 DE
und Ps.-Plat. Ep. 7, 335CD: Beide Stellen sind letzten Endes nicht viel mehr als eine
umständlich differenzierende Paraphrase bzw. Applikation von Rep. 473 CD, helfen also auch
nicht weiter. Was sich in der konkreten Situation von selbst verbietet, ist sowohl eine
Einladung an den Fürsten, Forschungsreisen zu unternehmen (dazu noch Theopomp FGrHist
115 T 20a und Polybios 12, 27, 6), wie auch erst recht die Insinuation, für ein entsprechendes
Honorar wäre Aristoteles oder einer seiner Schüler bereit, sich Themison als philosophischer
Lehrer zur Verfügung zu stellen. So bleibt also nur der Bücherkauf, für den als Hintergrund
Athen. 3 AB angeführt werden darf.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 147

sich zurückbeziehende; wie eine dritte, zwischen diesen beiden sozusagen in der
Mitte stehende Motivierung aussehen könnte, ist nicht zu erkennen.

Es sei nicht vergessen, dass in den Begriff der Selbstzwecklichkeit eine nicht
unerhebliche geseUschafthche Komponente eingeht. Der Mensch tut als Selbstzweck

das, was er zu tun nicht gezwungen ist, was er frei wählen kann, weil es ihm Freude
macht; es steht in einem festen Gegensatz zu den ävayxaia, die man auf sich nehmen

muss, um überleben zu können. Es ist ein Gegensatz, der heute teils iUegitim, teils
obsolet geworden ist.

Wir müssen da noch einen Schritt weitergehen. Etwas tun, weil es Freude

macht, bedeutet in aristotelischer Formulierung etwas tun um der fjdovfj wiUen;
und der ModeUfaU eines solchen Handelns ist das Spiel. So ist es kein ZufaU, dass

Aristoteles für seine als Theoria verstandene Eudaimonie die fjdovfj in Anspruch
nimmt (auch wenn die Zuordnung, was hier nicht darzustellen ist, heikle Probleme

aufwirft) und dass er sie besonders nachdrücklich vom Spiel abgrenzt (Nik. Eth.
1176 b 9ff.). Gerade daran erweist sich aber die Frage nach einer letzten, allseitig
tragfähigen Motivierung der als Selbstzweck deklarierten Theoria als besonders

dringend. Bei Aristoteles sind, wie zu erwarten, mehrere Motivierungen
nebeneinander berücksichtigt. Die aufklärerische Motivierung mit dem Überwinden des

iravfid£eiv steht neben der entgegengesetzten, die die Theoria als das Erkennen der

göttlichen Dinge durch den gottähnhchen und im Vollzug des Erkennens sich

seiner Gottähnlichkeit vergewissernden vovg begreift (Nik. Eth. 1177 a 13ff.
1177 b 26 ff. 1179 a 22 ff.; Metaph. 982 b 28-983 a 11). Im Vordergrund steht
jedoch die dritte Motivierung, diejenige, die der oben schon erwähnte erste Satz

der Metaphysik nennt, dass nämhch «aUe Menschen von Natur nach dem Wissen
streben» (980 a 21). Das impliziert, dass der Mensch auf das Wissen schlechthin

angelegt ist; Wissen erwerben ist nicht etwas, was er tun soll und auf was er wie
auf eine ethische Verpflichtung erst aufmerksam gemacht werden muss; es ist
vielmehr etwas, was er spontan immer schon begehrt. Ausserdem ist das Wissen
schlechthin gemeint, also nicht die Einsicht in bestimmte Sachverhalte, die der
Mensch aus bestimmten Gründen kennen muss, sondern Informiertheit nach allen

Richtungen und auf aUen Ebenen. Die Grenzvorstellung wäre schliesslich eine

Omniscientia, in der der Mensch Alles über AUes weiss, und methodisch ein Wissen,
das sich durch eine unüberbietbare Exaktheit auszeichnet. Bekanntlich hat
Aristoteles seine Erste Philosophie ausdrückhch mit dieser Grenzvorstehung
konfrontiert: Metaph. 982 a 8-10 und 21-23, 982 a 12/13 und 25-28.

Geschichtlich führt dies zu einer Theoria, die sich zu einer nach ahen Richtungen

hin unendlich fortschreitenden Forschung entfaltet. Sie wird zu einem Trieb,
der nur durch unablässige Akkumulation von Informationen befriedigt werden

kann; ihn hemmen zu wollen, gilt als widernatürlich, unmöglich und unsittlich.
Nicht eben häufig, aber doch überaus bezeichnend sind die Äusserungen nicht
nur des Aristoteles, sondern schon zuweilen Platons, es sei unstatthaft, zwischen
ansehnlichen und unansehnlichen Forschungsobjekten einen Unterschied zu



148 Olof Gigon

machen (Plat. Soph. 227A-D, Poht. 266D; Arist. Part. anim. 1, 5, bes. 645 a lff.).
Für den Forscher ist aUes gleich interessant25 - wie denn auch die Forschungsreisen

der Griechen von Thaies über Herodot zu Poseidonios zunächst einfach den
Zweck hatten, Informationen darüber zu sammeln, wie es anderswo aussieht. Es
interessierte zu wissen, was es in fernen Ländern gab und wie man dort lebte.
Dass dann etwa die umfangreiche Literatur der ftav/idoia bzw. Mirabilia so gut wie
ausschliesslich den Zweck hatte, dem Informationsbedürfnis des Gebildeten Nahrung

zuzuführen, hegt auf der Hand.
Was der Hellenismus an Aristoteles hervorgehoben hat, ist denn auch vor allem

seine Polymathie gewesen26. Es liesse sich freilich zeigen (was nicht ohne Reiz wäre),
dass der Begriff des noAv/iafrfjg und der noXv/iäüeia zu ahen Zeiten ambivalent

gewesen ist. Es ist ein Lob, doch ein solches, das selten ohne einen spürbaren
Vorbehalt ausgesprochen wird. Versuchen wir den Vorbehalt zu artikulieren, so mag
man davon ausgehen, dass die Kapazität jedes Menschen, sich Informationen
anzueignen, begrenzt ist; es fragt sich also, ob diese begrenzte Kapazität behebig
oder gezielt eingesetzt werden soll: gezielt, also auf Grund einer Unterscheidung
zwischen den Sachverhalten, die zu wissen sich aus bestimmten Gründen lohnt,
und anderen, die zu wissen sich nicht lohnt. In der Qualifikation als no2.vfia&fjg
steckt zumeist der leise Vorwurf, dass man diese Unterscheidung vernachlässigt
habe. Wir werden dem Problem noch einmal begegnen.

Von Platon und Aristoteles ist bisher schon vieUach die Rede gewesen. Dennoch
ist es unumgänglich, ihre SteUung zum Problem von Theoria und Praxis noch
einmal im gesamten zu überbhcken, genauer zu den zwei fundamentalen Aspekten
des Problems: zur Relation zwischen Praxis und Theoria und zur Frage, wie weit
eine von der Praxis abgesonderte Theoria möghch und verantwortbar ist. Was

Platon angeht, so muss zunächst auf die dialogische Struktur seines philosophischen

Oeuvres hingewiesen werden. Sie ist bekanntlich durchgehend festgehalten.
Die Apologie ist nur scheinbar eine Ausnahme, und was die einmalige LTegl räya&ov
äxgdaaig anlangt, so kann man nur dringend davor warnen, aus der mahtiösen

Bemerkung des Aristoteles, über die Aristoxenos berichtet27, zu viel herauslesen

zu wollen; allein schon die Tatsache, dass nach den antiken Zeugnissen nicht
weniger als sechs Schüler Platons sich in besonderen Schriften (und jeder natürlich
mit seinen besondern Absichten) über jene äxgdaaig geäussert haben (Simpl. Phys.

28 Dass hier Polemik gegen die vor allem durch Isokrates repräsentierte These, philosophische
Bildung habe sich nur bedeutenden Gegenständen zuzuwenden, mitspielt, ist anzunehmen;
die Oberflächlichkeit, mit der bei Isokrates dergleichen Dinge traktiert werden, darf aber
nicht darüber hinwegtäuschen, dass der Sache nach jene These ein ernsthaftes Problem
enthält.

88 Stark tritt dieses Moment in den Gesamtcharakterisierungen des alten Peripatos bei Cicero
De fin. 4, 5-13 und 5, 9-11 hervor, dann Quint. Inst. or. 10, 1, 83 und 12, 11, 22, weiterhin
Dion. Hai. De imit. 2, 4.

27 Elementa harmonica p. 30,10-31, 15 Meib. Die Interpreten pflegen nicht selten den Kontext
etwas zu wenig zu beachten.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 149

151, 8ff. und 453, 28ff. D., Suidas s.v. Philippos v. Opus), lässt ahnen, auf
wieviele verschiedene Weisen Platons singulare Unternehmung gedeutet werden
konnte28.

Der Sinn des platonischen Dialogs ist ein dreifacher.
Fürs erste soll er die Erinnerung an die paradigmatische Tätigkeit des geschichtlichen

Sokrates festhalten. Dies kann hier ausgeklammert werden ebenso wie das

zweite Moment, die Einübung im richtigen Fragen und Antworten. Was Aristoteles

(summarisch gesagt) in Top. 8 als Theorie des Streitgesprächs entwickelt, wird
uns bei Platon praktisch vorgeführt.

Der dritte Sinn endlich ist derjenige, um dessentwihen Platon auf den seltsamen
Gedanken gekommen ist, seine höchste Wissenschaft «Dialektik» zu nennen. Es
ist diejenige Wissenschaft, die in der Politeia den vier mathematischen
Disziplinen vorgeordnet ist. Diese vermögen, soweit sie reine Theoria sind und nicht
der mihtärischen Praxis der Wächter dienen, den Geist zwar auf die Dialektik
hinzuführen, sind aber selbst nicht Dialektik. Auf den ersten Bhck wirkt der

Begriff wie eine Behelfsetikette für eine Sache, für die ein sie selbst bezeichnender

Name nicht existiert, vergleichbar also der «ersten Philosophie» des Aristoteles.
Dialektik meint jedoch mehr, nämhch die Tatsache, dass die Ergebnisse der
höchsten Wissenschaft in einem Prozess des Fragens und Antwortens, und nur in
einem solchen Prozess gewonnen werden. Die hier anvisierte Wahrheit wird gerade
nicht dem für sich aUein nachdenkenden Einzelnen zugänglich, sondern tritt nur
dort an den Tag, wo sich zwei Partner, die beide in der Suche nach der Wahrheit
engagiert sind, darüber verständigt haben, dass sie gemeinsam auf die Wahrheit
gestossen sind. Darum kann Sokrates einesteils erklären, es sei ihm gleichgültig,
ob und wieviele Aussenstehende mit den von ihm und dem Partner gewonnenen
Einsichten einverstanden seien, und andernteils entschieden darauf bestehen, dass

es nicht darauf ankomme, dass er für seine Person Recht behalte, sondern nur
darauf, dass er und der Partner zu einem Consensus gelangen. Da ist also die
Erkenntnis der Wahrheit daran gebunden, dass zwei lebendig handelnde Partner sie

gemeinsam entdecken und anerkennen. Sollen wir gar sagen, dass ein öfiohyyelv

nur an der Wahrheit stattfinden kann und dass sich erst am 6/toXoyelv die Gegenwart

der Wahrheit anzeigt?
Schematisch und banal formuliert ist da die Theoria des Erkennens in der

Praxis des Gesprächs verankert. Aristoteles hat die beiden Momente voneinander

gelöst. Für ihn ist die Theoria durch ein Maximum an Autarkeia ausgezeichnet,
und auch die in Nik. Eth. 1177 a 34 zögernd eingeführten avvegyoi des aocpdg sind
etwas ganz anderes als die Dialogpartner des platonischen Sokrates. Desgleichen
wird die Praxis des Gesprächs zu einer autonomen Methode. Er beansprucht für
sie den Namen Dialektik, und es ist dann diese Dialektik, die im System der

28 Zu Platons Vortrag und dessen verschiedenen Interpretationen wüd sich auch Straton von
Lampsakos in semen drei Büchern üegi raya&ov geäussert haben (Diog. Laert. 5, 59). Den
Vortrag selber hat er natürlich nicht mehr gehört.



150 Olof Gigon

Sieben Freien Künste figuriert und die mit Platons höchster Wissenschaft nicht
das geringste mehr zu tun hat.

Wenden wir uns zur philosophischen Sache selbst, so zeigen die Frühdialoge den

Ansatz klar genug. In seiner geschichtlichen Situation hat sich Platon konfrontiert
gesehen mit dem ZerfaU all jener Normen, ohne die kein Kontinuum des Handelns
zustande kommt. Das Phänomen ist bekannt. Die immer reichlicher fliessenden

Informationen über die Sitten fremder Völker und die immer sorgfältigere Analyse
der Motive menschhcher Entscheidungen (eine Analyse, die durch die Rechtsberater

bei den Prozessen wie durch die dramatischen Dichter ständig vorangetrieben
wurde) lieferten das Material für den aUgemeinen Nachweis, dass insbesondere die
elementaren Normen des xakdv, äya&dv, öixaiov ihren Sinn immer wieder änderten

je nach der Situation, in der sie in Anspruch genommen wurden. Über diesen ZerfaU

hinauszukommen, hat in gewissem Umfang wohl schon Sokrates, dann aber

mit aUer Entschlossenheit Platon als seine philosophische Aufgabe verstanden.
Zu beginnen ist mit der Frage, die Xenophon als die eigentümhch sokratische

bezeichnet: «Was ist das Fromme Was ist das Gerechte Was ist die Tapferkeit ?»

usw. (Mem. 1, 1, 16).
Die Frage hat zunächst einen sozusagen lexikologischen und insofern theoretischen

Aspekt. Der Sprachgebrauch wird nur dann korrekt, wenn man die Wörter
ihrer besonderen Bedeutung gemäss verwendet. Man hat also den Sinn aller jener
Wörter, deren Bezogenheit nicht evident genug ist, so genau als möglich zu
umschreiben und ihn auch gegen sinnverwandte Wörter abzugrenzen, wie dies schon

vor Sokrates andere unternommen hatten29.

In Logik und Ontologie verwandelt ist die Frage bei Aristoteles, der in seinem

bemerkenswert scharf umrissenen und kohärenten Porträt des Sokrates feststeht,
zu den entscheidenden Leistungen des Sokrates gehöre to xa&dXov ogiCeo&ai

(so die zum Teil denselben Grundtext variierenden SteUen Metaph. 987 b 1-4,
1078 b 17-32, 1086 b 2-5, Part. anim. 642 a 24-31). Dies eröffnet den Weg zur
Methodik des Definierens und damit zu einem wichtigen Stück der Logik wie auch

zur ontologischen Analyse der Sachen selbst, sofern sich nun die Frage erhebt, wie

an den Sachen selbst die konstanten von den variablen Elementen zu unterscheiden

sind und was es überhaupt mit der Distinktion von Konstanten und Variablen

an den Sachen auf sich hat.
Die sokratische Frage hat aber noch einen anderen Sinn. Der lässhche Umgang

mit Wörtern hat nicht nur mit sprachlicher Uninformiertheit zu tun. Er begünstigt
auch das Falschspiel in den Sachen selbst. Es mag noch hingehen, wenn jemand
leichtfertig grosse Worte in den Mund nimmt, ohne sich Klarheit darüber zu
verschaffen, was diese Worte eigentlich besagen. Gefährlicher ist es, wenn die Sprache

28 Die milde Ironie, mit der der platonische Sokrates die Bemühungen des Prodikos hinsichtlich

der övofiäxeov ög&öxrjg abfertigt, darf nicht vergessen lassen, dass da eine nicht
unbeträchtliche Vorarbeit für Sokrates und die Sokratik, dann noch für Aristoteles und die
Stoa geleistet ist.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 151

bewusst manipuliert wird und durch irreführende Benennungen die Sachen
absichtlich verschleiert werden. Der platonische Sokrates hat auch dergleichen
Phänomene im Auge, wenn er den Sophisten gegenüber darauf besteht, dass man
wissen müsse, was dies oder jenes eigentlich bedeute und was in der gegebenen
oder angesetzten Bedeutung impliziert sei.

Ich betone dies, weil gerade an der Tt-^artv-Frage exemplarisch sichtbar wird,
wie bei Platon ein theoretisch zu nennendes Interesse am Wesen der etwa mit
dem Worte 'Gerechtigkeit' angezeigten Sache unlösbar verknüpft ist mit dem

praktischen Interesse an einer zuverlässig bestimmten Sache Gerechtigkeit, die
als Norm des Handelns tragfähig ist.

Diese Verflechtung kehrt auf einer höheren Ebene wieder. Einleitend darf kurz
an das paradoxe Faktum erinnert werden, dass die Doxographie über Platon von
Aristoteles Metaph. A 6 an immer wieder Platon entscheidend durch Sokrates auf
der einen und durch die Pythagoreer auf der andern Seite angeregt sein lässt,
während Platons eigene Äusserungen in den Dialogen ein völhg anderes Bild
geben. In der Politeia 530DE wird die pythagoreische Harmonik mit distanzierter

Anerkennung bedacht, und später (600 AB) vernehmen wir, der Ruhm des Pythagoras

stamme vornehmlich daher, dass er eine besondere Lebensform, den LTv&a-

ydgeiog rgdnog, geschaffen habe, der en xal vvv so heisse, gepflegt werde und in
Ehren stehe; und was den platonischen Timaios angeht, so wird der Protagonist
einmal als Bürger und Staatsmann aus der evvojucordrrj ndhg Lokris (20 A), dann
als hervorragender Kenner der Astronomie und der cpvoig rov navrdg (27 A)
vorgestellt; dass er Pythagoreer war, sagt Platon nirgends. Umgekehrt dagegen
erklärt er im Dialog Parmenides, dann durch die Einführung des Gastfreundes aus
Elea im Sophistes und Politikos so eindeutig, als man nur wünschen kann, wieviel

er der Philosophie des Parmenides verdankt - und davon wiederum hat die
Doxographie nur gelegentlich und beiläufig Notiz genommen. Man kann kaum
behaupten, dass die moderne Forschung bisher eine überzeugende Interpretation
dieses Paradoxons geliefert hat. Methodisch ist es in jedem Fähe richtig, zunächst
einmal Platon selbst beim Wort zu nehmen. Darüber hinaus gehen wird man nur
insofern, als Platon zweifellos das Gedicht des Parmenides (und die Exegesen, die

- auch abgesehen von Zenon - wohl schon früh dazu entstanden sind) nicht erst
in der Zeit kennengelernt hat, in der er die drei soeben genannten Dialoge schrieb.
Sein Einfluss ist schon in den Frühdialogen spürbar. Denn von daher vermag
Platon nun die Spannung zwischen dem Einen Gerechten, das er sucht, und dem
vielerlei widersprüchlichen Gerechten, das sich ihm in der täghchen Erfahrung
darbietet, präfiguriert zu sehen in der Spannung zwischen der Wahrheit des Einen
Seins, über die die Gottheit belehrt, und dem Vermeinen des Sowohl-Sein-wie-auch-

Nichtsein, in welchem nach Parmenides notwendigerweise die Leute befangen sind.
So wird aus dem definierten Begriff der Gerechtigkeit die für sich selbst seiende

Idee der Gerechtigkeit. Die geschichtliche Welt, die sich ununterbrochen verändert
und in der von AUem sowohl es selbst wie auch sein Gegenteil gilt (tapfer kann



152 Olof Gigon

sowohl das Standhalten wie auch das Zurückweichen sein, gerecht sowohl das

Sagen der Wahrheit wie auch das Lügen usw.30), kann begriffen und bewältigt
werden nur dann, wenn von ihr aus hingeblickt werden kann auf eine

übergeschichtliche Welt, die sich unveränderlich gleich bleibt. Der Mensch wird fähig,
gerecht zu handeln, im Hinblick auf die Idee der Gerechtigkeit. Wir haben hier
nicht auszuführen, wie wesenthch gerade die mit «im Hinbhck auf ...» umschriebene

Relation ist; sie zeigt genau jenen Zusammenhang an, auf den aUes

ankommt und der nicht so verstanden werden darf, als liesse sich die Idee der

Gerechtigkeit oder gar die ihr noch übergeordnete höchste Idee des Guten durch
bestimmte partikulare Verhaltensweisen in der Geschichtlichkeit verwirklichen.
Es soh nach Platon dem Menschen genügen, zu wissen, dass die Idee existiert.

Dieses Wissen schafft sowohl Einsicht wie Gewissheit. Schuhnässiger formuliert
ist die Welt der Ideen gleichzeitig ein Gegenstand ontologischen Forschens und
ein Zielpunkt theologischer Erwartung. An ihr können die Probleme des

gegenseitigen Verhältnisses von Sein, Nichtsein und Werden, also theoretische Probleme

erörtert werden. Die Praxis wiederum ist nicht bloss darum auf sie angewiesen,
weil ein richtiges Handeln nur im steten Hinbhck auf sie zustande kommt. Wir
müssen die alte, von Platon wie von Aristoteles rezipierte These dazu nehmen,
dass Gleiches nur durch Gleiches erkannt werden kann. Es folgt aus ihr, dass der
menschliche Geist das Seiende nur darum einigermassen zu erkennen vermag, weil

er selbst seiend ist. Dies wiederum bedeutet, dass der Mensch nur teilweise in das

geschichtliche Werden gebunden ist und zu einem andern Teil ein übergeschicht-
lich Seiendes an sich hat. Dann aber wird seine wesentliche Aufgabe sein, in der
Geschichte auf das Überdauern eben jenes Teiles hin zu handeln. Während aber

in den Pragmatien des Aristoteles diese Perspektiven nur angedeutet sind und
mit Absicht im Halbdunkel behutsamer Anspielungen belassen werden, beharrt
Platon auf diesem Zusammenhang. Von der Welt der Ideen ist das, was am
Menschen seiend ist, ausgegangen, und in der geschichtlichen Welt soU er sich so

verhalten, dass die Verbindung zur andern Welt nicht abreisst und er nach seinem

Tode zu ihr zurückzukehren legitimiert ist; dann wird ihm sowohl eine vollkommene

theoretische Einsicht in das Seiende wie auch eine dem Seienden vollkommen
zugewandte Praxis möghch werden.

Wie wenig bei Platon Theoria und Praxis voneinander abgelöst werden können,
dürfen einige Einzelheiten zeigen, die dem Umkreis der Pohteia angehören.

EindrucksvoU ist der Abschnitt 519B-521B. Vorangegangen war die Ausbreitung

des Höhlengleichnisses bis zum Aufstieg Einzelner an den obersten Rand der

Höhle, von dem aus sie die Idee des Guten selbst erbhcken. Vollkommeneres kann
es für den Menschen nicht geben als diesen Anblick. Schon im geschichtlichen
Dasein ist er dem Menschen im Prinzip zugänglich; aber eben in diesem Dasein hat

80 Von den Dissoi Logoi an (VS Nr. 90) über Platon Rep. 331 CD und Xen. Mem. 4, 2, 13ff.
u. a. zu Arist. NE 1094 b 14-19 haben wü eine ziemlich kompakte Tradition solcher para-
digmatischer Situationen.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 153

der Mensch nicht das Recht, bei ihm zu verweilen. Bedeutungsvoll erklärt Sokrates

519 BC, dass zwei Gruppen von Menschen zur Staatslenkung ungeeignet sind.
Die ersten sind die Ungebildeten, die von der Idee, auf die aUes Handeln hin-
bhcken muss, nichts wissen, die anderen sind diejenigen, die meinen, ihr ganzes
Leben im Bhcken auf die Idee verbringen zu dürfen; sie bilden sich ein, schon im
geschichthchen Dasein «auf die Inseln der Seligen» entrückt zu sein. Dies jedoch
ist untersagt. Der Philosoph, der seine Pfhcht kennt, wird das Opfer bringen, sich

vom Anblick der Idee des Guten wieder abwenden, in die Höhle zurückkehren
und dort seine geschichthche Aufgabe als Staatsmann erfüllen.

Platon weiss, dass er seinem Philosophen letzten Endes etwas Absurdes
zumutet. Die befremdete Frage Glaukons 519D zeigt dies: «Dürfen wir denn ihnen
dieses Unrecht antun und sie zwingen, ein geringeres Leben zu führen, obschon

sie ein vollkommeneres führen könnten ?» Die Antwort des platonischen Sokrates

bewegt sich auf zwei Ebenen. Fürs erste ist sie in der Weise Platons beinahe brutal
realistisch: Der Staat, der den Philosophen dazu freigesetzt hat, dass er den

Aufstieg bis zum Anblick der Idee unternehmen kann, ist auch berechtigt, nachher die
Dienste des Philosophen als dessen Gegenleistung in Anspruch zu nehmen. Dazu
kommt zweitens die Tatsache, dass zwischen dem Anblick der Idee und der
pohtischen Aufgabe des Philosophen ein spezifischer Zusammenhang besteht. So sehr

auch Platon bereit war, aus seinen ontologischen Voraussetzungen alle Konsequenzen

zu ziehen und allem, was in der geschichtlichen Welt als ein vielheitlich
Werdendes erfahrbar war, ein jeweils einheitlich Seiendes gegenüberzustehen, was
schliesslich zu einer reich ausdifferenzierten Welt vieler Ideen führen musste, so

entschieden hat er doch wohl bis zum Ende seines Lebens daran festgehalten, dass

den Ideen des äya&dv, xahöv, öixaiov eine Sonderstellung zukommt. Konkrete
Direktiven für den Staatslenker lassen sich zwar aus ihnen keineswegs ableiten, wohl
aber wird er, auf sie hinbhckend, richtig zu handeln wissen. Insofern also entsteht
aus dem Anblick der Idee des Guten eine eigentümliche Kompetenz des

Philosophen und Staatslenkers und damit eine zwingende Verpflichtung, im Staate
dieser Kompetenz gemäss zu handeln.

Ganz lässt sich allerdings die von Glaukon anvisierte Paradoxie nicht
überspielen. Es gibt in jedem Fähe keine abenteuerlichere Zumutung an den Menschen

als diejenige, auf das Vollkommene zugunsten des Unvollkommenen zu verzichten.
Platon wagt die Zumutimg, weil im geschichtlichen Dasein die Theoria von der
Praxis nicht getrennt werden darf.

Allerdings nimmt das geschichthche Dasein auch einmal ein Ende, und dann,
so erklärt Sokrates 540 BC, darf der Philosoph in der Tat darauf hoffen, auf die

Inseln der Seligen entrückt zu werden und den Anblick der Idee nie mehr
entbehren zu müssen31.

81 Wie anders die Inseln der Seligen bei Aristoteles, Pol. 1334 a 31 und Iambl. Protr. p. 53,
2-15 Pist. und bei Cicero De fin. 5, 53 (Hort. Fr. 50 M.), wo wahrscheinlich Theophrast
zugrunde liegt, aufgefasst sind, sei nur beüäufig hervorgehoben.



154 Olof Gigon

Es ist lehrreich, sich hier schon die abweichende Orientierimg der aristotehschen
Theoria zu vergegenwärtigen. Wir können vom Höhlengleichn i s ausgehen und ihm
jene Erzählung gegenübersteUen, die sich bei Cicero De nat. deor. 2, 95 aus Aristoteles

zitiert findet (wohl über Poseidonios aus dem Dialog LJegl cpiXoaocpiag

entnommen). Abermals ist von Menschen die Rede, die ihr Leben in der Tiefe der
Erde verbringen, freilich nicht gefesselt, sondern mitten in den erlesensten

Genüssen, die die Techne zu verschaffen vermag; wenn sie einmal an die Erdoberfläche

gelangen, werden sie überwältigt sein von der Grösse und Schönheit des

Kosmos und in ihm ein göttliches Walten erkennen. Der Unterschied ist ein
doppelter und dreifacher. Bei Platon ist die Tiefe der Höhle unsere Welt und was vom
Rande der Höhle aus sichtbar wird, die Idee; bei Aristoteles steigt der Mensch

zur Oberfläche unserer Erde empor und, was ihn überwältigt, ist die Pracht unseres

Kosmos32. Bei Platon ist es in gewisser Weise die Idee des Guten selbst, die
den Menschen zur Rückkehr in die Höhle verpflichtet; bei Aristoteles scheint sich

zwar die unterirdische Behausung zum Kosmos zu verhalten wie ein Produkt der
Techne zum Werke der Natur und der Götter; doch es ist nicht einzusehen, aus
welchem Grunde der Mensch, der den Kosmos zu betrachten begonnen hat, in den

unterirdischen Palast zurückkehren sollte. Pointiert gesagt führt die platonische
Theoria, weil sie der Anblick der Idee des Guten ist, immer wieder zur Praxis
zurück. Die aristotelische Theoria dagegen ist Betrachtung des Kosmos, genauer:
der ewigen, göttlichen supralunaren Welt und bleibt bei sich selbst; sie kann mühelos

umschlagen in kosmologische, astronomische, meteorologische Forschungen.
Zur Praxis fordert sie nicht auf.

Oder sollte dies vieUeicht doch zu kurz geschlossen sein Für die Beantwortung

82 Während wü bei Platon eine rein mythische Szenerie haben, ist die aristotelische Version
eine Erzählung experimentierenden Charakters: im hohen Grade unwahrscheinlich, aber
nicht unmögUch. Lehrreich ist, dass auf das Zitat aus Aristoteles eine weitere Erzählung
folgt, die nun über ein historisch tatsächlich vorgefallenes Ereignis berichtet, nämlich den
verheerenden Ätnaausbruch, bei dem der Aschenregen die ganze Gegend zwei Tage lang
in tiefste Nacht hüllte, bis endlich am dritten Tag die Menschen zu ihrer unbeschreiblichen
Freude Sonne und Himmel wieder zu sehen bekamen. Es muss sich (vgl. Pease z. St.)
entweder um den Ausbruch von 135 oder um denjenigen von 122 handeln. Dann aber folgt
beinahe notwendig, dass der Erzähler hier Poseidonios ist, dessen Geschichtswerk die Jahre
146-ca. 79 v. Chr. behandelte und von dem wir wissen, dass er sich in Sizilien besonders
lange aufgehalten und Informationen gesammelt hat. Dann aber liegt auch der Schluss nahe,
dass er die Erfindung des Aristoteles bewusst durch ein reales Ereignis ersetzt hat. Er wüd
ähnliche Überlegungen angestellt haben wie nach ihm Cicero, als er den Mythos der platonischen

Politeia ersetzte durch seine Erzählung vom Traume des Scipio, einem Traum, der,
wenn er auch nicht historisch war, doch psychologisch sehr wohl glaubhaft gemacht werden
konnte; Cicero muss ja selbst ügendwo (etwa schon im Prooemium zum ersten Buche De

rep. erklärt haben, dass ihm die Polemik des Epikureers Kolotes gegen Platons Mythos
einigen Eindruck gemacht hat (zur Sache: R. Westman, Plutarch gegen Kolotes [1955] 34ff.).
Doch Kolotes wüd nicht der einzige gewesen sein, der Platons Mythen ablehnte. Die stoischen
Gregner gerade der platonischen Politeia werden ähnlich geurteüt haben. In ihrer Tradition
steht Poseidonios mit dem Bericht, der die Erfindung des Aristoteles überspielen soll; dass
auch er es war, der Cicero auf Kolotes aufmerksam machte, wäre seltsam, aber vielleicht
nicht ganz ausgeschlossen.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 155

dieser Frage hängt einiges davon ab, wie die These einzuordnen ist, die wiederum
bei Cicero De nat. deor. 2, 37 auf Chrysipp zurückgeführt wird SVF 2, 1153).

Chrysipp zieht da die Linie der Mittel und Zwecke, in der Arist. Pol. 1256 b 15-22
Pflanze-Tier—Mensch aufgereiht hatte, durch bis zur Relation Mensch-Kosmos.
Die Tiere sind zwar für den Menschen da, aber auch der Mensch ist kein oberster

Zweck, sondern hat seinerseits eine über ihn hinausreichende Bestimmung. Nur
der Kosmos hat seinen Zweck ausschliesslich in sich selbst. Ihm ist der Mensch zu-
und untergeordnet, und zwar in einem doppelten Sinne, ad mundum contemplan-
dum et imitandum. Da ist contemplatio das Stichwort für die auf die Schönheit des

Kosmos gerichtete Theoria. Ihr steht zur Seite die imitatio, die doch wohl eine

Form der Praxis meint. Welche Form, bleibt freilich unklar. Cicero De sen. 77

führt nicht viel weiter (vgl. Seneca De otio 5,1; Corpus Herrn. Ascl. 8, Tract. 3, 3).
Zwei Möglichkeiten scheinen sich vor aUem anzubieten. Die eine lässt sich von
berühmten Stehen des platonischen Timaios aus entwickeln (47 BC und 90 CD),
nach denen die Bewegungen unseres Geistes die vollkommenen Bewegungen des

Kosmos und der Gestirne nachzubilden haben, um auf diese Weise zur innern

Ordnung zu gelangen. Anders akzentuiert und wesentlich reicher an praktischen
Imphkationen ist die bekannte Telos-Formel des Poseidonios bei Clem. Alex.
Strom. 2, 129, 4: «Zu betrachten die Wahrheit und Ordnimg des Ganzen und an
ihrer Einrichtung mitzuwirken, soweit dies dem Menschen möglich ist»33.

Begonnen wird da mit einer Bestimmung der Theoria, die platonische Ontologie und
aristotelische Kosmologie zu verklammern trachtet; das Ganze schhesst mit der

aus zahlreichen Texten Platons bekannten Formel, die auf die Grenzen der
menschlichen Leistungsfähigkeit hinweist; dazwischen wird als Praxis
augenscheinlich die Mitarbeit an der Verwaltung des Ganzen verstanden. Stoisch konkret
würde dies etwa bedeuten, dass die Pronoia einen Teil ihres ngovoelv an den
Menschen delegiert; doch auch ausserhalb der Stoa kann die Herstellung einer
ethischen und politischen Ordnung als die Verwirklichung eben jener Intention auf-

gefasst werden, die im supralunaren Räume seit jeher schon verwirklicht ist. Denn
auch für Aristoteles ist es klar, dass die geschichtliche sublunare Welt sich nicht
einfach mit dem evöexeo&ai xal äXXcog ^x£lv abzufinden hat, sondern danach streben

wird, der obersten Zone dessen, das ovx evöexerai äXXcog exeiv ovöaficog, so nahe
als möghch zu kommen; dies liegt jedenfalls unweigerlich in der Konsequenz von
Metaph. 1072 b 1-13. Ausgesprochen wird freilich die Konsequenz etwa in dem

Sinne, dass die Theoria der supralunaren Welt und des unbewegten Bewegers

unsere geschichthche Praxis zu orientieren vermöge, in den uns erhaltenen Texten
nirgends. Dass die flüchtige Anspielung auf Aristoteles in Cicero De fin. 2, 40

88 Fr. 186 Edelstein-Kidd. Vielleicht ist es nicht unnütz, davor zu warnen, die mit erlesenster
Gelehrsamkeit ausgestattete Telos-Liste bei Clem. Alex. Strom. 2, 127-133 mit der bei
Cicero vielverwendeten divisio Carneadea und über sie mit Antiochos v. Askalon zusammenzubringen.

Die divisio verfolgt in aUen ihren Varianten eine bestimmte systematische
Absicht, die von derjenigen der Liste bei Clemens vöUig verschieden ist.



156 Olof Gigon

eben dies meint und dass weiterhin Chrysipp in dem oben genannten Texte De
nat. deor. 2, 37 sich von Aristoteles hat anregen lassen, ist möghch, aber
unbeweisbar.

So muss die Frage offen bleiben, ob die kosmologisch determinierte Theoria bei
Aristoteles ein für ahe Male in sich geschlossen ist und zu keiner Praxis weiterleitet
oder ob doch mindestens zuweilen aus der Betrachtung der supralunaren Ordnung
Folgerungen für die ordnende Praxis in der sublunaren Welt gezogen worden sind.

Kehren wir zu Platon zurück, so ist an dieser Stelle das vielverhandelte Problem
der Weltfremdheit des platonischen Philosophierens kurz zu berühren. Das Stichwort

hat da schon Aristoteles gegeben, sowohl mit seiner Polemik gegen die Ideenlehre,

die er letzten Endes als eine leere Spielerei verwarf (Anal. post. 83 a 32/33;
ob damit auf dieselbe Stelle aus der Rede des Zethos in der euripideischen Antiope
hingewiesen wird, die Diogenes bei Diog. Laert. 6, 104 im Auge zu haben scheint

- vgl. Fr. 200 N. - und damit natürlich auf den berühmten AppeU des KaUikles

an den platonischen Sokrates im Gorg. 484E-486D, bleibe unerörtert), wie auch

natürlich mit seinem Angriff gegen Platons Staatskonstruktion, aus der er
absichtlich nur die unrealistisch und exzentrisch anmutenden Thesen herausgegriffen
hat (Pol. 2,1-5). Dieses Urteil wirkt weiter über Cicero etwa auf einen Lactantius
und dann vom Zeitalter der Aufklärimg an bis in die Gegenwart34.

Nun gibt es in der Tat platonische Texte, die die Weltfremdheit des Philosophen
ausdrückhch zur Diskussion stellen. Es sind die innerlich zusammengehörenden
Abschnitte des Gorgias 481D-486D, Theät. 172C-177B und mit leicht verschobener

Akzentsetzung Politeia 487A-502C. Überall wird da der Philosoph gezeigt,
wie er hilflos den Launen und der Feindseligkeit der Menge ausgeliefert ist, weil
er nicht die geringste Erfahrung darin hat, wie man sich ihrer erwehrt; überflüssig
zu sagen, dass dieses Bild auch hinter der Apologie im ganzen steht.

Es gibt indessen verschiedene Formen der Weltfremdheit. Die erste ist darin
begründet, dass der Philosoph sich mit Dingen beschäftigt, die mit den Aufgaben,
die dem Menschen in der Welt, also in der Praxis begegnen, nichts zu schaffen
haben. Zur Illustration darf man an die Karikaturen erinnern, die die Komödie

gezeichnet hat, Sokrates, der mit seinen Jüngern die Höhe eines Flohsprungs zu

messen sucht (Aristoph. Wolken 143ff.), und Platon, der mit den seinigen um
eine Definition des Kürbisses ringt (Epikrates Fr. 11 K.). Wissenschaften, die sich

mit dergleichen Problemen abgeben, sind weltfremd und machen denjenigen, der
seine Zeit mit ihnen vertut, weltfremd. Eine zweite, ganz andere Art der
Weltfremdheit resultiert daraus, dass die Menge die Normen, die für den Philosophen
die Praxis zu leiten haben, nicht begreift oder ablehnt. So blickt der Philosoph
auf die Idee der Gerechtigkeit hin und versucht, von ihr her zu handeln; die Leute

84 Ganz allgemein ist für die Etikettierung irrealer Forderungen, Wünsche und Empfindungen
als 'platonisch' in letzter Instanz Aristoteles in Pol. 2 u. a. und von ihm abhängig Cicero
De rep. 2, 3 und 21/22, vgl. 51, verantwortlich. Cicero hat aUerdings nicht Pol. 2 gelesen,
sondern eine entsprechende Polemik in einem der Dialoge (negl öixaioavvrjg).



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 157

jedoch halten für gerecht, was sich in der öffentlichen Meinung zufällig als solches

empfiehlt und ihren partikularen Interessen entgegenkommt. Also verspotten,
verachten oder verfolgen sie den Philosophen, der auf die wahre Gerechtigkeit
aufmerksam macht - wie er seinerseits das Meinen der Leute lächerlich findet.

So ist denn die eigenthche Weltfremdheit des platonischen Philosophen durchaus

nicht darin begründet, dass er eine Theoria treibt, der die Praxis gleichgültig
ist, sondern vielmehr darin, dass er von der Theoria her eine Praxis fordert, die

die bisherige Praxis überwinden soll.

Natürhch fehlen Momente der Weltfremdheit des ersten Typus nicht ganz.
Wenn nach dem berühmten Bericht des Aristoxenos Aristoteles über Platons Vortrag

üegi räya&ov die boshafte Bemerkung machte, Platon habe es aus lauter
Weltfremdheit versäumt, in der Ankündigung des Vortrages klar anzugeben, worüber

er eigenthch zu reden gedächte, so dass dann die Hörer über das faktisch
Vorgetragene aufs höchste überrascht gewesen seien35, so wird er mit dieser Bemerkung
sicherlich nicht ganz Unrecht gehabt haben. In denselben Zusammenhang darf

man, mit einigen Vorbehalten, das rücken, was man den 'Altersstil' Platons zu
nennen pflegt. Ich verstehe darunter zunächst die sprachliche Gestaltung der

Dialoge etwa vom Theätet an; Platons Bestreben, einen gepflegten und zugleich
dem Ton des realen Gesprächs gemässen Stil zu schreiben, schlägt da um in ein

Spiel mit der Sprache - hier eine sich selbst geniessende Preziosität, dort eine den
Leser absichthch verwirrende Dunkelheit -, das dem Verständnis der Sachen

selbst im Wege sein musste, zum mindesten bei denjenigen Lesern, die derartigen
Spielen nicht gewachsen waren. Hat Platon selbst dies gewusst und gewollt Wir
können die Frage nicht beantworten. Altersstil ist es aber auch, wenn eine innere

Spannung, die dem aufmerksamen Leser der frühen Dialoge sofort spürbar wird,
in den späten Dialogen zwar nicht eigenthch verloren geht, aber gewissermassen
in ihren Konturen undeutlich wird und den Leser mit einem Gefühl der Unsicherheit

entlässt. Ich denke dabei an die Spannung zwischen betonter Aporetik und

verschwiegener Dogmatik, zwischen der Frage nach ontologischen Strukturen und
derjenigen nach den unveränderlichen Normen für das Handeln, endhch zwischen

dem Begreifen der Wahrheit und der Einübimg im Fragen und Antworten. Dass

schliesslich in den Spätdialogen auch die Relation zwischen Logos und Mythos
eine andere ist als zuvor, darf vor aUem etwa im BUck auf den Politikos oder den

Timaios hervorgehoben werden. So stehen denn auch diese Dialoge in einem Rufe
der Schwerzugänglichkeit; doch ist es wohl (unter anderem) gerade dieser Ruf

gewesen, der sie für die spätantike Schulphilosophie so anziehend gemacht hat.
Da hat die Faszination durch Esoterik und Weltfremdheit gewirkt.

Doch soUen wir nun etwa auch die Frauen-, Kinder- und Gütergemeinschaft der
Pohteia weltfremd nennen? Absonderlich ist sie gewiss; aber gerade sie wird man
zögern, einfach als weltfremd zu etikettieren. Da hegen die Dinge denn doch

komplizierter. Wichtig ist allein schon, dass sich Platon selbst im klaren darüber war,
88 Vgl. oben Anm. 27.



158 Olof Gigon

man könne seiner Staatskonstruktion entgegenhalten, sie sei nichts als Theorie
und liesse sich gar nicht verwirklichen. Er hat sich schon damit abgesichert, dass

er drei seiner Forderungen, darunter die eben genannte, ausdrückhch als Paradoxa

bezeichnet und damit zu erkennen gegeben hat, dass er sich hinsichtlich
ihrer Verwegenheit keine Illusionen mache. Es tritt dazu, dass er im Verlauf des

Dialogs immer wieder auf das Problem der Reahsierbarkeit zu sprechen kommt.
Die SteUen im einzelnen vorzuführen ist hier nicht der Ort. Zusammengenommen
zeigen sie eindrucksvoll, wie sehr sich Platon bemüht hat, nur solche Forderungen
zu formulieren, die grundsätzlich erfüllbar sind. Seinen vollkommenen Staat
einzurichten ist zwar sehr schwierig, aber nicht unmöglich, so erklärt er selbst. Für
uns kommt es denn auch weniger darauf an, ob Platons Staat reahsierbar ist oder

nicht, als vielmehr darauf, dass er das Problem als solches gesehen hat. Er wusste,
wie gross die Gefahr war, sich bei einem solchen Gegenstand in rein theoretische,
also praktisch unverbindliche Spekulationen zu verlieren, und suchte ihr so weit
als möghch zu begegnen.

Es wäre reizvoll, in der Pohteia denjenigen Überlegungen, die abstraktem
Wunschdenken entsprungen zu sein scheinen, andere gegenüber zu steUen, in
denen sich ein nüchterner, zuweilen brutaler Realismus manifestiert. Als harmloses

Beispiel nenne ich die Gründe, die Sokrates dafür anführt, dass die Wissenschaft

der Stereometrie bisher noch nicht recht zur Entfaltung gelangt ist (528 BC).
Etwas weniger harmlos ist der unbekümmerte Gebrauch, den Platon von der
pädagogischen Lüge macht (382CD, 389BC, 414Bff.), noch weniger harmlos endlich

der radikale Vorschlag, der die tabula rasa als Voraussetzung des Aufbaus
des vollkommenen Staates herstellen soll (540D-541B).

Immerhin ist zuzugestehen, dass die gleichwertige Verknüpfung von Theoria
und Praxis nicht immer geglückt ist. Es gibt unzweifelhaft Störungen. Ich weise

nur im Vorbeigehen auf einiges wenige. So haben wir schon in der Politeia einige
befremdliche Stehen, die vom Philosophen nicht nur jene vollkommene Einsicht
fordern, die der Anblick der Idee des Guten verschafft, sondern daneben auch

'Erfahrung' (484 D, 539 E), als ob für die Bewältigung des geschichtlichen Daseins
das Ideenwissen nicht ausreiche, sondern daneben noch eine Empirie notwendig
sei, über deren Charakter und Umfang sich Platon nirgends auslässt, die aber
nichts anderes meinen kann als eine sozusagen autonome Versiertheit in der aU-

täghchen Praxis36.

Weiterhin ist nicht zu leugnen, dass der platonische Philosoph zuweilen an einer
Theorie interessiert ist, deren Beziehung zur Praxis zum mindesten kaum mehr
erkennbar ist; vielmehr scheint sie sich in einer universalen, vorzugsweise
naturphilosophischen Informiertheit zu erschöpfen. Der ungeheure, in der Perspektive
der Wissenschaftsgeschichte verhängnisvolle Einfluss des Timaios beruht nicht
zuletzt darauf, dass sowohl die Grenzen zwischen Logos und Mythos wie auch

88 Die Nähe zum Begriff der Empeüia bei Arist. Metaph. 981 a 12-24 ist nicht zu leugnen;
die Verwendung des Begriffs bei Platon im ganzen sollte einmal untersucht werden.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 159

diejenigen zwischen einer Interpretation alles Werdenden vom Seienden her und
auf das Seiende hin und einer informativen negl cpvoecog larogia undeutlich geworden

sind; der Timaios vermochte in gleichem Masse tiefsinnige Erbauung und
interessante naturphilosophische Theorien zu liefern.

Daneben sei an die eigentümhche Bemerkung des Politikos 272 C erinnert, wo
wir hören, die Eudaimonia könne den Menschen der Kronoszeit nur dann
zugebilligt werden, wenn man annehmen dürfe, sie hätten ihre Müsse (über die sie

unbegrenzt verfügten) dazu verwandt, überall Informationen einzuziehen elg

awayvg/udv epgovfjoecog. Da scheint Philosophie auf die Aufsammlung von Wissen

behebiger Art reduziert zu sein.

Umgekehrt kann nicht genug davor gewarnt werden, den doxographischen
Angaben über eine rein'spekulative Ideenzahlen- bzw. Zahlentheorie des späten
Platon blindlings Glauben zu schenken. Von Platon selbst besitzen wir über
dergleichen Spekulationen keine einzige authentische Äusserung; was wir wissen,
stammt zum weit überwiegenden Teil aus dem Peripatos (Aristoteles und
Theophrast), der daran interessiert war, die sinnlose Verstiegenheit dieser Dinge
herauszuarbeiten, und die Berichte entsprechend akzentuiert hat, zum geringen Teü
wohl aus der nachplatonischen Akademie, die umgekehrt (aus Gründen, die wir
nicht ausreichend durchschauen) darum bemüht war, Platons Lehre so nahe als

möghch an die Doktrinen der alten Pythagoreer heranzurücken. Beide Quellen
versehen uns mit Mitteilungen über ahes mögliche, aber nicht über das Eine, was
wir vor allem wissen müssten: was Platon selbst mit dieser in jedem Falle seltsamen

Weiterentwicklung seiner Ideenlehre eigentlich beabsichtigt hat. Und da wir dies

nicht wissen, können wir auch nicht darüber urteilen, wie weit sie das Werk einer

selbstgenügsamen Theorie und wie weit sie - aus wie grosser Distanz immer - auf
die Praxis hin orientiert war.

Die Brücke zu Aristoteles möge eine Beobachtung bilden, die nicht neu ist, aber
in unserm Zusammenhang eine besondere Aufmerksamkeit verdient. Ich denke

an zwei Probleme, von denen das eine bei Platon ausführlich, bei Aristoteles
überhaupt nicht zur Sprache kommt; beim anderen ist es nahezu umgekehrt.

Das erste ist die Frage nach dem Ursprung der ethischen Normen, also vor aUem

der Trias des xaXdv, äya&dv, öixaiov. Platon sieht seine Aufgabe darin, zu zeigen,
dass diese Normen in der Region des unwandelbaren Seins zuhause sind und dass

die Normen, an die wir uns in der Welt des Werdens halten müssen, an sie gebunden

sind, wie immer diese Bindung im einzelnen aufzufassen sein mag. Was wir
gut nennen, ist gut durch Teilhabe an der Idee des Guten, und wir vermögen eben
diese Relation zu erkennen, weil wir selbst sowohl der Welt des Werdens wie auch

derjenigen des Seins angehören. Für Aristoteles ist die Annahme von Ideen
überflüssig. Die Intensität, mit der Platon den Gegensatz zwischen dem zuverlässig
Seienden und dem unbegrenzt variablen Werdenden erfahren hatte, ist ihm voU-

ständig fremd. Mag auch der physische Kosmos hierarchisch gegliedert sein derart,

dass aUes Bewegte vom unbewegten Beweger abhängt und ahes ungleich-



160 Olof Gigon

massig Bewegte unter der Herrschaft der Sonne steht, die sowohl gleichmässig
wie auch ungleichmässig bewegt ist, so bleibt doch die Welt der Praxis und Poiesis

im Prinzip autonom. Aristoteles hält es für ausreichend, wenn das Handeln nicht
etwa durch für sich seiende Ideen, sondern lediglich durch Allgemeinbegriffe
orientiert wird.

Der AUgemeinbegriff (tö xa&dXov) konstituiert, wie bekannt, die Wissenschaft,
und zwar in ahen Bereichen. Wie er im Felde der theoretischen und poietischen
Wissenschaften zustande kommt, skizziert, wie wir schon sahen, in den wichtigsten
Etappen Metaph. 1,1 (Anal. post. 1, 31; 2,19 u.a.). Aus einer Summe gleichartiger
Erinnerungsdata entsteht ein Erfahrungssatz, und aus einer Summe gleichartiger
Erfahrungssätze entsteht eine im Umkreis eines bestimmten Eidos unbedingt
gültige Aussage - ein Naturgesetz, wenn man so will.

Wie aber steht es mit den AUgemeinbegriffen in den praktischen Wissenschaften
der Ethik und Politik? Tapferkeit, Gerechtigkeit, Aufrichtigkeit sind ja auch

Allgemeinbegriffe. Woher sie stammen, teilt uns Aristoteles nirgends mit. Sicher ist
nur das eine, dass sie nicht über die Stufenleiter der Wahrnehmung, Erinnerung
und Erfahrung abgeleitet werden können wie die Allgemeinbegriffe der Theoria
und der Poiesis37. Sie sind weder blosse Regeln des reibungslosen Zusammenlebens

AUer mit Allen, wie sie etwa ein kluger Gesetzgeber auskalkuheren könnte, noch
werden sie von Aristoteles an irgendein Naturrecht geknüpft; offen bleiben kann
nur die oben erwähnte Möglichkeit, dass er in irgendeinem uns verlorenen Texte
die ethische und politische Ordnung als Nachahmung der kosmischen Ordnimg
beschrieben hat. Doch dies ist nicht mehr als eine vage Hypothese.

Die Nikomachische Ethik vor ahem hat seit jeher den Eindruck erweckt, als

beschränke sie sich (abgesehen von der Lehre von der Eudaimonia) zur Hauptsache

darauf, den Bestand an ethischen Normen, den Aristoteles in der Tradition
vorfand, zu registrieren und in einen sinnvoUen Zusammenhang zu bringen. Nach
dem Ursprung der Normen wird nicht über die gegebene Tradition hinaus gefragt.
Der aufmerksame Leser wird dies besonders stark empfinden zu Beginn des zweiten

Buches, wo Aristoteles in beabsichtigter Verkehrung der sachgerechten Reihenfolge

zuerst nach der Verwirklichung der ethischen Tugend fragt (2,1-3) und erst

87 Dass die Allgemeinbegriffe der Praxis nicht aus der Erfahrung abgeleitet werden können,
ist sozusagen nur die Kehrseite der modernen Feststellung, dass die Erfahrungswelt als
solche keine 'Werte' liefert, weshalb denn auch der Umgang mit ihr wertfrei zu geschehen
hat bzw. geschehen kann (dann nämUch, wenn von den von einer andern Instanz gelieferten
Werten planmässig abgesehen wüd). Dies wiederum führt wieder zurück zu der FeststeUung
des Aristoteles, die ich oben berührte, dass nämlich der Technite, dessen Aufgabe ausschliesslich

im poietisch-technischen Umgang mit der Erfahrungswelt besteht, kerne ägerfj zu
besitzen pflegt und für seine Arbeit (von GrenzfäUen abgesehen) auch keiner dgexfj bedarf. Ein
echter Zwischenbereich (den Aristoteles in einem gewissen Umfang als solchen gewürdigt
hat) ist die Ökonomik, die es sowohl poietisch mit Sachen wie auch praktisch mit Mitarbeitern

und Partnern zu tun hat. Geschichtlich führt dies zu einer fatalen Ambiguität, die dem
modernen Bereich der Wütschaft genau so eigentümhch ist wie dem antiken Bereich der
Ökonomik.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 161

nachher nach ihrem Wesen (2, 4-9). Jener erste Teil spricht nur von der Verwirklichung

der Tugend in jeweils einzelnen Menschen durch den Prozess der wiederholten

Nachahmung der an einem andern Menschen schon verwirklichten Tugend.
Vollständig ausgeklammert ist dabei die Frage, wie denn 'der erste Mensch' zur
Tugend kam; irgendwoher musste er doch wohl den Begriff von ihr beziehen und
dann auch den Anstoss, sie aus eigenem Antriebe in sich zu verwirklichen; ein
ModeU schon verwirklichter Tugend, an das er sich zunächst in äusserer

Nachahmung hätte anklammern können, hatte er ja nicht zur Verfügung. Man muss
sich klar machen, was es bedeutet, dass diese Fragen, die von Platon imphcite
mit der Ideenlehre beantwortet werden und auf die auch die Philosophie Epikurs
und Zenons eine Antwort bereitsteUte, von Aristoteles einfach umgangen werden.
Sie interessieren ihn nicht und brauchten ihn nicht zu interessieren, wenn er sich

kompromisslos auf den Standpunkt zurückzog, dass der Kosmos mitsamt dem

Menschengeschlecht seit Ewigkeit existiert, also die Frage nach dem Ursprung
des Kosmos, des Menschen und der Normen der menschlichen Praxis gegenstandslos

ist.
Umgekehrt stossen wir bei Aristoteles immer wieder auf eine Frage, die bei

Platon nur eben in den aristotehsierenden Spätdialogen als sonderbarer Fremdkörper

auftaucht.
Es ist die Frage nach der Relation zwischen dem einsehbaren xa&dXov und dem

wahrnehmbaren xa&' ixaarov, genauer gesagt, die Auseinandersetzung mit der
Tatsache, dass jede Norm zwangsläufig im AUgemeinen verharrt, also niemals
der Totahtät der möglichen partikularen Situationen gerecht zu werden vermag;
es bleibt unter allen Umständen ein Rest, der durch keine Norm gedeckt ist. Bei
Platon ergäbe dies die Frage, wie die Idee, die immer und überaU dieselbe ist,
fähig sein kann, den Menschen in einer konkreten geschichtlichen Situation, die
immer wieder eine andere ist, hinreichend zu orientieren. Um die spöttische Frage
des Aristoteles aufzunehmen: «Was nützt einem Arzte, der hier und jetzt diesen
bestimmten Kranken zu heüen hat, der Hinbhck auf die Idee der Gesundheit?»

(NE 1097 a 8-14).
Platon ignoriert diese Frage fast vollständig. Wir werden zugeben, dass er vom

Standort der Politeia her auch das Recht dazu hat; denn was er «Idee» nennt,
ist grundsätzlich mehr und anderes, als was bei Aristoteles als «Allgemeines»

figuriert. Dies hängt letzten Endes daran, dass für Aristoteles die Welt des Werdens

und Vergehens voUständig jenen Charakter einer alles überwältigenden und
zerstörenden Nichtigkeit verloren hat, den sie für Platon von Anfang an besass.

Für Platon ist in der geschichtlichen Welt aUes möghch und nichts richtig. Darum
ist die Idee unentbehrlich als das aUein Beständige, auf das der Mensch hin-
bhcken soU und dessen AnbUck ihm Ruhe und Gewissheit zu verschaffen vermag.
Angesichts der Idee weiss der Mensch, wie er handeln muss, um sein Handeln

vor der Idee verantworten zu können. Weiter zu fragen, hätte Platon vermuthch
für überflüssig gehalten.

11 Museum Helveticum



162 Olof Gigon

Für Aristoteles ist die geschichthche Welt weder nichtig noch zerstörerisch. Sie

lässt sich zwar einen beträchtlichen Spielraum des immer wieder So-oder-anders-
sein-Könnens (NE 1139 a 8; vgl. Metaph. 1072 b 4ff.). Aber mit diesem Spielraum

kann man sehr wohl leben. Das Denken hat sich gewissermassen auf diese

Situation eingerichtet, und wenn Platon mit aher Kraft gegen die Meinung
gekämpft hatte, dass man immer wieder anderes als xaXdv, äya&dv und öixaiov gelten
lassen müsse und dürfe, so begnügt sich Aristoteles mit der gleichmütigen
Feststehung, wir hätten uns in diesen Dingen an die Auffassung entweder der
statistisch erfassbaren Mehrheit der Menschen zu halten (die in gewisser Weise die
Tradition zu repräsentieren vermag) oder dann an diejenige der klügsten und
sachkundigsten Leute; in beiden FäUen dürften abweichende Meinungen unbedenklich

vernachlässigt werden. Wir werden etwa beachten, wie selten und zurückhaltend
die NE von jener Polarität von cpvoig und vdfiog spricht (1094 b 14-16,1133 a 30/31,
1134 b 24-1135 a 5), die im Zeitalter der Sophistik, der Sokratik und Platons eine

geradezu sprengende Wirkung entfaltet hatte; Aristoteles interessiert sich für sie

nur noch am Rande.
Gerade in dieser Atmosphäre der nüchternen Deskription und Organisation der

geschichtlich tradierten Normen wird das Problem wichtig, wie der Sprung vom
Allgemeinen zum Partikularen bewältigt werden kann; es ist um so wichtiger, als

jeder Gesetzgeber sich mit ihm auseinanderzusetzen hat (NE 5, 14).

Befriedigend lösbar ist es nicht; immerhin kann versucht werden, einen
praktikablen Ausweg zu finden. Aristoteles sieht ihn darin, dass die Gestalt des

onovöaiog, cpgdvijuog oder enievxfjg eingeschaltet wird. An einer Reihe von SteUen

wird nachdrücklich erklärt, man sohe so handeln, wie der onovöaiog usw. handeln
würde. Da haben wir also den Hinweis auf das vorbildliche Handeln des vollkommenen

Menschen, der gewissermassen beides in sich vereinigt: sofern er voU-

kommen ist, hat er sich die allgemeine Norm in vohem Umfange angeeignet, und
sofern er ein einzelner Mensch ist, ist er fähig, in jeder partikularen Situation der
Norm gemäss zu handeln38. Der andere Mensch wiederum kann sich in Situationen
vorfinden, die derjenigen gegenüber, in der er den vollkommenen Menschen handeln

sieht, weder völlig identisch noch vöhig verschieden sind; und in diesem Sinne
kann sich sein Handeln an jenem Handeln orientieren. Der Akzent ist gegenüber
Aristoteles nur leicht verschoben, wenn später die Epikureer wie die Stoiker ihren
Schülern empfohlen haben, so zu handeln, «als ob der Meister selbst zusähe»39.

Die philosophische Ethik kehrt damit an ihren Ausgangspunkt zurück. Denn

ausgegangen war sie von einer vorphilosophischen Ethik, die zu ahen Zeiten in
aUem wesentUchen eine Vorbildethik gewesen ist und ihre Normen am Verhalten
autoritativer Gestalten der Vergangenheit abgelesen hat. Die Philosophie beginnt
damit, dass sie die Normen theoretisch begründet und systematisch zusammen-

88 Aristot. NE 1105 b 6; 1107 a 1; 1113 a 25-33; 1138 b 31/32; 1166 a 12/13. Mü weitgehend
unverständUch ist die an 1099 a 13 angeschlossene Anmerkung Dülmeiers (S. 284f.).

88 Epikur Fr. 211 Us.; SVF 1, 319 und 612.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 163

ordnet. Damit wird die Ethik zugleich eine aus allgemeinen Sätzen aufgebaute
Wissenschaft. Doch dann erweist es sich, dass der Weg vom Allgemeinen zu der
hier und jetzt zu vollziehenden Entscheidung immer länger und unsicherer wird.
Der Rückschlag tritt ein, und die Ethik wendet sich wieder dem personalen Vorbild

zu und zeigt an beispielhaften Entscheidungen früherer Zeit, wie man hier
und jetzt handeln soU. Die Theoria muss sich damit begnügen, einen ahgemeinsten
Rahmen bereitzustehen, innerhalb dessen so gehandelt werden soll, wie es der
menschlichen Natur entspricht.

Wenn bei Aristoteles auf diese Weise die Struktur der aUtäglichen Praxis eine

Beachtung findet, die Platon fremd ist, so hat umgekehrt bei ihm die Theoria eine

Tendenz, sich so autonom als möglich zu machen. Ich skizziere, teilweise auf früher
Gesagtes zurückgreifend, nur knapp die beiden entscheidenden Momente.

Wir sahen, wie Platon seinen Philosophen zwingt, vom Anblick der Idee des

Guten abzulassen, in die Höhle zurückzukehren und seine Pfhcht in der
staatsmännischen Praxis zu tun. Der aristotehsche Philosoph gelangt zwar nicht zum
Anblick einer Idee des Guten, wohl aber zu einer Einsicht in die götthchen Dinge.
Er hat einen unsterblichen Geist, der ihn befähigt, sowohl zur Erkenntnis jenes
unsterblichen Geistes vorzudringen, von dem als dem unbewegten, sich selbst
denkenden Geiste aUes abhängt, wie auch zum Begreifen der ewig bewegten
supralunaren Welt, die auf ihre Weise auch göttlich ist. Wer in der Theoria so weit
gekommen ist, hat auch das Recht, bei ihr zu verharren. Eine Instanz, die befugt
wäre, den Theoretikos zur pohtischen Praxis zurückzurufen, gibt es nicht; zu
bedenken wäre höchstens die oben angedeutete prekäre Möglichkeit, dass die
Einsicht in die Ordnung der supralunaren Welt dazu einlüde, nachahmend eine

entsprechende Ordnung in der sublunaren Welt des Staates herzustellen. In den
Pragmatien ist aUerdings von dieser Möglichkeit nirgends die Rede.

Auch abgesehen davon ist die Haltung des Aristoteles konsequent und sinnvoll.
Ein Leben in der Theoria und unter Verzicht auf ahe Praxis im Räume des

geschichtlichen Staates ist dann ausreichend motiviert, wenn der Gegenstand der
Theoria das Götthche und die Region der ewigen Dinge ist und wenn der menschliche

Geist in einer solchen Theoria sich seiner eigenen Unsterblichkeit zu
versichern vermag. Man darf da von einer theologischen Motivierung der aristotehschen

Theoria sprechen.
Sie wird indessen durchkreuzt von einer anderen Perspektive. Überblicken wir

empirisch die Totalität dessen, was uns als philosophische Leistung des Aristoteles
vorhegt und greifbar ist, so kann nur eine unerlaubt gewalttätige Exegese behaupten,

es handle sich bei aU den weitläufigen Untersuchungen über meteorologische
Erscheinungen, über die Physiologie des Menschen, über Zoologie und Botanik
immer noch um Theologie40; erst recht gilt dies von den stoffreichen Werken, die

40 J. Ritter, Die Lehre vom Ursprung und Sinn der Theorie bei Aristoteles (1953), neu
abgedruckt in Metaphysik und Politik (1969) 9-32, stellt zwar mit Recht fest, dass die aristotehsche

Theoria im Ursprung theologisch motiviert ist, konstruiert aber dann einen Zusammen-



164 Olof Gigon

Theophrast in bewusster Ergänzimg und Fortsetzung der Arbeiten seines Lehrers
über Hydrologie, Mineralogie und Botanik verfasst hat.

Offensichthch haben sich in diesem riesigen Oeuvre Ziel und Schwerpunkte der
Theoria verschoben. Was da letzten Endes das Ziel ist, sagt Aristoteles selbst in
einem Abschnitt der Einleitung zu seinen zoologischen Untersuchungen, De part.
anim. 1, 5. Er beabsichtigt, AUes, auch die kleinsten und unansehnlichsten Phänomene

zu registrieren, zu erläutern und ihren Platz in der Ordnung der Natur
festzustellen. «Denn wenn wir schon ein schön strukturiertes Kunstwerk bewundern
und an der Fertigkeit des Künstlers unsere Freude haben, dann muss unsere
Freude und unser Genuss noch viel grösser sein, wenn wir die Kunstfertigkeit der
schaffenden Natur bis in aUe Einzelheiten zu verfolgen in der Lage sein werden»

(645 a 10-26, verkürzt).
Die Motivation der wissenschaftlichen Forschung ist da keine theologische

mehr, sondern, wenn wir Aristoteles beim Worte nehmen, eine ästhetische. Es
bereitet Genuss, die organisierende Leistung der Natur in jedem Tiere und jeder
Pflanze zu beobachten. Wir woUen uns nicht daran stossen, dass Aristoteles hier
(wie in jedem vergleichbaren Kontexte) mit einer Hypostasierung des Begriffes
'Natur' operiert, die heute genau so übhch und genau so fragwürdig ist, wie sie es

vor 2300 Jahren war. Bedenklicher ist es doch wohl, dass sich in derartigen
Äusserungen die philosophische Theoria und die wissenschaftliche Forschung als ein

Feiertagsvergnügen vorstehen. Dass sie dies auch sein können, dies zu bestreiten
wäre unbillig und unrealistisch. Aber ob diese Motivation ausreicht, um den Gehalt
eines ganzen Lebens zu begründen, darf man bezweifeln. Das Leben im ganzen ist
kein Feiertag, und über die Frage des Sokrates, wie sie Xenophon bieder und nicht
unwitzig formuliert hat, ist nicht leicht hinwegzukommen: «Glauben diejenigen,
die die Natur des Alls erforschen, sie wussten schon hinlänglich Bescheid über
die menschlichen Dinge, um es sich leisten zu können, dergleichen Problemen
nachzusinnen?» (Mem. 1, 1, 12). Dem Druck dieser Frage hat unter den spätem
griechischen Philosophen kaum einer standzuhalten vermocht. Sie haben entweder
die Theoria gänzlich fahren lassen oder sie unlösbar an die Praxis gebunden - die

Epikureer in vorwiegend aufklärerischer, die Stoiker, dann die Platoniker in
vorwiegend erbaulicher Absicht. Nur der Peripatos hat mit beachtlicher Entschlossenheit

die Autonomie der Theoria zu behaupten gesucht und ist damit zum Archhang

nicht bloss zwischen Theologie und Naturforschung, sondern auch zwischen Theoria,
Praxis und Poiesis, der mit den Gegebenheiten der aristotelischen Texte nichts mehr zu tun
hat. Da war die von den Christen übernommene Polemik der kaiserzeitlichen Platoniker
und Stoiker hellsichtiger, die erklärte, die Lehre des Aristoteles sei nicht frömmer als
diejenige Epikurs: dieser lehne die Pronoia überhaupt ab, Aristoteles begrenze ihr Wüken auf
den supralunaren Raum und gebe unsere sublunare Welt der Tyche preis. Wie dem auch
sei: dass Aristoteles nicht aus dem theologischen Ursprung eine theologische Welterklärung
entwickelt, sondern neben den theologischen Ursprung eine profane NaturphUosophie und
Naturwissenschaft geschoben hat, ist nicht zu bestreiten. Darin hegt, wenn man so wül,
sowohl seine Grösse wie auch seine Bedenklichkeit.



Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles 165

egeten der modernen selbstzweckhchen Wissenschaft mit ihren Errungenschaften
und Fragwürdigkeiten geworden.

Geschlossen sei mit einer Überlegung, die die Philosophiehistorie im engsten
Sinne angeht. Am Problem von Theoria und Praxis wird es, so scheint mir, besonders

deuthch, wie verschieden an Temperament und philosophischer Absicht
Platon und Aristoteles gewesen sind. Man durfte sich sogar fragen, wie weit sie

sich jemals wirkhch haben verständigen können. Rangunterschiede sohen damit
nicht statuiert werden. Wohl aber empfiehlt es sich, mit dem Mythos vom treuen
Schüler Aristoteles, der zwanzig Jahre hindurch zu den Füssen seines verehrten
Meisters gesessen habe und zeitlebens ein loyales Mitglied der platonischen
Akademie gebheben sei, behutsam umzugehen.


	Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles

