
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 30 (1973)

Heft: 3

Artikel: En marge d'Alceste et de quelques interprétations récentes

Autor: Rivier, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 30 1973 Fase. 3

En marge d'Alceste et de quelques interpretations recentes

Par Andre Rivier f, Lausanne

(Fin)

Dans son troisieme fascicule de 1972, le Museum Helveticum a publie, sous le
titre repris ci-dessus, un certain nombre de remarques concernant le mythe, le

prologue et les episodes 1 et 2 dAlceste. Les observations presentees ci-apres sur
les episodes 3 et 4 et sur l'exodos fönt suite ä ce premier article; elles forment avec
lui un tout et doivent etre lues dans la meme perspective. L'objectif de ce travail
est brievement rappele ci-dessous; mais il ne sera pas inutile de se reporter aux
pages liminaires de la premiere livraison1. On y trouvera indiquees les limites que
s'assigne la presente discussion, et les raisons de son caractere partiel et deiibere-

ment incomplet. Les questions traitees le sont ä titre prealable, tehes que les pose
l'etat present de la critique et dans la mesure oü, non eiucidees, ehes fönt obstacle,

pensons-nous, ä une lecture sans prejuge de la piece d'Euripide2.

5. Le troisieme et le quatrieme episode

Les remarques qui suivent n'ont pas l'ambition d'aj outer quelque chose ä

l'interpretation des dernieres scenes d'Alceste. Elles se proposent d'encadrer le champ
de cette interpretation, c'est-ä-dire de «preciser les limites en dehors desqueUes
ceUe-ci risque de tomber dans 1'arbitraire»3, et, subsidiairement, de dissiper quel-

1 Voü Mus. Helv. 29 (1972) 124-140.
8II a paru utile de regrouper ci-apres les titres complets des ouvrages referes en abrege dans

les notes; ils sont donnes dans l'ordre de leur apparition. - A. M. Dale, Euripides, Alcestis.
Edited with Introduction and Commentary (Oxford 1954). A. Lesky, Alkestis, der Mythus
und das Drama, Sitzungsber. Akad. Wien 203, 2 (1925). Twentieth Century Interpretations of
Euripides' Alcestis. A Collection of Critical Essays edited by J. R. WUson (Prentice-HaU,
Inc., Englewood Cliffs, New Jersey 1968). W. D. Smith, The Ironie Structure of Alcestis, The
Phoenix 14 (1960) 127-145, repris dans Twentieth Century Interpretations of Euripides1
Alcestis 37-56. A. Rivier, Sur un motif de VAlceste d'Euripide, Aetas dei III Congreso Espanol
de Estudios Clasicos (Madrid 1968) 286-295. W. Steidle, Studien zum antiken Drama (München

1968). A. P. Burnett, The Virtues of Admetus, Class. Phü. 60 (1965) 240-255. E.-R.
Schwinge, Die Stellung der Trachinierinnen im Werk des Sophokles (Göttingen 1962). K. von
Fritz, Euripides' Alkestis und ihre modernen Nachahmer und Kritiker, Antike und Abendland

5 (1956) 27-69 Antike und moderne Tragödie [Berlin 1962] 256-321). E.-R. Schwinge,
Die Verwendung der Stichomythie in den Dramen des Euripides (Heidelberg 1968). W.
KuUmann, Zum Sinngehalt der euripideischen Alkestis, Antike und Abendland 13 (1967) 127-149.
A. Lesky, Der angeklagte Admet, Maske und Kothurn, Vierteljahrsschrift für Theaterwissenschaft

hg. vom Institut für Theaterwiss. an der Universität Wien 10 (1964) 203-216
Gesammelte Schriften [Bern/München 1966] 281-294). E.-R. Schwinge, Zwei sprachliche
Bemerkungen zu Euripides' 'Alkestis', Glotta 48 (1970) 36-39.

8 Voü Mus. Helv. 29 (1972) 127. 138 infra.



En marge d'Alceste 131

ques malentendus qui paraissent s'etre formes ä la faveur de la controverse. Ces

remarques porteront d'abord sur l'intervention du personnage d'Heracles et l'ac-
cueil que lui reserve Admete, sur la position de la discussion entre Pheres et
Admete, enfin sur le xo/ijiog et la gfjaig d'Admete ä son retour de la ceremonie des

funeraihes.

a) Heracles. - Je ne reviens pas sur la valeur structureUe de l'allusion faite par
ApoUon dans le prologue ä la venue de ce personnage. Je ne pose pas non plus la

question de savoir si ce role a quelque precedent dans la tradition, s'il fut introduit
par Phrynichos ou cree par Euripide4. II suffit de relever qu'il ne constitue pas une
piece rapportee dans l'economie du drame d'Euripide. Mais quel est le ton, et quel
l'effet, associe ä la mise en scene de ce personnage II est manifeste, l'i£odog mis
ä part qui pose un probleme speeifique, que le poete en a tir6 parti pour menager
l'alternance de ce que A. M. Dale appelle les «scenes claires» avec les scenes «som-
bres» oü prevalent l'amertume, le chagrin et le deuil5. Scenes claires, mais en quel
sens Que penser, par exemple, de la scene mediane du 4e 6pisode, oü le serviteur

nous presente Heracles pris de boisson et menant grand tapage dans la demeure de

son höte Nous remarquons d'abord que cette peinture n'use pas necessairement
de traits empruntes ä la comedie, car le drame satyrique offrait au poete une
image similaire du heros6. Nous remarquons ensuite (prealablement ä l'interpretation

du role et de ses faces diverses) que l'hypothese d'un modele 'satyrique' permet
d'ecarter de la scene d'Euripide le soupcon d'une intention parodique7, dans la

mesure oü, selon R. Pfeiffer, le travestissement et la parodie sont etrangers ä

l'esprit de ce type de spectacle et «relevent exclusivement de l'essence de la comedie»8.

Le drame satyrique, ecrit ce savant, se distingue de la tragedie consideree dans

son univers spirituel et moral en ceci qu'il ne donne pas forme aux aspects dan-

gereux de Dionysos: il ne retient que les traits qui relevent de la nature et des

* Pour l'hypothese la plus probable, cf. ibid. 130 et n. 26.
8 A. M. Dale, Introduction (ci-dessus, n. 2) XVs. XXI. XXII; comparer mon Essai sur le

tragique d'Euripide (Lausanne 1944) 41s. 49.
6 A. Lesky parait donner une origine 'comique' aux traits imites par Euripide (Alkestis, der

Mythus und das Drama 82ss.); de meme L. Weber, Euripides, Alkestis (Leipzig 1930) 145.
Pour un 'modele' satyrique, cf. entre autres L. Meridier, notice d'Alceste, dans Euripide,
1.1 (Paris 1925, Collection des Universites de France) 50; W. Schmid, Geschichte der griechischen

Literatur III 1 (München 1940) 347. 348. A. M. Dale, Introduction XX, d'abord moins
affirmative («a conspieuous example of the overlapping of comic and satyric themes»),
tranche ensuite nettement, ibid. XXI («adaptation of a satyric theme to tragedy»).

7 EUe s'aecorderait bien avec la volonte de demystification ptetee par certains au poete; cf.
Mus. Helv. 29 (1972) 130.

8 R. Pfeiffer, Die Netzfischer des Aischylos und der Inachos des Sophokles, Sitzungsber. d.
Bayer. Akad. d. Wiss., Phü.-hist. Abt. 1938, H. 2. L'«ancienne controverse» sur le caractere
de VInachos (tragedie ou drame satyrique?) est tranchee par l'auteur en faveur du drame
satyrique (loc. cit. 59 s.), et les derniers apports de la papyrologie ne lui ont pas donne lieu
de modifier sa conclusion (cf. R. Pfeiffer, Ein neues Inachos-Fragment des Sophokles, ibid.
1958, H. 6, repris dans Sophokles hg. von H. Düler, Wege d. Forschung 95 [Darmstadt 1967]
460-499). Les objections presentees (sans la connaissance du second memoire du savant de



132 Andre Rivier

forces eiementaires («... nur das Naturhafte, das Elementare ...»9). La figure d'Heracles,

si l'on veut porter sur eUe un diagnostic prealable, qui tienne compte de son emploi

dans la deuxieme scene du 4e episode d'Alceste, introduit une nuance 'satyrique'
au sens ainsi defini (qui exclut la parodie et le comique); eile situe la piece d'Euripide,

compte tenu du sort que celle-ci fait aussi ä la face «dangereuse» du divin (le

privilege accorde par ApoUon ä Admete) dans les scenes 'sombres', quelque part ä

mi-chemin entre la tragedie proprement dite et le drame satyrique au sens strict10.

Cette position coincide avec la fonetion que lui assigne sa place dans la tetralogie
de 438.

b) Admete - Heracles. - On a pretendu que l'hospitahte Offerte ä Heracles par le

roi en d6pit du deuil qui frappe sa maison est le premier acte - qui sera suivi
d'un autre, plus grave - par lequel Admete trahit la promesse qu'il vient de faire
ä Alceste11. Cette vue est parfois associee ä l'emploi du verbe ngoöovvai; nous ne
reviendrons pas sur ce malentendu12; au surplus, eile fait bon marche du trait par
lequel le personnage d'Admete est 'type' aussi bien dans la version thessahenne
de la legende que sur la scene attique: sa epiXo^evia ou, si l'on prefere, en retenant
le terme employe par Apohon au debut de la piece, son öaiörrjg (cf. v. 10 oaiov...
avdgog)13. Mais il est toujours possible d'objecter que ce trait est precisement objet
d'une presentation ironique dans le troisieme episode: sans entrer dans une analyse

detaiUee qu'il n'est pas dans l'intention de ces pages de fournir14, j'indiquerai
simplement pourquoi l'hypothese d'un traitement depreciatif tombe en dehors
du cadre prescrit ä l'interpretation par Euripide lui-meme.

Munich) par W. M. Calder III, Greek, Roman and Byzantine Studies 1 (1958) 139-141, ne
sont pas convaincantes.

8 R. Pfeiffer, Die Netzfischer des Aischylos und der Inachos des Sophokles, loc. cit. 61.
10 Comparer A. M. Dale, Introduction XXs. Les pages sur «The Alcestis as a Pro-satyric Play»

comptent parmi les meüleures ecrites par ce remarquable esprit.
11 Par exemple J. R. Wilson, Twentieth Century Interpretations of Euripides' Alcestis,

Introduction 9; W. D. Smith, ibid. 40s. Comparer B. M. W. Knox, Second Thoughts in Greek
Tragedy, Greek, Roman and Byzantine Studies 7 (1966) 221s.

12 Certains interpretes tiennent qu'Euripide a thematise dans Alceste l'idee de trahison par
l'emploi repete du verbe ngoöovvai. Cf. E.-R. Schwinge, Die Stellung der Trachinierinnen
49s. («Stichwort»); W. D. Smith, loc. cit. (ci-dessus, n. 11). Or dans les trois premiers
passages oü ce verbe est atteste en rapport avec Admete, il a le sens de deserere, non pas de
prodere. Cf. Mus. Helv. 29 (1972) 135. 139 et le travail cite ibid. n. 40.

18 Sur les implications de ce mot dans le passage, cf. A. M. Dale, Commentary 52. Voir aussi
les remarques de W. Zürcher, Die Darstellung des Menschen im Drama des Euripides (Basel
1947) 39, W. Steidle, loc. cit. (ci-dessus, n. 2) 145s. Dans quelle mesure cette epiXo&via d'Admete

n'offre aucun caractere propre («die individuelle Note», W. Zürcher), ou presente une
figure tout ä fait exceptionneUe («das Aussergewöhnliche», W. Steidle), c'est l'affaire d'une
analyse detaiUee de se prononcer a ce sujet: selon toute apparence, l'interpretation correcte
doit cheminer entre ces deux extremes.

11 Cf. Mus. Helv. 29 (1972) 127. De toute facon, il convient de ne pas sous-estimer la force et
la profondeur avec lesquelles les notions 'üistitutionneUes' relatives au rapport d'hospitaüte
se trouvaient encore inscrites dans la psyche d'un Athenien au Ve siecle, ni, par consequent,
l'ünpact possible du vocabulaüe utilise par les personnages d'Euripide. On evitera notamment

de parier de «principes abstraits» (ainsi J. R. Wilson, loc. cit. [ci-dessus, n. 2] 9).
Comparer, ä cet effet, la forte Synthese d'E. Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-



En marge d'Alceste 133

II y a un fait sur lequel tout le monde tombe (ou devrait tomber) d'accord: tant
dans le noyau du recit legendaire que dans ses avatars grecs anterieurs ä Euripide,
Alceste accepte de mourir en vue de sauver la vie de son epoux, une vie pleine,
accomphe, non pas un Substitut affaibli, une ombre pale et malheureuse
d'existence15. Cela etant, il est inconcevable (je veux dire: il ne pouvait venir ä l'esprit
des spectateurs) qu'Alceste entendit aussi bien, par l'engagement demande ä

Admete, soustraire ä l'existence de celui-ci une des activites qui en constituaient
la raison d'etre, l'exercice de l'hospitahte, teUe qu'un prince est en mesure et en

devoir de 1'assurer16, et teile qu'Admete s'y trouvait personneUement attache par
le type meme qu'il incarnait dans la legende. Sous le rapport de la th6matique, il
n'est pas question qu'Admete 'trahisse' Alceste en accueiUant Heracles. La sur-
prise exprimee par le coryphee (v. 551s.) est apparemment concue pour permettre
au roi d'enoncer la regle de conduite17 ä laqueUe Alceste a souscrit imphcitement

par l'acte meme de sa mort volontaire. C'est le lieu de rappeler le mot de Phedre

(Hipp. 377) que nous avons dejä cite: pas un moment Alceste n'a pu songer ä

remettre ses enfants aux soins d'un pere susceptible d'encourir, sous quelque forme

que ce soit, le reproche de xaxia, grief auquel il s'exposerait precisement s'il 6tait
ixfrgdt;evogn.

En definitive, ä l'exercice de la vie qu'Admete doit ä Alceste nous ne pouvons
imposer d'autres limitations que celle que la reine lui demande expressement d'y
apporter: la promesse de ne pas se remarier19. Pour le reste et de facon generale,

europeennes I (Paris 1969) 340-342 et ss. et, par ex., Alceste 553ss. (Admete), 854ss. (Heracles):

Opposition ix&gögevog / q>iXö£evog.
15 C'est ä partü de ce point que les divergences d'interpretation prennent corps et s'affüment.

Beaueoup pensent que la souffrance d'Admete et le sentiment que sa vie ne vaut plus la
peine d'etre vecue temoignent au 4e episode de l'absurdite du sacrifice d'Alceste. D'autres
estimeront que le sens de ce sacrifice se trouve approfondi par les consequences qu'ü entraine
malgre lui. II revele la force des Uens qui unissent ä la morte son mari survivant, et la
necessaüe solidarite des conjoints, qui ne peut etre rompue impunement ni par amour ou
devouement ni par acquiescement ä un privüege divin (k ce sujet, voü ci-apres, n. 21 fin).
A cet egard, ü est possible de voü dans cette prise de conscience l'esquisse d'un 'tragique'
propre aux figures d'Alceste et d'Admete. Mais ce tragique ne doit rien ä une ptetendue
mesentente entre les epoux (cf. Mus. Helv. 29 [1972] 125 s. n. 8) et n'est pas conquis au detri-
ment du mythe. II se borne a mettre au jour le öeivöv inclus dans celui-ci.

18 A. P. Burnett, The Virtues of Admetus (ci-dessus, n. 2) 247 a raison d'attüer l'attention sur
le v. 553, qui decrit le champ de ce devoü d'hospitalite («the house includes the city»).

17 Aussitot reconnue et admise par le chceur. La mesure de son adhesion est donnee par l'am-
pleur du traitement lyrique consacre par le troisieme stasimon (v. 569-605) au theme de la
noXv£evia de la maison d'Admete. E.-R. Schwinge, Die Stellung der Trachinierinnen 51,
estime que cette partie debouche sur une critique. II allegue les v. 600ss. et en donne une
paraphrase inadäquate qui ne tient pas compte des v. 604s. (cf. A. M. Dale, Commentary 102).

18 Voü ci-dessus, n. 14, sur l'opposition q>tXö£evog / ix&gögevog dans Alceste.
18 Les dispositions relatives ä un deuil permanent (v. 343ss.) ou prolonge (v. 430s.) ne repondent

a aucune requete de la reine. Les premieres, enoneees au cours de Yävxtggrjoig, concernent
Admete personneUement, les secondes sont prescrites aux Thessaliens, ses vassaux. Elles
donnent la mesure du chagrin d'Admete (ce que j'ai appele sa 'desolation'), mais ne constituent

pas un engagement au mime titre que la promesse de ne pas se remarier. A cet egard,



134 Andte Rivier

Alceste a un mot qui va au-delä d'elle-meme et s'applique exactement au role

tenu par Admete: ipvxfjg Y®° oiöiv ian ri/iicbregov (v. 301). Goethe l'avait percu
qui demandait non sans ironie: «Que signifierait l'acte d'Alceste si son epoux la
preferait ä la vie »20. Sa question peut etre eiargie de maniere ä inclure le

developpement m6nage par Euripide: «Que signifierait la souffrance d'Admete, quel
sens aurait l'epreuve du deuü et de la Separation, s'il n'avait commence par pr6-
ferer la vie ä son epouse ?» La prise de conscience que nous presente la deuxieme

partie du drame ne se concoit pas sans ce postulat initial21, admis et en quelque
sorte autorise par Alceste, quand bien meme eUe a renonce ä user pour eUe-meme

de la maxime qu'elle enonce.

c) Pheres - Admete. - Je me bornerai ä rappeler, apres A. Lesky22, qu'au cours
du deuxieme episode Alceste a inscrit en traits appuy6s (v. 290-292) dans l'esprit
des spectateurs l'optique dans laquelle cette rencontre est attendue et accueiUie

par eux; l'appreciation qui leur est suggeree de la conduite et de l'attitude du
vieiUard sera confirmee par celui-ci (v. 726): elles sont celles d'un xaxog. On peut
se demander, bien sur, pourquoi Euripide a produit cette confrontation grincante
et penible ä plus d'un egard; cela regarde l'etude de l'economie du drame
considere dans son ensemble (l'alternance des scenes 'sombres' et 'claires'), compte

U est signüicatif qu'apres les protestations de fidelite d'Admete et l'enumeration des marques
d'attachement qu'ü reserve ä la morte, Alceste s'en tienne ä la seule requete excluant un
nouveau mariage (v. 372s.). Des lors, quand Admete rompt le deuil, qu'il a prescrit, pour
accueülü Heracles, nous düons qu'ü est infidele a lui-meme (ce qui deja suffit a le mettre
en 6tat d'äfirjxavla), mais non pas qu'il 'trahit' Aleeste.

80 Placee dans la bouche meme d'Alceste dans l'ecrit satüique Götter, Helden und Wieland, cette
boutade est dirigee contre la critique exercee sur le personnage d'Admete et la conviction
de Wieland que celui-ci n'aurait pas du accepter le sacrifice d'Alceste. Plus d'un adaptateur
moderne de la piece d'Euripide affiche la meme attitude moralisante. C'est le cas notamment
de Robert Browning dans son Balaustion's Adventure, que K. von Fritz cite avec approba-
tion dans son etude sur Alceste. Voü p. 39s. 275s.) de ce travaü (ci-dessus, n. 2) et,
pour un avis different, A. M. Dale, Introduction XVIII.

81 Selon K. von Fritz, l'appreciation de Goethe ne concerne que «tres indüectement l'interpretation»

du drame d'Euripide: Goethe opposerait ä Wieland Alceste et Admete tels qu'üs
apparaissent dans la legende, non pas tels que les a voulus Euripide (loc. cit. [ci-dessus, n. 2]
53. 54 [= 296. 298]). Affirmation discutable, car quelle connaissance Goethe avait-il de la
legende en dehors du drame d'Euripide? II est claü qu'ü ne perdait pas de vue le texte
du poete grec quand ü protestait contre les corrections introduites par son confrere. Cela dit,
nul doute qu'ü ne cerne du meme coup, par la force de son intuition, un trait constitutif
du noyau legendaire. Sa boutade n'implique pas un jugement sur la conscience hellenique
du Ve siecle (comparer H. Erbse chez E.-R. Schwinge, Die Verwendung der Stichomythie
109 n. 88). Elle concerne la Situation initiale comprise dans la 'prehistoüe' du drame, et
teUe qu'elle est posee par Euripide en tant que postulat de l'action qu'il represente (cf. Mus.
Helv. 29 [1972] 128 et n. 16 sur le nengmpevov r)pag). Dans cette Situation mythique, le don
de la vie, qui est le don d'un dieu, füt-ü ambigu, voüe dangereux (cf. A. M. Dale, Introduction

XXV, A. P. Burnett, loc. cit. [ci-dessus, n. 2] 241, citant [mais ä propos du v. 1071] le
öcöga ö' Secpvxra öetibv de Solon), ne se refuse pas, non pas en vertu de je ne sais quelle
contrainte (cf. W. Kullmann [ci-dessus, n. 2] 135 n. 26), mais parce qu'il constitue un privilege,
une distinction accordee par des puissances dont les actes, dans un univers encore investi
par le sacte, ne relevent pas d'abord d'un jugement moral.

88 Der angeklagte Admet 213 Gesammelte Schriften 291s.).



En marge d'Alceste 135

tenu de sa destination 'pro-satyrique', dont il a 6t6 question plus haut23. Mais ici,
comme devant la gfjaig d'Admete au deuxieme episode, notre etonnement ni notre

agacement ne nous autorisent ä faire fi d'une loi de perspective, sur laquelle il
28 Voü ci-dessus p. 131s. II appartient ä cette vue d'Alceste d'admettre entre les scenes un

rapport souple, fonde essentiellement sur des effets de contraste, plutöt qu'un enchainement
logique, associe au progres lineaüe d'une idee dramatique unique. Cette autre conception de
l'economie du drame est illustree de maniere originale par H. Rohdich dans le chapitre d'un
livre tecent, qu'ü consacre ä notre piece (Die Euripideische Tragödie, Untersuchungen zu ihrer
Tragik [Heidelberg 1968] 23-43). Cet ouvrage, conduit avec une grande fermete de pensee
mais d'un tour assez abstrait, est a peu pres exempt des malentendus decrits dans le present
travail. Cependant il assigne ä Alceste une allure et un ton assez differents de ceux que nous
indiquons ici. C'est pourquoi nous ne pouvons le passer sous silence, et donnons ci-apres
notre sentiment au risque d'etendre quelque peu la ptesente note.

Des nombreux postulate sur lesquels repose l'etude de Rohdich, nous en retiendrons deux,
que nous resumerons d'abord brilvement. Avec Euripide, declare Rohdich, la tragedie
devient elle-meme objet de reflexion, et le lieu de cette reflexion n'est autre que les drames
qu'ü compose. Le polte thematise deiiberement l'essence de la tragedie en l'etat de crise
oü eile est enttee. II est le «Tragiker der Tragödie» (p. 18). En second lieu, pour mener a
chef cette interrogation, Euripide a fait monter sur la scene (p. 29. 31) l'affümation anti-
tragique par excellence, celle de l'autonomie de l'homme et de l'absence des dieux,
developpee par les sophistes. II institue dans ses drames une confrontation entre la these sophis-
tique et l'idee 'tragique' incarnee dans les mythes et la croyance en un gouvernement divin
du monde. Or dans Alceste, la täche de ptesenter la vue non tragique est devolue aux seines
dont la reine occupe le centre; ceUe des pteparatüs rapportes par la servante, et celle oü
Alceste prend cong6 d'Admete en obtenant de lui la promesse de ne pas se remarier.

Sous les traits de Ydgioxrj ywf) (v. 151. 324; cf. 200. 418), Alceste offre l'image d'un Itre
humain qui se fait fort de dominer son destin et de lui donner un sens: en disposant des

consequences de ce destin, eile pense limiter la souffrance qu'il entraine (d'abord pour ses

enfants). Alceste va au-devant d'un sacrifice raisonne, pleinement assume, oü nulle autre
force n'est a l'ceuvre que sa propre volonte. Mais cette «idle de l'autonomie humaine dont
l'expression dramatique est la mort volontaüe» (p. 30s.), quelles en sont les consequences
reelles, telles que les teveie son impact sur les autres personnages dans la Situation oü le
mythe les a places? C'est la, selon Rohdich, que nous saisissons le dessein d'Euripide:
Admete, dechüe entre le respect du deuil par lequel il a decidl d'honorer la morte et l'exi-
gence de sa q>tXo£evla, d6ment une premiere fois le projet du sacrifice d'Alceste. Ce n'est pas
la securite ni le repos, mais la contradiction qu'il apporte. Phetes, quant a lui, antieipant
sur le jugement de l'entourage d'Admete, denigre les motifs qui ont conduit le roi a accepter
le sacrifice (p. 36): Admete est laiss6 seul face a la «sottise» d'Alceste (ibid.). Dans sa
solitude, U va decouvrü qu'en sauvant sa vie il a perdu ses raisons de vivre. Enfin la derniere
seine met un comble au dechüement «tragique» d'Admete (p. 41), conduit ä trahü sa
promesse malgte lui et comme en desespoü de cause: le 'happy ending' ne diminue pas, il accentue
le sentiment de la contradiction qui bouleverse le roi. En un mot, le developpement de la
pilee est tout entier coneu, selon H. Rohdich, pour montrer que le sacrifice n'aboutit pas
au but recherche par Alceste: tout au contraüe, ce n'est pas une vie calme et exempte de
peine qui 6choit au plre et a ses deux enfants, mais la souffrance, la solitude, la contradiction,

bref le 'tragique' qu'elle pensait 61iminer. La these sophistique n'est pas confümee;
eile est battue en brlche dans la confrontation que le polte institue entre eile et le mythe.

Cette interpretation presente une vue trls cohlrente de la pilee; eile assigne ä Alceste une
logique interne assez impressionnante. Mais est-eUe convameante La lecture qui dechiffre
dans les seines dominles par Alceste l'affümation anti-tragique des sophistes n'est pas
evidente. Du point de vue interne, la tonalite pretee par Euripide aux actes et aux paroles
d'Alceste - acceptation grave et raisonnee — n'est gulre compatible avec l'assurance con-
querante qui caracterise la revendication des sophistes et leur pol6mique contre la tradition.
D'un point de vue externe, peut-on admettre qu'en 438, et plus encore ä l'epoque de la for-



136 Andre Rivier

m'est dejä arrive d'attirer 1'attention24, qui tient au caractere cumulatif et non
reversible des effets produits sur la scene au für et ä mesure que le spectacle se

deroule dans le temps: ce qui est dit d'abord influe sur ce qui est dit ensuite; mais
l'inverse n'est pas vrai (ou d'une maniere toute relative): il n'y a pas de retour
en arriere dans l'eiaboration progressive du sens sur Taxe oü se succedent les enon-
ces du texte, la gestique et les images sceniques25. C'est pourquoi, notons-le en

passant, il faut tenir pour caduc a priori tout essai d'exphcation, qu'il porte sur
Admete ou sur la piece entiere, prenant la scene Pheres-Admete pour point de

depart ou pour centre26.

d) Le retour d'Admete. - Nous ferons deux remarques sur la fin du quatrieme
episode. Auparavant nous soulignons la disposition eiaboree de cette sequence27.

EUe est construite sur trois moments places en 'alternance', tant du point de vue
des personnages que de la tonalite: la scene mediane avec Heracles et le serviteur
separe deux scenes 'sombres', lesquelles fönt elles-memes un contraste qui oppose

mation intellectuelle et morale d'Euripide, la pensee des sophistes etait assez organisee et
consciente de ses choix pour qu'on put d6jä la ramener ä ce commun denominateur - auto-
nomie de l'homme dans un monde sans dieux - formule qui nous parait, ä nous modernes,
resumer la tendance profonde du mouvement N'est-ce pas ceder ä l'illusion tetrospective
qui attribue ä un courant d'idees diffus et polymorphe les contours arretes et la logique
interne qu'il ptesentera plus tard dans la perspective cteee par d'autres courants d'idees paralleles

ou divergente
24 Voir le travail cite dans Mus. Helv. 29 (1972) 133 n. 40, p. 294.
28II s'agit, bien entendu, des eiements marques du spectacle, et l'on distinguera ici entre verite

materielle ou documentaüe et verite morale. C'est cette demiere qui est visle par la
remarque du texte, et la verite materielle dans la mesure seulement oü eUe contribue ä la verite
morale. Ainsi lorsque l'action procure sur un personnage une Information qui contredit ou
annule ce qu'on croyait savoü ä son endroit, eile bannit purement et simplement ce qui
etait tenu pour vrai et teel le concernant (verite documentaüe). Mais cette verite, desormais
perimee ou aboüe, n'en a pas moins constitue l'action dramatique jusqu'au moment oü eUe

est devenue caduque; eile a contribue dans un premier temps ä fixer la physionomie du
personnage qui l'a recue. La reconnaissance d'Oreste et d'Iphigenie, par exemple, met un
terme aux pensees que la jeune femme entretenait sur son frlre mort, ainsi qu'ä la relation
mstitule entre eile et les deux etrangers promis au sacrifice. Mais tant le prologue que le
d6but du 2e episode d'Iphigenie en Tauride, bien qu'ils reposent sur un rapport fictif entre
les personnages, contribuent ä dessiner la figure pathetique de l'exüee et ä tendre les
ressorts moraux qui soutiendront la recherche du salut commun. Cette distinction n'est pas
limitee aux drames a reconnaissance. Un acte ou un evlnement qui met fin ä une Situation
incertaine ou a un debat difficile a un effet semblable. Quand Medee se tesout ä tuer ses
enfants, cette decision supprime un des termes de l'alternative devant laqueUe l'herome
s'etait placee. Mais si la Medee criminelle prend la place de la Medee dechüee et s'oppose a
eile (de quelle facon spectaculaüe), la figure bouleversee de l'epouse et de la mire, quoique
materieUement annulee, subsiste encore dans la verite d'ensemble peu ä peu degag6e par
le proces dramatique.

88 Cf., entre autres, W. D. Smith, loc. cit. (ci-dessus, n. 2) 43: «The Pheres scene, the central
scene of the play ...»; J. R. Wüson, Twentieth Century Interpretations, Introduction 7: «In
the Pheres scene, both father and son are revealed in theü true Ught.» etc.

87 A laquelle s'appliquent bien les formules d'A. M. Dale relatives au drame entier (Introduction

XV): «so flexible and elaborate a dramatic technique»; «... the skilful alternation of
hope and gloom, of despaü and half-comic reüef ...», oü «half-comic», comme plus loin
«sophisticated theätre», si j'entends l'anglais de l'auteur, exclut toute connotation parodique
ou depteciative.



En marge d'Alceste 137

le dialogue tendu et dissonant entre Admete et Pheres ä la note de deuil produite

par la plainte consonante d'Admete et du chceur. C'est celle-ci qui nous retiendra

un moment:
Relevons d'abord que nous avons de nouveau affaire ä une disposition ex

nagaXÄfjXov, qui comprend dans l'unite d'une forme bipartite (mi-lyrique, mi-
parhSe) la presentation d'un seul et meme theme. Le fait a ete signale depuis
longtemps28: il convient d'en souligner la portee. Le theme est expose sans ambiguite,
sur le mode direct et charge de l'intensite que lui confere la diction lyrique29 dans

le xo[tfiog developpe des v. 861-933 (voir, par exemple, les v. 895ss.: co fiaxgä
ndv&rj \vnaire cpiXcov \ rcöv vno yalav, xrL): c'est celui d'un deuil hyperbolique30,

exprime devant le seuil du palais qu'Admete ne peut se resoudre ä franchir. La

partie iambique (v. 935-961), suscitee par une question du choeur ('n'es-tu pas
du moins vivant d'autres que toi ont perdu leur epouse', cf. v. 926-933), reprend,
comme il est normal dans la disposition fx nagaXXfjXov, sur un mode plus articuie
et reflechi, plus enclin ä la generahsation, les motifs essentielsde la partie lyrique31:
la gfjaig d'Admete a son centre de gravite dans l'enonce du caractere intoierable
de la vie qu'il entrevoit prive d'Alceste; c'est le theme du deuil et de la solitude

que le roi reifere apres le definitif adieu de la ceremonie funebre.
Deux remarques en resultent, qui determinent (une fois de plus) les limites

assignees ä l'interpretation par le mode de presentation adopte par le poete. Pre-

mierement: la pensee d'Admete, la prise de conscience decel6e par les mots agri
fiav&dvco (v. 940), ont pour objet la Situation presente et ceUe dans laquelle
debouchent le deuil et la Separation dont il fait l'epreuve. Cette reflexion n'introduit
pas une revision de la donnee mythique incluse dans la 'prehistoire' du drame
(anterieur au nengojfievov rf/iag32), et moins encore une critique de l'attitude du roi
'iniUo tempore'. Le iycb ö', 8v ov yngfjv £fjv, nagelg rd fiögoiuov... (v.939) n'implique

88 W. Schadewaldt, Monolog und Selbstgespräch (BerUn 1926) 144 n. 1 et d6jä M. Fauner,
Lyrische Partien der griechischen Tragödie in Jamben wieder aufgenommen (Diss. Erlangen
1912) (cite par W. Kranz, Stasimon 303, n. ä la p. 166) 41-44, avec d'ailleurs une interpretation

insoutenable (cf. ci-aprls, n. 30). De meme W. Zürcher, op. cit. (ci-dessus, n. 13) 36,
qui alllgue H. E. Jaene, Die Funktion des Pathetischen im Aufbau sophokleischer und euripi-
deischer Tragödien (Diss. Kiel 1929) 70s.

28 Compte tenu de la nuance apportle par l'usage des systemes anapestiques (Admete). Cf.
A. M. Dale, Commentary 114.

80 Note par Fauner (ci-dessus, n. 28) 41. A vrai düe, se fondant sur l'emploi de notre drame
en Ueu et place d'un drame satyrique et invoquant «l'impression» que lui laisse «la pilee
dans son ensemble», il declare (p. 42) «regarder avec scepticisme» cette partie (comme
d'autres) en dlpit de son ton serieux. Attitude dont nous avons rencontre plus d'un exemple
et qui se donne ici pour ce qu'elle est: nous ne la croyons pas moins erronee. La note
juste nous parait enoncee par H. Jaene, op. cit. (ci-dessus, n. 28) 70: «Dieser Teü stellt den
pathetischen Komplex des höchsten Jammers dar ...», etc.

81 On tiendra compte ici, toute proportion gardee, des remarques d'Ed. Fraenkel sur la seine
de Cassandre (Aeschylus, Agamemnon [Oxford 1950] Commentary II 623ss.). W. Zürcher,
op. cit. (ci-dessus, n. 13) 36 releve avec raison que les premiers vers de la gfjaig d'Admete
(935 ss.) reprennent le motif du xoppög v. 866: £,rjXä> q&tpevovg.

82 Cf. Mus. Helv. 29 (1972) 128.



138 Andre Rivier

pas, quoi qu'on en ait dit33, pareiUe revision, car ce rappel des faits passes est

subordonne, comme la syntaxe suffit ä l'etablir, ä une reflexion tout entiere
tournee vers le futur: hmgov didg~co ßiorov (v. 940). NuUe part Admete n'insinue

qu'il aurait pu ou du agir autrement (avant le debut de l'action dramatique).
L'existence qui l'attend est amere, non pas parce qu'elle serait chargee du poids
d'une faute, mais parce qu'il la voit obscurcie par l'ombre du deuil et de la
solitude qu'il eprouve presentement. Le paradoxe, ou la contradiction, dont il prend
conscience34 - tout autre chose qu'un sentiment de culpabilite - c'est que cette
vie qui lui a ete donnee une seconde fois comme un privilege (par Apollon, sous

condition) et comme le bien le plus precieux (par Alceste) n'est plus toierable ni
digne d'etre vecue sans celle qui la lui a effectivement rendue.

En second lieu (corollaire de la remarque precedente) le developpement meme
de la gfjaig qui explique et exphcite (ydg, v. 940) le Xvngov öid^co ßiorov est entierement

tributaire de cette prise de conscience. Admete decrit le deroulement de

l'existence qui l'attend selon un plan tres simple. II evoque d'abord les rd xar'
olxovg (v. 941-950), puis les circonstances et-ay&ev (v. 950-960)35, pour conclure

sur la meme note qui ouvrait la gfjaig: 'ä quoi bon vivre pour un homme desormais

xaxcög xkvovxi36 xal xaxcog nengaydri' (les participes reprenant dans un chiasme les

88 Voir Actes du 3e Congres espagnol d'Etudes classiques (ci-dessus, n. 2) 294 n. 7, oü l'on
renvoie tacitement, concernant les v. 939ss. et la 'Vorfabel', ä E.-R. Schwinge, Die Stellung
der Trachinierinnen 53, et aux nombreux critiques qui pensent que, dans ces vers, Admete
reconnait qu'il n'aurait pas du accepter le sacrifice d'Alceste.

84 La nature et la portee de cette prise de conscience - une fois ecartee l'idee insoutenable d'une
«Schuldfrage» (cf. H. E. Jaene, op. cit. [ci-dessus, n. 28] 68-72 et, entre autres, M. Pohlenz,
Die griechische Tragödie [Göttingen 21954], Erläuterungen 101, note ä la p. 246 du 1.1,
W. Zürcher [ci-dessus, n. 13] 38, W. Steidle (ci-dessus, n. 2] 139 et n. 31) - divisent les inter-
prltes. Si W. Zürcher, op. cit. 37, en minimise quelque peu l'importance, nous ne sommes
pas tenus de placer la figure d'Admete, et l'approfondissement que sa teflexion dedle en
cet endroit, au centre du drame (ainsi W. Steidle 141s.).

85 Dans le premier mouvement de cette anticipation, ü est manifeste que le deuil ptedomine:
eile est remplie par la conscience du vide, de l'absence, d'une privation avivle par les plaintes
des enfants. Mais le second mouvement n'est pas moins domini par lui. Notons que le
reproche de couardise evoque par Admlte est donnl comme le fait de gens hostües (ix&gög
v. 954; sur ngög xaxoioi voü la note suivante [36]); au surplus l'encadrement de l'enonce,
tel qu'il ressort de la structure formelle de la seine et de la direction imprimee au debut de
la gfjaig, nous dissuaderait d'admettre que le roi prend ä son compte les griefs qu'ü attribue
ä ses commensaux. Ce n'est pas la conscience d'une faute qui se fait jour ici chez Admlte,
mais le sentiment d'une solitude aggravee par l'image deformee des causes de son malheur
imposee par la malveülance. Le fait qu'il accepte ceUe-ci sans combat donne la mesure de
l'ebranlement qu'il subit en ce moment. Ce n'est pas n6cessaüement un signe de «faiblesse
morale» (ainsi B. Snell, Szenen aus griechischen Dramen [Berlin 1971] 52), et si l'on peut
parier de desespoü, cela n'a rien ä voü avec le «non-sens» ou l'«absurdite» dans l'acception
mentionnee au debut de ce travail (cf. Mus. Helv. 29 [1972] 125ss. et n. 8 et 12).

86 En depit de l'avis qui parait prevaloü aujourd'hui, U faut aecorder a M. Pohlenz (loc. cit.
[ci-dessus, n. 34] 101) que ngög xaxoioi (v. 959) ne peut designer les gens chez lesquels la
malveülance fera son ceuvre (ainsi A. Lesky, Gnomon 7 [1931] 141 et Der angeklagte Admet
213; E.-R. Schwinge, Die Verwendung der Stichomythie 101 n. 79). Que ngög + g6n. soit
attendu dans ce sens (ainsi Pohlenz) ne suffirait pas k interdüe de comprendre le datif
comme un masculin; mais ngög au sens de apud ne parait atteste qu'avec des noms de



En marge d'Alceste 139

deux motifs de la description qui precede). II n'y a rien, dans ce developpement,
qui ne soit sur la hgne et dans le prolongement - quelques harmoniques sourdes

ou stridentes en sus - du chant de deuil entonne par le xo/i/idg. Rien qui indique
l'idee d'une culpabilite ancienne ou la crainte d'une faute ä venir. Rien - mais
cela ne suffit-il pas ä la singularite du propos d'Euripide - que l'expression d'une
commotion profonde, l'ebranlement de toutes les attaches qui maintenaient, dans

la figure traditionnelle d'un prince riche et puissant, la capacite d'endurer la vie

(rXrjfioovvrj), de supporter les echecs et les retours de fortune. II s'agit d'un boule-

versement du au chagrin37, auquel le poete a donne une expression particulierement

marquee; toutefois il en a limite l'extension. La scene oü eile emerge constitue

incontestablement un temps fort de la seconde partie, mais un moment
seulement, dans un drame que des notes plus claires et un 'happy ending' accordent
d'autre part ä sa fonetion de Substitut du drame satyrique.

6. L'exodos

Tout ici tourne autour de l'evaluation de la stichomythie qui, au terme de la

scene finale entre Heracles et Admete, fait passer Alceste voilee de la main de

son sauveur dans ceUe du roi en depit de la resistance ou de la perplexite de celui-
ci. Pas plus que pour les scenes precedentes, je n'entrerai ici dans une interpretation

detaiUee. Et la remarque-cadre que je proposerai en terminant aura surtout
un caractere n6gatif; peut-etre atteindra-t-eUe neanmoins l'objectif assigne ä ce

travail38.
Nous avons vu qu'un bon nombre de themes epouses par l'exegese recente

entrent en conflit avec certains traits formeis ou structurels distinetifs du drame

compose par Euripide, ou contredisent des enonces clairs et explicites du texte:
ces exegeses tombent ainsi en dehors du cadre prescrit ä l'interpretation. Dans
la mesure oü eUes se prolongent dans l'examen de l'exodos et vont, en ce qui
concerne le dernier entretien, jusqu'au bout de leur logique propre, nous pouvons
dire, sans grand risque d'erreur, que ces directions d'interpretation ne sont pas
pertinentes, et que l'appreciation du 'happy ending' doit etre reprise. C'est le cas

choses (cf. Kühner-Gerth I 517s., Schwyzer-Debrunner II 512s.: les expressions du type
Thuc. III 78, 2 ngög rolg Kegxvgalotg ont le sens: 'au contact de'; cf. III 77, 2 avxoig ngög
xoig noXeptoig fjaav anogdöeg at vfjeg): la preposition ne peut avoir ici que l'acception
'en plus de'. Cela ne change rien ä la portee des griefs rapportes par Admlte, ils sont le
fait d'un ex&gög. Mais que cette diffamation soit donnee par le roi comme 's'ajoutant' k
son malheur montre que ce malheur consiste pour lui d'abord dans l'epreuve du deuil:
tout est ramene ä la pensee d'Alceste morte, et tout contribuera ä raviver cette pensee
(les v. 952s., oft ydg i£ave£opat Xevoowv öäpagxog xfjg iurjg öpf/Xtxag n'ont pas d'autre sens).
En depit de la forme et de la figure de style (chiasme), les deux termes du dernier vers
(961: xaxcög xXvovri xal xaxcög nengayöxi) ne sont donc pas entilrement symetriques.

87 «Der Sinn des Ganzen», ecrit H. E. Jaene, au terme de la meüleure analyse dont nous dis-
posions de la öfjoig d'Admlte, «ist... kein anderer als die Darstellung der Gefühle um den
Tod der Alkestis herum» (op. cit. [ci-dessus, n. 28] 72).

88 Voü Mus. Helv. 29 (1972) 127 et ci-dessus, p. 130.



140 Andr6 Rivier

notamment pour les analyses qui exploitent le pretendu motif de la ngodoaia
d'Admete: si Admete enfreint l'engagement qu'il a pris devant Alceste en accueil-
lant Heracles, ä plus forte raison, et definitivement cette fois en depit du paradoxe
de la reconnaissance 'in extremis', trahit-il sa promesse en acceptant d'admettre
comme une nouveUe compagne la femme voiiee dans son palais39.

C'est aussi le cas de l'interpretation de K. von Fritz: dans la mesure oü cet
auteur table sur la mesentente ou la desunion secrete du couple (la these de
1' 'Entfremdung'40), il ne peut donner aux retrouvaiUes d'Admete et d'Alceste teUes

qu'Euripide les produit sur la scene (le silence d'Alceste!) d'autre dessein que de

manifester le «caractere irr6el» du 'happy ending'41. Au surplus, selon la meme

logique, il ne saurait etre question que le poete qui depeint d'un bout ä l'autre le

roi comme un etre egoiste, incertain et faible, veuiUe donner ä croire qu'Admete
ait «merite» la resurrection d'Alceste. L'aoptimiste idealiste» du conte, auquel
le d6nouement fait retour, est denonce par son irrealite meme: ce denouement ne

peut etre pris au serieux42.

C'est enfin le cas de l'analyse consacree par E.-R. Schwinge ä la scene finale
d'Alceste dans le cadre de son etude d'ensemble sur l'emploi de la stichomythie
chez Euripide43. Analyse detaiUee, suivant pas ä pas le progres sinueux de l'entretien

d'Heracles et d'Admete44: l'auteur donne ä penser qu'il croit avoir, par
cet examen, fourni une confirmation decisive ä la these de K. von Fritz. Toute
la scene lui parait agencee de maniere que le spectateur soit mis en etat de porter
un jugement definitif sur Admete: celui-ci est «wie am Anfang des Stückes so

89 Voir ci-dessus, p. 132 et les notes 12. 19. Notons ici la formule de W. Smith (Twentieth Century
Interpretations 41): «The idea of betrayal made into a theme.» Dans la derniere seine,
ce critique entend 'trahison' au sens materiel: Admlte penserait, d'abord pour l'ecarter
(v. 1055ss.; cf. 1059 ngoöövx[a\), k riventualite de faüe de la jeune femme sa «concubine»
(loc. cit. 54). Protestation chez W. Steidle, Studien zum antiken Drama 149 n. 90, que nous
ferons notre, s'il est vrai qu' eXeyxco (v. 1058) peut s'entendre d'une aecusation sans fondement

(cf. Soph. Ant. 260, et G. Daux, Rev. Et. Gr. 55 [1942] 254). Paraphrase inadequate
des v. 1060 s. chez E.-R. Schwinge, Die Verwendung der Stichomythie 101 n. 79.

10 Cf. Mus. Helv. 29 (1972) 133 et les n. 8. 12. 40.
11 K. von Fritz, loc. cit. (ci-dessus, n. 2) 65 313s.). Pour une interpretation positive du

'silence' d'Alceste, voü en revanche les remarques d'E. P. TrammeU, The Class. Journ. 37

(1941/42) 144-150, repris dans Twentieth Century Interpretations of Euripides' Alcestis 85-91;
cf. 89s. sur les v. 1145s. («... the thüd day has become the traditional day of resurrection»).

42 K. von Fritz, ibid. 64 312). 65 314s.). Nous avons indique plus haut (Mus. Helv. 29
[1972] 126 n. 12) que l'assimüation du röle d'Heracles k celui d'un 'deus ex machina' n'est
pas evidente, et que l'estimation de la fin d'Alceste sur la base des denouements d'Electre
et d'Oreste est des plus discutables.

48 Die Verwendung der Stichomythie in den Dramen des Euripides (ci-dessus, n. 2).
44 E.-R. Schwinge, op. cit. 100^-109. On rellvera ici ce qui est dit dans l'introduction de la

methode de la «paraphrase interpretative» et de la necessite dans laquelle se trouve parfois
rinterprlte de 'lue entre les lignes' (p. 31s.). Schwinge se rlclame expUcitement du principe
enonce par Wüamowitz en 1889 (commentaüe au v. 1230 de YHeracles d'Euripide), qui
contient en germe, il faut le düe, les risques auxquels s'expose in6vitablement l'exegese 'psycho-
logisante' («... weil der Dichter wüklich aus der Seele seiner Personen heraus redet, muss
der Leser sich erst in dieselbe versenken ...»). A ce sujet, voü precis6ment ci-aprls, p. 141s.



En marge d'Alceste 141

auch am Ende letztlich doch der schwache, stets nur an sich und sein Ansehen
denkende Egoist»45. Le procede d'Euripide consisterait ä montrer, par le moyen
des questions placees dans la bouche d'Heracles, que si Admete se veut «en theorie»
fidele ä la promesse faite ä Alceste, «en pratique», quand il s'agit d'en respecter
concretement l'exigence, le roi s'avere hesitant, incertain et finalement enclin ä

ceder devant le souci de sa reputation ou la crainte de s'attirer des ennuis46. Des

lors, quand la reconnaissance a heu, ce n'est pas en raison de sa vertu («Tugend»),
mais par suite de sa faiblesse («Schwäche») qu'Admete obtient qu'Alceste lui soit
rendue: le denouement est eminemment ironique47.

La logique de cette conclusion nous est familiere. Nous croyons avoir montre
qu'eUe ne peut s'appuyer sur le developpement dramatique anterieur, qu'il s'agisse
du dessin de l'action ou de la presentation des personnages. L'analyse de la
stichomythie proposee par E.-R. Schwinge appelle de nombreuses remarques, et celles-ci

releveraient d'un commentaire detaiUe dont le besoin se fait vivement sentir48.

J'indiquerai seulement, ä titre prealable, deux directions dans lesquelles la
demarche de l'exegese devrait, ä mon avis, subir une importante modification. Pre-

mierement, l'auteur ränge cette scene dans le groupe des stichomythies offrant
une «Überredung zu einer Handlung», et il l'interprete sur la ligne et dans le pro-
longement de la scene entre Electre et Oreste dans Electre, v. 959-987. II ne tient
aucun compte d'une difference capitale, ä savoir que la scene d'Electre intervient
au cours de l'action developpee par le drame, lequel en presente ensuite les

consequences, alors que la scene d'Alceste se place au terme de l'action dramatique
et en constitue le denouement49.

En second lieu, l'analyse de ce denouement est conduite - toujours dans la ligne
d'Electre 959-987 - comme si la scene ne comptait que deux personnages, sans

faire droit au role joue par Alceste - encore que celle-ci se taise, et justement

48 E.-R. Schwinge, ibid. 109. Le 'ptejuge' de l'auteur peut etre mesure sur cette autre appte-
ciation, enoncee p. 185 du meme ouvrage, k propos de la premilre stichomythie entre
Admlte et Heracles (v. 509-545): «Admet ist voller Trauer über den Tod seiner Gattin, aber
seine Feigheit verbietet ihm, Herakles die Wahrheit zu sagen» (c'est nous qui soulignons). Sur
l'attitude d'Admlte, voü la 'remarque-cadre' ci-dessus, p. 132-134.

48 Schwinge, ibid. 105. 107 (sur le «succes» de la «menace» d'Heracles).
47 Id., ibid. 109.
48 Les analyses d'E.-R. Schwinge, en dlpit du souci du detail qu'elles r6vllent, n'en sauraient

tenir lieu. II est nlcessaüe de le souligner, car son ouvrage, en raison du caractere global
qui le distingue (son ambition est de traiter toutes les stichomythies d'Euripide), risque
d'ltre utilise comme un manuel, qui dispense de recourir au texte des passages concernes
et üicite k isoler ceux-ci des oeuvres dans lesquelles ils s'mserent.

49 A cet egard on peut se demander qu'elle est Yaction k quoi conduit 1'«Überredung» discernee

par E.-R. Schwinge dans notre seine. En fait, Heracles Ichoue ä persuader quoi que ce soit
k Admlte (cf. Schwinge lui-meme, Die Verwendung der Stichomythie 104): il passe outre,
et cette rupture de procedure montre bien qu'Euripide ne recherche pas la mise en ceuvre
de quelque Strategie de la persuasion propre a teveier l'incoherence foncilre du comporte-
ment d'Admlte (voü ci-apres), mais qu'il a en vue un certain effet sclnique, une 'reconnaissance'

fiiee par degres et teahsee en acte avant de l'etre dans la conscience de celui qu'eUe
vient combler.



142 Andre Rivier

parce qu'elle se tait - dans l'echange des propos qui la concernent. Ici nous sommes
ä un carrefour de l'interpretation. Des lors qu'on ne se borne pas ä comprendre les

paroles prononcees par les interlocuteurs comme des indices renvoyant ä leurs
etats psychologiques50, ä leur 'for intime', mais qu'on les entend comme decrivant
dans l'espace scenique, en termes intelligibles, la relation qu'ils assument (sans

toujours en avoir conscience) avec les autres, avec le monde et avec eux-memes,
la presence d'Alceste prend un poids decisif. En realite, cette presence inverse le

signe dont les paroles d'Admete, et son attitude meme, paraissent affectees, lorsque,

comme le fait E.-R. Schwinge, on les abstrait du rapport que l'image
scenique institue entre elles et leur objet51.

Les spectateurs savent depuis le prologue qu'Alceste sera rendu ä Admete, et
les retrouvaiUes sont attendues par eux des le moment oü Heracles apparait sur
la scene tenant par la main la jeune femme voilee. En depit de son incertitude,
lorsqu'Admete accueiUe cette jeune femme, rien ne peut faire qu'il 'trahisse'
Alceste, quelque perplexite qu'il eprouve, quelque contrainte qu'il subisse de la part
d'Heracles, puisque cette femme est Alceste elle-mSme. La realite prevaut sur l'appa-
rence, telles que le poete les unit dans un equihbre manifestement fait pour etre

rompu. Cette evidence objective, menagee par les moyens propres au langage du
theätre (texte et mise en scene)52, domine le denouement d'Alceste: il ne fait pas

60 Dans l'introduction de son ouvrage sur les stichomythies (op. cit. 24 ss.), l'auteur expUque
que s'il croit ä la teaUte psychologique des personnages d'Euripide, il ne developpe pas pour
autant une interpretation «psychologisante» (p. 25); autrement dit, il tente d'etabhr que
son souci de l'indice psychologique ne s'exerce pas au detriment des autres dimensions du
texte tragique. II nous parait cependant que dans le cas d'Alceste, que nous envisageons
ici, la dimension scenique ou theätrale de la derniere seine est entilrement perdue. On re-
llvera, par exemple, la question («Warum ?», p. 104) et la reponse inspüles ä E.-R. Schwinge
par le rebondissement de la seine, quand Admlte se laisse soudain forcer la main (v. 1098ss.).
Euripide aurait mlnag6 cette peripetie pour mettre en evidence la contradiction qui ronge
Admlte, en opposant k la vertu 'theorique' du personnage son incapacite 'pratique' de
realiser ses intentions. Tout cela s'explique, selon Schwinge, «mit Blick auf den Zuschauer»
(p. 105), auquel l'incoherence foncilre d'Admlte est ainsi rendue manifeste. De lä viendrait
aussi que notre stichomythie est plus longue que ceUe d'Electre, qui lui sert de repoussoü.
On le voit: l'appel au spectateur ne rend pas justice ä la dimension sclnique; U sert ä justifier

une vue etroitement psychologique du dessein dramatique, comme si ce dernier etait
entilrement subordonnl ä la 'peinture' des personnages.

81 C'est en vertu de cette analyse abstraite que l'auteur (op. cit. 101 et n. 79) peut opposer les

v. 1057-1061 d'Admlte aux v. 954-959 prononcls par le meme personnage. En fait, s'ü est
vrai qu'Admlte parait faüe sienne, en ce moment ultime, l'idle qu'ü 'trahüait' Alceste en
accueillant la femme voüee dans son palais (alors que dans le precedent passage la critique
est placee dans la bouche d'un ix&gög; mais la pensee d'Admlte ne va pas necessaüement
ici jusqu'ä l'idee d'une 'trahison' materieUe, cf. ci-dessus, n. 39). II n'est pas moins vrai qu'en
vertu de la disposition scenique adoptee par le dramaturge, il ne peut plus desormais la 'trahü'
effectivement. Euripide a en vue le 'pathos' developpe par la confrontation du mari et de
la femme (ptesente, alors qu'ü la croit morte) ä travers l'expression de la perplexite d'Admlte.

II ne traduit pas une analyse contradictoüe des intentions (saisies dans le 'for intime')
et des actes aptes ä exprimer ou ä 'trahü' ceUes-ci. Mieux qu'ä la seine attique, ce propos
conviendrait ä un roman ou ä un drame coneu et Icrit au XIXe siecle.

52 Remarques uriles chez W. Steidle, Studien zum antiken Drama 31, sur l'emploi de ce langage
et sa nouveaute dans le dlnouement d'Alceste. Aüleurs (p. 150), l'auteur 6carte l'idee qu'H6-



En marge d'Alceste 143

de doute ä mes yeux qu'ä sa lumiere l'interpretation du cheminement du dernier
dialogue doive etre reprise tout entiere.

La derniere scene d'Alceste revele-t-elle en definitive une volonte de deprecia-
tion ou de contrefacon ironique du mythe? Cette question appelle une reponse
negative, sitöt qu'on renonce ä chercher dans cette scene le deroulement d'un
mecanisme monte pour discrediter definitivement Admete. La fonetion de l'exodos
decoule natureUement de l'intention indiquee dans le prologue: la peripetie finale

apporte avec les retrouvaiUes des deux epoux im allegement et une detente atten-
dus. II ne convient pas de chicaner sur les moyens choisis par Euripide pour amener
ces retrouvaiUes, et de les juger selon leur plus ou moins grande conformite avec
le 'monde reel' ou avec la vraisemblance: le poete a use des latitudes propres ä la

scene tragique.
II n'est pas non plus opportun de presser le texte d'Euripide pour en tirer les

ei6ments d'une peinture de caractere dont le reste de la piece n'offre nulle part
l'6quivalent. Le role assigne aux personnages ne procede pas d'une intention
polemique dirigee contre l'un d'eux: le niveau de leurs echanges n'est pas celui de

l'analyse ou de l'investigation psychologique. Ces deux personnages apparaissent

campes, 'types' en quelque sorte, dans l'attitude meme peu ä peu formee au cours
des episodes precedents: perplexite grave et desoiee chez Admete cpiXdi-evog; in-
sistance amicale ou desinvolte chez Heracles. Et c'est l'interaction de ces emplois,
au fil des repliques dont Alceste voiiee forme le pole muet, qui donne ä la scene

son timbre et sa couleur. Les contrastes menages par le poete au cours de la piece
s'unissent, sans se fondre entierement, dans cette tonalite douce-amere qui, tout
en conservant au drame sa note serieuse, l'empeche de donner dans la tragedie et
le maintient sur la hgne de sa finahte 'pro-satyrique'.

raclls ait voulu slrieusement mettre ä l'epreuve la fidelite d'Admlte; le cours de l'action,
estime-t-U, ne contient aucun indice qui pennette d'attribuer ce dessein au polte. Dans la
meme düection, nous constatons quant ä nous, au vu des remarques prealables groupees
dans les pages qui ptecldent, que cette id6e tombe en dehors du cadre assign6 par Euripide
ä l'interpretation de son drame.


	En marge d'Alceste et de quelques interprétations récentes

