
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 29 (1972)

Heft: 4

Artikel: Aelius Aristides und Diogenes von Babylon : zur Geschichte des
rednerischen Ideals

Autor: Sohlberg, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-23638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-23638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aelius Aristide» und Diogenes von Babylon

Zur Geschichte des rednerischen Ideals

Von David Sohlberg, Tel-Aviv

IV. Aristeides und Piaton

In Aristeides' Reden gegen Piaton finden sich Stellen, die trotz aller Polemik
eine gewisse Verehrung für den Philosophen Piaton zum Ausdruck bringen1. So

sagt er gleich im Proömium der 1. Platonischen Rede (Or. 45 p. 4 D. 4, 16 J.) :

'Es scheint mir widersinnig, wenn Piaton sich nicht scheute, die Rhetorik zu
tadeln, an der vielleicht auch er einen gewissen Anteil hatte, wir aber uns schämen

sollten, für die Rhetorik zu sprechen, damit nicht jemand seinetwegen ungehalten
sei2.' Deutlich fassbar ist die Verehrung für Piaton auch in einem spätem
Abschnitt der Rede, kurz vor der oben3 übersetzten Darstellung des rednerischen
Ideals (ib. p. 145 D. 107,13 J.) : 'Was sagt uns Piaton selbst (über die Rhetorik)
Denn er ist uns nicht imbekannt, im Gegenteil, wir sind bereit, ihm den Ehrenplatz

zu geben4', und im Epilog dieser Rede (ib. p. 155 D. 115, 2 J.) nennt
Aristeides Piaton gar tov töjv £rjrogcov naréga xal didaaxcdov.

Nicht weniger auffallend behauptet Aristeides in der Rede Für die Vier (Or. 46

p. 182 D. 135, 10 J.), auch Piatons Anliegen sei fast nichts anderes als Xöyoi,
'und ich freue mich mit ihm an seiner Aeftç'5. Und zu Beginn des Abschnitts dieser

Rede, der Kimon gewidmet ist, erklärt er (ib. p. 203 D. 151, 14 J.), er würde
es vorziehen, wenn er den Streit mit einem andern auszufechten hätte und nicht
mit Piaton; dann könnte er ungenierter seine Argumente vorbringen. Doch es ist

1 Zum Folgenden vgl. F. Walsdorff, Die antiken Urteile über Piatons Stil, Klass.-Philol. Stud.
1 (Bonn 1927). - Für die nachstehend nur mit Verfassernamen angeführten Schriften wird
auf S. 177 Anm. 1 verwiesen.

3 "AXoyov ôé ftoi (paivezai, el IlXdzcvv fiêv ovx fjôéoih) ipéycov $r]TOgixi/jv, ijç ïotoç ri xal avrâ>

lierfjv, Jj/ieïç ô' aîaxwovpie&a i5nèg (fyroQixrjç vgl. oben S. 178 Anm. 6) Xéyovreç, firj tiç
ôi' êxeïvov âx&ea&eir).

3 s. oben S. 1933.
4 nXaroyv ôè avroç rj/iîv zl iprjoiv; ijfieïç fièv yàg avrov ovx âyvoov/iev, dAA' èv t<5 xaXXtazq)
tov xoqov TCLTTEiv êroiftoi. Zu jîfisïç avzov èv T(p xaXXhrccp TOV XOQOV tölttsiv ëxoifioi
(zitiert Or. 47 p. 425 D. 322,13 J.) vgl. Plat. Euthyd. 279 C: tijv aorptnv noô xoqov Tdt-oyev;
Aristid. Or. 46 p. 215 D. 161, 13 J.: MiXriddyv nov xoßov zdicofiev; Die platonische
Floskel auch Choric. 12, 18 p. 160 F.-R. - Im Zusammenhang der Rede scheint das zu
heissen, dass er ihm den Ehrenplatz noch vor Homer und Sophokles geben will, und zwar
insofern, als auch sie Rhetorik in ihren Werken verwenden.

3 Kai avyxaiqm Trjç XéÇeooç airtä).



Aelius Aristides und Diogenes von Babylon 257

ihm wichtiger, keinen Missklang® gegen Platon zu äussern als einen jeden (der
Vier) nach Gebühr zu lohen, ovôs yàq êXdrrovoç ä£ia %<îqit6ç fioi rà nqoç rovrov

Platon)7. Wenn ihm freilich beides gelingen sollte, die Vier von den Vorwürfen
zu entlasten und doch Piaton allen geschuldeten Respekt zu wahren {näv 8aov

aiôovç xai n/ifjç ëÇeort aeawxévaî) und dabei beiden Parteien Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen, dann wäre wohl alles zum besten bestellt.

Nachdem Aristeides das Urteil des Sokratikers Aischines über Themistokles
fr. 1 p. 32 ff. Krauss) dem Piatons8 gegenübergestellt hat, weigert er sich zwar

(ib. 295 D. 224, 6 J.), Aischines Piaton gleichzustellen. Doch je grösser und
vollkommener Piaton als Schriftsteller ist {8acp /j,e(Çœv xal reXemreqoç IIMraiv eîç

Xdyovç), desto mehr müsse man - der Schluss ist für unser Empfinden etwas
daneben geraten - Aischines' Eintreten für Themistokles akzeptieren. Denn Aischines

gibt wieder, was er gehört hat, Piaton aber habe der Überfülle seiner genialen
Naturanlage die Zügel schiessen lassen9 - wie es ja bezüglich seiner Darstellung
des Sokrates allbekannt sei. Im zweiten Hauptabschnitt dieser Rede, der xoivfj
àjtoXoyia (der Vier), erscheint Piaton (ib. p. 305 D. 232, 15 J.) geradezu als
d ägtarog row 'EXXrjvaw. Hier spricht Aristeides (ib. p. 305 D. 232, 19 J.) von
Piatons êav/naar^... dvva/uç xai nef&oo xarà rovç Xdyovç und lobt (p. 307 D.
234,2 J.), wer Piatons (piXoaotpia xai ôàl-a achtet. Piaton heisst schliesslich (p. 331

D. 255, 1 J.) <5 row 'EXXrpaw ägtarog xai ô rôw âvêQcomvwv nqay/idraw èm-

arrjfMCüv, Tiqoaûrjao) ôè xai raw iïetwv10.

Bereits sahen wir11, wie Aristeides (ib. p. 349 D. 268, 12 J.) Piaton und
Demosthenes12 als ndvrœg... cbcgo)... âfxcporÉQW rà) ävdge bezeichnet. In der

Fortsetzung dieser Stelle (ib. p. 350 D. 268, 20 J.) legt er dar, die Dialektik sei ein
Teil der Rhetorik. Freilich sei nicht jeder Dialektiker auch ein guter Redner, doch

'Piaton nehme ich davon aus - er beherrscht nämlich beides' (IIXArawa ôè

èiaiQÔj Xdyov13, ixavôç yàç> xai àfKpdreQa).

Im Gegensatz zu Platon, heisst es später (ib. p. 394 D. 304,12 J.), der Homer

• Mtjôèv âairjxèç elç IlXàxawa rv%eïv ebtmv. Aristeides hat das Wort âjiT)%éç, das sonst nur bei
spätem Schriftstellern zu begegnen scheint (W. Schmid, Atticismus 2 [Stuttgart 1889] 215),
möglicherweise wie Hermias in seinem Piatontext (Phaedr. 257 B) gehabt; vgl. auch Or.
29, 8 K.

' Das Scholion (3, 517, 18 D.) bemerkt: ipiXoaoïpiaç yàg avrä> fiexrjv ovx oMyrjç.
8 Im 1. Alkibiades, den Aristeides natürlich für echt ansieht.
8 Tfjç qréoecoç olfiai xéxQTfcai rfj TiSQiovalq..

10 In Anlehnung an die bekannte stoische Definition der Philosophie als hziarrj/xr) 9sUov rs
xal âv&Qomlvow xgayfidraw: Sext. Adv. math. 9, 13 Chrys. fr. 36 (StVF II 15, 11); cf.
Sext. 9,123 Chrys. fr. 1017 (StVF II 304, 25), Aet. Plac. 1 pro. 2 Doxogr. Gr. p. 273,
11 Chrys. fr. 35 (StVF II 15, 5). Vgl. unten S. 261ff.

11 s. oben S. 190.
18 Vgl. auch p. 346 D. 265, 20 J.
18 «row Xâyov L. Aberat row.» Dindorf im Apparat. Dindorf durfte den Artikel nicht in den

Text aufnehmen, da offenbar Plat. Symp. 176 C SmxQdrr] ô' iÇaiQw (Heindorf, êÇaÎQCO codd.,
vgl. Phaedr. 242 B) Xâyov, ixavôç yàç xal äppdrsga ausgeschrieben ist. Vgl. auch Or. 28,
119 K. (wozu Keil im Apparat seiner Ausgabe); oben S. 186.

14 Museum Helvetlcum



258 David Sohlberg

aus seinem Staat vertreibt, sei er, Axisteides, weit davon entfernt, Piaton zu
vertreiben, ja, er möchte ihn auf den Thron setzen. Und was im besondern das Thema
dieser Rede angeht, so wäre Piaton - nach der Meinung jener Grossen, denen er
knechtische xokaxeta vorgeworfen hat - der einzige, der sie nach Gebühr hätte
verherrlichen können und der sie fürwahr auch verherrlicht hat14. Aristeides ist
bereit (ib. p. 397 D. 308, 20 J.), Piaton - jedoch nicht 'nichtswürdigen, ungebildeten

Leuten' seiner Zeit - die Angriffe auf die Rhetorik zu vergeben, Piaton, 'der
so sehr die "EU.rjveç überragt' und der mit Recht eine sehr hohe Meinung von
sich habe. Nach der heftigen Invektive16 sagt Aristeides denn auch (ib. p. 410 D.

313, 2 J.), man solle nicht glauben, dass seine Worte gegen die Philosophie
gerichtet seien, vielmehr trete er für die Philosophie ein, gegen jene, die sich an
ihr vergehen. Und gerade Piatons Philosophie hat für ihn (ib. p. 411 D. 313,
8 J.) 'etwas Wunderbares und Göttliches'16 dadurch, dass sie nicht allen, sondern

nur einer Elite zugänglich ist17.

Am Schluss der Rede (ib. p. 414 D. 315, 1 J.) kommt Aristeides auf das

zitierte Motiv der Einleitung18 zurück; er glaubt, sowohl Piaton die ihm zukommende

Ehre gegeben als auch den Vier nach Gebühr geholfen zu haben - was für
den aufmerksamen Leser zugleich heisst, die Aufgabe, die Aristeides sich gestellt
hat, sei denkbar gut gelöst (/ibxqIwç äv £%oi navraxfj, 203 D. 152, 8 J.).

Dass platonfreundliche Äusserungen im übrigen besonders häufig in der Capito-
Rede (Or. 47 D.) begegnen, darf uns nicht wundern, verteidigt sich doch Aristeides
hier gegen einen Platoniker, der sich eben durch die sogenannten Platonischen
Reden verletzt fühlte:

Schon im Proömium sagt er beiläufig (Or. 47 p. 415 D. 315, 4 J.), er verehre
Platon loov ê/xfj xeqxûfj E 82). Wenig später (ib. p. 417 D. 316, 18 J.), im
Gespräch mit dem Senator Maximus, steht die bereits oben19 übersetzte, auf
Piaton und Demosthenes zu beziehende Erklärung, von Kindheit an habe er sich
besonders zu diesen beiden hingezogen gefühlt. Darum will Aristeides in Capito
auch nicht eigentlich einen Gegner sehen, sondern eher einen Parteigänger (éraîgoç
xai axaatérrjç) ; wollen sie doch miteinander den Bund der Treue schliessen und
dabei beide ihre Blicke zu Piatons kôyoi erheben, die für sie &<jjieq rivèç ovvayco-

14 p. 396 D. 306, 11J.: JlXdrmv, â fiovoç xooftijoai xàç êxelvtov àçexàç xax' â$lav ôwd-
fievoç xal [lévxoi xai xsxoofitjxtbç. Aristeides hat wohl den Menexenos im Auge.

15 s. oben S. 187 mit Anm. 26.
19 Vgl. Or. 45 p. 98 D. 73, 15 J. - Nach Cic. Tusc. 1, 79 war Platon bei Panaitios omnibus

locis Qeioç (Pohlenz, 1, 194; 2, 98).
" Vgl. den 'Mythos' Or. 45 p. 135 D. 100, 17 J., wo Hermes die Gabe der Rhetorik nur

den besten, edelsten und stärksten Menschen zuteilwerden lässt.
18 p. 203 D. 152, 4 J., s. oben S. 256f. - Im Schlussatz bekräftigt er seine Gesinnung gegenüber

Piaton erneut: 'Wenn einer meinen Worten widersprechen kann und dabei mir das

gleiche Wohlwollen wahrt wie ich Piaton, den halte ich für einen Freund, nicht für einen
Gegner.' ei ôé xiç âvxeuieïv xovroiç, çwAdxxcov êftol xr/v ïatjv eöqnjfäav SarpmEQ èyù>

IlXdxam, xovxov éyco <plXov, oôx èx&gàv xgtvoi. Der Hörer soll verstehen, dass Aristeides
wie ein Freund Piatons gesprochen hat. Auch dies ist keineswegs Heuchelei.

19 s. oben S. 183 mit Anm. 3 und 4.



Aelius Aristides und Diogenes von Babylon 259

yeïç xal xotvoi, eine ArtsieverbindendegemeinsameFreunde, sind. 'DennPlatongeht
auch uns an, wenn auch nicht in gleichem Ausmass wie die Philosophen, so doch

genug, dass ich an ihm meine Freude haben kann (ib. p. 418 D. 317, 6 J.)'20.
Die eigene Beredsamkeit (qxovrj) ist für ihn kein Hindernis, etwas von Piatons
Worten anzunehmen, und wer ihn, Aristeides, kennt, der sagt, dass seine

Lebensführung durchaus nicht in Disharmonie zu Piatons Ansichten steht. Und was
seine Angriffe auf Piaton betreffe (ib. p. 424 D. 321, 18 J.), so habe er in der
1. Platonischen Rede, die Capitos Missfallen erregte, so sehr Piaton den geschuldeten

Respekt gezollt {näaav aiôco xal rifirjv ànsôcoxafiev avrä>), dass Piaton selbst

- gesetzt den Fall, dass er gegen sich selbst hätte sprechen müssen - sich nicht
schonungsvoller hätte behandeln können21. Durch die ganze Rede hindurch habe

er Piatons Interesse gewahrt (ro êxstvov onevôa>v naqà navra rov Âôyov ôiaylyvo/iai)
und durch die ganze Rede ziehe sich die Fürsorge für Piatons Anliegen. Er habe
ihm zwar (ib. p. 425 D. 322, 9 J.) widersprochen, soweit es notwendig war,
doch ihn im Übermass (sx negiovoiaç) verherrlicht. - Piatons Parmenides erhält
beiläufig ein besonderes Lob (ib. p. 430 D. 326, 3 J.): er ist avyyga^ua êeïov22.

Hat man in all diesen Äusserungen nur Ironie zu sehen, wie seinerzeit Baumgart
und Geffcken meinten23? Walsdorff hat gezeigt, dass diese platonfreundlichen
Stellen ihre Geschichte haben und durchaus ernst zu nehmen sind24. Er hat freilich
im Rahmen seiner Untersuchung nur diejenigen Äusserungen des Aristeides
betrachtet, die Piatons Stil betreffen. Ein Teil der oben angeführten Stellen - besonders

Or. 46 p. 411 D. 313, 8 J.25, aber auch p. 307 D. 234, 2 J., p. 331 D.
255,1 J., p. 394 D. 304,12 J.28, vielleicht auch Or. 45 p. 145 D. 107, 9 J.

und Or. 46 p. 203 D. 151,14 J.27 - lassen aber unschwer erkennen, dass es nicht
nur der Stilist Piaton ist, dem Aristeides Anerkennung, ja im gewissen Sinne

Verehrung entgegenbringt28.
Diese positive Beurteilung ist nun keineswegs auf die Person und Philosophie

20 Ildgeari ôé aoi yvömu Sri xal rjfüv rt ngoorfxei IIMxavoç, el xal pij roaovrov Saov rolç
aotpoïç, àÀÀ' Saov ye inlaraaâai xolgeiv rm âvôgl.

21 Ähnlich am Schluss der Bede p. 435 D. 330, 1 J.
22 Vgl. oben S. 258 Anm. 16.
22 H. Baumgart, Aelius Aristides als Repräsentant der sophistischen Rhetorik des 2. Jahrhunderts

der Kaiserzeit (Leipzig 1874) 30; Geffcken, Antiplatonica, Hermes 64 (1929) 87fiF.
24 s. oben S. 256 Anm. 1. - Die Auseinandersetzimg mit Piaton wird von Aristeides mit einem

Kraftaufwand geführt, wie man ihn nur einem Gegner gegenüber aufbringt, den man durch
und durch ernst nimmt. Schon dies schliesst Ironie gegenüber Piaton dem Denker oder dem
Stilisten aus. Sie würde auch mit dem ernsten, fast humorlosen Wesen des Aristeides schwer
vereinbar sein.

25 s. oben S. 258.
28 s. oben S. 257f.
17 s. oben S. 266.
as Das Urteil W. Uerschels, Der Dionysos-Hymnos des Ailios Aristeides (Diss. Bonn 1961 ;

Masch.) Anm. 246, Aristeides verehre den Stilisten und bekämpfe den Philosophen Piaton
- mir nur bekannt aus der Bezension von E. Mensching, Gnomon 36 (1964) 93 - trifft also
in dieser Form nicht zu.



260 David Sohlberg

Platons beschränkt; vielmehr steht Aristeides der Philosophie29 ganz allgemein
nicht so feindlich gegenüber, wie es auf den ersten Blick erscheinen mag, zumal
wenn der Leser sich von der heftigen Invektive am Schluss der Rede Für die Vier
(Or. 46 p. 397 ff. D. 307, 2 ff. J.) über Gebühr beeindrucken lässt. Gerade nach
dieser Invektive, die offenbar besonders gegen die Kyniker gerichtet ist30, sagt
Aristeides ausdrücklich (Or. 46 p. 410 D. 313, 3 J.), man solle nicht glauben,
dass diese Worte eine Schmähung gegen die Philosophie enthielten oder aus Ekel
ob ihr gesagt seien; vielmehr spreche er für die Philosophie und gegen die, die
sich an ihr vergingen. Und wenig später (ib. p. 412 D. 313,15 J.) : 'Wir schmähen
die Philosophie nicht, sondern wir wehren uns für die Philosophie'31. Gegen die
zeitgenössischen Philosophen würden sich auch Piaton und Pythagoras wenden,

wenn sie auferständen. Er, Aristeides (ib. 413 D. 314, 2 J.), habe (in seiner

Studienzeit) ebensoviel Philosophie getrieben wie irgendeiner von den Philosophen
seiner Zeit. Mit ihren besten und vollkommensten Vertretern sei er zusammen
gewesen32, sie seien seine TQO<peïç geworden.

Der Sinn dieser Worte kann nur sein, dass er den denkbar besten

philosophischen Unterricht genossen habe. Die Namen seiner Lehrer nennt er uns

a» Die Geschichte des Begriffs <piX6ao<pog - wie auch aofpiavfjg - untersucht Aristeides Or. 46
p. 407 D. 311, 2 J. (bietet aber weniger als Diog. Laert. 1, 12). Der Bedeutungsverengerung,

die diese Worte durch Piaton erfahren haben, ist sich Aristeides durchaus be-
wusst. Doch kann er die Ausdrücke <piXoao<pog, <piXoao<pelv auch in ihrem vorplatonischen
Gebrauch verwenden. Der Or. 50, 23 K. genannte Kreter Euarestos r<äv èv tpiXoaotplq. ôia-
TQtßövrcov, der Aristeides auf Asklepios' Geheiss zur Rhetorik zurückgeführt hat, braucht
nicht unbedingt Philosoph 'von Beruf' gewesen zu sein (Behr 54 Anm. 50 hält es für «möglich»,

dass er der platonischen Schule des Gaius angehörte), und wenn Aristeides Or. 29,
21 K. sagt, der Lehrer habe nicht im Theater aufzutreten, sondern es gebe passendere Orte,
o5 det <piXooo<p£Ïv, hat er doch wohl seine eigene Wissenschaft im Auge, d. h. er verwendet
das Wort hier in der allgemeinern Bedeutung der Bildung. Jedenfalls fehlt an beiden Stellen
jeder negative Beiklang.

10 s. oben S. 187 Anm. 26.
81 Kai ravra firjôelg oîéo&m ßXaa<prj/iiav eîç <piXoao<piav ëxeiv firjô' ârjôlq firjôs/jug. Xéyeatku,

àXXà noXXâ) fiâXXov vtièq <piXooo<pîag slvai xai jiqoç rovg tußgi^ovrag ravrrjv eÎQfja&ai.... xai
rjfieïç ov (piXoaocpiav âTi/iâÇo/xev, âXX' tinèg rpiXoaotplag à/iwàfieûa.

82 'Enei (piXoacxpiaç (Reiske, èni fiXooofig codd.) yé fioi - <e2 Reiske) xai ala/Qàv (xav-
X<io&ai Reiske) [xai secl. Reiske] -perrj» (Scaliger, cf. Schol. 3,517,18 D., supra p. 257 adn. 7 ;

/té&rjv codd.) Shjtieq âv âXXcp rm roiovra>. olpiai ôi xâydi avyyevécr&ai rœv èrt èfiavrov q>iXo-

ao<pr)oâvz<ov roïç dgiaroig xai TsXemrdroig xai ov jioXXâv fjnâa&ai Tavzfl dvrpwv xai èv

tQofpéwv fioigq. yeyôvaat pot. - Der Ausdruck ovyyevoftsvoç auch Or. 46 p. 167 D. 124,15 J.,
p. 177 D. 131, 12 J. und p. 366 D. 283, 7 J., wo Perikles als Schüler des Anaxagoras
erscheint, wie schon bei Plat. Phaedr. 270 A (von Arist. Or. 46 p. 366 D. 283,4 J. zitiert). -
Hingegen findet sich die im Altertum verbreitete Anschauung, die Demosthenes zu einem
Schüler Platons macht (die Stellen bei Austin zu Quint. 12, 2, 22, vollständiger zu Diog.
Laert. 3, 46 in der Basler Ausgabe der Platonvita [SA aus Iuvenes dum mmus, Basel 1907],
auf die Kroll zu Cic. Or. 15 aufmerksam macht, wo aber Philod. Rhet. 2, 206, 8; 1, 351,
13 Sudh. Diog. Bab. fr. 104 [StVF m 238] nachzutragen sind), soweit ich sehe, nicht bei
Aristeides. Diese Anschauung scheint auf eine schlecht camouflierte Erfindung Hermipps
(Plut. Dem. 5, 7: "Eß/xumog ôé <pt]Oiv âôeanàrotg ànofivrj/xaaiv brcvxeïv, èv olg iyè-
ygaarro tôv Arjjxoo&évrjv aweaxoXaxévai IJXàxam) zurückzugehen.



Aelius Aristide» und Diogenes von Babylon 261

freilich nicht33, und so mag in der Behauptimg ein gewisses Mass von Übertreibimg

stecken. Doch die Tatsache an sich wird kaum bezweifelt werden dürfen.
Aristeides' Hauptanhegen ist freilich die Rhetorik, wie er ja auch an anderer
Stehe (Or. 45 p. 147 D. 109, 8 J.) gesagt hatte, sie lasse sich nicht nebenbei
betreiben34.

Aristeides weiss natürlich auch (Or. 45 p. 80 D. 60, 11 ff. J.), dass ebensowohl
bei den Philosophen wie bei den Rednern zwischen guten und schlechten zu
unterscheiden ist35. Wegen des Künstlers, der seine Kunst missbraucht, darf in beiden
Fähen die Kunst selbst nicht verurteilt werden. Tatsächlich lässt sich feststehen,
dass Aristeides sich in seinen Angriffen immer gegen <pik6aoq>oi richtet, nicht gegen
die yiXoaocpla, so etwa Or. 45 p. 127 D. 95, 17 J. Nicht immer ist dieser Unterschied

beachtet worden36.

Doch kann das nicht darüber hinwegtäuschen, dass Aristeides ahes andere als

ein philosophischer Kopf war. Von irgendwelcher spekulativen Potenz findet sich
bei ihm keine Spur, ja auch nur tiefere Kenntnis von Sonderproblemen der
Schulphilosophie sucht man vergebens. Seine Philosophie bleibt im Grunde innerhalb
der Grenzen populärer Individual- und Gemeinschaftsethik. Wilamowitz37 hat
vollkommen recht, wenn er sagt, Aristeides habe von Piaton eigentlich nichts
begriffen. Den Gorgias kennt er, die dialektischen Thesen und Antithesen des Par-
menides erwähnt er auf die denkbar allgemeinste Art, dazu bietet er die eine oder
andere Lesefrucht: im ganzen ist das doch recht armselig. Wo er nicht sachlich
sich betroffen fühlte (wie vom Gorgias), hat er eben auch Piaton vor allem nach

rhetorischen Gesichtspunkten gelesen. Da war er denn freilich durchaus imstande,
die künstlerische nsqiovala und êtjovoîa zu erkennen -nicht nur im Stil, sondern
auch in der evQsaiç.

Aristeides' Verhältnis zur Philosophie ist ein eindrücklicher Beleg für den

Niedergang des geistigen Niveaus der Epoche. Aristeides ahnt nicht einmal, was

Philosophie eigentlich wäre. Er steht abseits der Entwicklung, die zu Plotin führt.
Seinem rhetorischen Können tut das keinen Abbruch: auch Demosthenes war
kein Philosoph und Isokrates ein recht bescheidener.

F. Die Herkunft des rednerischen Ideals des Aristeides

Woher stammt nun das rednerische Ideal des Aristeides? Die Frage ist bisher

nicht behandelt worden, weder von Boulanger noch von Wilamowitz1, von den

** Möglicherweise geht die Notiz der Prolegomena (p. 112, 6 L. 737/8 D.): ènaiôevlh] xai
èv 'A&rjvaiç rà (ptXoacxpa auf unsere Stelle zurück. - Die Piatonzitate beruhen doch wohl auf
eigener Lektüre.

•* s. oben S. 195.
* Zu dieser Unterscheidung s. unten S. 263ff.
" Baumgart (s. oben S. 259 Anm. 23) 31ff.
*' Wilamowitz 335. 350f., besonders 351.

1 s. oben S. 177 Anm. 1.



262 David Sohlberg

Früheren2 ganz zu schweigen; offenbar waren sie der Ansicht, die einschlägigen
Äusserungen des Aristeides enthielten doch bloss konventionelle Topik, die eine

Untersuchung nicht lohne. Uns scheint dagegen, dass die Übereinstimmungen
zwischen Aristeides einerseits, Cicero und Quintilian anderseits3, die ja auf der
Hand liegen, eine Beschäftigung mit dem Problem geradezu aufdrängen.

Die Übereinstimmungen betreffen das Ideal des vir bonus dicendi peritus, die

'Gleichsetzung' der Rhetorik mit den Kardinaltugenden und die Verbindung von
Rhetorik und Philosophie. Der Ausdruck vir bonus dicendi peritus findet sich bei
Cicero nicht expressis verbis, wohl aber bei Quintilian, und zwar in Formulierungen,
die sehr an Aristeides anklingen. Beziehungen zwischen Rhetorik und Kardinal-
tugenden werden bei Quintilian nicht erwähnt; von Cicero werden sie nicht als

Lehre der Schulrhetorik vorgetragen, sondern ausdrücklich von ihr abgehoben.
Der Jahrhunderte dauernde Streit zwischen Rhetorik und Philosophie ist bekannt,
ihre Verbindung erscheint bei Cicero als seine persönliche Leistung. Es kann
sich somit bei diesen Parallelen nicht um tralatizische Gedanken der Rhetoren-
schule handeln.

Soweit die Übereinstimmungen Cicero betreffen, hätten sie eigentlich längst zur
Mitbehandlung von Aristeides in den Cicero betreffenden Untersuchungen
herausfordern müssen. Wer Ciceros rednerisches Ideal wesentlich von griechischen
Philosophen beeinflusst sein lässt4, hätte - so sollte man annehmen - sich fragen
müssen, ob nicht die Möglichkeit besteht, dass die griechische Quelle Ciceros mit
der Quelle des Aristeides identisch ist. Wer anderseits der Ansicht ist, Cicero sei

«in hohem Masse» selbständig5, müsste bekennen, dass unser griechischer Klassi-
zist an den Stellen, wo seine Gedanken mit Cicero übereinstimmen, von Cicero
beeinflusst sei!

Für Quintilian mag die Sache insofern anders liegen, als er ja weitgehend Cicero

ausschreibt. Dennoch gibt bekanntlich Quintilian gelegentlich mehr als Cicero

und, wie sich zeigen wird, gerade an Stellen, für die Aristeides Parallelen bietet.
Doch auch hierüber ist bisher nicht gehandelt worden6.

Unter 'rednerischem Ideal' verstehen wir in der folgenden Untersuchung nicht
die Vollkommenheit des rhetorischen Handwerks, d. h. die Erfüllung all der Vor-

2 H. Baumgart, Aelius Arigtides ah Repräsentant der sophistischen Rhetorik des 2. Jahrhunderts

der Kaiserzeit (Leipzig 1874) ; A. Hug, Leben und Werke des Rhetors Aristides (Diss.
Freiburg/Schweiz 1912).

» s. oben S. 193 ff. 198 ff. 256ff.
4 H. von Arnim, Bio von Prusa (Berlin 1898) 97ff. (Philon von Larissa) ; W. Kroll, Rhein.

Mus. 58 (1903) 552ff. und einschränkender RE Suppl. 7 (1940) 1087 und sonst (Antiochos
von Askalon) ; H. K. Schulte (Poseidonios) ; H. Puchs, Ciceros Hingabe an die Philosophie,
Mus. Helv. 16 (1959) 8, mit weiterer Lit. 21, nimmt, an, dass die Erzählung De inv. 1, Iff.
von Philon von Larissa stammt.

6 K. Barwick, Bas rednerische Bildungsideal Ciceros, Abh. Leipzig 54, 3 (Berlin 1963) zumal 6.
Die Arbeit kam mir erst während des Niederschreibens in die Hand - eine eingehende
Diskussion muss ich mir hier versagen.

• Ausser der Anführung von Parallelen bei Boulanger 232ff. - Weder Radermacher (s. unten
Anm. 38) noch Austin im Kommentar zu Quint. 12 erwähnen Aristeides.



Aelius Aristides und Diogenes yon Babylon 263

Schriften, wie sie die Handbücher aufstellen - von inventio und dispositio über die

XagaxT-fjQeç bis zu den Wort- und Gedankenfiguren -, sondern die geistigen und
sittlichen Werte, die der Redner nach Aristeides in sich tragen muss. Wir haben
sie bereits aufgezeigt7 und suchen sie nun auf ihre Quellen zurückzuführen. Dabei
halten wir uns an die ebenfalls bereits vorgenommene Dreiteilung: 1. vir bonus

dicendi peritus, 2. Rhetorik und Kardinaltugenden, 3. Rhetorik und Philosophie.

1. vir bonus dicendi peritus

Es ist oben dargestellt worden, wie Aristeides in verschiedenen Reden seiner

Anschauung Ausdruck gibt, Aoyoç und ßiog des Redners müssten miteinander
übereinstimmen8, der gute Redner müsse vir bonus sein®, ja, er sei mehr als nur
vir bonus10. Diese Forderungen sieht Aristeides sowohl bei den grossen Rednern
der Vergangenheit11 als auch bei sich selbst12 verwirklicht. Am eindrücklichsten
formuliert er diese Anschauung in der sogenannten 1. Platonischen Rede mit
folgenden Worten: 'Ich stehe nicht an zu behaupten, der sei der beste Redner, der
der beste Mensch ist'®, und in der Traumerzählung der 1. Heiligen Rede, wo Kaiser
Verus zu ihm sagt, 3ri rov avrov eïrj ävdga âya&ov elvai xal negl Adyovç âya&év12.

In diesen Äusserungen des Aristeides begegnet uns scheinbar erstmals bei einem
Griechen eine Auffassung des Rednerberufs, die auf römischer Seite von Cato,

von Cicero und von Quintilian vertreten wird.
Von Cato stammt bekanntlich die Definition des Redners als vir bonus dicendi

peritusu. Doch scheint es voreilig, den Worten Catos den Sinn beizulegen, den
ihnen Quintilian14 gibt und der uns die erwähnte Formulierung des Aristeides

völlig mit ihnen identifizieren liesse. vir bonus ist bei Cato offenbar das altrömische
Ideal, «der gute Bürger, der sich im öffentlichen und privaten Leben praktisch
bewährte und auf dieser unerlässlichen Grundlage dann seine Eigenart entfalten
mochte»15, und es scheint hier bei Cato keine Übertragung aus dem Griechischen

vorzuliegen16, obwohl im allgemeinen für Cato griechische Einflüsse durchaus an-

'Oben S. 191 ff.
8 Or. 46 p. 178 D. 132, 13 J., sowie 182 D. 135, 8 J.; oben S. 196f.
» Or. 45 p. 145ff. D. 107 ff. J.; oben S. 193. 196 mit Anm. 39.

10 Or. 45 p. 84 D. 63, 7 J. ; oben S. 196.
11 Die Stellen oben S. 197.
u Or. 28, 102 K.; 47, 49 K.; S. 197 f.
18 Quint. 12, 1, 1 ; Sen. Ccmtr. 1 pr. 9; Plin. Ep. 4, 7 in ironischer Verdrehimg.
u 12, 1, Iff. : Sit ergo nobis orator, quem constituimus, is, qui a M. Catone finitwr vir bonus

dicendi peritus, verum, id quod et Me posuit prius et ipsa natura potius ac maim est, utique
vir bonus. si vis Ma dicendi malitiam inslruxerit, nihil sit publiais privatisque rebus perni-
ciosius eloquentia pessime mereamur de rebus humanis, si latroni comparamus haec arma,
non militi.

15 Nach Pohlenz, Antikes Führertum (Leipzig/Berlin 1934) 16 ; vgl. a. 0. Anm. 2, ferner 102 mit
Anm. 1 sowie Die Stoa 1" (Göttingen 1959) 258. Weiteres bei Schulte 43.

18 Radermacher hat seine gegenteilige Vermutung (Rhein. Mus. 54 [1899] 291) später - zum
Teil auf Grund von Einwendungen Schoells (ib. 57 [1902] 312) - zurückgenommen
(ib. 314).



264 David Sohlberg

zunehmen sind17. Da allfällige von Cato ausgehende Beziehungen zu Aiisteides
wohl nur über Cicero und Quintilian oder beide denkbar sind und unter der meines
Erachtens so gut wie ausgeschlossenen Voraussetzung, dass Aristeides so vielLatein
gekonnt habe - und unter der weitern Voraussetzimg natürlich, dass Cato seinerseits

in seiner Definition selbständig ist -, werden wir gut daran tun, auf die Frage
solcher Beziehungen nach der Behandlung Ciceros und Quintilians zurückzukommen.

Auch Ciceros Redner muss vir bonus sein. Zwar die erwähnte Definition Catos,
die im spätem Altertum berühmt war18, findet sich bei Cicero nicht. Doch im
2. Buch von De oratore sagt Antonius an der Stelle, an der er von den körperlichen

und geistigen Eigenschaften des künftigen Redners spricht, er werde
denjenigen, dessen Begabung zu höchsten Erwartungen Anlass gibt, nicht nur
ermuntern, sich zum Redner auszubilden, sondern, si vir bonus mihi videbitur esse,

geradezu beschwören19. Der Zusammenhang zeigt doch wohl, dass Cicero unter
vir bonus hier nicht den 'guten Bürger' im Sinne Catos im Auge hat, sondern den

sittlich Guten. Dazu tritt eine Stelle im 3. Buch von De oratore, wo Crassus

erklärt, die Rhetorik müsse mit probitas verbunden sein, ohne diese würde sie zur
Waffe in der Hand eines Rasenden20. Auch Cicero verlangt somit, dass der Redner
ein guter Mensch sei - nach den zitierten Worten des Antonius darf man sagen,
diese Voraussetzung für den guten Redner gelte auch bei Cicero.

Die Formulierung Catos war einem so guten Kenner der römischen Beredsamkeit,

wie Cicero es war, sicher bekannt21. Doch er kann mit ihr in De oratore nichts
anfangen: vir bonus ist selbstverständlich, und dicendi peritus ist zu vag: für die

Umschreibung von Ciceros Idealredner, der - vom Rhetorischen im engem Sinne

abgesehen - umfassende Kenntnisse der Philosophie, der Jurisprudenz, der
Geschichte besitzen muss, reicht der Ausdruck nicht aus22.

Die eingehendste Behandlung der ethischen Forderungen findet sich bei
Quintilian. Hat er sich doch zum Ziel gesetzt, den vollkommenen Redner auszubilden,

qui esse nisi vir bonus non potest23. Begründet wird das im 2. Buch, wo er von
Definition und finis rêXoç) der Rhetorik handelt. Er geht die überlieferten

"Norden, Antike Kunstprosa 1, 168; Helm, RE 21, 2 (1953) 146ff. s.v. M.Porcius Cato;
D. Kienast, Cato der Zensor (Heidelberg 1954) lOlff.

19 Pronto Ad Verum 2, 3 und die oben Anm. 13 genannten Stellen.
19 Cic. De or. 2, 85.
20 Cic. De or. 3, 55; vgl. Quint. 12, 1,1 sowie Pbilod. Bhet. 2,142 und 2,144, 6 Sudh. Das ist

nicht einfach «dasselbe Bild» (Schulte 34, 3), sondern der Autor, den Philodem bekämpft
und dem Cicero und Quintilian folgen, hatte der - nicht-philosophischen - Schulrhetorik
vorgeworfen: Ihr gebt Räubern und Verrückten die Waffe in die Hand! Dieser Autor war
ein Stoiker, trotz Arnim (s. oben S. 262 Anm. 4) 101 ; man vergleiche nur Arnims eigene
Sammlung StVF III 164ff. : der Nichtweise ist rasend usw.

21 Vgl. z. B. Brutus 63ff. 293f.
22 In den spätem, gegen die Attizisten gerichteten Schriften war schon gar kein Anlass für

Cicero, sich über die ethischen Forderungen zu verbreiten; dort ging es um rein sprachliche
und stilistische Fragen.

22 Quint. 1 pr. 9.



Aelius Aristides und Diogenes von Babylon 265

Definitionen durch und sucht eine, die seinem Anliegen entspricht, formare per-
fectum oratorem, quem in primis esse virum bonum volumus2*. So kommt er auf die

(stoische) Definition, rhetoricen esse bene dicencli sdentiam25 ; denn, so fährt er fort,
et orationis omnes virtutes semel complectitur et protinus mores etiam oratoris, cum
bene dicere non possit nisi bonus. Aus der Definition folgert dann Quintilian des

weitern die Nützlichkeit der Rhetorik: Si vero est bene dicendi sdentia, quem nos

finem sequimur, ut sit orator in primis vir bonus, utilem certe esse eam confitendum
est26.

Im 12. Buch, wo Quintilian nicht mehr von der Beredsamkeit, sondern von der
Person des Redners spricht, erscheinen Catos Worte mehrmals, wie ein Leitmotiv:
Sit ergo nobis orator, quem constituimus, is, qui a M. Catone finitur vir bonus dicendi

peritus, verum, id quod et ille posuit prius et ipsa natura potius ac maius est, utique
vir bonus21, und wenig später : neque enim tantum id dico, eum, qui sit orator, virum
bonum esse oportere, sed ne futurum quidem oratorem nisi virum bonum26. Auch in
Vergils Gleichnis Aen. 1,151 ff. glaubt Quintilian in dem vir pietate gravis ac meritis,
der den Aufruhr beschwichtigt, 'vor allem' den vir bonus zu sehen - erst danach

kommt das dicendi peritus26. Unmöglich ist es, rem pulcherrimam eloquentiam cum
vitiis mentis posse misceri30. Und am Ende des Kapitels wiederholt Quintilian nochmals

die vera finitio: oratorem esse virum bonum dicendi peritum31.

Quintilian legt also auf die ethischen Voraussetzungen des Redners ungleich
mehr Gewicht als Cicero, und zwar - auch darin weicht er von ihm ab - drückt er
diese Forderung mit unverkennbarer Beharrlichkeit in Catos Formulierung aus.
Hat ihm nur Cato vorgelegen Und wie erklären sich die Übereinstimmungen mit
Aristeides

Die Kommentare32 verweisen auf Aristoteles' fjûoç rov Aéyovroç33; darin soll
latent Catos Anschauung vorgebildet sein. Zu Unrecht, wie mir scheint : Aristote-

84 Quint. 2, 15, 33.
85 Quint. 2, 15, 34 (vgl. 38) imorrjpri rov eiï Xéyeiv, Sext. Emp. Adv. math. 2, 6; dieselbe

Definition mit dem Zusatz ro ôè «5 kéyeiv sXeyov (oi Ercoïxol) rà àlrftfj Xéyeiv in den
Proleg. in Herrnog., Rhet. Gr. 14 (Prolegomenon Sylloge), 192, 6-9 R. (StVF II 95, 24),
Pohlenz 22, 31.

88 Quint. 2, 16, 11 ; für griechische Parallelen sei auf J. Cousin, Etudes sur Quintilien (Thèse
Paris 1935; Neudruck Amsterdam 1967) 1, 144 verwiesen.

*' Quint. 12, 1, 1 ; ich lese mit Halm, Meister, Austin und Winterbottom is qui.
88 Ib. § 3.
" Ib. § 27 - statt eines Homerzitats der Vorlage An die Vergilstelle fühlt man sich wieder

erinnert, wenn man wenig später bei Quint. 12,2,7 liest : ego ilium, quem institua, Bomanum
quendam velim esse sapientem.

80 Ib. § 32.
81 Ib. § 44.
88 Siehe bei Austin zu Quint. 12, 1, 1.
88 Arist. Rhet. 1356 a 4: (rtäv ôià rov Aöyov nOQiÇopévcov niaream rgia eïôq èarlv • ai fièv

yog eloiv êv râ> rj&ei rov Aéyovroç ôià pèv oëv rov ff&ovç, Srav o&toj Aex&fj 6 Xàyoç

ware âftomarov jioirjoai rov Xéyovra ayedov <bç elneïv uvgioordrrfv £%et nlartv rà iftoç.
ij&os bedeutet fast so viel wie 'Gutartigkeit', 'biedermännisches Wesen'. Er. Zucker, Rheto-
rica, Semantica, Ethica (Berlin 1963) ist mir hier nicht zugänglich.



266 David Sohlberg

les' Redner soll durch sein tfïïoç Vertrauen erwecken, doch nichts deutet darauf
hin, dass Catos Redner um des Vertrauens willen, das er erwecken soll, vir bonus

sein muss. Und was Quintilian betrifft, weiss er zwar, dass der vir bonus leichter
überzeugen wird als der wuiZws34, aber im ganzen stehen seine Ausführungen auf

ganz anderer Ebene.
Daher ist auch der Verweis auf Isokrates35, der das richtige Reden für ein Zeichen

des rpQovelv ei (wobei offenbar epQovelv im weitesten Sinn gedacht ist, also Denken
und Gesinnung umfasst) und den Aôyoç àArj&rjç für das eiôcoAov yvxfjç âya&r\ç xai
morrjç hält, hier nicht am Platz. Denn andere Stellen zeigen, wie sehr Isokrates'
Denken an der Nützlichkeit orientiert ist86. Auch Quintilian weiss ja vom
praktischen Wert des guten Charakters und Rufs34, doch, wie gesagt, nicht darum
geht es ihm im 12. Buch.

In welcher Richtung die Lösung dieser Frage zu suchen ist, hat als erster von
Arnim gesehen, als er feststellte37: «Wenn man Quintilians Schilderungen des

vollkommenen Redners liest, so meint man oft, einen Stoiker reden zu hören.» Allerdings

hat er diesen Ansatz nicht weiter verwertet. Das Entscheidende hat dann
Radermacher ausgesprochen38. Nicht nur akzeptiert Quintilian im 2. Buch
ausdrücklich die stoische Definition der Rhetorik39, auch der Anfang des 12. Buches

spiegelt überall stoische Lehre wider: die Gleichsetzimg von malus und stultus
und aus ihr folgend die Unmöglichkeit einerseits des stultus orator, anderseits des

malus homo, der perfectus orator ist40, der Hinweis auf die Stoiker, die zugeben,
dass bei aller verehrungswürdigen Grösse ihrer alten Meister der vollkommene
Weise noch nicht existiert habe41, die Gleichsetzung von boni und prudentes**, die

Frage der Notlüge43 - all dies sind stoische Lehrsätze oder Motive. Dazu kommen
im 2. Kapitel die Lehre, dass die virtus des vir bonus zwar ihren impetus aus der
natura hat, jedoch durch doctrina zu vollenden ist44, der Hinweis, dass das Leben
des Redners cum scientia divinarum rerum humanarumque coniuncta sei48, die
Dreiteilung der Philosophie in Logik, Physik und Ethik46, die Umschreibung des vir

»Quint. 12, 1, 11; vgl. 4, 1, 7.
» Austin zu Quint. 12, 1, 1 nach Schulte 16f. Isoer. Nie. 3, 7 Amt. 15, 255; weiteres zur

Gleichsetzung Xéyeiv - ipgoveïv Schulte 27f. und die Zusammenstellung von Radermacher,
Artiurn Scriptores, Sitz-Ber. Wien 227, 3 (1951) 163ff. (B XXIV 41).

» Besonders Amt. 15, 278. Vgl. aber auch W. Steidle, Redekunst und Bildung bei Isokrates,
Hermes 80 (1952) 257ff„ bes. 267ff.

" Arnim (oben S. 262 Anm. 4) 91.
» L. Radermacher, Eine Schrift über den Redner als Quelle Ciceros und Quintilians, Studien zur

Geschichte der antiken Rhetorik III, Rhein. Mus. 54 (1899) 285ff.
» s. oben S. 265 Anm. 25.
40 Quint. 12, 1, 4. 9.
41 Quint. 12, 1, 18, s. auch unten S. 276 Anm. 115.
" Ib. § 30.
13 Ib. § 38ff., vgl. Chrys. fr. 554 Arn. (StVF III 148), vielleicht auch Diog. Bab. fr. 49 (III

219f.).
» Quint. 12, 2, 1 ; dazu Schulte 47ff.
45 Quint. 12, 2, 8.
44 Quint. 12, 2,10; Cicero schreibt zwar, Antiochos von Askalon folgend, Ac. 1, 19 (vgl. Fin.



Aelius Aristides und Diogenes von Babylon 267

bonus als virtutes ipsas mente complexus". All dies zeigt, wie sehr hier Quintilian
stoisch beeinflusst ist48. Wer aber war der erste Stoiker, der gelehrt hat, nur der
vir bonus könne ein guter Redner sein

Radermacher49 hat das Verdienst, auf ein Zitat bei Philodem hingewiesen zu
haben, das Diogenes von Babylon als den Urheber dieses Lehrsatzes zeigt50: ov

twv grjTÖQCov, âXÀà xfjç Aïoyévovç xal rcöv ôftoicov ènayyeXîaç vjzeq tov g?jro[p]a
xa[l] fiàvov elvai tov oocpàv. Diese Stelle spricht von der Behauptung 'nicht der
Rhetoren, sondern des Diogenes und seinesgleichen Stoiker), dass auch nur
der (selbstverständlich stoische) Weise Redner sei'51. An der andern von
Radermacher angeführten Stelle: fiovov ôè [jfa]rà Aio[yév]rjv rj Zrmïxf) \n\oiei 7ro[2tr]aç
àya[#ovç]52 lehrt Diogenes, nur die Stoa schaffe gute Bürger. Beide Lehrsätze

muss man doch wohl auf dem Hintergrund der gemeinstoischen Lehre verstehen,
dass 'nur der (stoische) Weise sittlich gut' sei (juovov tov aocpov âya&ov xal xaXov

elvai)*3. Wenn nur dieser so beschaffene Weise Redner ist, dann gilt allerdings, wie
Quintilian sagt, nicht nur eum, qui sit orator, virum bonurn esse oportere, sed ne

futurum quidem oratorem nisi virum bonum, oder mit Aristeides' Worten: tovtov
Squjtov elvai tzeqi Xdyovç ôortç âvrjQ dgioroç54.

Eine andere Ansicht vertritt J. Morr55, der die Einleitung Strabons zum
Vergleich heranzieht. Dort sagt Strabon im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit
Eratosthenes vom Dichter: ov% ol6v re âya&ov yevéo&ai noirjTrjv prj nqdxeqov

yevrj&svra ävdga âya&dv53. Was hier vom Dichter gesagt wird, entspricht genau
dem, was Quintilian - und Aristeides - vom Redner sagen. Möglicherweise hat die
Vorlage, der offenbar alle drei Autoren, wenn auch vielleicht indirekt, folgen,
gleichzeitig vom Dichter und vom Redner gesprochen; jedenfalls fällt auf, dass

der Abschnitt über den Dichter bei Strabon mit einer Art Definition der Rhetorik
beginnt57.

5, 9) die Dreiteilung Piaton zu, Sext. Adv. math. 7, 16 dem Xenokrates; doch ist
unbestritten, dass sie durch die Stoa zu allgemeiner Anerkennung gelangte; vgl. Reid zu Cic.
Ac. 1, 19; Pohlenz, Stoa la, 33.

47 Quint. 12, 2, 17.
48 H. Raubenheimer, Quirdilianus quae debere videatur Stoicis popularibusque qui dicuntur

phüosophis (Diss. Würzburg 1911) ist mir hier nicht zugänglich.
48 Ib. (oben Anm. 38) 290f.
80 Philod. Bhet. 1, 346 Sudh. Diogenes fr. 99 Arn. (StVP III 237, 10).
81 Vgl. auch Plut. Be tranq. an. 12 p. 472a Chrys. «Chrysippi fragmenta moralia cum

generali Stoicorum doctrina composita»! Vgl. auch Pohlenz Is, 32) fr. 655 (StVF III 164,
25); Alex. Aphr. Comm. in Aristot. Top. p. 134, 13 W. Chrys. fr. 594 (ib. 155, 21); Stob.
Ed. n 67, 13 W. Chrys. fr. 654 (ib. 164, 18).

88 Philod. Bhet. 2, 227, 28 Sudh. Diog. fr. 125 (StVF HI 243, 30).
68 Diog. Laert. 7, 100 Chrys. fr. 83 (StVF III 20, 28).
84 Or. 45 p. 145 D. 107, 16 J. (oben S. 193. 196 mit Anm. 39).
88 J. Morr, Poseidonios von Rhodos über Dichtung und Redekunst, Wien. Stud. 45 (1927) 47ff.
88 Strabo 1, 2, 5.
87 'H ôè fhfTOQixrj pgàvrjolç iori ôrfnov negl Xàyovç, s. oben S. 180 Anm. 21. Es muss nicht ein

Eratostheneszitat vorliegen, wie Radermacher (oben Anm. 35) 6 (A II 1) meinte. q>gôvqoiç

prudentia ist consonare sibi in faciendis ac non faciendis (Quint. 2, 20, 5, vgl. Stob. II



268 David Sohlberg

Morr hat die Strabonstelle auf Poseidonios zurückgeführt88, die Darlegung Quin-
tilians im 12. Buch (lf.) auf Cicero und Poseidonios, doch das Catozitat auf
Diogenes von Babylon59. Man hätte - angesichts der auch von Morr festgestellten
«verblüffenden Ähnlichkeit»60 der Sätze - erwartet, dass er denselben Stoiker, der

vom guten Dichter sagt, dass er guter Mensch sein muss, auch als Urheber des

Satzes vom guten Redner, der guter Mensch sein muss, ansetzt: Entweder stammt
der Satz über den Dichter (bei Strabon) von Poseidonios - dann geht doch wohl
auch die gleiche Forderung für den Redner auf Poseidonios zurück. Oder der Satz
über den guten Redner stand schon bei Diogenes - dann ist die Zurückfiihrung
der Strabonstelle auf Poseidonios nicht plausibel. Dass die theoretischen
Auslassungen des von der Stoa notorisch beeinflussten Strabon poseidonianisches
Gepräge zeigen, wäre an sich nicht zu verwundern. Das schliesst aber nicht aus, dass

er auch älteres Gut mitführt. Vielleicht lässt es sich aussondern

Zu beachten ist, was dem Zitat bei Strabon vorangeht. Da ist die Rede von der

agerrj des Dichters, die in fiifi^oiç xov ßiov durch Worte besteht. Es könne aber
einer nicht das Leben nachahmen ohne Lebenserfahrung und Verstand. 'Denn
wir sprechen nicht von der agerrj des Dichters, wie wir von der aQexij von
Handwerkern sprechen. Diese gehört nicht zum Schönen und Gehobenen, doch die

aqexr} des Dichters ist verbunden mit seiner âgertf als Mensch, und es kann nicht
ein guter Dichter werden, wer nicht vorher guter Mensch ist' (ov% olév xs âyaêov
yevéo&ai novqxrjv fit] ngoxeoov yeny&évxa âvôça âya/dôv)61.

Hier wird also unterschieden zwischen der ägexrj des Dichters (in der Vorlage
vielleicht zwischen der agerrj in den ôià Xôymv xêyyaîf2 und der beruflichen àqexri

in den banausischen reyvai. Ein guter (tüchtiger) Handwerker muss kein guter
sittlich guter) Mensch sein. Anders der Dichter: Nur der gute Mensch kann

guter Dichter sein, und diese Identität von 'beruflich gut' und 'sittlich gut' wird
in der Weise aus der fii/irjoiç rov ßiov hergeleitet63, dass der Dichter Lebenserfahrung

und äqexr} als Mensch haben muss.
Diese (stoische) These, dass 'beruflich gut' und 'sittlich gut' identisch seien,

wird nun mit Bezug auf den parallelen Fall des Redners bekämpft von Philodem

am Schluss seines Hypomnematikon64: Xomov äv eïrj öiaXaßeiv èxeïv\o\ rà fiégoç, ei
6 grjrcoQ êvexa xfjç Qrjxoçixfjç ayaâàç äv yévoixo noXeixixâç. Tov fièv xoiwv ôiargi-
ßixov Qrjxoga nû>ç äv Xéyoï/iev, xaêàoov QiqxwQ, âyaftov äv yevéoûai noXeixixôv, 3ç

ye ovô' ôXcoç noXeixixâç evQioxexo, xa&ooov q^xojq. 'Ynèq ôè x[ov\ noXeixixov gij-

69, 4 W. StVF III 63, 23), die so definierte Rhetorik also consonare sibi 'in dieendis ac
non dieendis' (Quint, ib.); vgl. Schulte 32f.

68 So schon Rudberg, Forschungen zu Posidemius (Uppsala 1918) 13.
68 Von Aristeides spricht auch Morr nicht.
80 Morr 62.
81 Strabo 1, 2, 5.
88 Vgl. oben S. 267 Anm. 57.
88 Sekundär oder schon in der Vorlage
84 Philod. Rhei. 2, 268, 21ff. Sudh. Die Ergänzungen im folgenden, wenn nicht ausdrücklich

anders bezeichnet, stets nach Sudhaus.



Aelius Aristides und Diogenes von Babylon 269

toqoç <ud[e\ doxifxa^o/xev cmoipaiveaftar xfjç ràya#ô[ç] 7ioleix[i\xà[ç' ô]iaXéxxov
nQO%[eC]Q(oç ôrjlovarjç fièv «[at] rov ôwaxàv Tiolsixixàv xai yewixmç Efineigov, ôrj-
Xoàorjç ôè xai \x~\ov anovôaiov xolç ^e[cr]t noleixixov, xaxà xo tiqoxeqov ôex-

xàv, xa&o QYjxajQ, âya&àv avxov <pa/uev elvai noleixixôv, wojieq xàv avltjxtfv xàv

xeyyeîxrjy, xa&àa[o]v avlrjxrjç, XE%veixrp> léyo/iev avlrjxrjv, otixcoç ôè xai âya&àv
avlrjxrjv. Kaxà ôè xo ôevxeqov ôsxxov ovxéri [çrj]fiaiv6fiE[&a] léyeiv, xa&o grjxcog,

àyaâov âv yevèa&ai îioAet[rt]«ôv xov grjxoga.
'Bleibt jener Punkt', sagt Philodem, 'ob der Redner infolge seiner Beredsamkeit

guter Staatsmann wird. Wie könnten wir nun vom Schulredner sagen, dass er in
seiner Eigenschaft als Redner infolge seiner Beredsamkeit) guter Staatsmann

werde, er, der doch überhaupt nicht in seiner Eigenschaft als Redner Staatsmann
ist. Vom politischen Redner aber gilt folgendes: Der Ausdruck 'guter Staatsmann'
bezeichnet natürlich einerseits den fähigen und wirklich erfahrenen Staatsmann,
bezeichnet aber auch den sittlich guten Staatsmann. Wir sagen, er (der politische
Redner) sei in seiner Eigenschaft als Redner ein guter Staatsmann im ersten Sinn

tüchtiger Staatsmann), wie wir vom fachmännischen Flötenspieler in seiner

Eigenschaft als Flötenspieler sagen, er sei ein fachmännischer (gelernter, tüchtiger)
Flötenspieler und so auch ein (beruflich) guter Flötenspieler. Im zweiten Sinn aber

sagen wir schon nicht mehr, der Redner sei in seiner Eigenschaft als Redner ein

guter sittlich guter) Staatsmann.'
Der Autor, den Philodem hier bekämpft, hat vom Redner genau das behauptet,

was bei Strabon vom Dichter gesagt wird, nämlich dass seine àgexrj als Redner
verbunden ist mit seiner àgexrj als Mensch, d. h. dass nur ein guter Mensch ein

guter Redner sein kann. Eine ähnliche Ansicht bekämpft Philodem im 2. Buch

von IIeqI grjxogixfjç65 : xai àjceigîaç xavxa[ç le]ycov [ôrj]nov xaxa[£io]î [xàv] fièv [ftrj
xéX]e(iyov xrji ôwdfiei iïàxégov (xôvov xfjç xéxvrjç /iexeoxr)[xé] vai fié[g]ovç, iïâxégov
ôè [r}]fj,oiQrjX£vai; xàv fiévxo[i xél]eiov gfjxoga [xaï\ xexgoxijfiévov ê£ àficpolv âya&àv

àvôga (xai) nolîxrjv elvai ôià [nav]xôç. 'Av ôè ôfj ßovlrj[xai] léyeiv, œç xai xàlrj-
&è(ç ë)xsi xai navxelcoç àjioqtevÇexai, ôiôxi xiôv xsxvcbv fièv allai ôvvavxai negî
xiva nageïvai, xäv fj ßöelvgdoxaxoq, xai xeÎQiov ovôèv èç yga/ifiaxixfjv ygafifiaxixàç
lé[yexai], xä[v fj]xa>v [jzàv]v [iox[&7igä>]v, ovôè povoixàç eîç fiovaixrjv ovô' âlloç
èmaxfjfiayv, ôè Xiafi.rji 7iegißi[o]v oàaa xéxv[rj .]v xovxcov xexveixœv... xàvxe-

XVEixrjv sa
'... sagt diesen Unsinn und behauptet: der nicht vollkommene(?) besitzt nur

einen Teil seiner Kunst, den andern hat er nicht, jedoch der vollkommene und

aus beiden Teilen gefügte Redner ist stets guter Mensch und Bürger. Wenn er

65 2, 127 + 2, 75, fr. XIII Iff Sudh. (die Zusammengehörigkeit schon von Sudh.
angedeutet), vgl. auch Philod. Hypomn. 2, 226, 12 Sudh.: ov[x]eç notvr\Qol, x[e]%vlxai [ôè] oô
xtoXvovxai ô{iarpoQ\(hxaxoL 7i[d\v[x\u>v vjz[dQX]eiv, und die Polemik ib. 2, 235, 24 Sudh.:
èx[elvTjQ ôè xfjç â\no[ôàaE\<oç ' Sx[i çij]xcoç [âya&àç e]a[xiv] ' dmAtôç [fièv] ô[i)Xovar)ç, 5]t[i
&]jre[tgoç xà]i jiqôç ye x[à Xéysiv xexvi]x(àç- Xjéyexai yà[g xa&o âya&àç q^]to>q t[£xj>«']t»?ç
dyaâdç, d>ç xai lé[y]e[xai àya&àç\ xexvelxtjç [d] ivne[igo\ç, ôrjXovarjÇ ôè \xaï\ xà[y '<?]

àyaâàç ffinog' 6 [G7i]ovô[a]ïoç xaxà xà QTj]xu)Q [rçj 7toXmx[6]ç



270 David Sohlberg

(der von Philodem bekämpfte Gegner) aber sagen will..., dass andere xèyyai auch bei
einem abscheuhchen Menschen vorbanden sein können und keiner ein schlechterer

Philologe genannt wird, wenn er auch ein völlig niederträchtiger Mensch ist, auch
nicht ein Musiker oder ein andrer Fachmann, aber die neQißi[o\v otioa reyv [j?]88

...' - dann bricht das Fragment ab; es muss etwa weitergegangen sein, 'dass

es bei der anders ist, dass bei der nur der gute Mensch Erfolg haben kann ...'
Offenbar wird von Philodem an beiden Stellen der gleiche Autor bekämpft, und

zwar an beiden Stellen seine Anschauung von der Identität von 'beruflich gut' und
'sittlich gut' - dieselbe Anschauimg, die uns bei Strabon vorhegt. An der eben

vorgelegten Stelle erscheint sie im Anschluss an die These, dass der vollkommene
Redner stets guter Mensch sei, die wir oben, nach Radermacher, auf Diogenes

von Babylon zurückgeführt haben87. Folglich ist er der Stoiker, der bei Strabon
fassbar ist. Die Stoikerlisten Philodems88 zeigen, dass Philodem nicht gegen Posei-
donios polemisiert. Auch aus diesem Grunde scheidet Poseidonios als letzte Quelle
für die Sätze vom guten Dichter und vom guten Redner aus.

Im Gegensatz zur Lehre von der Antakoluthie der Tugenden, die die einzelnen

Tugenden gleichsam aneinander hängt, scheint die Lehre des Diogenes, die berufliche

und menschliche aQerrj gleichsetzt, in dieser Formulierung sonst nicht zu
begegnen. Doch haben die Stoiker vom Weisen ausdrücklich gelehrt näaav ngaJjiv
reÀsîav avrov elvaim, und nâvr' eë jiotsïv rov aoq>6v 70. Banausische Künste werden
dabei nicht genannt, wohl aber erscheint der Weise, der mit dem âya&éç identisch
ist71, als Seher, Dichter, Redner, ôiaAexnxôç, xqitixôç, als Feldherr und König78,
als Arzt74, als Priester75, als Staatsmann und Gesetzgeber78. Auch diese Lehre

46 Zum Ausdruck s. unten Anm. 76.
•' Vgl. oben S. 267f. - Der 'gute Bürger' der eben vorgelegten Stelle erinnert auch an das

von Radermacher herangezogene namentliche Diogeneszitat (Philod. Bhet. 2, 227, 30). -
Dass der Stoiker, gegen den Philodem polemisiert, Diogenes von Babylon ist, hat schon
Sudhaus, in der praef. 1 p. XXVII angenommen.

48 Philod. Bhet. 2,110; 2, 223; 2, 228 Sudh. Diog. fr. 126 Arn. (StVF III 243, 34), wo Diogenes

der jüngste von Philodem genannte Stoiker ist. Dass Philodem nicht gegen Poseidonios
polemisiert, macht das Datum seiner Bücher Über Bhetorik - Anfang der 70er Jahre, vgl.
H. M. Hubbell, The Rhetorica of Philodemus, Transactions of the Connecticut Academy of
Arts and Sciences 23 (1920) 259; vgl. auch R. Philippson, RE 19, 2 (1938) 2444 s.v. Philo-
demos - entweder zum terminus a quo für Poseidonios' IIsqI MÇeœç eîaayœyrf (Diog. Laert.
7, 60; wozu Pohlenz 2a, 106f.) oder für Poseidonios' Ansehen, oder aber es zeigt eben, was
nicht bei Poseidonios stand. In der Eloayuryrj könnte der Topos de artifice mitbehandelt
worden sein. - Die Schrift gegen Hermagoras kann erst nach 67 publiziert sein: Plut. Pomp.
42, Reinhardt, RE 22, 1 (1953) 566, 20 s.v. Poseidonios.

" Stob. II 65, 12 W. (StVF III 148, 23).
70 Stob. II 66, 14 W. (StVF III 148, 37 ; vgl. auch die folgenden Fragmente).
71 s. oben S. 267 mit Anm. 53.
71 Stob. H 67, 13 W. (StVF HI 164, 17); vgl. auch Strabon 1, 2, 3: ol ô' tf/iéregoi xal fiàvov

noirjfifv iqtaoav slvai rov owp&v sowie die gleich zu nennende Plutarchstelle.
71 Plut. De tranq. an. 12 p. 472a (StVF III 164, 25).
74 Stob. II 109, 1 W. (StVF III 164, 28).
75 Stob. II 67, 20 W.; Diog. Laert. 7, 119 (StVF IH 157, 1 und 28).
74 z. B. Stob. II 94, 7 W. (StVF III 157, 40 - sowie die folgenden Fragmente). - Ihre Philo-



Aelius Aristides und Diogenes von Babylon 271

zitiert Philodem im Hypomnematikon, um sie zu widerlegen77: der Weise78

nicht nur ipQÔvrjaiç und ist nicht nur guter Dialektiker und Philolog und
Dichter und Redner und in allen réxvai tüchtig, sondern auch in bezug auf den
Nutzen der Städte ...79.'

Das passt nicht nur sehr gut zu den eben für Diogenes vindizierten Lehrsätzen,
sondern es steht bei Philodem innerhalb einer Reihe von Zitaten, die offenbar alle
einer und derselben von Philodem bekämpften Schrift entnommen sind, wobei
Philodem bei einigen - sowohl vor als auch nach der eben ausgeschriebenen Stelle

- Diogenes als Autor nennt80. Es ist das Nächstliegende, anzunehmen, dass Philodem

auch hier Diogenes von Babylon anführt, der offenbar der Verfasser der
Schrift war, gegen die Philodem schreibt81.

Es darf nun wohl als erwiesen gelten, dass der Satz vom guten Redner, der

guter Mensch sein müsse, auf Diogenes zurückgeht und dass er bei Diogenes Teil
seiner allgemeinen Auffassung vom stoischen Weisen ist, der als solcher auch alle
höheren Künste beherrscht82, darunter die echte Beredsamkeit und die Dichtung.
Des Diogenes These wird übernommen von der Rhetorik, wie Quintilian und un-

sophie, deren idealer Träger all diese Künste beherrscht, bezeichnen die Stoiker als 'Lebens-
kunst' (ziyvr) jtegl ßiov, èjuazrj/irj rtegl ßiov); Stellen und Lit. bei Pohlenz 2', 19. In dem
oben S. 269f. übersetzten Diogeneszitat umfasst diese Lebenskunst eben auch die Rhetorik;
gegen diesen Aspekt wendet sich Philodem.
Philod. Ehet. 2, 211, 7ff. Sudh. Diog. fr. 117 Arn. (StVF III 241, 30).

78 Als Subjektsakkusativ ergänzte von Arnim in Z. 211,1 Sudh. 241, 29 Arn. [rov aotp\6v
wohl mit Recht, vgl. 1, 346 col. XLVII Sudh. Diog. fr. 99 Arn. (StVF III 237, 9), statt
des von Sudhaus eingesetzten [rov jioXmx]6v. Die im Text übersetzte Stelle ergänzte
Sudhaus: ob fiôvov {rfjv xazà <piXooo<pi]av q>gôvr\aiv èè[og&d>oei]ev, obôè fiovo[v\ àya\ff\6ç
iafziv] ôtaXexzixàç xal ygafiftazixà[ç xal xal ßrpmg xal zé[Xoç fxe&o\ôixoç ô xaXôç
ènl 7iAoa[iç y]èyov[ev] raïç zéxv[at]ç, [dAA]à xal tiqoq zwi av[fitpégovri, z&v n]dXecov

von Arnim versuchsweise im Apparat: «ob fiôvov [zrjv îôlcoç Xeyo/tévJrjv <pgoviqoiv ê^\rpegl-
ßwx\ev vel taie quid». Vielleicht ist zu lesen: ob piovov [bixaioavvr/v, àvôgi\av, cpgovrjaiv xzX.,
vgl. Plut. De tranq. an. 12 p. 472a Chrys. fr. 655 Arn. (StVF III 164, 23): dAA' ivioi zovg
fièv Dztoïxobç oïovzai jiatÇetv, ôzav àxovawai zàv aorpov nag' abzoïç fif/ fiôvov tpgôvi/iov xal
ôlxaiov xal àvôgeîov, dAAd xal grjzoga xal notrjzfjv xal azgazr/yàv xal ßaaiXia ngoaayo-
gevàfievov xzX.

" Es folgt stoische Lehre über die Stadt der Weisen bzw. Unweisen, wenn auch im einzelnen
die Ergänzungen von Sudhaus und von Arnim unsicher sind. Zu vergleichen ist jedenfalls
Cicero Ac. pr. 2, 137 Diogenes fr. 9 Arn. (StVF III 211, 17).

80 Der Name steht 2, 203, 28 Sudh. fr. HI Arn. (StVF III 240, 27), 216, 24 Sudh. fr.
119 (StVF 242, 19); er ist mit Sicherheit zu ergänzen 208, 10 Sudh. fr. 115 Arn. (StVF
III 241, 11; der Name bezieht sich auch auf das folgende Zitat, fr. 116 Arn., das mit
à[x]oXob&mç ôè zobroiç eingeleitet wird) und 227, 29 Sudh. fr. 125 (StVF 243, 30; oben
S. 267), vielleicht auch p. 201 fr. XVI Sudh. und 214, 5 Sudh. (vor fr. 118 Arn., StVF
III 242, 5).

81 Auch das oben S. 264 Anm. 20 genannte Motiv geht also auf Diogenes zurück.
88 Aus der Frage Philodems Rhet. 2, 95, 5 Sudh. ergibt sich, dass der Gegner von iXevfrégq»

ngénovaai zsyvai gesprochen hat; doch lässt sich nicht feststellen, ob das Fragment der
Polemik gegen die Stoiker angehört. Diogenes scheint von ôrjfiwô[etç àge]zai vulgares Î)
gesprochen zu haben: Philod. 2, 225, 19 fr. 124 Arn. (StVF III 243, 20). Zum Begriff
der Ortes liberales und seinem Ursprung vgl. A. Stückelbeiger, Senecas 88. Brief (Heidelberg

1965), besonders 50f.



272 David Sohlberg

abhängig von ihm Aristeides zeigen; sie wird bekämpft von Philodem. Wer der
erste Ehetor war, der sie aufnahm, mag sich beim Stand unserer Uberlieferung
nicht ausmachen lassen. Doch darf als wahrscheinlich gelten, dass jener Potamon,
der liegt xeXeiov çijxogoç geschrieben hat - eine Schrift, von der wir nichts als den
Titel kennen -, sie entwickelt oder zum mindesten erwähnt hat83. Inwiefern die
These auf Cicero eingewirkt hat, in dessen rhetorischen Schriften, wie wir gesehen

haben, die Frage des vir bonus nur kurz gestreift ist, darüber gleich nachher.
Doch zunächst muss jetzt nochmals von Cato die Rede sein. Cato war

Zeitgenosse des Diogenes, und trotz der Sonderbedeutung des römischen Begriffs des

vir bonus** klingen die Formulierungen bei ihm und bei Diogenes so ähnlich, dass

völlige Unabhängigkeit äusserst unwahrscheinlich ist.
Natürlich denkt man sofort an die vielberufene Philosophengesandtschaft des

Jahres 155, der Diogenes bekanntlich angehört hat85. Dass Cato bei deren

Anhörung im Senat zugegen war, ist anzunehmen86. Was die philosophischen
Vorträge der Drei betrifft, ist uns nur bezeugt, dass Cato den Karneades anhörte87;
immerhin ist es möglich, dass er auch Hörer des Diogenes war88. Doch ist es

überhaupt müssig, Catos Definition des orator mit der Philosophengesandtschaft in
Zusammenhang zu bringen. Stammt sein berühmter Satz doch aller Wahrscheinlichkeit

nach aus den Praecepta, die er schon vor 173 geschrieben hat89. Aber seine

Bekanntschaft mit der griechischen Sprache und Kultur ist noch älter, und vor
allem: er war 191 in Athen90. Es ist möglich, dass Cato dort von Diogenes den

Gedanken empfangen hat, dass der Redner âyaêoç âvrfç sein muss: Diogenes ist
als Schüler Chrysipps bezeugt, muss also vor (oder spätestens während) der
41. Olympiade (208-4), dem Todesdatum Chrysipps, nach Athen gekommen sein.

Doch wird man bei Cato richtigerweise nicht von Entlehnung eines stoischen

Lehrstückes oder gar von einer blossen Ubersetzung ins Lateinische sprechen,
sondern von einer Umsetzimg ins Römische.

88 Sein Vater Lesbonax war Philosoph, er selber in den Jahren 47, 45, 25 auf Gesandtschaftsreisen

in Rom, nach 36/5 für längere Zeit dort: Stegemann, RE 22, 1 (1953) 1023. - Ist es

wirklich ein Irrtum (Stegemann ib., auch schon Aulitzky, RE 12, 2 [1925] 2103 s.v.
Lesbonax), wenn er in der Suda als Philosoph bezeichnet wird - Den Ausdruck réXeioç (h/r<oq
braucht schon Hermagoras bei Sext. Adv. math. 2, 62 fr. 4 M.

84 s. oben S. 263.
86 Das Datum bei Cic. Acad. pr. 2, 137 Diog. fr. 9 Arn. (StVF III 211, 19); vgl. T. R. S.

Broughton, The Magistrates of the Roman Republic 1 (New York 1951) 448.
88 Vgl. Gell. 6, 14, 8 (StVF HI 211, 11), Plin. N. h. 7, 112, Plut. Cato 22, 4.
87 Plin. N. h. 7, 112; Cic. Rep. 3, 9; Quint. 12, 1, 35.
88 Vgl. Kienast (oben S. 264 Anm. 17) 114.
88 Sie waren für die Erziehung seines heranwachsenden Sohnes M. Cato Licinianus bestimmt,

der 173 unter M. Popilius Laenas seinen ersten Kriegsdienst geleistet hat; vgl. Kienast
47. 104.

80 Kienast pass., bes. 49 und 103.



Aelius Aristide» und Diogenes von Babylon 273

2. Rhetorik und Kardinaltugenden

Wie wir im III. Kapitel gesehen haben, bemüht sich Aristeides wiederholt, enge
Beziehungen zwischen der Rhetorik und den philosophischen Kardinaltugenden
aufzuzeigen91. Dass er beide geradezu gleichsetzt, liess uns vermuten, dass er die
Lehre von der Antakoluthie der Tugenden kennt92. Der stoische Ursprung dieser
Gedanken des Aristeides liegt nach dem, was eben über das Motiv des vir bonus

dicendi peritus ausgeführt wurde, auf der Hand, lässt sich aber noch näher

umgrenzen: Cicero De or. 1, 83 lässt Antonius berichten: Mnesarchus hos, quos nos

oratores vocaremus, nihil esse dicebat nisi quosdam operarios lingua céleri et exer-

citata; oratorem autem, nisi qui sapiens esset, esse neminem, atque vpsam eloquentiam,

quod ex bene dicendi scientia constaret, unam quandam esse virtutem et, qui unam
virtutem haberet, omnis habere easque esse inter se aequalis et paris; ita, qui esset

eloquens, eum virtutes omnes habere atque esse sapientem.
Mnesarch lehrte also nicht nur oratorem, nisi qui sapiens esset, esse neminem

QTjroQa elvai pâvov ràv aorpôv), eine These, die wir eben bei Philodem für
Diogenes bezeugt vorfanden, sondern vertrat auch die wohl schon von Chrysipp
vorgetragene Lehre93 von der Antakoluthie der Tugenden und lehrte, dass die
Rhetorik eine Tugend sei und, aus all dem folgend, dass der Redner auch weise

und im Besitze aller Tugenden sei. Eben dieser Schluss liegt uns in den gekünstelt
und gezwungen anmutenden Ausführungen des Aristeides vor.

Nun ist Mnesarch dem Leser Ciceros zwar zunächst als Schüler des Panaitios
bekannt94. Doch er war offenbar auch Schüler des Diogenes von Babylon; im
herkulanensischen Stoikerindex (col. LI StVF III 211, 30) steht sein Name in
einer Liste, die nach der plausiblen Interpretation von Arnims eine Aufzählung
der Schüler des Diogenes darstellt98. Also werden wir vermuten dürfen, dass auch
Mnesarch den von Antonius angeführten Gedanken dem Diogenes von Babylon
verdankt.

Das lässt sich aus den Lehren der älteren Stoiker über diese Frage wahrscheinlich
machen. Die Dialektik wurde offenbar - neben der Physik - schon früh als Tugend
betrachtet94. Und von der Definition der Rhetorik als èmaxr\pr\ xoveàkéyetv, die
auf die ältesten Stoiker zurückzugehen scheint97, ist der Weg zur Bezeichnung der

Rhetorik als Tugend nicht weit98. Wenn Diogenes, wie wir im vorigen Abschnitt

81 Vgl. oben S. 198 ff. 88 s. oben S. 200.
88 Diog. Laert. 7, 125 Chrys. fr. 295 Arn. (StVF m 72, 30). Vgl. Pohlenz V, 127; 2», 72
84 Cic. De or. 1, 45.
85 Arnim, StVF im Apparat zur Stelle. So auch Pohlenz la, 180; 28, 91. 129. Vgl. ferner von

Fritz, BE 15, 2 (1932) s.v. Mnesarchos Nr. 5.
88 So interpretiert Pohlenz 28, 71 Aet. Plac. 1 pro. 2 Doxogr. Gr. p. 273, 11 D. Chrys

fr. 35 Arn. (StVF II 15, 3) und Cic. Fin. 3, 72 Chrys. fr. 281 Arn. (StVF III 69, 28).
87 s. oben Anm. 25, besonders Quint. 2,15,34 Chrys. fr. 292 Arn. (StVF II 95,22) : Chrysippi

finis ille ductus a Cleanthe 'scientia recte dicendi'.
88 Cic. De or. 3, 65 Chrys. fr. 291 Arn. (StVF II 95, 15): (Crassus:) hanc eis (sc. Stoicis)

habeo gratiam, quod soli ex omnibus eloquentiam virtutem ac sapientiam esse dicunt. Vgl.
ib. 3, 55: est enim eloquentia una quaedam de summis virtutibus.

16 Museum Helveticum



274 David Sohlberg

bestimmt haben, für den Redner die Identität von 'beruflich gut' und 'sittlich gut'
postulierte, so wird er auch gelehrt haben, dass die Rhetorik eine Tugend ist. Er
scheint in seiner Schrift auch die Kardinaltugenden im Zusammenhang mit dem
Redner erwähnt zu haben. In sehr verstümmelten Resten von Philodems Hypo-
mnematikon (2, 283 fr. I Sudh.), offenbar im Zusammenhang jener Polemik

gegen Diogenes von Babylon, lesen wir99: xov Q^xo[ga 7iQoorf]xov anov\ôalovllM
vnâqy^eLv und ôlxaioç Wenn die Ergänzung richtig ist, muss hier ein Stoiker
zitiert sein, und in fr. IV desselben Stücks101 folgt der mit Sicherheit ergänzte
Name des Diogenes im Zusammenhang mit dem Nachweis der Antakoluthie der

Tugenden für den nofaxtxéç:... xat ôrj \xaî\ Atoyéy[rjç ëoijxs awseogaxsvai xovxo.
Iläaai y\àg\ avxwv at êm%£iQrioe[iç\ a>ç emelv elç fiîav xavxrjv ânôôei£[iv\ xara-
xXe(i)ovxai, rov noXeixixàv âel nda[aç ëyeiv] xàç âgexdç. '... und besonders

Diogenes scheint das gesehen zu haben. Denn all ihre Angriffe beschränken sich

auf den einen Nachweis, der noÀixixoç habe stets alle Tugenden.' Und fr. V werden

dann offenbar die gleichen Leute (êxsïvoi) zitiert, die die Rhetorik mit der
Politik gleichsetzen: ovxoiç xàxsïvoi (prjoovoi xrjv Qrjxogixrjv xrjv avxrjv [i£v slvai

(xyfj TtoXemxfj102.

Antonius hat Mnesarch in Athen gehört (Cic. De or. 1, 82f.) : cum fro consule in
Ciliciam proficiscens venissem Athenas (im Jahre 103), cum cotidie mecum höherem

homines doctissimos, pro se quisque ...de officio et de ratione oratoris dispu-
tabat... Mnesarchus dicebat etc. (s. obenS. 273). Also hat Mnesarch diese Lehre
dort mündlich vorgetragen103. Auch Cicero, der sie dem Antonius in den Mund

legt, kennt diese Lehre. Wir haben gezeigt, dass sie so gut wie sicher Gedankengut
des Diogenes von Babylon war. Über Mnesarch (oder seinen Schülerkreis) geht
eine Verbindung von Diogenes zu Cicero.

3. Rhetorik und Philosophie

Auch die Verbindung von Rhetorik und Philosophie, die wir zu unserer
Verwunderung bei Aristeides fanden104, werden wir in der gleichen Richtimg suchen:

Die alte Stoa hat die Schulrhetorik abgelehnt, an ihre Stelle ihre eigene, philo-

M Die Ergänzungen - auch in den folgenden Zitaten - von Sudhaus.
100 das natürlich nie hätte mit «earnest» übersetzt werden dürfen!
101 Arnim hat diese Reste nicht in die Sammlung der Diogenesfragmente aufgenommen; sie

gehören wohl in die Umgebung von fr. 111.
102 Die Ergänzung von 2, 218, 6 Sudh. Diog. fr. 120 Arn. (StVE III 242, 24) muss also davon

ausgehen, dass die zweifellos richtig ergänzten Worte Zitat aus der Schrift des Diogenes
sind.

103 Zu beachten ist das Imperfektum dicebat. Vgl. Wilamowitz, Asianismus und Atticismus,
Hermes 35 (1900) 49 Anm. 1, der aus 17. vyiovg 3,5: Stmq ô QeôôaïQoç naçiv&vQOov êxàAei

geschlossen hat: Theodoras muss Lehrer des Anonymus gewesen sein. Trotz der Polemik
von D. A. Russell ad loc. möchte ich Wilamowitz folgen.

104 s. oben S. 256 ff. - Um Missverständnisse zu vermeiden, sei ausdrücklich gesagt, dass man
Aristeides' philosophische Interessen oder gar Neigungen nicht überschätzen darf; niemand
wird bei Aristeides etwa von Hingabe an die Philosophie sprechen.



Aelius Aristides und Diogenes von Babylon 275

sophische Rhetorik gesetzt, deren Träger nur der stoische Weise sein kann105.

Mnesarch bei Cicero De or. 1, 83 lehrte, oratorem nisi qui sapiens esset, esse

neminem106. Philodem zeigt, dass schon der Lehrer des Mnesarch, Diogenes von
Babylon, die entscheidenden Formulierungen geprägt hat, und zumal für die
These Qijxoga pßvov elvai xov oo<p6v bezeugt Philodem, wie wir gesehen haben,
dessen Urheberschaft107.

Es scheint, dass die Schrift des Diogenes von Babylon auch ausdrücklich von
der Beschäftigung mit Philosophie sprach. Denn gegen Ende des grössern
zusammenhängenden Stücks, das den Schluss des Hypomnematikon bildete und dessen

Anfang oben (S. 268f.) vorgelegt wurde, sagt Philodem (2,271,8ff. Sudh.) : xal vi]
rov Ai' äv riç olç eïna/iev ji[o\oaßäkX(ov Myrj öeiv tôv âya[êo]v nolevzixov nolXàç
ë%eiv àQeràç xal aeb^eaüac ràç izôXeiç o[v]% vno xwv QrjxÔQmv fj noÂeirixwv, âW
vno tôjv àya&ojv, ôq&coç èqel. KaXov fièv ovv yévoix' äv, ei xal cpikoaoepiai xogevaeiev
â TioÀeinxéç, ïva xal veavixmxéqmç âyaêoç i)i, xal ôtà tovto Myo/iev, [d]rt <piXooo<pta

xal xoivmç nQoaxe&eïaa jzokeixixrji ôla&éaei xal xarà fiégoç VTioûrjxaç 7iQoae%eZç

rfj nokeiTixrji ôioixrjoei nagaôovoa ôiapogàv ovçavofirjxï] jcoirjaei tiqôç to xqsïttov.
'Und, wahrhaftig, wenn einer auf das, was wir gesagt haben, achtet und sagt,
der gute Staatsmann müsse viele Tugenden haben und die Städte würden nicht
von den Rednern, insofern sie Staatsmänner sind, gerettet werden, sondern von
den guten (Staatsmännern), wird er recht haben. Es wäre freilich schön, wenn
der Staatsmann auch Philosophie triebe108, um mit mehr Tatkraft gut zu sein,
und deshalb sagen wir, dass Philosophie sowohl allgemein als Zugabe zur Haltung
des Staatsmanns als auch im einzelnen durch ihre praktischen Ratschläge für die

Staatsverwaltung einen himmelweiten Unterschied zum Bessern hin bewirken
wird.'

Hier polemisiert Philodem offenbar gegen die Anschauung, die vom Redner und
Staatsmann verlangt, dass er Philosoph sei. Beschäftigung mit Philosophie
anerkennt Philodem für seinen Redner nur als eine nützliche, ja wertvolle Zugabe,
nicht mehr. Für den Idealredner der bekämpften Schrift muss sie mehr gewesen
sein: ihr rednerisches Ideal kann nur der stoische Weise verwirklichen.

Stammt nicht auch Ciceros Forderung einer Verbindung von Rhetorik und
Philosophie von hier? Zwar behauptet Cicero (Or. 12) von sich: me oratorem

non ex rhetorum officinis, sed ex Academiae spatiis exstitisse, und er äussert an
anderer Stelle seine unverhohlene Geringschätzung gegenüber den rhetorischen
Lehrbüchern des Kleanthes und Chrysipp109. Doch die Akademiker Philon von

105 Diog. Laert. 7, 41 Kleanth. fr. 482 Arn. (StVF I 108, 10) und Chrys. fr. 48 Arn. (StVF
II 18, 22).

1M s. oben S. 273.
107 s. oben S. 267.
108 Zum Ausdruck vgl. H. Fuchs bei A. Stückelberger (oben Anm. 82) 50 Anm. 70.
1M Fin. 4, 7 Kleanth. fr. 288 Arn. (StVF II 95, 5) : Quamquam scripsit artem rhetoricam

Cleanthes, Chrysippus etiam; sed sic ut si quis obmutescere concupierit, nihil aliud legere
débeat.



276 David Sohlberg

Larissa und Antiochos von Askalon, die Ciceros Lehrer waren, gehören gerade
einer stoisierenden Epoche der Akademie anuo. Mehr als das: Cicero selbst sagt
von Antiochos (Ac. 2,132) : erat... si perpanca mutavisset, germanissimus Stoicusm.
Und darüber hinaus haben wir die Zeugnisse des Numenios (bei Euseb. Praep. ev.
14, 9, 4 p. 739 d fr. F 8 Leemans fr. 58 Luck) und Augustins (C. Acad. 3,

18, 41, CCSL 29 p. 59, 33 fr. 56 Luckm), dass Antiochos Schüler Mnesarchs

war, also sozusagen Enkelschüler des Diogenes, dessen Schriften übrigens zur Zeit
Ciceros noch gelesen wurden113.

Nach all dem kann wohl kein Zweifel darüber bestehen, dass auch die Verbindung

von Rhetorik und Philosophie bei Cicero nicht ein neues Postulat istu4. Die
von ihm geforderte Verbindung hat wenigstens ihre Wurzeln in der alten Stoa
und bei Diogenes115. Hinter der alten Stoa steht freilich ein ähnlicher Anspruch
des Isokrates. Doch der geistige Urheber ist letztlich Piaton im Phaidros.

Der Ursprung des rednerischen Ideals des Aristeides liegt - das glauben wir
gezeigt zu haben - bei Diogenes von Babylon. Er hat die Sätze formuliert, die wir
in verschiedenartigen Brechungen bei Cato, bei Philodem - hier auch in direkten
Zitaten -, bei Cicero, bei Strabon, bei Quintilian und bei Aristeides vorfanden.
Cato mag sie bei seinem Aufenthalt in Athen kennengelernt haben, Philodem
las und bekämpfte die Schriften des Diogenes, Cicero kannte die Anschauungen

des Diogenes durch Vermittlung der Schüler des Diogenesschülers Mnes-

110 Pohlenz l2, 2481F. ; 2a, 129f. (und 243) mit weiterer Literatur.
111 Ist das wirklich «polemisch übertrieben», wie O. Gigon, Hermes 87 (1959) 157 Anm. 3

meinte? Die angeführten Stellen zeigen, dass Cicero nicht allein stand.
lia Pohlenz (oben Anm. 110), G. Luck, Der Akademiker Antiochos (Bern 1953) 13f. - von Fritz,

RE 15, 2 (1932) 2273 s.v. Mnesarchos (Nr. 5) hatte die Nachricht angezweifelt,
u« Vgl. neben Philodem Cio. Fin. 1, 6 Diog. fr. 15 Arn. (StVF III 212, 15): Quid enim est

a Chrysippo praetermissum in Stoicis Legimus tarnen Diogenem, Antipatrum.
114 A. Michel, Les rapports de la rhétorique et delà philosophie dans Vœuvre de Gicéron (Thèse

Paris 1960) ist mir erst nachträglich bekannt geworden. Er hält Einfluss des Diogenes von
Babylon auf Cato, anlässlich seines Aufenthaltes in Rom, für möglich (41) ; für Cicero De or.
nimmt er Einfluss Philons und des Antiochos an (82f.).

115 Dass ihr Ideal des Weisen und Redners schwer zu verwirklichen, daher selten ist, wussten
und lehrten die Stoiker: âyaûoç elç rj ôeéregoç yeyovévou &aneg ri Jiagàâoiov Çâ>ov

xal Jiagà <pvoiv onavicàregov rov tpolvixoç rov nag' AWlotpiv (Alex. Aphr. De fato c. 28 p. 199,
7 Bruns, cf. Sen. Ep. 42,1 Chrys. fr. 658 Arn. [StVF III 165,24], Pohlenz 2a, 84). Stammt
auch dieser Ausdruck von Diogenes? Jedenfalls wirft Philodem der Stoa vor, ihr
Idealredner habe nicht existiert, existiere nicht und werde nicht existieren: [5 vo~\oôpevoç ô'
iljiô rfjç [Sro]âç offre yéyovev [offre iori]v offr' [e]errat noté (2, 203, 19 Sudh. fr. 112
Arn. [StVF III 240, 33]). Das sieht aus wie eine Entgegnung auf das Eingeständnis der
stoischen Schrift, der Redner Weise sei selten (das Fragment gehört also in dieser Form
nicht Diogenes). Vgl. auch Sext. Emp. Adv. math. 9, 133 Diog. fr. 32 Arn. (StVF III
216, 38); Quint. 12, 1, 18. - Cicero De or. 1, 6 erwähnt die Seltenheit; im Orator (9f. und
101) hat er den Gedanken platonisch umgestaltet. - Und Aristeides? Auch er weiss, dass
der vollkommene Redner selten ist, und auch er vergleicht ihn mit dem Phoenix: offrm
OTiàviov ôoov âÇiov ngooeuteïv fficoga" elç ôè àyantft&ç xal ôexrtegoç, maneg ô 'Ivôixàç 8g-

viç êv Alyvmloiç rjhlov jiegiéôoiç qwerai (Or. 45 p. 144 D. 107,4 J., s. oben S. 182). Können

diese Anklänge reiner Zufall sein?



Âelius Aristides und Diogenes von Babylon 277

arch116, vielleicht auch aus eigener Lektüre. Bei Strabon werden wir stoische
Schultradition annehmen dürfen, die natürlich eigene Lektüre nicht ausschliesst.

Quintilian, der die einschlägige stoische Literatur gut kennt, zitiert den
Diogenes117, wird also vielleicht auch Schriften von ihm selbst gelesen haben. Wie
die Lehren des Diogenes zu Aristeides kamen, wird sich nicht mit Sicherheit
nachweisen lassen: Aristeides nennt seine philosophischen Lehrer nicht, und die

Identifizierung des ihm bekannten Lucius mit dem gleichnamigen Schüler des

Musonius stösst auf Schwierigkeiten116. Allenfalls denkbar - wenn auch wenig
wahrscheinlich - ist, dass er die Schriften des Diogenes noch selbst gelesen hat,
wie sein in der Interessenrichtung allerdings ganz andersartiger Zeitgenosse
Galen119, der Aristeides gekannt, vielleicht auch behandelt hat120: «Und was die
anbetrifft, deren Seelen stark sind von Natur und deren Körper schwach sind, so

habe ich von denen nur wenige gesehen. Einer von ihnen war Aristeides von den
Bewohnern von Mysia. Und dieser Mann gehörte zu den hervorragendsten
Rednern.»121

116 Auch sein stoischer Hausphilosoph Diodotos muss hier genannt werden.
Quint. 1,1, 8 fr. 51 Arn. (StVF HI 220, 33).

lls Behr 13 Anm. 34 glaubt, sie beseitigen zu können; vgl. oben S. 184 mit Anm. 9.
m Gal. De Hipp, et Plat. dogm. 2, 5 p. 201 ; 2, 8 p. 246 Mü. fr. 29f. Arn. (StVF III 215, 26).
120 Behr 162 bezweifelt persönliche Bekanntschaft, zu Unrecht, vgl. G. W. Bowersock, Greek

Sophists in the Roman Empire (Oxford 1969) 61f.
U1 Galen bei Maimonides, Aphorismi secundum doctrinam Galeni 24, CMG Suppl. 1 (Leipzig

1934) 33.


	Aelius Aristides und Diogenes von Babylon : zur Geschichte des rednerischen Ideals

