
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 29 (1972)

Heft: 4

Artikel: Micio und Demea in den terenzischen Adelphen

Autor: Tränkle, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-23637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-23637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 29 1972 Fasc. 4

Micio und Demea in den terenzischen Adelphen

Von Hermann Tränkle, Greifensee

«Ich glaube nich recht ans Lernen1 un Erziehen ...»
Die alte Nimptsch in Th. Fontanes

«Irrungen Wirrungen», 19. Kap.

Wie stark die terenzischen Adelphen von ihrem griechischen Original, Menan-
ders 'Aöek<poi ß', abweichen, werden wir erst dann sicher wissen, wenn uns
vielleicht der Boden Ägyptens wieder einmal einen glücklichen Fund beschert. Auf
welche Überraschungen wir uns in diesem Fall gefasst machen müssten, hat erst
jüngst das Beispiel der plautinischen Bacchides deutlich genug vor Augen geführt,
wo wir zum ersten Mal die Möglichkeit erhalten haben, wenigstens ein paar
aufeinanderfolgende Szenen der lateinischen Nachdichtung mit ihrer griechischen
Vorlage zu vergleichen2. Trotzdem wird derjenige, der sich eingehend mit Terenz
und der antiken Komödie überhaupt beschäftigt, immer wieder dazu gedrängt,
über diese Frage nachzudenken und sie, wenn auch mit allem Vorbehalt, zu
beantworten. Das Aussehen des Werkes nötigt sie ihm geradezu auf, zumal Donat
und in einem Falle Terenz selbst Änderungen ausdrücklich bezeugen. Und schliesslich

ist das weitaus wichtigste Problem, das in diesen Zusammenhang gehört, von
einer Art, dass sich selbst dann, wenn wir das menandrische Original in Händen
hätten, die Lösung nicht einfach auf den ersten oder zweiten Blick ablesen liesse,
weil es den Gesamtsinn des Stückes berührt.

Bekanntlich geht es in den Adelphen darum, ob in der Erziehimg eher mit
Strenge oder durch Nachgeben etwas zu erreichen sei, vor allem dann, wenn die
Kinder in die Jahre kommen, in denen sie Liebschaften anfangen und wohl auch
einmal mehr oder minder über die Stränge schlagen. Auf der einen Seite steht
Micio3, der unverheiratet geblieben ist und die Geruhsamkeit des Stadtlebens ge-
niesst, - freundlich, nonchalant, grosszügig, seinem Neffen und Adoptivsohn
Äschinus gegenüber stets zur Nachsicht geneigt. Die andere Seite vertritt sein

Bruder Demea, der geheiratet hat und draussen vor der Stadt in harter Arbeit
einen Bauernhof bewirtschaftet; er hält streng an den hergebrachten Grundsätzen
fest, neigt zur Knauserei und braust leicht auf - seinem Sohn Ctesipho, dem Bruder

des Äschinus, lässt er nicht das Geringste durchgehen. Von der Richtigkeit
1 Lernen Lehren, wie das in verschiedenen deutschen Dialekten üblich ist.
' Vgl. E. W. Handley, Menander and Plautus: A study in comparison, Inaug. Lecture (London

1968), ferner L. Alfonsi, Aegyptus 49 (1969) 75ff. und K. Gaiser, Philologus 144 (1970) 51 ff.
* Im folgenden werden stets die Namen des terenzischen Stücks verwendet ohne Rücksicht

darauf, dass der römische Dichter die Nomenklatur des griechischen Originals zum mindesten

teilweise verändert hat (vgl. Men. fr. 8, 4 K.).

18 Museum cum Klassisch.Philologisches Seminar

der Universität



242 Hermann Tränkle

ihres Vorgehens sind beide Alten gleichermassen überzeugt, und so kommt es

schon zu Beginn des Stücks zwischen ihnen zu einer heftigen Auseinandersetzung,
die - auf Vorschlag des Micio - mit der Übereinkunft endet, dass künftig sich

jeder nur noch um seinen eigenen Sohn kümmern solle; man werde dann ja sehen,

wer recht behalte.
Die Aufmerksamkeit des Lesers wird also sofort in die bezeichnete Richtung

gelenkt, und dementsprechend ist es eine alte Frage, wie der Dichter die beiden

gesehen wissen will, ob er Micio als Vorbild vor Augen stellt und Demea als
abschreckendes Beispiel, oder ob sie nach seiner Meinung entgegengesetzte Extreme
verkörpern und das Richtige in der Mitte hegt. Die zweite Auffassung ist, nachdem
sie der Verfasser des ältesten deutschen Kommentars zu den Adelphen, A. Spengel,
1879 eingehend begründet hatte, sehr verbreitet gewesen; kein geringerer als

Wilamowitz hat sich für sie ausgesprochen, ferner etwa E. Fraenkel, F. Wehrli,
H. Haffter und ausserhalb des deutschen Sprachgebietes T. B. L. Webster4. Doch
ist sie keineswegs, wie man gemeint hat, ein Ergebnis der bürgerlichen Gesinnung
des 19. Jahrhunderts. Bereits 1688 hat sich Madame Dacier in den Anmerkungen
ihrer sehr einflussreichen Übersetzung im gleichen Sinne geäussert5 und um die
Mitte des 18. Jahrhunderts Diderot, dessen im übrigen recht differenzierte
Bemerkungen darauf hinauslaufen, dass man sich am Ende des Stücks weder für
Micio noch für Demea entscheiden könne, sondern geneigt sei, einen dritten Vater
zu verlangen, der das Mittel zwischen diesen zwei Personen hielte und zeigte,
worin sie beide fehlten6.

Viel weiter zurück lässt sich die zuerst genannte Auffassung verfolgen, die Micio
den Vorzug gibt. Schon Cicero hat so geurteilt und im Cato maior 65 Micios comitas

der diritas des Demea gegenübergestellt7. Ganz ähnlich hat Donat den einen mit
dem positiven Prädikat mitis, den andern aber mit dem durchaus negativen saevus

4 U. von WUamowitz-Moellendorf, Menander Das Schiedsgericht (Berlin 1925) 136f. ; E. Fraenkel,

Plautinisch.es im Plautus (Berlin 1922) 379 Elementi Plautini in Plauto [Florenz
1960] 359) ; F. Wehrli, Motivstudien zur griechischen Komödie (Zürich 1936) 81ff. und Vom
antiken Humanitätsbegriff (Zürich 1939) 16 Theoria und Humanitas [Zürich 1972] 17);
H. Haffter, Mus. Helv. 10 (1953) 89 Terenz und seine künstlerische Eigenart [Darmstadt
1966] 37) und in: Sonntage mit lateinischer Literatur (Bern 1971) 18; T. B. L. Webster,
Studies in Menander (Manchester 1950; 'I960) 67 u. a.

4 Zu V. 945 («ce poete a voulu faire voir par là le défaut de ces bontez sottes et excessives,
elles portent toujours ceux qui les ont à faire des sottises dont il faut qu'ils se repentent
nécessairement») und V. 989 («la trop grande sévérité de l'un, et la trop grande douceur de

l'autre»). Die Tatsache mit Recht hervorgehoben von W. G. Arnott, Gnomon 37 (1965) 260
Anm. 1.

' Oeuvres de théâtre H (Amsterdam 1759) 269: «... on finit sans savoir pour qui l'on est. On
désirerait presque un troisième père qui tînt le milieu entre ces deux personages, et qui en
fît connaître le vice.» Die deutsche Wiedergabe in Anlehnung an Leasings Übersetzung,
Hamburgische Dramaturgie 86. Stück.

'Vgl. auch Pro Caelio 38: leni vero et clementi paire cuius modi üle est (sc. Micio):
fores ecfregit, restituentur; discidit
vestem, resarcietur

Cadi causa est expeditissima.



Micio und Demea in den terenzischen Adelphen 243

bedacht8, und als Molière in der Ecole des maris (1661) die beiden Alten zu
Vormündern verwaister Schwestern machte, hat er alles darauf angelegt, die unsinnige
Strenge Sganarells der überlegenen Milde seines älteren Bruders Ariste gegenüberzustellen

und den Strengen kräftig düpieren zu lassen; in der 1662 entstandenen
Ecole des femmes ergeht es dem zum vollendeten Spiesser hinaufgesteigerten Nachfolger

des Demea, Arnolphe, mit seinem Pflegekind nicht besser, während der
Micio des Stücks, sein Freund Chrysalde9, lediglich die Rolle eines idealen
Ratgebers spielt, ohne noch aktiv in die Handlung einzugreifen.

In Deutschland hat Lessing sich sehr entschieden in entsprechendem Sinne
geäussert10; ihm kommt zugleich das Verdienst zu, der Frage wohl zum ersten Mal
mehr als nur ein paar beiläufige Bemerkungen gewidmet und dabei auch ihre
literarhistorischen Aspekte berücksichtigt zu haben. Dass die ersten vier Akte11

des Stücks (I 1-V 3 nach der traditionellen Zählung) die Überlegenheit des Micio
zeigen, gilt ihm als ausgemacht, und er verliert nicht viel Worte darüber. Dagegen
bereitet ihm der burleske SchluBsakt (V 4-9), in dem Micio sich gegen seine

bisherigen Grundsätze eine Heirat aufschwatzen lässt, einiges Kopfzerbrechen.
«Micio hat sich bis dahin», so sagt er, «so liebenswürdig bewiesen, er hat so viel
Verstand, so viele Kenntnis der Welt gezeigt, dass diese seine letzte Ausschweifung
wider alle Wahrscheinlichkeit ist und den feinern Zuschauer notwendig beleidigen
muss.»12 Als Lösimg der Schwierigkeit schlägt er vor, die ganze Heiratsgeschichte
aufs Konto des Terenz zu setzen; bei Menander sei davon nicht die Rede gewesen.
Wenn Donat zu V. 938 bemerke : apud Menandrum senex de nuptiis non gravatur,
könne das nur heissen, dass man dem Alten bei Menander nicht mit einer Heirat
beschwerlich gefallen sei. Das stellt ohne Zweifel eine Missdeutung des Satzes dar;
sein Sinn ist, dass sich Micio im griechischen Original nicht wie bei Terenz gegen
die Heirat gesträubt hat, sondern bereitwillig auf den Vorschlag eingegangen ist.
Falls Donat mit dieser Behauptung recht hat, bedeutet das aber, dass die von
Lessing beklagte Unstimmigkeit bei Menander eher auffälliger gewesen wäre als

in der lateinischen Bearbeitung des Stücks.
Aus diesem Grunde haben seine Darlegungen im Kreise der klassischen Philologen

wenig Glauben gefunden, ja ganz wesentlich dazu beigetragen, die von ihm
vertretene Richtung der Interpretation überhaupt für lange Zeit zu diskreditieren.

• Ad. praef. III 6 p. 8, 17f. Wessner. Ähnlich auch zu V. 865: et adeo favet Terenlius clemen-
tioribus atque mitissimis patribus, ut hunc quoque (sc. Demean) ducat ad sententiam Micionis.

• Besonders auffällig die Beziehung zwischen Molières Ec. des fem. 1282ff. (Chrysalde) und
Ter. Ad. 739ff. (Micio).

10 Hamb. Dram. 70.-73. und 96.-100. Stück. Über Leasings Auffassung völlig unzutreffend
E. Lefèvre, Die Expositionstechnik in den Komödien des Terenz (Darmstadt 1969) 40.

11 Über die Angemessenheit dieses Begriffs für die Stücke der neuen Komödie vgl. nach F. Leo,
Plautinische Forschungen (Berlin *1912) 226 ff., G. Burckhardt, Die Akteinteilung in der
neuen griechischen und in der römischen Komödie (Diss. Basel 1927) und J. Andrieu, Le
dialogue antique (Paris 1954) 35 ff. nunmehr Entret. Fond. Hardt 16 (1969) 235 ff. (L. Kahil)
und 253f. (W. Ludwig, E. W. Handley, E. G. Turner).

11 Hamb. Dram. 100. Stück.



244 Hermann Tränkle

Vor ein paar Jahrzehnten sind dann freilich K. Büchner und 0. Rieth etwa gleichzeitig

wieder auf sie zurückgekommen13. Vor allem die ausführliche Erörterung
des zweiten hat, 1964 von K. Gaiser postum veröffentlicht, bedeutende Wirkung
ausgeübt, so dass die Auffassimg, Micio sei im menandrischen Original als idealer
Erzieher dargestellt gewesen, nunmehr geradezu zur communis opinio zu werden
scheint14. Dass die ersten vier Akte auch in der Gestalt, wie sie uns durch Terenz
erhalten sind, gar kein anderes Urteil zulassen, steht für die beiden Autoren ebenso

fest wie für Lessing; bezüglich des fünften stimmen sie darin überein, dass man
auch bei Menander mit einer Hochzeit des Micio zu rechnen habe und dass nicht
nur die durch Donat ausdrücklich als terenzisch bezeichneten Verse 934-946 eine

Neuschöpfung des römischen Dichters seien, sondern auch Demeas Schlussrede

986-995, weil sie dem, was der Alte im Monolog des Aktanfangs (V 4) über sich

sage, stracks zuwiderliefen; sie seien eingeschoben, um Demea gegenüber Micio
aufzuwerten. Darüber hinaus rechnet Rieth nur mit sehr bescheidenen Änderungen

von Seiten des Terenz, während dieser, wenn man Büchners letzter Äusserung

glauben will, so ungefähr den ganzen Akt auf den Kopf gestellt haben müsste15.

Dunkel bleibt bei Büchner wie bei Rieth alles, was mit Micios später Verehelichung

zusammenhängt. Warum stimmt er bei Terenz im Gegensatz zu Menander
erst nach langem Sträuben und mit der ausdrücklichen Versicherung, dass er nun
etwas tue, was seiner bisherigen Lebensart durchaus widerspreche, Demeas

Vorschlag zu Dass er so deutlicher als Schwächling erscheine, wie Rieth offenbar
vermutet16, wird man schwerlich behaupten können. Und welche Funktion hatte
Menander selbst dieser Heirat zugedacht? Man mag sich auf den Standpunkt
stellen, mit unserem beschränkten Wissen sei diese Frage einmal nicht zu
beantworten; wir könnten eben nicht sagen, ob er sie vorbereitet und durch irgendwelche

von Terenz übergangenen Dinge annehmbar gemacht habe oder ob er sie

dem burlesken Schluss zuliebe eingeführt habe, ohne darauf Rücksicht zu nehmen,
dass sie sich schwer mit dem Bild in Einklang bringen liess, das er in den
vorausgehenden Teilen des Stücks von Micio entworfen hatte. Solange man Lessing und
18 K. Büchner, Lexis 1 (1949) 90f. 96 Studien zur römischen Literatur VII [Wiesbaden

1968] 133f. 139), ferner Humanitas Romana (Heidelberg 1957) 59ff., Römische Literaturgeschichte

(Stuttgart 1957; *1968). 128. 138f. und besonders ausführlich Terenz: Adelphen,
in: Studien VIII (Wiesbaden 1970) Iff. (nur diese Abhandlung wird im folgenden zitiert);
O. Rieth, Die Kunst Menanders in den 'Adelphen' des Terenz, mit einem Nachwort hrsg. von
K. Gaiser (Hildesheim 1964).

14 Vgl. etwa F. H. Sandbach, CI. Rev. 16 (1966) 47f.; W. Ludwig, Greek Rom. Byz. Stud. 9
(1968) 177 ; Lefèvre a. O. 40 und Mus. Helv. 28 (1971) 42. Vorsichtig zurückhaltend Arnott
a. O. 260ff., entschieden ablehnend H.-J. Mette, Lustrum 10 (1965) 127f.

15 Vgl. Büchner, Studien VTII18: «... man darf vermuten, dass (sc. bei Menander) das Hineingehen

ins Hochzeitshaus der Abschluss der Komödie war, vorher aber die Auseinandersetzung

mit Ctesipho stattfand, zu der Micio zu Hilfe eilte, und dass nach der Klärung der
Sachlage und dem Fügsamwerden Demeas sich die Heiterkeit immer mehr ausbreitete, dabei
Micio zu seiner Frau kam und auch andere, wahrscheinlich unter Beteiligung des angesteckten

Demea, beglückt wurden.»
16 Vgl. a. O. 118: «Wie Terenz es wagte, ohne Rücksicht auf seinen vierten Akt, den Micio

plötzlich als Schwächling hinzustellen, so hat er ...» Siehe zu der Frage auch unten S. 255.



Micio und Demea in den terenzischen Adelphen 245

seinen modernen Nachfolgern zuzugestehen bereit ist, dass es sich dort tatsächlich

um ein uneingeschränkt positives Bild handelt, wird man sich mit dieser Auskunft
zufrieden geben. Wer freilieh daran zweifelt, wird noch andere Möglichkeiten der

Interpretation in Erwägung ziehen.

Nim, was wir über Micio in den ersten vier Akten des Stücks erfahren, ist so

eindeutig positiv nicht, wie seine Verehrer wollen. Bereits die Anfangsszene ist so

angelegt, dass die Verblendung beider Alten herauskommt. Wie Demea

überzeugt ist, dass er von Ctesipho nichts zu befürchten habe, was er selber für böse

und schändlich hält, so Micio, dass der von ihm erzogene Äschinus nichts hinter
seinem Rücken tun werde. Er sagt ausdrücklich (52-54):

alii clanculum

patres quae faciunt, quae fert adulescentia,

ea ne me celet consuefeci filium.
Und dabei hat Äschinus ihm schon neun Monate lang verheimlicht, dass er einem

Bürgermädchen Gewalt angetan und ein Kind von ihr zu erwarten habe, dass also

etwas geschehen war, was sehr schwerwiegende rechtliche Folgen haben konnte.
So wie das Stück auf uns gekommen ist, erfährt der Leser erst im Laufe des dritten
Aktes von dieser Tatsache und ist deswegen in Gefahr, die Bedeutung des zitierten
Satzes zunächst zu verkennen. Im menandrischen Original war das wohl anders.

Es kann ja kaum ein Zweifel darüber bestehen, dass darin der Szene ein Prolog
vorausging, in dem die Hauptpunkte der Handlung und damit wohl auch das
Verhalten des Äschinus irgendwie erwähnt waren17.

Wie auch immer es damit stehen mag, nicht nur Demea, sondern auch Micio
hat mit seiner Erziehungsmethode Schiffbruch erlitten, und an der Überzeugung,
in allem richtig gehandelt zu haben, hält er ebenso eigensinnig fest wie sein Bruder.
Gerade darin liegt ja der Grund ihres grimmigen Zerwürfnisses, auf das ebenfalls

gleich in der Einleitungsszene helles Licht fällt. Besonders wichtig ist in diesem

Zusammenhang der Abschlussmonolog (141-154)18, in dem Micio gesteht, dass er
die Bedenken seines Bruders bis zu einem gewissen Grade sogar teile, dass er
ihm das aber nicht habe zeigen wollen, weil er ihn damit nur noch mehr gereizt

" Literaturhinweise zu dieser Frage bei Lefèvre a. O. (oben Anm. 10) 38 Anm. 40.
18 Das gilt natürlich nur unter der Voraussetzung, dass diese Verse im Kern auf Menander

zurückgehen, woran ich nicht zweifle. Die Argumente, die Lefèvre a. O. 39 ff. jüngst
vorgebracht hat, reichen schwerlich aus, das in Frage zu stellen. Inwiefern Micios Bemerkung,
Äschinus habe ihm gegenüber jüngst die Absicht zu heiraten geäussert, mit seinem späteren
Wissen bzw. Nichtwissen bezüglich der Pamphila-Affäre unvereinbar sein soll, vermag ich
nicht einzusehen. Noch schwerer zu begreifen ist, woraus Lefèvre entnimmt, dass der Satz

quam hic non amavit meretricem nicht mit Menanders «Äschinus-Bild» zu vereinbaren sei.
Gewiss, Rieth hatte das vermutungsweise geäussert. Aber welche Gründe hatte er denn
dafür? Wo sind im Stück die Bemerkungen, die das nahelegen? Und dass der genaue Sinn
von postremo in V. 150 Schwierigkeiten mache, stimmt nur dann, wenn man Lefèvres
absurde Darstellung des Gedankenganges akzeptiert (S. 44: «Äschinus handelt anders, als es
der Vater erwartet, indem er sich erstens Dirnen widmet und obendrein (postremo) noch eine
Hochzeit in Gang setzt, ohne sie mit dem Vater vorher abzusprechen.»). Was der Dichter
sagen will, ist doch das: « Aeschinus in hac re non nullam nobis iniuriam facit. nam quam



246 Hermann Tränklej

hätte. Das Missverhältnis zwischen den beiden ist also längst an dem Punkt
angelangt, dass ein eigentliches Gespräch zwischen ihnen gar nicht mehr möglich
ist, sondern der eine sich in erregten Anschuldigungen ergeht, während der andere
seine Gedanken hinter einer Schutzwand von unbekümmertem Gleichmut
verbirgt. Micio macht für sich geltend, dass ihm die reizbare Gemütsart seines Bruders

gar keine andere Wahl lasse, und der Leser wird nach dem vorausgehenden Auf
tritt des Demea durchaus bereit sein, ihm das zuzugestehen. Die Frage ist aber,
ob er es nicht doch etwas an Verständnis für dessen besondere Lage fehlen lässt.
Die von ihm ausgesprochene Forderung, es möge sich künftig jeder nur um seinen

eigenen Schutzbefohlenen kümmern, ist so billig nicht, wie sie aussieht; denn
Demea steht - als sein leiblicher Vater - zu Äschinus in einem näheren Verhältnis
als er selbst zu Ctesipho, wie denn auch die Vorwürfe, die jener gegen ihn erhebt,
im Grunde aus einer nicht erloschenen Vaterliebe hervorgehen. Das Ansinnen

muss Demea also hart treffen19. Später wird sich dann noch deutlicher zeigen, wie

wenig Micio darauf bedacht ist, dem Bruder das zukommen zu lassen, was er von
ihm erwarten kann.

Für die Beurteüung des weiteren Verlaufes der Geschichte ist eine Tatsache

wichtig, die bis jetzt, wie es scheint, kaum hinreichende Beachtung gefunden hat:
dass nämlich Micio selbst gegen die von ihm erst eben geforderte Abmachung ver-
stösst. Bekanntlich erfährt er sehr bald, dass der jüngste Streich des Äschinus,

dessentwegen Demea so aufgebracht war, nichts mit Libertinage, wohl aber sehr

viel mit Bruderliebe zu tun gehabt habe : Ctesipho hatte sich in eine Hetäre
verliebt, und da er bei der Haltung seines Vaters nicht hatte hoffen können, sie an
sich zu bringen, ausser Landes gehen wollen ; um das zu verhindern, hatte Äschinus
das Mädchen gewaltsam entführt. Im menandrischen Original war die Tat, wie
wir durch Donat wissen, noch wirksamer motiviert, insofern dort sogar von
Selbstmordgedanken des Ctesipho die Rede war20. Dass Micio in solcher Lage die
Handlungsweise des Adoptivsohnes billigt und die zum Kauf der Hetäre notwendigen
20 Minen bereitwillig zur Verfügung stellt, ist nur zu begreiflich21. Aber es fehlt
nicht an Begleitumständen, die nachdenklich stimmen: Die Nachricht von der

ganzen Geschichte nimmt er mit grosser Freude auf und stiftet sogar eigens eine

halbe Mine, damit die jungen Leute kräftig feiern können. Nirgendwo hören wir
etwas davon, dass ihn die Frage beschäftigt, wie er sich Demea gegenüber ver-

meretricem non amavit postremo nuper se velle uxorem ducere dixit, sed frustra gaudebam
adulescentiam defervisse, quia iam de integro seorta ducit.» Bezeichnend für die Unbekümmertheit,

mit der Lefèvre vorgeht, ist auch die Tatsache, dass er den Satz nee nil neque
omnia haec sunt quae dicit (141) durch «Demea sage nichts und alles» wiedergibt und erklärt,
er bringe trotz seiner Umständlichkeit nichts Neues.

" Terenz Menander) hat das unübertrefflich zum Ausdruck gebracht, indem er Demea

sagen lässt (136) : an non credis repeton quem dedi aegrest est; aliénas non sum; si obsto

em desino.
so Donat zu Ad. 275 : Menander mari illum voluisse fingit, Terentius profugere. Vgl. dazu Ludwig

a. O. (oben Anm. 14) 176.
S1 Vgl. zu diesem und den folgenden Sätzen Ad. 364-371.



Micio und Demea in den terenzischen Adelphen 247

halten solle, nachdem er in die Lage geraten ist, die von ihm selbst erst eben
geforderte Abmachung brechen zu müssen. Ja, als ihn der Bruder von sich aus

deswegen zur Rede stellt, macht er nicht das geltend, was man eigentlich erwarten
sollte, dass nämlich das vermeintlich Unkorrekte seines Handelns durch einen

wirklichen Notstand gedeckt sei, da bei Ctesipho ganz ernsthaft die Gefahr des

Selbstmords bestanden habe. Vielmehr lässt er Demea mit dem Sprichwort
abfahren, Freunden sei alles gemein (799-804)22 :

De.: cur nunc apud te potat cur redpis meum
800 cur emis amicam, Micio numqui minus

mihi idem ius aequomst esse, quod mecum est tibi
quando ego tuom non euro, ne cura meum.

Mi. : non aequom dieis. De. : non Mi. : nam vêtus verbum hoc quidem est,

communia esse amicorum inter se omnia.
Das ist in der bezeichneten Situation barer Sophismus. Deutlicher liesse sich kaum

ziun Ausdruck bringen, dass Micio mm eben den bequemsten Weg geht, nicht aber

aus überlegener Einsicht handelt.
Wie lässt sich nun aber mit einer solchen Deutung die Szene IV 5, die die

entscheidende Aussprache zwischen Micio und Äschinus bezüglich der verheimlichten
Vaterschaft enthält, vereinbaren Sie ist immer wieder als Darstellung überlegener

Erziehungskunst verstanden worden, und diejenigen, die in Micio eine Idealgestalt
zu sehen geneigt sind, pflegen sich mit Vorliebe auf sie zu berufen, wobei dann

gerne von einem pädagogischen «Erfolg» oder «Sieg» gesprochen wird23. Es liegt
mir ferne, die ausserordentliche Schönheit dieser Szene leugnen zu wollen, doch
scheint mir ihr Sinn in einer anderen Richtung zu liegen. Von einem pädagogischen

Erfolg zu sprechen wäre doch nur dann angemessen, wenn Micio Äschinus durch
sein Vorgehen erst zur Einsicht in das Verfehlte seines Verhaltens gebracht hätte.
Aber diese Einsicht geht dem Gespräch bereits voraus; ehe Äschinus dem Vater
begegnet, sagt er (629 ff.):

haec adeo mea culpa fateor fieri: non me hanc rem patri,
utut erat gesta, indicasse. exorassem ut earn ducerem.

cessatum usque adhuc est: iam porro, Aeschine, expergiscere!
Das Verdienst des Micio besteht lediglich darin, dass er ihm das fällige Geständnis
unendlich erleichtert und die Angelegenheit, ohne sie zu bagatellisieren, nicht zur
Haupt- und Staatsaktion aufbauscht. Er redet Äschinus ins Gewissen, aber ist
sehr schnell zum Einlenken bereit, und der doch recht wesentliche Punkt, dass

sein Adoptivsohn ihm nicht das Vertrauen geschenkt hat, das er auf Grund seines

eigenen Verhaltens erwarten durfte, kommt gar nicht zur Sprache.
Man mag darüber streiten, ob ein solches Beiseitesetzen der persönlichen

Belange in der Erziehung wünschenswert sei oder nicht, wenn man drüber nur nicht

" Durch Men. fr. 10 K. xoivà... rd twv q>lXcov steht zweifelsfrei fest, dass die Stelle auf Menander
zurückgeht.
Vgl. etwa Rieth a. O. (oben Anm. 13) 93; Büchner, Studien VIII13.



248 Hermann Tränkle

vergisst, dass es lediglich unter der Voraussetzung eines aussergewöhnlichen Naturells

möglich ist. Damit ist das Entscheidende berührt: Es ist eine extreme
Möglichkeit des Temperaments, die hier vorgeführt wird. Im Gegensatz zu Demea
findet Micio sich mit seinem Scheitern leicht ab und spart damit auch seinem

Adoptivsohn manche Belastung, aber von der /zeaorrjç des vollkommenen
Handelns ist er ebenso wie sein Bruder weit entfernt, nur eben in entgegengesetzter
Richtung. Der eine hat zu viel Galle, der andere zu wenig. Der eine ereifert sich
beinahe über alles, der andere beinahe über nichts - man kann fast alles mit ihm
machen. Ein Fehler ist Micio und Demea bei all dem gemeinsam: Mit unbelehrbarer

Hartnäckigkeit sind sie bis zum Schluss des Stückes davon überzeugt, dass

allein sie selbst das Richtige tun.
Wenn man die ersten Akte in diesem Sinne versteht, wird man ernsthaft damit

rechnen, dass die Heiratsgeschichte des Schlusses die Aufgabe hat, Micios Schwäche

vollends zu enthüllen. Wer eine Vereinbarung, die er selbst vorgeschlagen hat,
noch am selben Tage bricht, ohne sich deswegen irgendwelche Skrupel zu machen,
dem ist wohl zuzutrauen, dass er seinen erklärten Grundsätzen24 und einer seit

langem beobachteten Lebensart ohne viel Umschweife plötzlich zuwiderhandelt.
Aber nicht nur diese Einzelheit wird bei einer solchen Deutung sinnvoll, der ganze
Akt verliert das Rätselhafte, das ihm bei denjenigen notwendig anhaftet, die
Micio als Idealgestalt verstehen25. Das gilt freilich nur unter der Voraussetzung,
dass der Schluss des Stückes in sich einheitlich ist und sich in seinem wesentlichen
Bestand auf Menander zurückführen lässt. Wir werden also, ehe wir weitere
Schlüsse ziehen, diese Frage zu prüfen haben.

Im fünften Akt der Adelphen überstürzen sich die Ereignisse geradezu; der
Leser wird, ohne aufatmen zu können, von einer Überraschung zur anderen
geführt. Derjenige, der dieses finale prestissimo in Bewegung setzt, ist der, der in
den vorausgehenden Teilen am meisten zu leiden gehabt hat : Demea. Gleich zu
Beginn enthüllt er in einem längeren Monolog (855-881), wie er vorzugehen
gedenkt : Da er gesehen habe, dass man nur durch Nachgiebigkeit und Geschenke

die Herzen der Jugend gewinnen könne, wolle er nun damit Micio den Rang
ablaufen. Nicht als ob sich ein tatsächlicher Sinneswandel bei ihm eingestellt hätte -
Lessing hat mit vollem Recht hervorgehoben, dass das nicht der Fall sein kann28;

24 Ad. 44 uxorem numquam habui rechtfertigt zwar einen so starken Ausdruck nicht, doch
hatte sich Menander hier, wenn Bentley das Ende von fr. 3 K. richtig verbessert hat,
entschiedener geäussert: ywcüx' od Xapßdvo). Im übrigen geht aus Ad. 944 hoc mihipravom inep-
tum absurdum atque alienum a vita mea videtur deutlich genug hervor, dass auch Terenz ihn
so verstanden hat.

26 Es verdient hervorgehoben zu werden, dass M. Neumann, der in seiner Mainzer Dissertation
Die poetische Gerechtigkeit in der neuen Komödie (Speyer 1958) Micio ähnlich günstig
beurteilt wie Rieth und Büchner, schliesslich (182) zum Ergebnis kommt, die Addphen seien
das einzige Stück der neuen Komödie, «das hinsichtlich der poetischen Gerechtigkeit unlösbare

Probleme bietet».
2* Hamb. Dram. 71. Stück. Der Einwand, dass der Monolog, wenn man von Leasings

Auffassung ausgehe, das Publikum täusche, was nach den Gepflogenheiten der neuen Komödie



Micio und Demea in den terenzischen Adelphen 249

verbittert will er sich auf das Treiben einer verkehrten Welt einstellen, und weil
er mit seinem redlichen Mühen nur Abneigung geerntet hat, ihr Spiel eine Weile
mitspielen, damit man sieht, er könne das auch, wenn er nur wolle, vielleicht
sogar noch besser als Micio27.

Mit der Verwirklichung des angedeuteten Planes beginnt Demea, indem er den
Sklaven schöntut (882-898), dann lässt er der Reihe nach einen guten Teil der
jetzigen und zukünftigen Familie seines Bruders von seinen Wohltaten profitieren :

Äschinus (899-923), Sostrata (924-933), Hegio (947-958), Syrus und Phrygia
(959-982) - die Zeche hat fast ausnahmslos Micio zu bezahlen. Dieser zögert
zunächst bei allen Vorschlägen, die Demea unterbreitet, mit der Zustimmung, sagt
aber dann, wenn auch sein Liebling Äschinus sie unterstützt, sofort ja, bis ihm
die Sache schliesslich bei der finanziellen Unterstützung des freigelassenen Syrus
doch zu dumm wird; d. h. er schluckt alles, auch die absurdeste Zumutung, um
sich am Ende bei etwas durchaus Nebensächlichem, auf das es weiss Gott nicht
mehr ankommt, halbwegs zu ermannen. Nun endlich fragt er fassungslos, was
denn bei seinem Bruder einen solchen Wandel des Charakters bewirkt habe. Auf
diesen Augenblick hat der andere gewartet. Mit grosser Geste verkündet er, er
habe nur einmal zeigen wollen, dass Micios Beliebtheit auf nichts anderem beruhe
als darauf, dass er zu allem ja und amen sage. Er selbst wolle sich ebenfalls dieser
Art anbequemen, wenn die jungen Leute es so wünschten; doch wenn sie eher
einen wirklich guten Ratgeber und Helfer suchten, der sie tadle, wenn sie

unbedacht handelten, aber zur rechten Zeit auch nachzugeben wisse, dann sei er
dazu der rechte Mann28. So hat nun auch Demea seinen Triumph gehabt; um so
eher kann er sein. Einverständnis dazu geben, dass Ctesipho die Hetäre ins Haus
nimmt.

nicht denkbar sei (Rieth a. O. 112; Arnott a. O. [oben Anm. 5] 260; Büchner, Studien VIII
10), trifft nur dann, wenn man V. 860f. re ipsa repperi facilitate nil esse homini melius neque
dementia völlig isoliert nimmt. Das ist jedoch unzulässig, da dieser Satz erst durch die
V. 863ff. (dazu unten S. 250) inhaltlich näher bestimmt wird. Nimmt man beides zusammen,
so wird man den Monolog schwerlich anders deuten können, als es oben geschehen ist, und
in diesem Fall kann von einer Täuschung des Publikums keine Rede sein. Im übrigen ist
doch darauf hinzuweisen, dass wir viel zu wenig Material besitzen, um über die Bedeutung
des Monologs in der neuen Komödie allgemeine Gesetze aufstellen zu können.

" Höchst eigenartig ist der letzte Vers des Monologs (881): deerit: id mea minime refert qui
sum natu maxamus. Er steht nicht nur, wie Rieth a. O. 110 bemerkt, «ohne Verbindung
ganz für sich da», sondern führt noch dazu den Leser irre, da die folgenden Wohltaten
Demeas fast ausnahmslos auf Micios Kosten gehen. Ich werde den Verdacht nicht los, dass
hier eine terenzische Eindichtung vorliegt.

!s Die V. 992 ff. sed si voltis potius, quae vos propter adulescentiam
minus videtis, magis inpense cupitis, consulitis parum,
haec reprehendere et corrigere me et obseeundare in loco,
ecce me qui id faaiam vobis

bieten an zwei Stellen Schwierigkeiten, die sich die modernen Erklärer zu wenig bewusst
machen. 1. Ist in 994 nach dem einhelligen Zeugnis unserer Hss. und des Donat obseeundare

zu lesen oder mit gewissen antiken Herausgebern (vgl. Donat ad loc.) secundare Metrisch
wäre beides möglich; bei obseeundare hätte man mit Jambenkürzung zu rechnen. Wie aber
steht es mit dem Wortsinn der beiden seltenen Verben Hier ist eine Tatsache wichtig, über



250 Hermann Tränfeie

Die innere Folgerichtigkeit dieser Gestaltung ist so offenkundig, dass sie schon

herausspringt, wenn man nur den Ablauf des Geschehens schlicht wiedergibt. Um
so schwerer ist einzusehen, wie man daran hat zweifeln können. Was Demea in
der Schlussrede als Absicht seines Handelns bezeichnet, entspricht zwar nicht aufs
Wort genau der Position des Monologes vom Aktanfang, aber von einer Unvereinbarkeit

zwischen beidem kann kaum die Rede sein. Hier wie dort ist er nur widerwillig

bereit, auf Micios Linie einzuschwenken, hier wie dort ist seine Stellung zum
Bruder die gleiche: Im Monolog erscheint als Grund seiner Verbitterung, dass

Micio, der ein Leben lang eigentlich nur an sich gedacht hat, seine Mitwelt für
sich gewinnt, indem er sich allen gegenüber freundlich gibt, während er selbst
unbeliebt ist, obwohl er doch stets nur auf das Wohl seiner Kinder bedacht war und
deswegen schwere Opfer auf sich genommen hat (863ff.); im Schlusswort belehrt

er Micio darüber, dass dieser nicht ex vera vita als umgänglich und 'nett' gelte,
sondern ex adsentando indulgendo et largiendo (986ff.).

Die folgenden Verse, in denen Demea sein eigenes Verhalten in den rosigsten
Farben schildert und sich als den wahren Helfer der Jugend hinstellt, fügen sich

gut zu der vorausgehenden Abwertimg von Micios Lebensart und müssen ihrerseits

mit dem Abschluss des Stückes zusammengesehen werden. Der Dichter
steuert hier auf das happy end zu, das unvollkommen wäre, wenn nicht auch

Ctesipho dazu käme, sich ungestört seiner Geliebten freuen zu dürfen. Wie aber
soll er nach der Verbissenheit, die Demea noch am Ende des vorausgehenden
Aktes bezeigt hat, den Lauf des Geschehens dahin lenken? Da kommt ihm die

mangelnde Selbsterkenntnis des Alten gerade gelegen; denn wer sich seiner
Mitwelt so favorabel präsentiert, kann schwerlich schon im nächsten Augenblick
wieder die Rolle des unerbittlichen Neinsagers übernehmen. Der Dichter darf
sich dieses hübschen Kunstgriffs um so unbekümmerter bedienen, als er durch
den Gang der Handlung längst hinreichend zu erkennen gegeben hat, wie wenig
er Demeas Selbsteinschätzung teilt29. Kurz, wenn die Abschlussverse 996 ff. im

die schon Donat merkwürdig unbekümmert hinweggegangen ist: Wo wir ein sicheres Urteil
fällen können, heisst obsecundare stets 'willfahren, gehorchen', secundare stets 'begünstigen,
fördern' (zum ersten vgl. Porcellini s.v., zum zweiten Verf., Die Sprachkunst des Properz
[Wiesbaden 1960] 44f.). Wenn man von dieser Grundlage ausgeht, verdient an unserer Stelle
obsecundare in loco sowohl als Gegensatz zu prorsus omnia omnino obsequor (990) als auch
im Hinblick auf die unmittelbar vorausgehenden Begriffe den Vorzug. Beachtung verdient
übrigens, dass Terenz die gleiche Verbindung in der gleichen Bedeutung auch Heaut. 827
verwendet. 2. ecce me qui id faciam in 995 kann nur heissen: 'Sieh da, ich bin der Mann,
der das für euch tut.' Man müsste demnach erwarten, dass im vorausgehenden Konditionalsatz

allgemein von einem guten Ratgeber die Rede sei, was nicht der Fall ist (vgl. me in 994).
Kurz, es liegt, worauf Bentley zur Stelle mit vollem Recht hingewiesen hat, eine Kontamination

vor zwischen «si vultis me corrigere, faciam id vobis» und «si quem vultis corrigere,
ecce me, qui id faciam vobis». Die bisher gemachten Verbesserungsvorschläge (Bentley:
quem an Stelle von me in 994, Bothe: Tilgung von me in 994) befriedigen kaum, und es ist
überhaupt die Frage, ob die bezeichnete Anomalie bei einem Dichter wie Terenz so schwer
wiegt, dass Abhilfe geboten erscheint. Aber dass die neueren Herausgeber und Kommentatoren

sie mit Stillschweigen übergehen, nimmt doch wunder.
*» Das Missverständnis, als sei das, was Demea über sich selbst sagt, das letzte Wort des Dich-



Micio und Demea in den terenzischen Adelphen 251

Kern auf Menander zurückgehen, wird man kaum daran zweifeln können, dass

auch das Ende von Demeas Rede (989-995) von ihm stammt, und wenn dieses,

warum nicht auch die Worte, an die es anknüpft (986-988)
Kaum mehr Gewicht haben die Bedenken, die sonst gegen die menandrische

Herkunft des Schlussakts vorgebracht worden sind. Dass die Motivationen, die
verwendet werden, um die einzelnen Personen auf die Bühne zu bringen, etwas

fadenscheinig sind80, wird man kaum gegen sie geltend machen können; denn das

ist in der neuen Komödie guter Brauch31 und hängt nahezu untrennbar damit
zusammen, dass diese als Ort der Handlung nur Platz und Strasse mit ein paar
Häusern im Hintergrund kennt. Und die Tatsache, dass sich sowohl in Y 7 als

auch in Y 9 vier redende Personen gleichzeitig auf der Bühne aufhalten32, lässt
nach dem gegenwärtigen Stand unseres Wissens keine auch nur halbwegs
zuverlässigen Schlüsse zu33. Zwar ist bis jetzt in den menandrischen Originalen keine
Szene aufgetaucht, die mit Sicherheit mehr als drei redende Schauspieler
erforderte34, doch können wir die Möglichkeit, dass es ausnahmsweise doch solche

Szenen gab, nicht ausschliessen. Schon Wilamowitz hat einst auf sie hingewiesen,
indem er an den Schluss der Bacchides erinnerte35, und im Dyskolos lässt sich das

Ende des ersten Akts lediglich dann mit nur drei redenden Schauspielern inszenieren,

wenn man sich mit Statisten und schnellen Kostüm- bzw. Maskenwechseln
behilft38.

Zusammenfassend wird man also sagen dürfen: Der fünfte Akt der Adelphen
ist so zielstrebig gestaltet und so einheitlich, dass er abgesehen von den sicher
Terenz zugehörigen Versen 934-946 und vielleicht ein paar unbedeutenden
Einzelheiten37 auf Menander zurückgehen muss. Was neuerdings gegen diese Annahme

ters über die Angelegenheit, spielt bei der Fehleinschätzung, der der Schlussakt der Adelphen
neuerdings ausgesetzt ist, eine nicht unwesentliche Bolle. Wer so denkt, müsste auch im
Falle der Samia annehmen, Menander teile Demeas Selbsteinschätzung, wenn er diesen,
als er im Begriffe ist, Chrysis auf die Strasse zu setzen, ausrufen lässt: xaQxéQrjaov evyevcög
(356 141).

30 Büchner, Studien VIII 17.
Die Auftritte des Syrus und Geta sind sieher nicht schlechter motiviert als der Auftritt des

81 Syrus 763ff. oder der Auftritt des Kochs Men. Sam. 357ff. 142ff., die Ungeduld des
Aeschinus 898f. ist der des Moschion Men. Sam. 1281F. auffallend ähnlich, und dass Micio
den Demea 924 nach dessen erstaunlichem Übergriff zu sprechen wünscht, liegt nahe genug.

88 Sandbach a. O. (oben Anm. 14) 48; Büchner, Studien VIII17.
88 Bei näherem Zusehen besteht das Problem vor allem in V 9. Im Falle der Szenenfolge V 5-7

lässt sich leicht eine Gestaltung denken, zu der nur drei redende Schauspieler notwendig
waren, etwa so, dass Demea dem Geta nach 898 verspricht, dafür zu sorgen, dass die Braut
sobald wie möglich abgeholt werde, und der Sklave daraufhin ins Haus der Herrin zurückkehrt.

Die in diesem Fall vorauszusetzenden terenzischen Änderungen wären vergleichsweise
bescheiden.

84 E. W. Handley, The Dyskolos of Menander (London 1965) 26.
88 a. O. (oben Anm. 4) 120. Erwägungen darüber, wie sich das griechische Original der Adelphen

mit vier Schauspielern auf der Bühne realisieren liess, bei Arnott a. O. (oben Anm. 5) 261

Anm. 2.
88 Vgl. Handley, Dyskolos 27.
*' Vgl. oben Anm. 27 und 33.



252 Hermann Tränkle

vorgebracht wurde, reicht nicht aus, um ernsthafte Zweifel daran zu wecken. Da
nun aber Micio in diesem Teil des Stücks biossgestellt wird als einer, der zu allem

ja und amen sagt, wird man auch von hierher die skizzierte Gesamtauffassimg
bestätigt sehen. Ich glaube nicht, dass durch dieses Ergebnis der Schönheit des

Werkes Abbruch getan wird. Vielmehr steht es so, dass erst dann, wenn man Micio
und Demea als extreme Gegentypen versteht, sich das enthüllt, was das Komische
der Handlung im Innersten ausmacht: Auf der einen Seite steht die junge
Generation von Brüdern. Die hauen zwar in puncto Liebschaften, wie es ihr Alter
mit sich bringt, mehr oder minder kräftig über die Stränge. Das kann nicht ohne
Heimlichkeiten abgehen. Aber im Grunde sind es ganz prächtige, gerade und
unverfälschte Kerle, aufrichtig und treu, idealgesinnt. Vor allem geben sie ihre
Fehler, wenn sie darauf angesprochen werden, schnell zu. Wie selbstverständlich

spricht Ctesipho sein peccavi, als Äschinus ihm vorhält, es sei doch Torheit
gewesen, die Heimat einer Hetäre wegen verlassen zu wollen, wie schnell Äschinus
selbst sein dolet et me tui pudet, noch ehe ihm Micio die Fahrlässigkeit seines Handelns

vorgehalten hat38. Da ist nichts Verhärtetes, nichts Verkrampftes.
Auf der andern Seite stehen die beiden Alten, die sich so sehr in ihrer Erzieherrolle

gefallen. Sie leiden nicht nur mit dem, was sie mit ihrer Erziehung wollen,
Schiffbruch, nein, sie sind es, die einen Schaden haben und eigentlich erzogen
werden müssen. Sie müssen aus ihrer Verbissenheit und Abkapselung
herausgezogen und zu ein bisschen Offenheit und Verständnis für die Belange des anderen

hingeführt werden. Nur ist das eben furchtbar schwer. Ohne dass sich die beiden

wirklich ändern, ohne dass ihnen auch nur die Erkenntnis ihrer Fehlhaltung
aufdämmert, wird ein Schatten davon am Schluss des Stückes sichtbar, eine leichte

Auflockerung am Ende des turbulenten Tages: Demea sagt einmal ja und Micio
wenigstens einmal nicht. Es braucht kaum gesagt zu werden, wie bezeichnend

menandrisch das ist. Wie der Dichter alles verbissene, neunmalkluge menschliche

Handeln mit seinen Zweifeln begleitet, so offenbar auch das passionierte Erziehen.
Er glaubt nicht recht daran. Wenn etwas nach seiner Meinung die Dinge ins Lot
zu bringen vermag, dann die geheime Fügung des Weltlaufs, jj rv/r] oder rd
avrö/iarov, dem sich anzuvertrauen die Menschen gut tun.

Gegen die vorgetragene Deutung könnten sich von verschiedenen Seiten
Einwände erheben. So mag z. B. jemand die Auffassung vertreten, es sei so eindeutig
nicht, dass Micio in den ersten vier Akten als extremer Gegentyp zu Demea
geschildert werde, und wenn man das aus seiner Behandlung am Ende des Stücks
erschliessen wolle, lege man einen Masstab an, der der antiken Komödie schwerlich

angemessen sei. Möglich wäre auch das Bedenken, man könne sich eigentlich kaum
vorstellen, dass der Dichter eine so humane, aufgeschlossene und 'fortschrittlich'
denkende Gestalt wie Micio so negativ bewertet haben sollte. Beide Einwände
lassen sich entkräften, und zwar mit Hilfe anderer Werke Menanders. Indem wir

» Ad. 276 und 682f.



Micio und Demea in den terenzischen Adelphen 253

sie heranziehen, werden auch die von Rieth-Gaiser und Büchner fast völlig ausser

acht gelassenen Beziehungen der Adelphen zu seinem sonstigen Schaffen deutlich
werden.

1. Die auffallende Ähnlichkeit zwischen dem Schluss des Dyskolos und dem

unseres Werkes ist schon bald nach der Veröffentlichung der ersten vollständigen
Menanderkomödie mehrfach ausgesprochen worden39. Hier wie dort endet ein

Stück, das bisweilen ans Tragische streift, mit einem toll possenhaften Auftritt;
ein ausgelassener Kehraus fegt allen Ernst hinweg, indem andere Personen der
Komödie ihren Spott auf Kosten einer einzelnen treiben. Die Frage nach der
Herkunft dieser Wendimg ins Burleske braucht uns hier nicht zu beschäftigen, auch

nicht die, ob sie ästhetisch befriedige oder nicht. Für unseren Zusammenhang
wichtiger ist schon die Tatsache, dass ihr zweimaliges Auftreten eigentlich gegen
Versuche, den Schlussakt der Adelphen, so wie er uns vorliegt, Menander
abzusprechen, nachdenklich stimmen sollte40. Und das Bedeutsamste: Die Person, die

im Dyskolos in der bezeichneten Weise Federn lassen muss, ist nicht irgendeine,
sondern Knemon, der durch sein mürrisches, menschenfeindliches Wesen sich

selber, aber auch seiner Mitwelt das Leben in der schlimmsten Weise vergiftet hat.
Wenn jemand in diesem Stück eine solche Behandlung verdient, dann er.
Entsprechend ist der Dichter verfahren. Dass er es in den Adelphen auch so gemacht
haben müsse, ist damit nicht gesagt. Aber es ist zum mindesten eine plausible
Annahme, ihm hier wie dort das gleiche Vorgehen zuzuschreiben.

2. Die auffallende Ähnlichkeit zwischen den Adelphen und den plautinischen
Bacchides, die bekanntlich eine Nachdichtung von Menanders A iç èÇanaxMV

darstellen, ist oft genug hervorgehoben worden41. Hier wie dort geht es um das
Verhältnis zwischen Vätern und Söhnen, hier wie dort um Fragen der Erziehung im
Zusammenhang mit den Liebschaften der Kinder, und im einen wie im andern

Fall kommen die Alten schlechter weg als die Jimgen. Worauf es mir hier aber

besonders ankommt, ist die Tatsache, wie stark Micio dem einen von den beiden

Vätern der Bacchides gleicht. Als Philoxenus von dem aufs höchste erregten
Pädagogen erfährt, dass sein Sohn Pistoclerus hei einer Hetäre ein- und ausgeht, lässt

er sich nicht aus der Ruhe bringen und vertritt Meinungen, die dem Leser der

Adelphen seltsam bekannt vorkommen (408ff.):
heia, Lyde, lenüer qui saeviunt sapiunt magis.
minus mirandum est, illaec aetas si quid illorum facit,

quam si non faciat. feci ego istaec itidem in adulescentia.

416 ff.:
paulisper, Lyde, est libido homini suo animo obsequi;

** Vgl. etwa A. Thierfelder, Knemon - Demea - Micio, in: Menandrea (Genua 1960).
*° Die Tatsache mit vollem Recht hervorgehoben von W. G. Arnott, Greece and Rome NS 10

(1963) 144 und H. Marti, Lustrum 8 (1963) 78.
41 Vgl. etwa Praenkel a. O. (oben Anm. 4) 242 233; Wehrli, Motivstudien 79ff.; Webster

a. O. (oben Anm. 4) 313f. und Handley, Inaug. Lecture (oben Anm. 2) 7.



254 Hermann Tränkle

iam aderit tempus, cum sese etiam ipse oderit; morem geras;
dum caveatur, praeter aequom ne quid delinquat, sine.

Und noch einmal 437 :

alii, Lyde, nunc sunt mores.

Hatte sich nicht Micio Demea gegenüber recht ähnlich geäussert42 Bekanntlich
endet die Szene damit, dass Philoxenus dem Pädagogen das weitere Nachspionieren

verbietet und lediglich den jungen Mnesilochus bittet, etwas auf seinen Freund
aufzupassen. Später kommen ihm freilich doch Skrupel ob seiner Nachsicht
(1076 ff.), und wieder hören wir Formulierungen, die Micios Worten nahestehen

(1081 f.):
ego dare me meo gnato institui, ut animo obsequium sumere possit;

aequum esse puto, sed nimis nolo desidiae ei dare ludum43.

Auch die Bacchides also stellen einen nachsichtigen, humanen, 'fortschrittlich'
denkenden Erzieher vor - und am Ende des Stücks ist es gerade dieser, der den
Hetären zuerst ins Netz geht (1155ff.), während der zweite wackere Komödienvater

ihren Verführungskünsten erst nach einigem Widerstand erliegt. Das
bedeutet natürlich noch nicht, dass Micio mit Philoxenus auf einer Stufe stünde.
Er begeht keine ehrenrührige Handlung, ist ungleich differenzierter, aus viel
edlerem Holz geschnitzt, wie denn Menander in den Adelphen überhaupt nicht
versäumt hat, den beiden Alten neben den lächerlichen Zügen auch die gewinnenden

reichlich mitzugeben44. Die Bacchides dagegen haben ein auch in der plautini-
schen Vergröberung noch recht deutlich erkennbares satirisches Element; es

kommt dem Dichter allem Anschein nach darauf an, die Hohlheit eines gutbürgerlichen,

vermeintlich wohlanständigen Daseins zu entlarven. Das hat auf die dort
auftretenden Personen stark abgefärbt. Aber Vertreter des gleichen Typs sind
Micio und Philoxenus jedenfalls, eines Typs, mit dem für Menander eine gewisse

« Vgl. Ad. 101-110 und 821-835.
43 Vgl. Ad. 49-52 und 147-153.
44 Das gilt nicht nur von Micio, sondern auch von Demea. Es sei in diesem Zusammenhang

lediglich auf die Szene III 4 verwiesen, die von Rieth a. O. 71 und Büchner, Studien Vlil 7
meines Erachtens gravierend missdeutet worden ist. Bekanntlich erfährt Demea in dieser
Szene von Hegio, dass Äschinus einem Bürgermädchen Gewalt angetan hat und man nun
sogar fürchten muss, er werde sich nicht an das gegebene Heiratsversprechen halten. Seine

Verlegenheit ist gross; er schämt sich und weiss nicht, wie er sich verhalten und was er
antworten soll (485f.). Schliesslich verspricht er etwas einsilbig, dass er mit Micio sprechen
wolle und alles geschehen werde, was Hegio billigerweise von ihnen erwarten kann (499.505).
Das soll ein Zeichen «moralischen Versagens» sein. Man wird zu einem solchen Urteil doch
nur kommen können, wenn man die Voraussetzungen des Stücks vergessen hat. Bindende
Zusagen hätte Demea schon vor der Auseinandersetzung des ersten Akts nicht geben können
und nach ihr erst recht nicht mehr; denn Micio hat sich jede Einmischung verbeten. Wohl
aber hätte er dem Fremden gegenüber seinen Bruder biosstellen und alle Verantwortung auf
ihn abwälzen können. Aber offenbar hält er das für inischicklich; denn erst, nachdem Hegio
abgegangen ist, fährt er los (507ff.). Demeas Schweigsamkeit ist also die Folge eines
ernsthaften Dilemmas, das nur deswegen besteht, weil er ein Mann von Charakter ist. Was er
mit Fug antworten kann, spricht er aber aus - ein sehr würdiges Verhalten, möchte ich
meinen.



Micio und Demea in den terenzischen Adolphen 255

Lässigkeit und Schlaffheit ebenso wie ein gewisser Mangel an Standfeste nahezu
untrennbar verbunden gewesen zu sein scheint.

Dass dies im Falle der Adelphen seit Cicero so anhaltend verkannt wurde, ist
eine Folge der terenzischen Umgestaltung des fünften Aktes. Wenn Micio dort
sich gegen eine Verehelichung wehrt, weil sie seiner Lebensart widerspricht, und
schliesslich nur seinen Angehörigen zuliebe (945 : si vos tanto opere istuc voltis, fiat)
in sie einwilligt, beweist er damit tatsächlich eine bemerkenswerte Überlegenheit.
Man mochte sich dann zwar über die Gestaltung des ganzen Schlusses wundern,
aber man musste ihm Demea gegenüber den Vorzug geben, solange man die

Frage nach der Beschaffenheit des menandrischen Originals nicht ernsthaft stellte.
Seitdem das geschehen ist und wir vom Schaffen des griechischen Dichters eine

fester umrissene Vorstellung haben, wird man sich, bei allem Vorbehalt, doch für
die skizzierte Deutung zu entscheiden haben.


	Micio und Demea in den terenzischen Adelphen

