
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 29 (1972)

Heft: 2

Artikel: Platon und Demokrit

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-23631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-23631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Platon und Demokrit

Von Olof Gigon, Bern

Es gehört gewissermassen zu den ältesten Fragen der Piatonforschung, wie man
sich das Verhältnis Piatons zu Demokrit vorzustellen habe. Die Texte sind bekannt
und zerfallen in zwei Gruppen, von denen die eine von Piaton aus nach Demokrit
fragt, die andere von Demokrit aus nach Sokrates.

Diog. Laert. 3, 25 notiert das Zetema, weshalb wohl Piaton zwar gegen fast alle
früheren Philosophen polemisiert, Demokrit hingegen nirgends auch nur erwähnt
habe; eine Antwort bringt erst das Kapitel über Demokrit, schicklicherweise,
möchte man sagen, da das, was berichtet werden soll (9, 40), auf Piaton ein ebenso

ungünstiges Licht wirft wie auf Demokrit ein günstiges. Zitiert wird Aristo-
xenos Frg. 131 Wehrli, wobei es allerdings nicht sicher auszumachen ist, ob der

ganze Text bis eooixo aus einem und demselben Zusammenhang und aus Aristo-
xenos stammt. Aus den zahlreichen Seltsamkeiten, die er enthält, greife ich nur
wenige heraus. Wenn Piaton Demokrits Bücher einsammeln und verbrennen lassen

möchte, so ist dies eine höchst ungewöhnliche Massnahme, die nicht einfach von
seiner Überzeugimg, dass Demokrits philosophische Theorien verkehrt seien,

abgeleitet werden kann. Der Leser sieht sich vielmehr an die Erzählung vom Buche
des Protagoras (Diog. Laert. 9, 51/52) erinnert. Da soll die Gottlosigkeit der
Eingangsthese die Athener veranlasst haben, tatsächlich alle erreichbaren Exemplare
des Werkes einzusammeln und öffentlich verbrennen zu lassen. So wird man
vermuten, dass der aristoxenische Piaton gar nicht den Atomismus schlechthin
treffen wollte, sondern dass es in einem ganz präzisen Sinne der Verfasser des

zehnten Buches der Nomoi gewesen sein soll, der die Gottlosigkeit bestimmter
Äusserungen Demokrits ebenso feierlich hätte bestrafen wollen, wie die Athener
zuvor diejenige des Protagoras bestraft hätten. Beide Berichte dürften Erfindung
sein, auch wenn man teilweise Kleanthes SVF 1, 500 vergleichen könnte. Es
erhebt sich freilich sofort die weitere Frage, welche Rolle die beiden Pythagoreer
(die in der Überlieferung nicht eben häufig vorkommen) in der Sache gespielt
haben mögen, bzw. welchen Sinn ihre Intervention nach der Meinung des Aristo-
xenos gehabt hat; wir erfahren darüber zu wenig, um sicher urteilen zu können.

Der zweite Teil des Textes von xai ôrjXov ôè an ist etwas anders orientiert. Er
nimmt zunächst recht genau die Formulierung von 3, 25 auf und insinuiert, dass

Piaton einer Auseinandersetzung mit Demokrit darum aus dem Wege gegangen
sei, weil er sich ihr nicht gewachsen gefühlt habe. Dazu nur drei Bemerkungen.
Fürs erste ist demnach Demokrit als Philosoph Piaton ebenbürtig; schärfer
formuliert ist er der einzige ältere Philosoph, der in der Lage ist, Piatons eigene
Lehren ernsthaft in Frage zu stellen. Es wäre nicht ohne Interesse, einmal unter



164 Olof Gigon

diesem Gesichtspunkt aus der Doxographie über Demokrit (von Aristoteles bis
über Cicero hinaus) diejenigen Stellen herauszuheben, an denen Demokrit
ausdrücklich mit Piaton verglichen oder doch den anderen Philosophen früherer
oder späterer Zeit gegenüber in eine Sonderstellung gerückt wird. Zum zweiten
wird ohne Umschweife vorausgesetzt, dass Piaton nicht etwa darum Demokrit
unerwähnt gelassen habe, weil er dessen Werke nicht gekannt habe; sie waren
ihm im Gegenteil bekannt, und er hat absichtlich über sie geschwiegen. Drittens
endlich setzt sich unser Text mit erstaunlicher Unbekümmertheit über die
Tatsache hinweg, dass Piaton in den Dialogen niemals selber spricht, sondern Sokrates

sprechen lässt. Auf diese Weise wird der Weg zu der nächstliegenden Antwort auf
das Zetema verbaut, dass nämlich Demokrit darum nicht namentlich aufgeführt
wird, weil ihn Sokrates aus chronologischen Gründen gar nicht kennen konnte.

Man kann nicht genug betonen, wie sorgfältig Piaton in seinem weitläufigen
Oeuvre alle groben Anachronismen zu vermeiden gewusst hat. Die Piatonforschung
hat längst konstatiert, dass nur fünf Stellen vorhanden sind, an denen, wie es

scheint, historische Tatsachen aus der Zeit nach 399 erwähnt werden; völlig un-
bezweifelbar ist unter ihnen nur eine einzige, Menex. 245 E. Piaton hat sich also
bewusst und systematisch darum bemüht, von den Dialogen alle Ereignisse und
Personen fernzuhalten, die dem geschichtlichen Sokrates von den Gegebenheiten
der Chronologie her schlechterdings unbekannt sein mussten.

Hat zu diesen Personen auch Demokrit gehört Man wäre geneigt, dies
anzunehmen, womit das Problem auf eine ebenso einfache wie unverfängliche Weise

gelöst wäre, wenn wir nicht die zweite Gruppe von Texten besässen, die von der

Voraussetzung ausgehen, dass Demokrit und Sokrates Zeitgenossen waren, und
daraufhin fragen, ob Demokrit Sokrates persönlich gekannt habe oder nicht.
Diog. Laert. 9, 36/37 berichtet einerseits über die Vermutung des Thrasyllos, mit
dem TiêvraûXoç in den Anterasten 136 A sei Demokrit gemeint, andererseits über
zwei Traditionen, die im schliesslichen Ergebnis übereinstimmen, in den Erläuterungen

dazu einander jedoch auffallend widersprechen.
Nach der ersten Version, die Diog. Laert. über Demetrios Magnes aus Anti-

sthenes von Rhodos (FGrHist 508 F 3ff.) zu beziehen scheint, sei Demokrit zwar
in Athen gewesen und habe auch Sokrates gekannt, aber keinen Wert darauf
gelegt, sich diesem zu erkennen zu geben. Dazu wird eine Äusserung Demokrits
selbst zitiert, die freilich nicht von Sokrates im besonderen spricht, aber immerhin

allgemein erklärt, in Athen habe ihn niemand gekannt, augenscheinlich, weil
er selbst nicht Wert darauf legte, bekannt zu werden (VS 68 B 116) ; die Folgerung
für Sokrates ergab sich daraus leicht, wenn man annahm, dass Demokrit vor 399

in Athen gewesen sei.

Die Frage ist, ob diese Äusserung als echt gelten darf. Dagegen sprechen zwei
Momente. Das erste ist gerade das autobiographische Kolorit, das wohl eher in
einem Briefroman am Platze wäre; man kann den Satz mühelos zu dem etwas

billigen Paradoxon ergänzen, dass der universale Forscher, der nahezu alle



Platon und Demokrit 156

Länder der Oikumene bereist hat, sich ausgerechnet in Athen mit der Stellung des

unbekannten Fremdlings begnügt. Das zweite Moment ist die zweite von Diog.
Laert. mitgeteilte Version im ganzen: Demetrios von Phaleron hat in der Apologie

des Sokrates behauptet, Demokrit sei überhaupt niemals in Athen gewesen
(Frg. 93 Wehrli). Dies steht im Zusammenhang eines umfassenden Nachweises,
dass es die Philosophie in Athen zu allen Zeiten schwer gehabt habe: die einen

Philosophen seien verfolgt worden wie Anaxagoras, Diogenes von Apollonia und
Sokrates selbst, die anderen wie Heraklit, Zenon von Elea und Demokrit hätten
aus guten Gründen überhaupt darauf verzichtet, den Boden Athens zu betreten.
Die Folgerung ist zwingend, dass Demetrios den Satz VS 68 B 116 entweder nicht
gekannt oder als unmassgebliche Erfindung eines Dritten beiseite geschoben hat.

Allerdings finden sich auch Argumente für die Echtheit des Satzes. Auf den

immer wieder munter phantasierenden Valerius Maximus will ich kein grosses
Gewicht legen, obschon sein Text 8, 7 ext. 4 nicht uninteressant ist. Er betont,
dass der Text aus einem Buche stamme (was etwa aus Cic. Tusc. 5,104 nicht
hervorgeht), und akzentuiert die Situation so, dass Demokrit sich in Athen so sehr

auf seine Forschungen konzentriert habe, dass ihm keine Zeit verblieben sei,

Bekanntschaften zu machen. Das passt zum Gesamtbild Demokrits.

Wichtiger ist die Tatsache, dass bei Demokrit auch sonst autobiographische
Mitteilungen vorgekommen sein dürften. Er hat Pannenides und Zenon als die

«zu seiner Zeit bekanntesten» Philosophen ausdrücklich genannt (Diog. Laert. 9,

42), desgleichen Protagoras. Dass er auch von seinen weiten Reisen gesprochen
hat, wird man aus den Hinweisen des Theophrast (bei Ael. V. hist. 4, 20) und
Megasthenes (FGrHist 715 F 10) folgern können. Gerade diese beiden verhältnismässig

frühen Autoren werden sich kaum auf einen schon vorhandenen Demokrit-
Roman bezogen haben. Am Rande darf auch erwähnt werden, dass die Haltung,
die sich in VS B 116 ausspricht, an mehrere Sätze Epikurs erinnert. Ich denke an

Frg. 187 und 208 Us.
Sicherheit ist nicht zu erlangen. Wir sind ja auch über die Lebensdaten Demokrits

ziemlich schlecht informiert. Man möchte ihn für jünger halten als Sokrates,
doch genauere Anhaltspunkte fehlen. Wir verfolgen diese Dinge hier nicht weiter.
Es darf dabei bleiben, dass Piaton vermutlich aus chronologischen und vielleicht
auch aus einigen anderen Gründen keine Möglichkeit besass, seinem Sokrates eine

ausdrückliche Kenntnis der Person und der Werke Demokrits zuzuschreiben.
Dass er selbst über die Philosophie Demokrits Bescheid wusste, ist längst

festgestellt. Die Aneignung demokritischer Gedanken und die Auseinandersetzung
mit seinen Thesen vollzieht sich freilich immer wieder auf eine schwer durchschaubare

Weise. Piaton versteht es, das fremde Gut so souverän ein- und umzuarbeiten
und die übernommenen Doktrinen so weiterzuentwickeln, dass nur die aufmerksamste

Interpretation die Hintergründe jeder einzelnen Aussage einigermassen
aufzuhellen und von ihnen aus die Tragweite der philosophischen Leistung Piatons
zu ermessen vermag. Der Versuch einer solchen Interpretation sei hier vorgelegt.



156 Olof Gigon

Zu den härtesten Übergängen in der Politeia gehört der Abschnitt, in welchem

von der Diskussion über die Dichtimg endgültig Abschied genommen und in die
Frage nach dem Lohn der Gerechtigkeit eingebogen wird.

607 C-608 A formuliert die Alternative: Die Dichtung muss Rechenschaft über
ihr Tun ablegen und nachweisen können, dass sie nicht nur erfreulich, sondern
auch nützlich ist; vermag sie dies, dann soll sie willkommen sein, vermag sie es

nicht, dann bleibt sie aus dem vollkommenen Staate ausgeschlossen (nebenher
sei beachtet, dass Piaton nicht bloss von Rechtfertigungen der Dichter in ihren
Dichtungen spricht, sondern auch von Prosaschriften, in denen Freunde der

Dichtung ihre Nützlichkeit nachzuweisen bemüht sind; unzweifelhaft werden
damit bestimmte Traktate tisqi noirjxixfjç anvisiert).

In 608 A alo&ofXE&a & ovv wechselt der Ton. Aus dem vorangehenden Satze
werden mehrere Begriffe wieder aufgenommen, aber das Urteil lautet unüberhör-
bar härter als eben zuvor. Dies erleichtert die Einführung des pathetischen Satzes

608 B: Der dycôr, den man führen muss, ist gewaltig, grösser, als man meint;
die etwas überraschende Wendung ov% oooç ôoxeï suggeriert den Gedanken, dass

die meisten Leute diesen Kampf für unbedeutend halten - die altsokratische Formel,

dass dasjenige, was den Leuten leicht zu erscheinen pflegt, in Wahrheit
überaus schwer ist, wird damit angetönt.

Man soll sich durch nichts vom gerechten Handeln abhalten lassen. Aufgezählt

werden dazu vier Verführungen, die freilich nicht auf derselben Ebene stehen.
Denn dass Ehre und Reichtum (ein klassisches, etwa bei Aristoteles EN und Pol.
vielfach belegtes Paar), dann auch die Macht den Menschen dazu verführen,
ungerecht zu handeln, ist evident; der Einfluss der Dichtung ist durchaus anderer
Art. Um des Zusammenhangs willen hat Piaton die Tcoirjxixhier angehängt.

Auch im Nachfolgenden fehlen die Sonderbarkeiten nicht. Der Leser wird
jedenfalls kaum erwarten, dass nach dem bedeutungsvollen Satze ov% ôaoç ôoxeî
der Gesprächspartner leichthin zu erklären vermag, dass man Gerechtigkeit zu
üben habe, sei nicht bloss seine Überzeugung, sondern wohl auch die Meinung
«aller andern Leute». Natürlich trumpft nun Sokrates sogleich auf mit dem
Hinweis, dass vom grössten ä&Xov in dem uns aufgegebenen âywv noch gar nicht die
Rede war; da ist es denn an Glaukon, sich zu wundern.

Schon ältere Kommentatoren haben sich gefragt, was Sokrates mit den bereits
erwähnten Belohnungen der Gerechtigkeit eigentlich meint. Man könnte zur Not
444 C-E heranziehen, wo unter Benutzung einer alten, weit verbreiteten Formel
festgestellt wird, dass die Gerechtigkeit der Seele vyîeia, xdXXoç und eveÇîa

verschafft, eine Dreiheit von Gütern (vgl. Arist. Top. 116 b 13fif., Eudemos Frg. 7

W.-R.), die gewiss nicht zu verachten ist. Doch Piaton insistiert nicht weiter auf
dieser Leistung der Gerechtigkeit, und so bleibt das Problem bestehen. Ich denke,
dass man es in den grösseren Zusammenhang stellen muss : Der gesamte Abschnitt
608 A-D hat die Aufgabe, zwischen zwei in sich geschlossenen, aber unter einander
sehr heterogenen Komplexen eine Brücke zu bilden. Dergleichen Abschnitte gibt



Platon und Demokrit 157

es in der Politeia mehrfach, und der Interpret hat immer wieder zu konstatieren,
dass sich Piaton nicht lange bei ihnen aufgehalten, sondern sich mit einer

verhältnismässig flüchtigen Skizze begnügt hat. Da häufen sich die Anstösse, und

man sollte sich hüten, gerade aus solchen Stellen allzu weitreichende Schlüsse

zu ziehen.

Sokrates beantwortet die verblüffte Frage Glaukons zunächst absichtlich
unbestimmt und rätselnd. Die Zeitdauer eines Menschenlebens ist wenig im
Vergleich zur «ganzen Zeit»; Glaukon, der doch noch nicht weiss, worauf dies hinaus
soll, überbietet Sokrates augenblicklich: sie ist nicht nur wenig, sondern gar
nichts (die Nähe zu den bekannten Stellen Aristot. Protr. Frg. 10 a W.-R. und
Cic. Somn. Scip. 21-34 ist spürbar). Der nächste Schritt führt «das unsterbliche
Wesen» ein, das - seiner eigenen Natur gemäss - nur an der «ganzen Zeit»
interessiert sein wird. Wie sich nun Glaukon erkundigt, was damit gemeint sei, fragt
ihn umgekehrt Sokrates mit gespielter Verwunderung, ob er denn nicht wisse, dass

unsere Seele unsterblich sei; und Glaukon bestätigt, dies sei ihm in der Tat
unbekannt. Er zweifelt sogar daran, ob Sokrates dies zu beweisen in der Lage sei;
worauf dieser wiederum bemerkt, dies sei ganz leicht, auch Glaukon könne dies.

Damit ist endlich der von Piaton angestrebte Ausgangspunkt des nachfolgenden
Abschnittes erreicht. Sokrates erklärt sich bereit, diesen leichten Beweisgang
vorzuführen.

Ich habe diesen Wortwechsel 608 D darum so ausführlich paraphrasiert, damit
sichtbar werde, wie befremdlich hier alles ist. Dem dramatischen Effekt zuliebe
wird bedenkenlos unterstellt, dass Glaukon noch nie etwas von der Athanasie
der menschlichen Seele gehört habe - derselbe Glaukon, der in 358 E-367 E das

Nachleben der Seele nach dem Tode genau so wenig wie sein Bruder in Frage
gestellt hatte und der (was letzten Endes wichtiger ist) in 504 E/505 A von Sokrates
ausdrücklich dabei behaftet wird, dass er schon oft von der Idee des Guten gehört
habe; und wie könnte systematisch von der Idee des Guten die Rede sein ohne
den Hinblick auf die Seele, die auf das Erkennen jener Idee angelegt ist und dies

nur sein kann, weil sie unsterblich ist
Seltsam ist auch, wie Sokrates hier sozusagen eine Gegenposition zu 608 B

bezieht. Dort war gesagt, dass der Kampf um die Gerechtigkeit grösser sei, als

man meine ; hier hören wir umgekehrt, der Beweis für die Unsterblichkeit sei viel
leichter zu führen, als Glaukon erwartet. Hier wie dort ist Piatons Absicht, den

Gang des Gesprächs durch überraschende, paradoxe Wendungen zu beleben, mit
Händen zu greifen.

Für die Sache selbst halten wir fest, dass Piaton den nun anhebenden Beweisgang

für besonders leicht verständlich und wohl auch für besonders schlüssig

gehalten hat. Auf diesen Beweisgang kommt uns nun alles an.

Begonnen wird, wie zu erwarten, mit einem ößoXoyov/ievov. Es gibt den Gegensatz

von âyaêôv und xaxov. Der zweite Schritt ist, wenn man es genau nimmt,
überreich an Implikationen verschiedener Art. Als «gut» wird bestimmt das



158 Olof Gigon

Bewahrende und Fördernde, als «schlecht» das Vernichtende und Schädigende.
Damit haben wir eine Formel, die sowohl in den Kategorien der Biologie (gut ist
das, was das physische Dasein erhält und seine Entfaltung befördert) wie auch
in denjenigen der Ontologie interpretiert werden kann; im zweiten Falle spricht
sie die elementarste aller Entscheidungen aus, diejenige nämlich, dass es besser

sei, zu sein als nicht zu sein, womit wir (was hier nicht auszuführen ist) in die
unmittelbare Nähe des berühmten Satzes 509 B gelangen.

Mit dem dritten Schritt beginnen wir unser Beweisziel in den Blick zu
bekommen. Jedem Wesen ist ein besonderes Gutes und Schlechtes zugeordnet.
Die universale Geltung dieses Satzes wird systematisch skizziert an einigen
Beispielen, die der Reihe nach den Menschen als Vertreter der Çwa, dann die qwxd
und schliesslich die ätpv%a heranziehen. Man könnte geneigt sein, sich an Xen.
Mem. 3, 8, 2/3 auf der einen und Arist. EN 1096 a 29-34 auf der anderen Seite zu
erinnern, wo hervorgehoben wird, dass das aya&öv ein tiqôç xi und in jeder Situation

ein immer wieder anderes ist. Doch an unserer Stelle liegt der Akzent anders.

Auf was es Piaton ankommt, ist, dass jedes Wesen nicht durch ein beliebiges,
sondern nur durch das ihm zukommende âyaûôv gefördert und ebenso nur durch
das ihm zukommende xaxöv geschädigt und zerstört werden kann.

Bedeutungsvoll wird gleich zweimal hintereinander der Begriff des ov/iipvxov
xaxöv genannt (609 A). Interpretiert man ihn scharf, so besagt er, dass jedes
Wesen zum vorneherein und schon bei seiner Entstehung eine spezifische
Anfälligkeit für dasjenige besondere xaxöv mitbringt, durch das es dereinst vernichtet
werden wird.

Der vierte Schritt bringt uns unmittelbar an den Band der Alternative, auf die
alles ankommt. Er expliziert, dass jedes Wesen ausschliesslich durch das ihm
zugeordnete xaxöv zerstört werden kann und durch nichts anderes.
Unterstrichen wird dies durch ein mit leichter Hand angedeutetes Schema. Wenn es

(1) das xaxöv, (2) das àya&ôv und (3) das fiv\xB xaxov /jirjxe âya&ôv gibt (es müsste
einmal die Geschichte dieses Schemas von Parmenides an bis hinab zur klassischen
Stoa geschrieben werden), so ist es evident, dass zerstörend nur das xaxöv (1)
wirken kann; wir müssen freilich beifügen, dass gerade diese einigermassen banale

Feststellung im Beweiszusammenhang kaum eine Rolle spielt; wesentlich ist
vielmehr, dass innerhalb des xaxöv selber zwischen einem ov[i<pvxov (olxeiov) und
einem dkXöxgiov xaxöv für jedes Wesen unterschieden wird; auch das dÄköxqiov
xaxöv kann keinem Wesen etwas anhaben.

In 609 B wird nun allerdings diese in sich geschlossene und sinnvolle These

(auf die wir später zurückkommen werden) entscheidend eingeschränkt. Der
Leser konnte bis dahin der Meinung sein, dass eine einfache Alternative anvisiert
werde. Es existieren auf der einen Seite vergängliche Wesen, denen ein otipiqwxov
xaxöv beigegeben ist und die an diesem irgendwann zugrunde gehen; und es

existieren doch wohl auch unvergängliche Wesen, die von keinem avfiqwxov xaxöv

begleitet werden. i



Platon und Demokrit 159

Platon entwickelt jedoch eine dritte Möglichkeit und damit zugleich eine andere

Alternative. Demnach gibt es Wesen, die zwar ein av/upvrov xaxôv haben, durch
dieses aber nicht zerstört, sondern bloss geschädigt werden können; es ist also

mit Schädigungen zu rechnen, die ihrer Natur nach nicht zur Vernichtung des

Geschädigten zu führen brauchen und führen können - eine gewagte Behauptung,
der doch Glaukon unbedenklich zustimmt.

Worauf Piaton konkret hinauswill, zeigt sich sofort. Die Seele besitzt ihr avfi-
tpvrov xaxôv in den vier, hier der Reihe nach aufgezählten Kardinallastern. Die
These ist, dass diese xaxâ zwar schädigen, aber nicht vernichten. Ein erster etwas

primitiv wirkender Einwand wird genannt. Wenn der Ungerechte wegen seiner
Missetat zum Tode verurteilt und hingerichtet wird, so könnte man meinen, er
gehe in der Tat an seiner Ungerechtigkeit zugrunde. Dagegen wäre zweierlei geltend
zu machen. Es könnte betont werden, dass eine Hinrichtung zwar den Körper
vernichtet, aber nicht die Seele (womit allerdings vorausgesetzt wäre, was erst
bewiesen werden muss), und es könnte konstatiert werden, dass längst nicht alle
Missetäter diesem Schicksal verfallen, im Gegenteil, wie 610 DE erklären wird.

An unserer Stelle zieht Piaton es vor, den Einwand einfach auf sich beruhen

zu lassen und sogleich zu einer Erläuterung der These überzugehen. Sie bedient
sich einer sorgfältigen Parallelisierung von Körper und Seele.

Das ovfMpvrov xaxôv des Körpers ist die Krankheit. Wo sie dabei ist (nagaxa-
frfjo&ai und èveïvai sind zu beachten), geht der Körper zugrunde. Bei der Seele ist,
wie schon erwähnt, das ov/i<pvrov xaxôv die Reihe der Kardinallaster; doch wo sie

dabei sind, geht die Seele als solche (also unabhängig vom Körper) nicht zugrunde.
Dies ist die fundamentale Behauptung, der Glaukon in 609 D genau so mühelos

zustimmt, wie er in 609 B ihrer allgemeinen Voraussetzung zugestimmt hatte.
Dabei möchten wir meinen, dass es Piaton selbst nicht entgangen sein kann, wie
anfechtbar beide Sätze sind. Es kann sehr wohl die These vertreten werden, dass

alles, was überhaupt Schaden erleiden kann, damit auch zum Untergang schlechthin

verurteilt ist; und es kann auch angenommen werden, dass es nicht nur den
Tod des Körpers, sondern auch einen (wie immer zu charakterisierenden) Tod der
Seele gibt; beide Thesen sind ja auch, was hier nicht nachzuweisen ist, zum
mindesten in der nachplatonischen Philosophie faktisch vertreten worden. An unserer
Stelle ist die Frage berechtigt, ob Piaton nicht gerade darum den Gesprächspartner
des Sokrates so unbekümmert und rasch hat zustimmen lassen, um eine Diskussion

seiner Behauptungen, die in jedem Falle mühsam und langwierig gewesen
wäre, zu vermeiden.

Was mm untersucht wird, ist die besondere These, dass die Seele, die aner-
kanntermassen durch das ov/jicpvxov xaxôv nicht zerstört werden kann, noch viel
weniger durch ein àXkôxgiov xaxôv gefährdet ist. Der Vergleich mit dem Körper
wird weitergeführt. Aus ihm gewinnt Piaton eine neue, nicht uninteressante
Distinktion : Das avfiqwxov xaxôv des Körpers ist die Krankheit und nichts anderes.

Wenn mm die Rede davon geht, dass ein Körper etwa am Genuss verdorbenen



160 Olof Gigon

Brotes zugrunde ging, so hat man zu unterscheiden. Das Brot ist nur das von
aussen veranlassende Moment (mit ôid markiert), das im Körper die Krankheit
aktiviert. Ursache des Todes (mit xmö markiert) ist ausschliesslich die Krankheit.

Der Sinn der These ist klar. Es hegt ihr daran, unter allen Umständen eine

feste und eindeutige Relation zwischen dem Körper und dem ihn zerstörenden
xaxöv herzustellen und zu verteidigen. Der Laie meint, dass der Mensch aus
zahllosen beliebig verschiedenen Ursachen sterben kann. Die hier vorgetragene
Unterscheidung eines bloss auslösenden (öiö) und eines verursachenden (vtiö) Momentes

gestattet es, eine bestimmte Wirkung (den Tod) auf eine einzige bestimmte
Ursache (die Krankheit) zurückzuführen.

Abermals stimmt Glaukon sofort zu. Es ist ausgeschlossen, dass ein àXkôxqiov
xaxöv die Rolle des avfitpvrov xaxöv übernehmen kann.

Es folgt die letzte und endgültige Anwendung auf die Seele. Nachdem schon

anerkannt worden war, dass die Seele durch das ovfxpvxov xaxöv niemals zerstört
werden kann, zeigt es sich nun, dass sie noch viel weniger durch ein âkkôxçiov xaxöv
bedroht ist. Und zwar ist all das, was für den Körper ein avjicpvxov xaxöv
darstellt, für die Seele ein reines àkkôxqiov xaxöv, das ihr nichts antun kann. Wäre

es anders, so müsste dies auf die Absurdität hinauslaufen, dass das ovfiqivxov xaxöv
des Körpers, also die Krankheit, auf die Seele genau gleich einwirkt, wie das

eigene ov/Mpvxov xaxöv der Seele selbst, konkret gesagt: Die Krankheit und der

körperliche Tod würden in der Seele die Kardinallaster erzeugen, und umgekehrt
müsste gefolgert werden, dass derjenige, der den Kardinallastern verfallen ist,
also etwa der Ungerechte, früher stirbt als der Gerechte. Dies ist aber ein barer
Unsinn. Eher müsste (in deutlicher Anspielung auf das im Gorgias und auch in
unserem Dialog entwickelte Porträt des Tyrannen) konstatiert werden, dass

der Ungerechte lebenskräftiger sei als der Gerechte und seinerseits den Gerechten

zu töten vermöge.
Damit gilt der Beweis als erbracht. 610 E/611 A fasst zusammen: Da die Seele

weder durch das ihr zugeordnete av/ifvxov xaxöv noch durch ein anderes xaxöv,
das anderen Wesen av/jiqmxov, für sie selbst aber äkköxgiov ist, zerstört werden

kann, so folgt, dass sie überhaupt unzerstörbar, also ewig und unsterblich ist.
Was sich anschliesst, sind in aller Knappheit zwei Folgerungen. Fürs erste

wird erklärt, die Zahl der unsterblichen Seelen bleibe immer dieselbe; Piaton skizziert

flüchtig zwei Disjunktionen : (1) Die Zahl der Seelen kann sich, da sie unsterblich

sind, nicht vermindern, aber auch nicht vermehren. Würde sie sich vermehren,

so müsste der Nachschub (2) entweder aus dem Unsterblichen selbst kommen -
was stillschweigend abgelehnt wird - oder aus dem Sterblichen; da aber der Weg

vom Sterblichen zum Unsterblichen notwendigerweise irreversibel ist, würde
schliesslich Alles unsterblich sein, was ohne nähere Begründung ebenfalls abgelehnt

wird. Zum zweiten wird genau so knapp behauptet, unsterblich sei nur das,

was entweder überhaupt nicht zusammengesetzt sei oder dann zum mindesten

xfj xalJdaxrj xsxQXj/iévov avv&saei bestehe; augenscheinlich wünscht sich Piaton



Platon und Demokrit 161

an dieser Stelle über diese schwierige Frage nicht eindeutig zu äussern. Dass

für ihn die zweite Möglichkeit im Vordergrund steht, ist klar. Sie leitet denn auch

zu einer Schlussbetrachtung über. Dass die Seele xfj xaXXÎaxrj ow&éoei aufgebaut

sei, erweist sich nur, wenn man sie in ihrer reinen Gestalt erblickt und nicht
wie jetzt durch die xov atofiaxoç xoivmvîa und andere xaxd auf alle Weise
verstümmelt und verunstaltet. Es folgt der berühmte Vergleich mit dem rXavxoç
êaXdxxioç, offenbar einer im Meere selbst (wo?) stehenden Statue einer Gottheit,
die im Laufe der Zeit völlig unkenntlich und unansehnlich geworden ist. Wir
lassen dies und beachten nur noch, dass Sokrates in 611 B ausdrücklich zu
verstehen gibt, es stünden ihm für die Unsterblichkeit der Seele noch andere zwingende
Beweise zur Verfügung. Der vorgetragene Beweis ist also keineswegs der einzige,
wohl aber nach Piatons Meinung ein besonders einfacher und einleuchtender.

Umgekehrt haben sich die Kommentatoren seit jeher gerade über die
Unzulänglichkeit des Beweises gewundert. Wir haben selbst oben schon auf den
kritischen Punkt hingewiesen: Dass es xaxd geben soll, die nur schädigen, aber nicht
zerstören können, und umgekehrt gesagt: dass es Wesen geben kann, die zwar
völlig verdorben werden, aber nicht untergehen können, ist höchst befremdlich,
und der Eindruck bestand, dass Piaton gerade darum so rasch über eben diesen

Punkt hinweggeht, weil er weiss, wie bedrohlich er für seine These ist.
Von der Sache her ist es allerdings begreiflich genug, dass er sich in eine derart

schwierige Position hineinmanövriert hat. Die Aufgabe war, die Seele unsterblich
und dennoch ethisch verantwortlich, also zu Fehlleistungen befähigt sein zu
lassen. Die einfache Lösung, die Seele in der Weise aufzugliedern, dass einem
unsterblichen Teil, dem kein avfMpvxov xaxöv zugeordnet wäre, ein sterblicher Teil
gegenüberträte, der durch die Kardinallaster nicht bloss geschädigt, sondern auch
vernichtet werden könnte, hat Piaton verschmäht. Es dürfte ihm nicht entgangen
sein, dass diese Lösung das ethische Handeln auf das bedenklichste entwerten
und den Menschen im ganzen in die absonderlichste Lage bringen müsste: Der
unverletzlichen Vollkommenheit seines unsterblichen Teiles gewiss vermöchte
er es sich zu leisten, seinen sterblichen Teil ohne Sorgen den ov[i<pvxa xaxâ zu
überantworten, da er in jedem Falle auf eine künftige Loslösung seines unsterblichen

Teils nicht nur vom Körper, sondern auch vom sterblichen Teil seiner
Seele rechnen könne.

Wenden wir uns aber nun von diesen allgemeinen Erwägungen zurück zum
Einzelnen und damit zum historischen Befund. Der Gesamtbeweis zerfällt in
gewissem Sinne in zwei Komplexe. Der zweite ist derjenige, der soeben zur Sprache
kam, Piatons besondere, unmittelbar auf das Beweisziel hin ausgerichtete These,
dass es av/j,qmxa xaxâ gebe, die nicht zerstören, sondern nur schädigen.

Was nach Abzug dieser These übrig bleibt, ist anderer Natur. Es ist der
Gedanke, dass kein Wesen aus irgendwelchen beliebigen Ursachen zugrunde geht,
sondern nur durch die Einwirkung des ihm zugeordneten (in 610 E erscheint
zweimal der Begriff der xd£iç) oîxeîov bzw. ovfxpvxov xaxöv. Unverkennbar ist

11 Museum Helveticum



162 Olof Gigon

seine Nähe zu einem Theorem, das im Gedicht des Lukrez an prominenter Stelle

figuriert, aber bis heute in seiner Tragweite, wie mir scheint, noch nicht genügend
gewürdigt worden ist.

Lucr. 1, 149ff. beginnt seine Darlegungen mit dem Fundamentalsatz, dass

nichts aus Nichtseiendem wird und zu Nichtseiendem vergeht (bei Epikur vgl.
Ep. 1, 38). Dieser Satz ist evidentermassen von der Ontologie des Parmenides
deriviert. In seinem allgemeinsten Sinne besagt er entweder, dass alles Werdende
und Vergehende von einem unveränderlich und dauerhaft Seienden ausgeht und
zu ihm zurückkehrt, oder auch, dass dem jeweils Werdenden und Vergehenden
ein Seiendes zugeordnet ist, aus dem es hervorgeht, und wiederum eines, in das

es sich verliert.
Von diesem zweiten Sinne her kann sich die Bedeutung des ganzen Satzes

verschieben. Er meint dann, dass das Entstehende nicht beliebig zum Sein kommt,
sondern von einem bestimmten vorgeordneten Seienden her. Das Werden aus dem
Nichtsein wird dann interpretiert als ein Werden èx rov tv%6vtoç. Ihm ist das

Werden aus dem Sein als einem cogiofiévov gegenübergestellt. So ist der Satz bei
Lukrez gefasst, und der ganze Block 1, 159-264 entfaltet die These, dass das

organische Werden und Vergehen niemals beliebig einsetzt und beliebig endet,
sondern durchgehend determiniert ist.

Zweifellos ist es merkwürdig, dass Lukrez sein Gedicht gerade mit dieser These

eröffnet, die zunächst gar nicht einem Nachweis der Existenz der Atome als

aQ%aC aller Erscheinungen dient, sondern vielmehr von dem Gedanken beherrscht
ist, dass im Werden und Vergehen eine strikte und sinnvolle Ordnung waltet.
Prinzipiell möglich wäre, dass Lukrez die Dinge umgruppiert hat. Doch schon

Epikur selbst hat in gleicher Weise begonnen, wie sich aus Ep. Her. 38/39 ergibt;
und der später zu behandelnde Text des Aristoteles Phys. 196a24-bö legt die

Vermutimg nahe, dass bereits Demokrit dieselbe These an prominenter Stelle
vorgetragen hatte - wahrscheinlich im Sinne einer frontalen Polemik gegen Anaxa-

goras (vgl. VS 59 B 6. 11. 12 u.a.). Dies haben wir hier nicht zu verfolgen; für
unsere Zwecke genügt der Text des Lukrez.

Der erste, grössere Teil des Kapitels weist die Determiniertheit alles Werdens
nach (1,159-214). Dies geschieht in sechs Abschnitten, die aber nun nicht, wie dies

sonst etwa bei Lukrez der Fall ist, verschiedene Beweise in lockerer Folge
aufreihen; sie fügen sich vielmehr zu einem geschlossenen Bilde der einzelnen Aspekte
der organischen Werdens und Wachsens.

1, 159-173 beginnt mit der Entstehung der Lebewesen im strengen Sinne und
hebt gleich zwei Momente hervor. Erstens entsteht kein Lebewesen an einem
beliebigen Orte, sondern nur in dem ihm zugeordneten Räume (161-164), und zweitens

hat es auch seinen bestimmten Erzeuger, semina certa (169) und mater certa

(168). Es wird also nicht, aristotelisch formuliert, to tv%ov èx xov TV%àvroç. Es
sind bestimmte Dinge, die eine secreta facultas (also etwa âtpœgio/iévri ôvva/xiç)
besitzen, etwas Bestimmtes hervorzubringen. Dementsprechend entsteht auch nichts



Platon und Demokrit 163

zu einem beliebigen Zeitpunkt des Jahres, sondern nur certo tempore (174-183);
wir werden uns nicht darüber wundern, dass Lukrez (und zweifellos schon seine

Vorlage) zu diesem Punkt nur mit den Pflanzen zu argumentieren vermag; bei
den Çwa wäre der Nachweis sehr viel schwieriger zu führen gewesen. Sinngemäss

folgt die Dauer des Entwicklungsprozesses von der yéveoiç bis zur axpirj (184-
191). Auch sie ist nicht beliebig kurz, sondern für jede Gattung fest determiniert,
für die £<öa (186) wie für die <pvrd (187).

Der nächste Punkt betrifft die Ernährung, deren die Organismen bedürfen, um
sich fortpflanzen zu können (192-198). Auch sie ist keine beliebige, sondern eine

im Prinzip determinierte. Ein strikter Nachweis ist da freilich nicht zu führen.
Die Erfahrung zeigt lediglich, dass zwar die Pflanzen zu bestimmten Zeiten des

Regens bedürfen, dass aber bei der Nahrung der Ccwa von einer festen Zuordnung
bestimmter Nahrungsmittel zu bestimmten Gattungen kaum gesprochen werden
kann. Lukrez sucht den daraus sich ergebenden Einwand mit der Bemerkung
zu entkräften, dass zwar viele einzelne Nahrungsmittel von mehreren Gattungen
zugleich benutzt werden, dass aber von einer unbegrenzten Beliebigkeit auch da
keine Rede ist.

Es folgt der Hinweis auf die Begrenztheit des Wachstums, diesmal exemplifiziert
am Menschen. Er erreicht nur eine bestimmte Körpergrösse und eine bestimmte
Lebensdauer. Das Material, aus dem er aufgebaut ist, ist von vorneherein darauf
angelegt; jede Beliebigkeit ist ausgeschlossen (199-207).

Am eigentümlichsten ist der letzte Punkt (208-214). Konstatiert wird, dass

bestimmte Pflanzen der Pflege durch den Menschen bedürfen; sie sind ihrer
Struktur nach auf diese Pflege hin angelegt. Wir können es nicht mehr vermeiden,
hier vollends aristotelisch zu formulieren: Die <pvctiç bestimmter Pflanzen ist auf
ein Zusammenwirken mit der réxvrj des Menschen hin determiniert; es ist bekanntlich

feste aristotelische Doktrin, dass die (pvotç bestimmte Dinge nicht aus sich

zu leisten vermag und auf die Ergänzung durch die réxvrj angewiesen ist. Unsere
Stelle führt allerdings zu der Frage, ob Aristoteles diese seine Lehre nicht schon

von einem Vorgänger, der dann nur Demokrit sein könnte, übernommen hat.
Zum Gesamtkomplex bei Lukrez bemerke ich hier nur, dass der Dichter

möglicherweise etwas umgestellt hat. Denn zur Determination der Entwicklungsdauer
(184-191) gehört unmittelbar die Begrenztheit der Körpergrösse wie der gesamten
Lebensdauer (199-207), während umgekehrt die Frage nach der Nahrung (192-
198) der Feststellung, dass zum Gedeihen bestimmter Lebewesen ein Zusammenwirken

von (pvoiç und réxvrj notwendig sei und dass diese Lebewesen eben auf
ein solches Zusammenwirken hin angelegt seien (208-214), nahekommt. Den

Gründen, die Lukrez zu einer Umstellung veranlasst haben mögen (an vergleichbaren

Fällen fehlt es nicht), haben wir hier nicht nachzufragen.
Der Sache nach ist der Komplex nach zwei verschiedenen Richtungen hin

orientiert. Eine erste ist durch die Präambel 149-158 angezeigt. Wenn bewiesen

ist, dass niemals ro rv%àv ix rov rvxdvroç entsteht, so gibt es auch jene êav/idoia



164 Olof Gigon

und répara nicht, von denen der Mythos und zuweilen die legol loyoi erzählen und
die die Menschen zur Angst vor der WiHkürallmacht der Götter verführen. Die
zweite Richtung ist indessen philosophisch relevanter. Wenn betont wird, dass

alles organische Werden sich in einer festen Ordnung vollzieht und dass für jede
Gattung das Wachstum und seine Formen und Bedingungen an die bestimmten

Anlagen gebunden sind, die die jeweils konstitutiven anég/uara mitbringen, so ist
es nur noch ein Schritt zu dem Gedanken, dass diese Ordnung eine in sich

befriedigende ist, den Menschen beruhigend und von der Natur in diesem Sinne

eingerichtet; mit einem Worte gesagt: die Nähe dieser Doktrin zu dem, was wir
ein teleologisches Denken zu nennen haben, ist unübersehbar. Wir kommen darauf
noch einmal zurück.

Dass der zweite Hauptteil unseres Kapitels (1, 215-264) bedeutend kürzer ist
als der erste, liegt in der Sache selbst. Während das organische Werden sich in
zahlreiche verschiedene Aspekte aufgliedern lässt (ich weise hier nur noch auf 3,

784-789 und 5, 126-145 hin, also die These, dass der Geist, animus, nicht in
beliebigen Körpern vorkommt, sondern nur in bestimmten, ihrer Struktur nach ihm
zugeordneten; es liegt nahe, damit Aristoteles De an. 407 a 13-24 zu vergleichen),
sind am Vergehen nur zwei Momente hervorzuheben : Erstens vollzieht sich das Y
ergehen nicht von selbst und aus beliebigen Anlässen, sondern jeweils aus einer

bestimmten, dem vergehendenWesenzugeordneten Ursache, und zweitens vergeht das

Vergehende nicht in Nichts oder in Beliebiges, sondern nur in bestimmtes Andere.
Lukrez hat immerhin versucht, den Eindruck einer gewissen Fülle dadurch zu

erzeugen, dass er jedes der beiden Momente zweimal (mit etwas abweichenden

Akzenten) behandelte und die vier Abschnitte chiastisch anordnete. Dem ersten
Moment gelten 215-224 und 238-249, dem zweiten 225-227 und 250-264.

Über das zweite Moment haben wir hier nicht viel zu sagen. Die Klarheit des

Gedankens leidet etwas darunter, dass zwei sehr verschiedene Dinge zusammengeschoben

werden: (1) Was nach dem Tode jedes organischen Wesens übrig bleibt,
ist nicht beliebiger Abfall, sondern dient in bestimmter Weise der Entstehung
und Ernährung anderer organischer Wesen. (2) Nichts vergeht zu Nichts, da sonst
schon längst alle Materie aufgebraucht wäre; es könnte nichts Neues entstehen,

wenn nicht das Vergehende immer wieder für das Entstehende in Anspruch
genommen würde Der Gedanke überrascht etwas bei Lukrez-Epikur, da er sein

volles Gewicht nur unter der Voraussetzung besitzt, dass die Masse der Materie

begrenzt ist; ist sie unbegrenzt, wie im Atomismus, so erweist er sich nur dann
als notwendig, wenn der Verbrauch der Materie hinter dem Ablauf der Zeit
zurückbleibt. Das erste Moment ist nun dasjenige, mit dem wir zu Piaton zurückkehren.

Denn es ist kein anderes als die These, die er zugrundegelegt und in der

Weise ergänzt hat, dass er sie als Beweis für die Unsterblichkeit der Seele

benutzen konnte.

In 217-224 lehrt Lukrez, dass nichts ohne eine von aussen zerschlagende oder

im innern auflösende Ursache zugrunde gehen kann; und 238-249 präzisiert,



Platon und Demokrit 165

dass jedes Ding durch eine besondere, seiner eigenen Struktur entsprechende
Ursache überwältigt wird. Da haben wir also Piatons ovfupvrov xaxov. Hier wie dort
wird die Möglichkeit abgelehnt, dass xo tv%ov êmo xov tv%6vtoç <p&eigexai. Wenn
wir dieses Zusammentreffen historisch deuten dürfen, so bedeutet es, dass Piaton
eine bei Lukrez im Zusammenhang vorhegende Lehre Demokrits aufgenommen
und umgearbeitet hat. Natürlich ist dies nicht mehr als eine Hypothese, die nicht
schlüssig bewiesen werden kann.

Für sie spricht zum Abschluss immerhin noch ein Text, dessen Gewicht für
die Interpretation Demokrits kaum hoch genug eingeschätzt werden kann :

Aristoteles bietet in Phys. B 4-6 eine Untersuchimg über die Begriffe xvyrj
und avxdfiaxov. Beide Begriffe sind schon von den Vorsokratikern reichlich in
Anspruch genommen worden. Ihre Thesen werden von Aristoteles mit gewohnter
Lässlichkeit bald mit Namensnennung angeführt, bald ohne eine solche zitiert.

Von 196 a 24 an kommen xivèç zu Worte, die als alxia sowohl unseres ovgavàç
wie auch aller xàopoi das avxdfiaxov angeben. Dies kann sich nur auf die Atomisten
beziehen, sicherlich Demokrit - ob auch schon Leukippos, können wir streng
genommen nicht wissen. Der nachfolgende begründende Satz arbeitet evident mit
atomistischen Begriffen und dürfte ein etwas vereinfachtes Zitat aus einem Texte
Demokrits sein. Mit xal fidXa folgt sofort eine Kritik. Sie weist auf einen für
Aristoteles unannehmbaren Widerspruch in der Lehre Demokrits hin. Es ist
absurd, zu meinen, dass auf der einen Seite der ovgavàç - hier ausdrücklich im
Sinne des Kritikers präzisiert als die Welt der êeiàxaxa xöjv yavegmv, also die
supralunare Welt - bloss dato tov avxo/idxov zustande gekommen sei, während
auf der anderen Seite derselbe Philosoph behauptet: rà fièv Çcjja xal xà cpvxà

èaià xvxrjç (ir\xe elvai fit]xs yiyveaûai, dAA' ijxoi (pvaiv fj vovv rj xi xoiovxov ëxegov

elvai xo aïxtov (ov yàg 8 xi ëxvyev êx xov onég/uaxoç êxâaxov yiyvexai, dAA' ex
fièv xov xoiovôl sXaia, êx ôè xov xoiovôl àv&gcojioç). Da haben wir augenscheinlich

nichts anderes als eine Zusammenfassung dessen, was Lucr. 1, 159-214
vorträgt. Der Gedanke ist derselbe. Nichts entsteht <bto xvyrjç, sondern aus dem

jeweiligen anég/ia nur dasjenige, woraufhin das anég/ia angelegt ist; und zwar
gilt dies, wie bei Lukrez, für Cqkt (bei Arist. als Beispiel nachher der Mensch) und
<pvxd (als Beispiel nachher der Ölbaum). Wir dürfen überdies annehmen, dass bei
Demokrit nicht nur von der yéveaiç der organischen Wesen die Rede war, sondern
in demselben Sinne auch von ihrer <p&ogd. Für das Beweisziel des Aristoteles war
es nicht nötig, darauf einzutreten. Ihm genügte es, den aus seiner Sicht eklatanten
Widerspruch hervorzuheben: die ranghöhere Zone des Kosmos muss sich mit
der geringeren alxia begnügen, während die rangtiefere Zone eine höhere alxia
in Anspruch nehmen darf.

Welches ist diese höhere alxia Wie der Text zeigt, äussert sich Aristoteles
reichlich unbestimmt. Nehmen wir ihn beim Worte, so heisst dies, dass Demokrit
selbst sich darüber nicht eindeutig ausgesprochen hat. Dass die <pvoiç erscheint,
kann uns nicht wundern. Jedem Leser Epikurs wie des Lukrez muss es auffallen,



166 Olof Gigon: Platon und Demokrit

wie oft qwaiçjnatura bemüht wird als eine Instanz, die die Dinge festsetzt und
ordnet und so gut eingerichtet hat, dass wir ihr zum Danke verpflichtet sind.

Seltsamer ist, dass Demokrit auch den vovç herangezogen haben soll. Man wird
es aber kaum bestreiten können; denn dass Aristoteles ihn eigenmächtig
hineingedeutet hätte, um den Kontrast zum airöfiarov möglichst grell hervortreten
zu lassen, wird man schwerlich annehmen dürfen.

Allerdings öffnet sich dann aber der Ausblick auf einen neuen Problemkreis,
dem jedoch an dieser Stelle nicht weiter nachgegangen werden soll: Was bedeutet

es, dass bei Demokrit und noch bei Epikur-Lukrez die supralunare Welt offenbar
unter anderen Voraussetzungen entstanden ist und besteht als die sublunare
Welt der lebenden Organismen? Und wie weit ist bei Demokrit in der Behandlung
der lebenden Organismen schon das angelegt, was sich bei späteren Philosophen
zu einer breiten teleologischen Naturerklärung entfaltet hat? Diese Fragen müssen
indessen in einem anderen weiteren Zusammenhang verfolgt werden.


	Platon und Demokrit

