
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 29 (1972)

Heft: 2

Artikel: Sänger und König : zum Verständnis von Hesiods Tierfabel

Autor: Puelma, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-23627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-23627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sänger und König
Zum Verständnis von Hesiods Tierfabel

Von Mario Puelma, Freiburg (Schweiz)

Mit den Worten vvv ô' alvov ßaoiXevoiv eqeoj (pQovéovoi xal avxoïç leitet Hesiod
in seinen 'Werken und Tagen' 202 die Erzählung ein, wie der Habicht an die unter
seinem Griff klagende Nachtigall eine kurze Ansprache hält:

œô' ïgr/i nQoaéeinev âr/ôova TtotxiXéÔEiQov

üipi fiâV êv ve<péeooi epÉQmv ôvvxeooi fie/zaçTicbç •

205 fj ô' eXeov, yva/imoîoi TisTiaQfiévr) âfiq>' ovvyeooi,
/xvqexo • rijv ô y' èmxQaxécoç tiqoç fiv&ov ësiTtsv •

'ôaifiovîrj, xt AéXrjxaç; ë%£i vv oe jioXXov âçEÛov

xfj <5' eÏç fj a' äv êyd> tieq äya> xal âoiôov êovaav
ôeîjivov ô', aï x' ê&éXa), noirjaofiai rjè fiE&rjoco.

210 äepgmv ô' ôç x' èâéXr] ngoç xQEtaaovaç âvxupEQÎÇEiv •

vîxrjç te oxÉQExai tiqoç x' aïo%EOiv âXyEa Tiàoxei.'
âtç ë(pax' âixvTiéxrjç ÏQtjÇ, xawainxEQOç oqviç1.

Dieser alvoç, wie ihn Hesiod - nicht anders als Archilochos (fr. 80,1 u. 90,1D) -
mit dem für die Tier- und Pflanzenfabel dann üblich gewordenen Fachausdruck
bezeichnet2, ist das älteste Muster der Gattung innerhalb der bekannten
griechischen Literatur3.

Dass Hesiod allerdings die Fabel nicht ad hoc erfunden, sondern vorhandenes

Volksgut aufgegriffen und für seine Zwecke gestaltet hat, kann ein Vergleich mit
der unter den Aesopica erhaltenen Version des gleichen Stoffes (Nr. 4 II Hausrath)

zeigen: arjôobv im xivoç vyrjXfjç ôqvoç xaïïrjfiévr] xaxà xà ovvrjêeç fjôsv.

léQaS ôè avxrjv §Eaaâ[iEvoç ânoQwv XQoepfjç èmnxàç ävEXaßsxo avxr/v. fj ôè fiéX-
Xovoa àvaiQEÏo&ai êôéExo avxov Xéyovaa fif] ßQar&rjvai avxfjv, ÈTCEiôfj oi>x ixavfj

1 Wesentliche Probleme der Textüberlieferung bietet diese Partie mit Ausnahme von cpqo-
véovai v. 202 (dazu unten Anm. 11) nicht.

8 Zur griechischen Fabel im allgemeinen und dem Begriff alvoç im besonderen sei verwiesen
auf: O. Crusius bei C. H. Kleukens, Das Brich der Fabeln (Leipzig 19202); W. Aly,
Volksmärchen, Sage und Novelle (1921); E. Hofmann, Qua ratione ënoç, /ivûoç, alvoç, Xàyoç in
antiquo Qraecorum sermone adhibita sint (Diss. Göttingen 1922) ; K. Meuli, Herkunft und Wesen
der Fabel, Schweiz. Arch. f. Volksk. 50 (1954) 65-88; M. Nojgaard, La fable antique 1 (Kopenhagen

1964) bes. 122ff. Zum Terminus alvoç vgl. noch unten Anm. 10.
8 Vgl. Quint. Inst. or. V 11, 19 videtur earum (sc. fabularum) primus auctor.



Sänger und König 87

êcrciv légaxoç nXrjgœaai yaaxéga, ôsï ôè avxov, si xgoqpfjç ânogeï, ènl xà [leîÇova
xcôv ôgvécov xgénsaêai. vjtokaßwv ôè ô légal; s<prj • ' àkk' ëymys ätpgcov äv eïrjv,

xrjv sv %egalv sxoîftrjv ßogav nagelç xà /urjôénoo <paiv6/isva ôubxsiv.' - o /uvûoç

ôrjkoî, 8xi ovxoj xal xâtv àv&gômcov àMyiaxoî elaiv, ol ôi' èXnîôa jxei'Çôvoiv xà sv

%sgoiv dvxa ngoisvxai.
Die äsopische Fassung illustriert eine allgemein menschliche Erfahrungsregel

('Lieber ein Spatz in der Hand als eine Taube auf dem Dach') auf der
selbstverständlichen Voraussetzung, dass im Lebenskampf - der Tiere wie der Menschen -
die Norm des sacro egoismo gilt4, bei dem das Recht des Stärkeren fraglos ist;
ein Rechtsproblem wird hier gar nicht gestellt. Eine Reihe äsopischer Fabeln
mit dem fabula docet 8xi ob ôel xoïç xgeîxxomv sgîCsiv fj âv&laxao&ai / laoepa-

glÇeiv und dem Zusatz ngoç xä> ôvaxvy^elv xal yéfaaxa â<phaxâvovaiv bezeugen
die zeitlose Popularität dieser elementaren Moral5.

Die hesiodeische Fabel scheint, isoliert betrachtet, zum gleichen Typus zu
gehören6, nur dass sie die in den Schlussworten des Habichts verkündete 'Moral'
nicht als vom Dichter selbst empfohlenes fabula docet wiederholt. Gerade in diesem

Detail aber zeigt sich das bedeutsam Neue: Hesiod hat die Fabel, ohne ein
konventionelles ö fiv&oç ôrjkoï expressis verbis beizufügen, im 'Gegensinn' wirken
lassen7. Das erreicht er, wie längst erwiesen und vielfach dargestellt wurde,
dadurch, dass er sie in einen Zusammenhang stellt, in dem sie eindeutig als abschrek-
kendes Beispiel für die zu überwindende Moral des 'Rechts des Stärkeren' wirken
musste8. Was in der Tierwelt der genannten äsopischen Fabeln der natürliche
Lauf der Dinge ist, das erscheint in Hesiods alvoç als Gegensatz zur menschlichen

Rechtsordnung, wie sie Zeus und Dike zum Wohle der Menschheit wollen9. In
diesem Sinne macht Hesiod aus der schlicht erzählenden 'amoralischen' Volksfabel

eine Art Rätselparabel mit der deutlichen Tendenz ngoç xgeiaaovaç bßg££ov-

xaç, womit in erster Linie die ßaaikelq selbst gemeint sind, denen der Dichter

* Auch die Nachtigall bekennt sich hier dazu, indem sie den Raubvogel nach der Devise
'Verschon mein Haus, zünd's andre an' von sich abzulenken sucht.

* z. B. Corp. fab. Aes. Nr. 71. 83 Hausrath. Als volkstümliche Lebensweisheit auch in Lyrik
und Tragödie zu finden (vgl. Pind. Ol. 10,39f., Nem. 10, 72; Soph. El. 219f., Ant. 63f.). Vgl.
auch die sprichwörtliche Verbindung von Löwe und Lamm in gleichem Sinn Theogn. 949f. ;

Plat. Charm. 155 D.
* Vgl. Nojgaard (oben Anm. 2) 444f.
7 Crusius (oben Anm. 2) X.
8 Dem alvoç geht die Schilderung des Entartungszustandes des Eisernen Zeitalters voraus,
in dem 'Faustrecht' {ötxrj ô' sv %sqoI 192) herrscht, was durch die Fabel illustriert wird.
Zur Verbindung der Fabel mit der folgenden Mahnrede und zur kompositorischen Verfugung
mit dem Eingang der Erga s. unten S. 97f. Für den Nachweis der sinnvollen Stellung des

alvoç in der Gesamteinheit der Erga sind nach der Epoche der analytischen Zerstückelung,
die oft zur Isolierung, Verstümmelung oder Ausmerzung der Fabel führte, wegweisend
gewesen Ed. Lisco, Quaestiones Hesiodeae (Diss. Göttingen 1903) 50ff. und W. Fuss, Versuch
einer Analyse von Hesiods "Egya xai 'Hfiigai (Diss. Giessen 1910) 43ff. (dort S. 4-22 ein
guter Überblick über die Erga-Bilder des 19. Jh.).

8 Dazu vgl. unten Anm. 56.



88 Mario Puelma

ihre Deutung und Nutzanwendung durch eigene Denkleistung ans Herz legt10

(êgéco <pQovéovoin xai avroîç 202)12.

Über die allgemeine paränetische Tendenz des hesiodeischen alvoç im Rahmen
des Mahnliedes zu einer dem Geiste der Theodizee verpflichteten Rechtsordnung
ist man sich im wesentlichen einig; Unklarheit und Uneinigkeit herrscht dagegen,
sobald es um das interpretatorische Verständnis seiner Einzelheiten geht, namentlich

was die Möglichkeit und Art der Anwendung seiner ainigmatischen Symbolik
auf die Lebenswirklichkeit betrifft, die Hesiods Lehrepos zugrunde liegt. Einen

Beitrag zu solch besserem Verständnis dieses gegenüber den grossen Mythen der

Erga in der Forschung eher zu kurz gekommenen kleinen, aber feinen Stückes

altgriechischer Poesie möchten die folgenden Ausführungen zu leisten versuchen.

Die spezifische Ausrichtung auf das Problem von Macht und Recht, die Hesiod
seinem Fabelstoff geben wollte, bekundet sich in der auffälligen Reihe von
Ausdrücken für den Machtanspruch des Raubvogels, die die Erzählung wie ein roter
Faden durchziehen13. Die Machtethik des Habichts wirksam anschaulich werden

zu lassen, gestaltet Hesiod dessen Worte an die Nachtigall zu einer rhetorisch

10 Sie nähert sich darin, worauf schon I. Seilschopp, Stilistische Untersuchungen zu Hesiod
(Hamburg 1934) 185 Anm. 135 hinweist, dem etwa durch Nr. 139 oder 163 Hausrath
vertretenen äsopischen Fabeltypus, bei dem die Schlussformel nicht erklärt, was die Fabel
bedeutet (o /iv&oç ôrjXoï), sondern den nennt, der sie zu seinem Nutzen beherzigen soll
(Formel: tiqôç ävöga ngàç âv&Qtbnovç olriveç ...u.ä.). Den im Begriff der aîroç-Erzâhlung
enthaltenen rätselartigen Nebensinn kennzeichnet treffend die Definition der Homerschol. B
zu W 652: rdv ânoxgwpov xai êoxrjftario/iêvov Aoyov. Mittels einer parabelartigen Geschichte
(die auch aus dem Bereich der Menschen stammen kann) einen bestimmten 'durch die
Blume' angedeuteten Zweck zu erreichen, ist auch der Sinn der Verwendung des Wortes
alvoç für die Erzählung des Odysseus an Eumaios (£ 468ff., vgl. 508). Zu alvoç bei Homer
vgl. bes. Meuli (oben Anm. 2) 76f. u. 85, W. Schadewaldt, Iliasstudisn (Leipzig 1943) 83,
H. Diller, Die dichterische Form von Hesiods Erga, Abh. Ak. Mainz 1962, 163f.

11 v. 1. voéovat, die manche als die bessere empfehlen (so Solmsen ed. Oxford 1970 z. St. ;
vorsichtiger Wilamowitz, Hesiodos Erga [Berlin 1928] zu v. 202), vielleicht zu Recht nach der
Verwendung des Begriffs im parallelen Aufforderungsvers E. 286 aol 6' éy<b êaâXà vosmv
igéw, erläutert 293ff. durch oSroç jxkv navdgiaroç Sç avroç rcdvra vor) a ft Sç ôé xs /ir)x'
avrôç voêfl Noéovai würde den Anteil des eigenen Mitdenkens, der hier gefordert wird,
klarer als çpQovèovai zum Ausdruck bringen («sie werden oder sollen ihn von selbst
verstehen»). Zur Formel vgl. unten S. 97f. und Anm. 51.

12 Man wird danach - obgleich später bezeugt - die äsopische Version der Fabel oder eine
Abwandlung davon (etwa Falke und Taube, vgl. II. X 139fif., dazu unten Anm. 33) mit der
Moral 'Man soll sich nicht mit dem Stärkeren messen' als Vorstufe der hesiodeischen Fabel
ansehen müssen. So auch Aly (oben Anm. 2) 26 und Anm. 1 (gegen Crusius, der an eine
Improvisation Hesiods glaubte) und Nojgaard (oben Anm. 2) 446, der auch auf die Existenz
orientalischer Vorbilder hinweist (vgl. P. Walcot, REG 74 [1961] 13ff.). Mit der äsopischen
Fabel hat die hesiodeische die Singularität gemeinsam, dass sie die Moral in die Worte des
Fabeltieres selbst einbezieht. Das ist in der äsopischen Version stimmiger, da bei Hesiod
die 'Moral' ins Gegenteü verkehrt erscheint. Schon diese Parallelität verbietet die auch vom
Sinn her unmögliche Umstellung der 'Moral'-Sentenz 210/1 hinter 212, die von I. G. Graevius,
Hesiodus (Amsterdam 1667) vorgeschlagen wurde (dagegen schon G. F. Schoemann, Hesiodi

Carm. rel. [Berlin 1869] 29, C. Goettling, Hes. Carm. [Leipzig 1878] 207). Vgl. hiezu
unten Anm. 18.

12 êmxgarécoç 206 - noÀÀàv âgeicov 207 - at x' ê&éhm 209 - jiqoç xgeiaaovaç 210.



Sänger und König 89

kunstgerecht aufgebauten gfjoiç in Kleinformat aus, die die ganze Fabel
beherrscht14. Den Höbepunkt erreicht diese Rede im abschhessenden Verspaar,
worin mit sentenzenhafter Form und Schärfe der Grundsatz der Herrenmoral
proklamiert wird: 'Ein Tor ist, wer es mit den Stärkeren aufnimmt: er wird um
den Sieg kommen und zur Schande den Schaden haben' (210/11)15.

Es musste wohl jedem Hörer von Hesiods Lehrgedicht auffallen, dass die
Habicht-Rede nach Thematik und Aufbau den Prahlreden homerischer Götter
und Helden vor oder nach einem siegreichen Kampfe in nicht zu überhörender
Weise entspricht. Man findet in ihr auf kleinstem Räume die Hauptelemente jener
Triumphreden vereinigt, wie sie etwa Hektor II 830ff. oder Achill X 332ff. an ihre
besiegten Gegner halten oder die Götter der Theomachie im 0 der Ibas sich
einander vordeklamieren18. Das gilt vor allem für die soeben erwähnte Sentenz, mit
der die Warn- und Hohnrede des Habichts schliesst, die das bei solchen Gelegenheiten

dort übliche Schema einhält: 'Du Tor - ich bin viel stärker - du unterliegst

und hast noch den Schaden'17.

Eben diese an homerische Kampfreden gemahnenden Züge der Habicht-Sentenz
haben nun den Interpreten seit jeher Kopfzerbrechen bereitet, derart, dass sich
manche zur Athetese der Verse 210/1 entschlossen18. Denn die Kampfsituation,
die sie zum Ausdruck bringen, scheint weder mit dem Ethos der Fabeltiere
vereinbar noch für deren allegorische Deutung auf lebende Personen der Gegenwart

Hesiods brauchbar. Dass der mächtige Raubvogel die zierliche, jämmerlich
klagende Nachtigall so emphatisch anredet, als handle es sich, wie hei homerischen

14 Die Fabel besteht bei Hesiod im Gegensatz zur äsopischen Fassimg nur aus der Rede des

Habichts, die Nachtigall kommt gar nicht zu Wort. Einleitung und Schluss dienen nur der
Charakterisierung dieser Rede: &d' ïgrjS Ttgoaésmev 203 - xrjv tiqôç pv&ov ëeinev 206

- &ç ë(par' ïqtjÇ 212.
15 Die normale sprichwörtliche Reihenfolge wäre wohl 'zum Schaden den Spott', also tiqôç

x' SXyeoiv alexia, wie in einleuchtender Weise Merkelbach (bei Solmsen ed. Oxford 1970
z. St.) anstelle des überlieferten tiqôç xf aia%Eaiv äXyea vorschlägt.

18 Vgl. bes. 0 184fF. Achill an Asteropaios; 410ff. Athene an Ares; 481ff. Hera an Artemis.
Bemerkenswert ist die terminologische Übereinstimmung: Berufung auf eigene Stärke
(xgeloatav, dgeUov), Risiko für den Gegner, sich im Kampfe messen zu wollen (âvxirpeolÇeiv,
àvxupÉQeoûai, iootpagl^eiv) •. 0 190 xqeîooiov jikv Zevg .../ xgeloamv aire Aïoç yeverj
Tioxafioïo xéxvxxai/ oèx laxi Ali Kqovîojvi pdxEO&ai, / xä> ovôè xgeicov 'AxeXa'ïioç lao-
(pa.Qi'C,Ei. — 0 410 viqTivxi, ovôé vv n<h Tieg inEipgdoco Sooov âgetiov/ e$xofi' éydiv ëfievai,
öxi fioi fiévoç ia o <pag IÇ e ig. — 0 481 mög ôè en) vvv fié/iovag, xvov dôeég, âvxi èpEÏo/
oxrjoeo&ai; xctAejr») roi ëyw fiëvog âvritpéQsaûai/ XQeiaoooiv l<pi [idxeo&ai.j
ei ô' i&éXeig TioXèfioio ôarjftevai, d<pg' ëil eiôfjç/ ôaaov qpegxigr) eïfiSri fxoi /lévog âvri-
<PbqIÇe iç.

17 Vgl. ausser 0 4101F. (Anm. 16) II 8331F. vr/mE ëy%eï ô' avroç fiexajiQ&uo oè ôé r' iv-
iïdôe yvneg ëôovxai, X 333 roïo fiéy' â/ielvcov êyœ • oè fièv xvveg fjô' okovoi/ ëk-

xijoovo' dïxâjg NB. vtjme ~ âxpQwv (Hes. E. 210), wie auch II 842 Patroklos vom
siegreichen Achill apostrophiert wird.

18 So noch Goettling-Flach (ed. 1878s) und Rzach (ed. 1902). Der erste, der die Verse athe-
tierte, war Aristarch (vgl. Schol. ad 207-212, p. 76 Pertusi), allerdings mit einem wenig
einleuchtenden Grund (Gnome im Munde eines Tieres sei unpassend), der vielleicht nicht
der einzige war (dazu vgl. G. F. Schoemann, Dissertatio de veterum criticorum notis ad Hesiodi
Op. et D. [Greifswald 1855] 17 und Hes. Oarm. rel. [1869] 29).



90 Mario Puelma

Helden, um einen ernst zu nehmenden Rivalen, mit dem er, zum Kampf
herausgefordert, um den Sieg zu ringen habe, das steht in einem geradezu grotesk
anmutenden Missverhältnis zum typischen Wesen und Verhalten der Nachtigall
als Fabeltier19. Man könnte sich diese Ungereimtheit nur erklären, wenn man in
der Übertreibung der Worte des Habichts einen der Ethopoiie des despotischen
Raubvogels dienenden Unterton sarkastischer Ironie oder Perfidie (des Räubers,
der sich als den Angegriffenen darstellt) heraushören möchte.

Eine andere Möglichkeit der Erklärung, die den anstössigen Worten des

Habichts ihren direkten Aussagewert bewahren würde, bietet sich an unter der
Annahme, dass Hesiod in der Maske von Nachtigall und Habicht sich selbst und
die ßaodfjeg darstellen wollte. Dafür gibt es tatsächlich kaum zu übersehende

Indizien. Im Einleitungsvers zum alvoç macht der Dichter die ßaaiXfjeg
ausdrücklich darauf aufmerksam, dass dieser für sie berechnet sei20, woraus sich von
selbst die Gleichung UgaÇ ßaadetg aufdrängt. Auf der anderen Seite wird
die Nachtigall in betonter Weise21 als âoiôéç bezeichnet, was seit der Antike
wohl mit Recht als durchsichtige selbstbiographische Andeutung des Dichters
angesehen worden ist22, der bekanntlich derlei Hinweise auch sonst liebt23. Die
beiden Assoziationen stützen sich gegenseitig und mussten für den Hörer Hesiods

um so näher liegen, als der Sänger schon am Anfang seines Lehrgedichtes als

rivalisierender Kritiker der 'ßaaiXrjeg ôa>QO<pdyoi genannten Richterkönige aufgetreten

war (35-41)24. Gegenüber dieser Evidenz müssen Versuche der jüngsten

19 Schon Theon, Progymn. 176 Rhet. Gr. II 74 Spengel) vermerkt diese Ungereimtheit,
für die er die an sich richtige, aber, auf die Vögel selbst angewandt, wülkürliche
Zweckdeutung gibt: Sri äga ijgiÇev âtjôihv ngàç iégaxa xobieira âyavaxrrjoaç 6 légal; xai ovvag-
Tiâoaç avrrjv oërio eine.

90 Der Habicht ist allgemein griechisches Symbol für Tyrannei, Raub, Rechtsbruch, also das,
was Hesiod den Richterkönigen in den Erga vorwirft. Vgl. Plat. Phaid. 82 a 3, dazu H. Frankel,

Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums (1951) 168.
91 ârjôôva 203 und âoiôôv 208 sollen sicher nach der Hesiod geläufigen Technik in etymologischen

Bezug gesetzt werden. Ob auch der Name 'HaCoôoç daran anklingend etymologisch
assoziiert werden wollte (so Lisco [oben Anm. 8] 52, 1 mit Hinweis auf F. Solmsen,
Untersuchungen z. gr. Laut- u. Formenlehre 238), ist bei der unbekümmerten Freude der Griechen
an solchen Spielereien in einem Rätselgedicht, wie es der hesiodische Arnos ist, durchaus
möglich, doch nicht zu beweisen. A. Steitz, Die W. u. T. des Hesiodos (Leipzig 1869) 73
vermerkt (nach Vollbehr), dass möglicherweise Hesiod die sonst übliche Rolle der Taube als
Opfer des Raubvogels (so II. X 139ff., dazu vgl. Anm. 12 und 33) durch die Nachtigall um
der Nuance des xai âoiôàv êovaav (208) willen ersetzt hat.

99 Vgl. Schol. ad 207-212, p. 76 Pertusi. Das Epitheton der Nachtigall (203) noixihôôeigov
wurde dem zugehörigen âoiôov entsprechend von Moschopulos als noixMgxovov verstanden;
Ruhnken konjizierte noixihoyrigw (vgl. Rzach z. St.). Liddell-Scott-Jones gibt, auf diese
Hesiodstelle gestützt, ein singuläres TioixiXôôeigoç TtoixihryrjQVÇ an. Die Konjektur ist
ehrlicher. Nonn. Dion. 47, 31 alohoôeigoç àgôiov stützt noixiXàôeigov. Homer kennt r 518
yXaigrjlç drjôwv, Aischylos Çoviïà à. ; dazu vgl. Ed. Fraenkel, Agamemnon (1950) 520 und Anm.
4 zu Aesch. Ag. 1142, H. Dürbeck, Çov&ôç und xhogrjlç,Münch. Stud. Sprachwiss. 24 (1968) 9ff.

99 Vgl. im zweiten Hauptteil der Erga die stolze Reminiszenz an seinen Sängersieg am Fürstenhof

von Chalkis (654ff.) sowie das Theogonie-Prooimion 22ff. Dazu vgl. unten Anm. 59.
94 Dazu unten S. 94ff. Erwägenswert ist die Vermutung von Forbes, Hesiod versus Perses,



Sänger und König 91

Vergangenheit, jeden aktuell biographischen Bezug der Fabeltiere unseres aîvoç
auf reale Personen - wie ihn im übrigen die paradigmatische Fabel des Archi-
lochos als selbstverständlich anwendet25 - in Abrede zu stellen, als misslungen
betrachtet werden26.

Nun stellen sich, auch wenn man dem alvoç auf der Grundlage selbstbiographischer

Relevanz beizukommen sucht, dem Verständnis der umstrittenen
Versgruppe (210/1) nicht unbeträchtliche Hindernisse in den Weg. Denn was soll
der darin postulierte geradezu 'homerische' Kampf um den Sieg bedeuten, auf
Hesiod und die Könige angewendet Ist das nicht für die biographische Realität
des Dichters sinnlos?27

Man könnte versuchen, eine Antwort darauf in der Prozessituation zu finden,
in der sich Hesiod am Anfang des Gedichtes befangen vorstellt und bei der die

Richterkönige eine nicht unbedenkliche Rolle spielen (37f.) ; in der auf den alvoç
immittelbar folgenden Partie werden die offenbar gleichen àvôçeç ôcoQo<payoi (220f.

Class. Rev. 64 (1950) 84, dass Hesiod «in applying àoiôoç to the latter (sc. nightingale)
may be throwing back, as perhaps also in 26, a word contemptuously applied to himself
by the magnates: in any case the word is absolutely to the point».

25 Dass der auch sonst dem Hesiod vor allem im Fabelgebrauch nahestehende Archilochos
sich selbst als Dichter in der Gestalt der Zikade vorführte (aus dieser Fabel ist noch ein
Dialogstück erhalten: tétziya ö' sîXrj<paç tizeqov fr. 88D), wird von Lukian Pseudol. 1, 1

bezeugt. Ob das auch für den Igel in der Synkrisis fr. 103 (nâW old' akmnrfi, dAA' iyïvoç, êv fiéya)
anzunehmen ist? Vgl. M. Treu, Archilochos (München 1959) 239. Tiere als Symbol für den
Dichter sind aus der alexandrinischen Dichtung geläufig (Nachtigall, Zikade, Schwan). Im
Rahmen einer Pflanzenfabel hat sich Kallimachos selbst in der Rolle des Ölbaums im Agon
mit dem Lorbeerbaum dargestellt {Iamb. 4 fr. 194 Pf.). In der Chorlyrik sei auf die
Selbstbezeichnung Rrfia âtjôcbv bei Bakchyl. 3, 98 hingewiesen. Stellungnahme zu aktuell
politischen Fragen durch das Sprachrohr der Fabel kannte in der ältesten Zeit griechischer
Dichtung auch Stesichoros, wie Aristot. Rhet. II 20, 1393 b 8fF. berichtet (Fabel von Pferd
und Hirsch). Vgl. hiezu H. Maehler, Die Auffassung des Dichterberufs im frühen Griechentum
(Göttingen 1963) 48 und 73, 3; M. Nejgaard, Class, et Med. 24 (1963) Iff. Zu orientalischen
Parallelen von Fabeln mit politisch-erzieherischer Paränese namentlich der Mächtigen vgl.
A. Hausrath, Achiqar und Aesop, Sitz. Ber. Heidelb. Akad. Wiss. 1918, bes. 46f., Nojgaard
(oben Anm. 2) 433f., P. Walcot, Hesiod and the Near Orient (Cardiff 1966) 89f.

26 So nach einem isolierten Ansatz bei H. T. Archibald, The fable as a stylistic test in classical
Greek literature (Baltimore 1912) 39, neuerdings bei L. W. Daly, Hesiods Fable, TAPhA 92

(1961) 45ff., S. Bernadete, Hesiod's Works and Days. A first Reading, Agon 1 (1967) 150ff.
(161), M. Skafte Jensen, Tradition and Individuality in Hesiod's Works and Days, Class, et
Med. 27 (1966 [1969]) Iff. (21), Th. Breitenstein, Hésiode et Archiloque, Odense Univ. Class.
Stud. 1 (1971) 40 und 55f. Anm. 158, wo ein nützlicher Überblick über die Hauptargumente
dieser neuen Richtimg zu finden ist, die einer ernsthaften Prüfung nicht standhalten können.
Als Beispiel der merkwürdige Zirkelschluss Breitensteins ibid. «le mot âoiôàv (v. 208) confirme,
certes que le poète pensait à lui-même, mais le rossignol ne peut être Hésiode puisque
l'épervier n'est pas le roi» Vollends indiskutabel ist die These Skafte Jensens, dass unter
dem Habicht Zeus zu verstehen sei. Dass unter dem einen Habicht nicht ein Kollektiv von
ßaaikrjeg verstanden werden könne, ist kaum der Beachtung wert. Ein weiteres Argument
s. folgende Anm.

27 So Daly 48: v. 210ff. ä(pga>v könne sich nicht auf Hesiod beziehen, weil dieser sich doch
nie mit den Königen gemessen habe. Andere zogen sich durch Athetese der Verse aus der
Affäre statt durch Wegdeutung des Bezugs auf die reale Situation Hesiods ; vgl. oben Anm. 18.



92 Mario Puelma

~ ßaaiXfjeq ôcogocpàyot 38f .)28 in ihrer Eigenschaft als Walter der Rechtssprechung
vor vßgig gewarnt und zur ôtxrj ermahnt, eine nagaiveaiç, zu der unser aïvoç die

symbolische Einleitung bildet (216ff., bes. 248t.)29. Doch abgesehen davon, dass

Hesiod die Einzelheiten der Prozessituation im Unklaren lässt, da sie offenbar
kein Hauptanliegen seines Lehrepos ist30, kommt man beim Versuch, die fragliche
Kampfsituation der Verse 210f. aus einer Prozesslage, gleich welcher Art, zu
erklären, insofern auf keinen grünen Zweig, als die Anwendung des Bildes vom
Kampf um den Sieg auf das Verhältnis Prozesspartner/Richter auf jeden Fall
inadäquat bliebe: sie könnte höchstens für die Prozessgegner, also Hesiod und
Perses, passen, was aber für die Allegorie unserer Fabel nicht in Frage kommt.

Will man nicht durch Athetese von v. 210/1 oder durch Leugnung jeden
Aktualitätsbezugs den Schwierigkeiten aus dem Wege gehen, so bleibt nur die Annahme

übrig, dass Hesiod mit der im aïvoç versinnbildlichten Konfrontation Dichter/
Könige nicht auf ein Prozessverfahren im technischen Sinne anspielen wollte,
sondern auf eine spezifische Situation, in der er kraft seiner Eigenschaft als

Sänger, also als Träger geistiger und musischer Macht, in herausfordernde
Konkurrenz zu den Trägern weltlicher Macht, die in erster Linie richterliche war,
vor die Schranken der Öffentlichkeit trat. Das aber kann nichts anderes sein
als die Situation des öffentlichen Vortrages des hesiodischen Lehrepos selbst,
das ja in seinem ersten Teil (1-285), in dem der aïvoç steht, ein Kampflied zum
Problem Gericht und Gerechtigkeit ist und das vor versammeltem Volk auf
der ayogrj vorgetragen zu denken ist31, also eben in dem Ring, in dem auch die

Richterkönige ihres Amtes walteten.

88 Der fast als Epitheton verwendete Begriff ôcogoipdyoç deutet wohl auf die üblichen öätga,
die Richter erhielten (vgl. die Gerichtsszene II. E 607), erhält aber im Zusammenhang eine
klar pejorative Färbung, vergleichbar mutatis mutandis der Qualifikation des Agamemnon
durch Achill A 231 als ötj^oßdgog ßaoikevg. Beide Epitheta sind offenbar situationsbedingt
geschaffen und bleiben singular. Vgl. H. Frankel (oben Anm. 20) 168 Anm. 16. Zu ôoiQoipdyoç
ßaoiXedg R. Hirzel (unten Anm. 37) 419ff.

29 Die Paränese der Könige beginnt trotz direkter Anrede des Perses (213, dagegen der ßaaihrjeg
erst 248) doch schon 214 (êo&Àdg), wie unten S. 97ff. (s. auch Anm. 42) gezeigt werden soll.

20 Das ist gegen früher übliche Versuche, Hesiods 'Gerechtigkeitslied' als eine Art
Prozesstagebuch zu verstehen und danach in seine Bestandteüe zu zerlegen (etwa A. Kirchhoff,
Hesiodos' Mahnlieder an Perses [Berlin 1889]), seit Beginn dieses Jahrhunderts richtiggestellt

worden (vgl. oben Anm. 8). Entscheidendes in dieser Hinsicht haben die Erga-Kommentare

von P. Mazon, Hésiode, Les Travaux et les Jours (Paris 1914) und WUamowitz
(1928, bes. S. 133ff.) geleistet, obgleich beide noch an der These von den zwei Prozessen
festhalten. Man sollte nun nicht, wie zuletzt Fr. Krafft, Vergleichende TJnlers. zu Homer und
Hesiod (Göttingen 1963) 86ff. (nach H. Munding, Hesiods Erga in ihrem Verhältnis zur
Ilias [Frankfurt 1959] 12ff.) ins andere Extrem verfallen und gegen die Evidenz des Textes
das veïxog, um dessen Durchfechtimg es Hesiod offenbar geht (v. 35, dazu unten S. 96),
jeder forensischen Realität entkleiden und in einen philosophischen Disput um die zwei
Erides verwandeln wollen (zu Mundings Methode vgl. die kritischen Bemerkungen bei
K. v. Fritz, Das Hesiodeische in den Werken Hesiods, in Hésiode et son influence, Entretiens
sur l'antiquité class. 7 (Genf 1962) 44,1, und die Rezension J. Kerschensteiners, Gnomon 34
[1962] Iff.).

91 Zum ganzen Volk als Publikum vgl. unten S. 97 und Anm. 41.



Sänger und König 93

Dass in dieser Selbstspiegelung Hesiods als des Sängers des 'Gerechtigkeitsliedes'

tatsächlich die Kategorie zu suchen ist, nach der der Dichter den in der

paradigmatischen Fabel gezeichneten Agon Sänger/Könige verstanden sehen

wollte, das wird deutlich, wenn wir den Wortlaut des Verses, in dem von der

Nachtigall als âoi&ôç die Rede ist (208), vor den Hintergrund eben jener
homerischen Kampfreden stellen, der auch den sentenzenhaften Schlussworten des

Habichts das notwendige Relief verlieh und mit dessen Präsenz Hesiod bei seinem

epenkundigen Publikum wohl rechnen konnte.
Wenn ein Held sich dem anderen im Kampfe überlegen glaubt, so gehört es

zu den Topoi der Prahlrede, dass er dem vermeintlich Schwächeren, der es wagt,
sich mit ihm zu messen, jenes Kriterium als quantité négligeable nachrechnet,
nach dem der Gegner den Anspruch auf Konkurrenz und Sieg erheben zu dürfen

glaubt: 'Hüte dich davor, dich mit mir einzulassen, auch wenn du oder
'Ich bin der Stärkere und werde dich vernichten, auch wenn du lauten die

stereotypen Formeln32. Ebendieser Formel lässt Hesiod den Habicht sich der

Nachtigall gegenüber bedienen (207f.) :

' ôaijuovîrj, xi XéXrjxaç33] ëyei vv oe noXXov âgeicov

xfj ô' sîç fi a' äv êycb neç ayco xal âoiôov êovaav.'

Diese Verse ergänzen sich mit der folgenden Sentenz 210f.

' äcpQcov ô' ôç x' ê&éXrj tiqoç xgsiaaovaç âvxupeqiÇeiv •

vixrjç re axégexai jcqoç t' aïaxeaiv âXyea nâa%ei'

zum vollen Schema homerischer Prahlrede und machen deutlich, dass es die

Kategorie des âoiôéç ist, nach der bei aller materiellen Ungleichheit34 der Schwächere

(Sänger Nachtigall) es mit dem Stärkeren (König ~ Habicht) aufnehmen

zu können glaubt33.

88 0 184 xafenàv roi ègta&evéoç Kgovlxavoç / naiaiv êgtÇéfievai Jtor a fiolà neg êxyeyacb tj;
482 xaAejnj toi êycb juévoç âvxupêgeaûai / r oÇoipôgœ ne g iovofl. Vgl. oben

S. 89 und Anm. 16 u. 17. Auch die Verbindung von xgeloowv (210) und vixt) (211) ist
homerisch vorgebildet in der Siegesformel vixtfag xgelaacov xe yévrjxai (y 3, a 46).

88 Auffällig ist MXrjxaç < Àdcrxco) für die Stimme der Nachtigall. Es wird sonst nur von stark
krachenden Geräuschen verwendet (Schilder, Knochen, Bäume), so Th. 694, die einzige
Stelle bei Hesiod neben E. 207, für einen Waldbrand. Von Tieren werden sonst nur Hunde
und Raubvögel damit bedacht, darunter gerade der dem Habicht ebenbürtige Falke
(xlgxoç), der mit der Taube ein ähnliches Fabelpaar -wie Habicht-Nachtigall bildet (so im
Gleichnis II. X 139-142 d|t) XeXtjxmç, s. oben Anm. 12). Die Verschiebung der Verhältnisse
erinnert an die Projektion des vAjj-Strebens auf die von Hause aus zärtlich-passive Nachtigall

(vgl. oben S. 90 u. Anm. 19) : soll mit der Verwendimg von XéXrpcaç für den Sänger-
Vogel im Munde des König-Vogels der gleiche Vorwurf des ngàç xgelooovaç àvriipegiÇeiv
('Was kreischest du, wie wenn du ein Habicht/Falke wärest?') zum Ausdruck gebracht
werden?

81 Zu Ungleichheit des Hesiod nach Herkunft und Stand s. unten Anm. 83.
88 Zum Motiv, dass der âoiôôç Anspruch auf aiôcbç von Seiten eines Machthabers hat, in dessen

Händen sein Leben liegt, bietet in einer an unsere Fabel erinnernden Situation die Szene

Phemios-Odysseus % 344 eine schöne Parallele.



94 Mario Puelma

Das Motiv des Wettstreits von Sänger und König würde bei Hesiod nicht
vereinzelt dastehen. Das Pröoimion zur Theogonie bietet bekanntlich an markanter
Stelle des Musenhymnus eine Art agonaler Synkrisis von ßaaiXfjeg und àoiôoç

(80-103)38. Beiden gemeinsam ist die Gabe der Musen, kraft deren sie, jeder in
seiner Art, als Wohltäter des Volkes wirken. Die Könige, die ihre Machtstellung
als Verpflichtung ex Aiôç (96) haben, wenden diese Musengabe als Richter-Redner
auf der ayogrj an, indem sie im Sinne der 'geraden Rechtssprechung' Streitfälle
schlichten und Geschädigten Genugtuung verschaffen. Der Sänger, der êx Movaêœv

xai 'AnôkAcovoç (94) seine Stellung und Sendung hat, erleichtert das Volk von
Kummer und Sorgen durch die kunstvolle Vergegenwärtigung der xXêea tiqoteqcüv
avêgcôncov und durch Lieder auf die Götter37.

Das Bild, das Hesiod hier von den ßaadfjeg als Volksrichtern entwirft,
entspricht genau jenem Ideal, das er in den Erga bei den Richterkönigen vermisst
und als Forderung an sie heranträgt38. Gleich nun, wie man das zeitliche Verhältnis

von Theogonie-Prooimion und Erga beurteilen mag, sicher ist, dass vom
gleichen Dichter an den zwei Orten Gegenbilder der Richterkönige entworfen
wurden, deren Unterschied weniger als Symptom einer geistigen Entwicklung
biographisch zu deuten als vielmehr vom ganz verschiedenen literarischen Ort
(Musenhymnus - kritische Parainesis) her bedingt aufzufassen sein wird39.

Die Situation nun, die Hesiod seinem Mahngedicht zur Gerechtigkeit - gleich
wie die konkreten Gegebenheiten des Streites mit seinem Bruder Perses gewesen

86 Die beste Interpretation dieses Abschnittes neben dem Kommentar von M. L. West (Oxford
1966) bietet U. v. Wilamowitz, Die Ilias u. Homer (1920) 47411. und Fr. Solmsen, The
« Gift » of Speech in Homer and Hesiod, TAPhA 85 (1954) Iff. (bes. 5ff.).

87 NB. die Parallelität der Aufgabe von König und Sänger in der Formulierung 8711. abpâ te
xai fiéya veïxoç èmorapévwç xarénaiiaev Xaoïç ßXanropévoiç perdrgona egya reXevai
$rjiôta>ç und 102f. alif ö ye ôvaipgovécov huXrjderai oôôé ri xqôécov / fiépvqrai. raxécoç ôe

nagérgane ôâ>ga âedcov (dazu vgl. Fränkel [oben Anm. 20] 150). Es ist sicher kein Zufall, dass
die Synkrisis Sänger-König mit dem Anspruch auf Gleichwertigkeit ihrer Funktion vor
dem Volke im gleichen Prooimion zu finden ist, in dem Hesiod sich von den Musen in sin-
gulärer Weise durch Überreichung eines axrjmgov zum àoiôoç berufen lässt (Th. 30f.). Das
oxfjjiTQov ist das Sinnbild der Ordnungsmacht im Volk und der Gewalt des Richterkönigs im
besonderen (hiezu vgl. R. Hirzel, Themis, Dike u. Verwandtes [Leipzig 1907] 71-104). Die
Beschreibung von Agamemnons axrjjrtgov in der berühmten Eris-Szene der Ilias (A 23411.)

war wohl jedem Hörer Hesiods zum Vergleich präsent (vgl. unten Anm. 65).
88 Vgl. bes. Th. 85f. ndvreç êç avrov ög&ai ôiaxglvovra ûépioraç / l&elpai ôlxpaiv ~ E. 35 âXX'

aé&i ôiaxgivwpe&a veïxoç / i&elpai ôixfloi (opp. axoXial ôixai der ßaaiXfjeg / âvôgeç ôagotpd-

yoi E. 219/221) ; Th. 88 ro&vexa yàg ßaoiXrjeg êxéipQOveç (opp. ßao. ôoQotpdyoi E. 38f.; 220f.),
oSvexa Xaoïç / ßXanro/iivoig âyogfjqn fiexdrgona igya reXevai —1 E. 37f. noXXà / âgjidÇmv i<pô-

geiç péya xvôalvotv ßaotXrjag / ômgotpdyovç, oî rrjvôe ôbtrjv ê&éXovat ôixdaaai.
88 Dass Hesiod sich durch enttäuschende Erlebnisse im Prozess mit seinem Bruder vom

Königsverehrer zum Königshasser entwickelt habe, kann jedenfalls nicht vom Unterschied der
Darstellung der Richterkönige in Theogonie-Prooimion und Erga her bewiesen werden,
auch wenn die Theogonie aus anderen Gründen das wahrscheinlich ältere Werk sein mag.
Im 'Gerechtigkeitslied' der Erga ist Hesiod auch nicht radikal königsfeindlich: er will die
ßaaiXrjeg nur erziehen und erwartet, wenn auch mit Bedenken (E. 270-272), dass sie zum
'geraden Recht' im Geist der Theodizee dank seinen Ermahnungen (zurück)finden werden
(E. 263-273), ebenso wie Perses es in seinem Bereiche soll (E. 274-285).



Sänger und König 95

sein mögen und wieweit diesem überhaupt biographischer Wirklichkeitswert
zugestanden werden mag - zugrunde legt, ist die, dass die Könige ihr primäres
Amt eines Richters nicht mehr so wahrnehmen, wie es dem Auftrag des Zeus

entsprechen müsste, nämlich nicht als Redner des 'geraden Rechts' (l&eïai ôixai) im
Interesse von Frieden und Wohlstand der faxoi, sondern vielmehr als Sprecher

von 'schiefem Recht' (axoAial ô£xcu)i0, das die Wurzel von Gewalt (ßßQig, ßlrj,
nôXefioç xtA.) und Niedergang für eine menschliche Gemeinschaft ist (E. 219-
285). Wo nun die Richterkönige ihrer Aufgabe untreu werden, indem sie ihre
musische Redegabe, wie sie im Theogonieprooimion geschildert wird, in den Dienst
der 'schiefen Rechtssprüche' stellen, da ist es der Sänger, der kraft seiner analogen
musischen Begabung wie kein anderer berufen ist, für die Ordnung des 'geraden
Rechts' nach Zeus' und Dikes Gesetz an ihrer Stelle vor der Öffentlichkeit zu
plädieren und so die Polis vor Unglück zu bewahren.

Eben das leistet Hesiod in dem dem Thema Gerechtigkeit gewidmeten ersten
Teil seines Mahnepos, in dem er sich an das ganze Volk, vertreten durch Perses

für die ôetAoi, durch die Richterkönige für die êo&Aoi*1, mit der ganzen Emphase
des Retters der Polis wendet, darin ein Vorläufer von Solons, Xenophanes' oder

Empedokles' poetischen Mahnreden an das Volk und seine Führer, als deren

Archeget Hesiods Erga, namentlich in ihrem ersten Teil (1-285), zu gelten
haben42. In dieser Volksrede übernimmt Hesiod, um mit den Kategorien der Syn-
krisis des Theogonieprooimions zu sprechen, zu seiner angestammten Sängerrolle
(durch vjivoi $e<m> und xMea tiqoxéqcûv àvÛQomwv zu erfreuen)43 gewissermassen
noch jene Funktion, die ix Aiàç den ßaodfjeg zukommen sollte, nämlich vor dem
Volke âyoçevcov dafür zu sorgen, dass die Norm des 'geraden Rechts' in der
Polis herrsche.

40 Belegstellen in Anm. 38.
41 Die Begriffe werden antithetisch-komplementär E. 214 mit deutlichem Bezug auf Perses

(und damit auch Hesiod) einerseits, auf die unter dem Habicht versinnbildlichten ßaaiXeïç
andererseits, angewandt. Sie haben klar sozial-ständische (damit natürlich auch
ökonomische) Bedeutung in diesem Zusammenhang. Richtig so K. v. Fritz (oben Anm. 30) 168
(vgl. auch unten Anm. 83). Zur Bezugnahme von êa&Xoç (214) auf die xgelooovaç (210) und
die âvâgeç ôa>QO<pdyoi (220) s. unten S. 99 und Anm. 54. Dass mit 'Perses' und den 'Königen'

nach bekannter polarer Ausdrucksweise das ganze Volk, Adel und Nichtadel, wie bei
Homer immer ßaoiXfjeg und Xaol, auch bei Hesiod umfasst wird, hat schon C. F. Ranke,
De Hesiodi Op. et Diebus commentatio (Güttingen 1838) 33 gut vermerkt.

42 Die Pose poetischer drjprjyoQia kennt auch Archilochos (fr. 52D); vgl. Pasquali (unten
Anm. 79) 94; Dover (unten Anm. 80) 194. Dass Hesiod seinerseits in der Tradition
homerischer Mahnreden steht, die er gleichsam zu einem selbständigen Monolog sui generis in
eigener Sache ausgestaltet, ist von M. Noe, Phoinix, Was und Homer (1940) gezeigt worden
(nach ihr auch von Munding [oben Anm. 30]; vgl. Diller [oben Anm. 10] 44ff.).

" Zu diesen gehörte die Théogonie ebenso wie die daran anschliessenden Katalogoi, vielleicht
noch anderes aus dem konventionellen Rhapsoden-Repertoire. Ein epischer Vortrag, der
die politisch-soziale Wirklichkeit in persönlicher Form behandelte, musste als etwas ausser-
gewöhnlich Neues empfunden werden. Auf dem Agon in Chalkis (E. 654ff.) wird er wohl
mit der ersten Kategorie hervorgetreten sein. Das Mahngedicht der Erga kann nur für das
lokale Publikum Böotiens konzipiert worden sein, hat aber dann anscheinend rasch
überregionale Geltung gewonnen.



96 Mario Puelma

In der Tat eröffnet Hesiod in einer für ein episches Gedicht aussergewöhnlichen
Weise sein Lehrepos mit einem hymnischen Gebet an Zeus44, den 'Geraderichter
der Rechtssätze' (xAvéh îôwv âcœv te, ôîxrj ô' ï&we fîé/Motaç 9), wozu er die Musen

um Inspiration bittet (lf.). Kurz darauf, im ersten Abschnitt der eigentlichen
Parainesis, macht er seinem Bruder Perses den in der Formulierung auffälligen
Vorschlag: àAA' aë&i ôiaxgivdôfis&a veîxoç / l&elrjoi ôéxr/ç, al r' êx
A léç eloiv agiotai (35/6), was offensichtlich in Kontrast empfunden werden soll

zu den im Folgenden genannten ßaaiAfjaç / ôcoQcxpdyovç, oî trjv&e ôixrjv ê&éAovoi

ôixâooai (38/39), die anscheinend die 'schlechten' Richter sind. Ohne in die Details
dieser in manchem umstrittenen Textstellen eintreten zu brauchen48, kann man
doch mit Sicherheit sagen, dass Hesiod sich hier für das Auftreten seiner eigenen
Person in der Kontroverse um die Prinzipien des Rechts und der Rechtspraxis
einer Formel bedient, die er in der Synkrisis des Theogonie-Prooimions in dritter
Person für die Redetätigkeit der 'guten' Richterkönige verwendet (84ff.): oi dé

te Aaol I ndvreç êç avrov ogibai ôiaxglvovta âéfiiotaç / îâeirjoi àixr\-
oiv. ô ô' âoipaAéwç âyogevœv / ahpâ te xal fiéya veïxoç êmoxa/ÀÉvœç xaré-
Ttavoev.

Diese Parallelen lassen zur Genüge erkennen, dass Hesiod schon in der
Einleitung zu den Erga seinen Hörern terminologisch und motivisch deutlich zu
erkennen gab, mit welchem die Königsrichter geradezu herausfordernden
Konkurrenzanspruch er auftrat: als Wortführer des Zeus Dikaios und mit der Kraft
des musisch Inspirierten vor dem Volke Verkünder und Wahrer der Rechtsordnung

zu sein, die die ßaoiAfjeg selbst nicht mehr pflichtgemäss vertreten, zum
Schaden des Volkes, das, wie der Fall Perses illustriert, dadurch verdorben wird

44 Die gattungsmässige Einordnung dieses vielbehandelten Vorspruches hat seit jeher grosse
Schwierigkeiten bereitet. Es ist weder eigentliches Prooimion (Hymnus) noch Musenanruf
mit Themaangabe, sondern ein Gebet, das von beidem etwas enthält; seine Eigenart rührt
offenbar daher, dass es zweckhaft mit dem spezifischen Anliegen der Parainesis zur Gerechtigkeit

eng verbunden ist (NB. l&vvei oxoAiàv... Zevç 7f., ôlxfj ô' ïêvve êé/niozag 9, was wie
Ankündigung des Grundthemas des 'Gerechtigkeitsliedes' klingt, an dessen Ende die
Aufforderung an die Richterkönige steht: ravta <pvXaoo6fievoi, ßaoiXrjg, Wvvexe ftv&ovç, / <5co-

Qotpdyoi, oxofaé(ov ôè ôixécov inl ndyxv Xd&ea&e, 263/4).
45 35f. kann sich auf ein Schlichtungsverfahren ohne Richter beziehen, oder mit dem Plural

'wir' in ôiaxQivdjfieêa auch die ßaoiAfjeg einschliessen im Sinne einer Aufforderung zu künftig
'geradem' Rechtsprechen. Eine allzu pedantische Konkretisierung wird man hier nicht
aufzwängen dürfen (vgl. oben Anm. 30). Was das umstrittene rrjvôe ôlxrp> 39 (ebenso wie 221
und 264) betrifft, so wird man gegenüber sprachfremden Deutungsversuchen neuerer Zeit
(dazu gehört die Gleichsetzung itjvÔE zolrjv 'solcherlei Recht' [d. h. 'schiefes'] bei Mazon
z. St. und Krafft [oben Anm. 30] 61) daran erinnern müssen, dass Sôe in einem dramatischen

Vortrag, wie es die Erga sind, nur auf das hinweisen kann, was dem Publikum und
dem Sprecher unmittelbar vor Augen liegt (wie rrjvôe yrjv 'euer Land, unser Land hier'),
also 'das Recht in dieser Stadt, die Rechtsprechung bei uns/euch' (vgl. 269 olrjv dl) «ai
trjvôe ôlxrjv nàAiç êvxàç êégyei, vorangehend àiôç 6<p&aXfioç ràô' êmôigxerai
'was sich hier in dieser Polis zuträgt' 267f.). In die gleiche Richtung könnte aù&i (3d)
weisen 'hier gleich, am Gerichtsplatz dieser unserer Stadt, d. h. der Agora' (vgl. homer.
èv Aaxeôat/iovt aë&t r244, xrjôeftâveç ôè ol èv&dô' âoAAéeç aôôi fiEvôvrmv ¥ 674).



Sänger und König 97

und den Weg der schlechten Eris (âQTzdÇeiv 38, vßgig 213) statt den der guten Eris
(ëgya 21) einschlägt46.

Der Sänger Hesiod als Volksredner des 'geraden Rechts' gegenüber den Richterkönigen

als Sprechern der 'ungeraden Rechtssprüche' - diese Grundsituation des

Gerechtigkeitsliedes der Erga (1-285) ist es offenbar, die sich in dem eigentümlich
'homerisch' übersteigerten Rivalitätsverhältnis von Habicht und Nachtigall der
Fabel spiegelt. Für die Hörer, namentlich für die ßaaiXrjeg, an deren Mitdenken47
der Dichter im Einleitungsvers zum aïvoç appelliert, musste die Anspielung
wohlverständlich sein, zumal die an die Parabel anschliessende Verspartie48 in spiele-
risch-anspielender Abwandlung der triumphierenden Worte des Habichts zu
erkennen gibt, dass es die flßgig der Richterkönige ist, die schliesslich den kürzeren

ziehen, der Standpunkt des âoiôoç dagegen, die öixrj, die schliesslich den Sieg

davontragen wird. Die den Gedankengang abschliessende, ausdrücklich auf die

àvôgsç ô(OQo<pâyoi, die axoXifjç ôîxrjç xglvcoai êé/ziaraç (221f.), gemünzte49 Gnome

7taûd>v ôé re vqjiioç ëyvco (218) muss wie eine direkte Entgegnung des âoiôoç
auf die herausfordernde Sentenz des Habicht-Königs an die Sänger-Nachtigall
wirken: dieser hatte denjenigen einen ärpQcov genannt, ôç x' è&éXrj tiqoç xgelaaovaç
âvrKpegîÇeiv, und ihm in Aussicht gestellt: vixrjç re arégerai tiqoç t' aïo%eoiv

äXyea ndayei (210/1). In Wirklichkeit gilt aber die Wahrheit: oôoç xgeia-
ooiv (opp. xgelaoovaç v. 210) êç rà ôixaia • ôixrj ô' vjieq vßqiog la%ei (opp.
vixrjç arégerai v. 211).

Wo der wahre Tor (vtjmoç, ä<pQcov) ist und der wirklich Leidtragende, das weiss
der Sänger, der sich auf seine Kenntnis der èrrjrvfia schon im Prooimion zum
ganzen Mahngedicht beruft (v. 10), besser. Die von ihrer Macht und dem 'Recht
des Stärkeren' geblendeten Richterkönige - die wirklichen vrjmoi50 (so werden sie

auch schon am Eingang der Erga 40 genannt: vrjmoi ovôè laaaiv) - werden noch
durch Leid klug werden. Die Terminologie der Königs-Bilder von Erga und Theo-

gonieprooimion zusammennehmend, könnte man formulieren: sie werden aus

ßaaiXfjeg ôcoQoipdyoi (E. 38f. 263f., vgl. 220f.) zu ßaaiXfjeg è%écpQoveç (Th. 88)

48 Zwischen Perses und den Richterkönigen besteht, gleich wie die Prozesslage angenommen
wird, eine Art Komplizenschaft, im Geiste des 'schiefen Rechts' (vgl. die Formulierung 37ff.
noAAd âgjidÇaiv i<pàgetç fikya xvSaUvmv ßaaiXrjag / ôcogoqxîyovç und die Zeichnung der
ßamXijeg als 'Raubvögel' im Ainos 202ff.). Beide, Perses und die Könige, sollen aus dem Ainos
lernen, wie 213ff. besagen. An beide richtet sich die Mahnung zur Überwindung des 'Raub-
vogel'-Rechts am Ende des 'Gerechtigkeitsliedes' 263/273ff. (vgl. bes. 277f., dazu unten
Anm. 56).

47 (pgovéovai xai avroïç (s. oben Anm. 11).
48 'Folge du dem Recht, nicht der Gewalt' lautet die Nutzanwendung aus dem Ainos an

Perses: Gewaltanwendung ist nichts für das Volk (ôeMç) - sie ist aber auch für den
Adligen (ia&koç) riskant, womit offenbar die gleichen ävdgeg öcogoipdyoi von 221 gemeint
sind ßaoiXrjeg ölog. 39 (vgl. oben Anm. 41).

49 219 schliesst an die Sentenz mit begründendem avrixa ydg an. Die Sentenz erscheint hier
wie ein Vorläufer von Aisch. Ag. 177 nd&si fjd&og.

50 Diese Kennzeichnung haben die Könige mit Perses gemeinsam; vgl. die Anrede fiéya vr/izie
Ilégorj 286. 397. 633, dazu das in Anm. 46 Gesagte.

7 Museum Helveticum



98 Mario Puelma

werden. Zur Erkenntnis (yiyvœaxeiv, eiôévai) zu verhelfen, das ist die Aufgabe des

Sängers. Er leistet sie in den Erga mit seiner zum Nachdenken und Beherzigen
anregenden Paränese, in der die Mythen und Parabeln einen besonderen Platz
einnehmen, weil sie zu eigener Denkanstrengung (<pQovéovoi xai avroïç 202,

xaTayQàÇeo'&e xai avroL 248)51 zwingen und gleichzeitig allgemein verständliche,
einprägsame Symbolik bieten, wie wir sie auch von den homerischen Gleichnissen

und den platonischen Mythen her kennen. Der aïvoç der populären Tierfabel war
dafür in hervorragendem Masse geeignet.

Dass Hesiod sich gerade eines solchen alvoç bediente, um der für sein Anliegen
zentralen Antithese Sänger/Könige besonderes Relief zu verleihen, wird vollends

verständlich, wenn wir uns dessen Stellung und Funktion in der Ökonomie des

ganzen Gedichts vergegenwärtigen.
Die Erga lassen sich, wie heute allgemein anerkannt wird, in zwei grosse

Abschnitte gliedern, die zwar thematisch miteinander verbunden, nach Ziel und
Form jedoch deutlich voneinander abgehoben sind : der Teil, den man naQaivéaeiç

nennen kann, mit der gedanklichen Durchdringimg von Gründen, Wesen und

Aufgaben der gesellschaftlichen Rechtsordnung (1-285), der Teil, der dem Typus
vnofrijxai angehört, mit den praktischen Anweisungen zur Landarbeit für den
gemeinen Mann (286ff.). Der erste Teil wiederum weist eine deutliche Gliederung
auf, die gerade durch unsere Tierfabel markiert wird. Dass diese Gliederung dem

kompositorischen Willen des Dichters entspricht, darauf weist eine Reihe formaler
und inhaltlicher Symptome hin.

Wenn man den alvoç mit dem ersten lôyoç vergleicht, der nach dem einleitenden

Zeusgebet (1-9) und vor der ersten eigentlichen naqaiveaiç (27ff.) steht, so tritt
eine Reihe auffälliger Gemeinsamkeiten hervor: Beide Partien beginnen mit einem

Einführungsvers, der den Adressaten in der dritten Person und nicht im Vokativ
nennt - eine gemeinsame Singularität im ganzen Gedicht: eyeb ôé xe Iliqoiß èrrj-
xvfia fivdrjaa(/j,rjv (10) - vvv ö' alvov ßaaiAevaiv èçéco çpQovéovai xai avroïç (202)52;

beiden Versen folgt je ein kurzer allegorischer Aôyoç : der Mythos der zwei "Eqiôeç

(11-24) und die Parabel der zwei Fabeltiere (203-212); diese beiden Paare

allegorischer Figuren entsprechen sich in ihrer antithetischen Bedeutimg: "Eqiç xaxrj

"Mit Vorliebe werden solche Formeln vor oder nach Aoyot aitiologisch-paradigmatischer
Natur verwendet, wie E. 106f. zwischen Prometheus- und Weltalter-Mythos et ô' i&éAeiç,
êregov toi èyé Aàyov êxxogv<p<àoa> / ei xai êmora/iévwç, tri) ô' èvl qpgeol ßdkAeo ofjoiv, 202 vor
dem Ainos, 248 nach der beispielhaften Synkrisis von Unrechts- und Rechtsstaat. In der
xai aùroi-Formel mag sich auch eine gewisse gewinnende Höflichkeit verbergen, die der
Formel bei Homer innewohnt (W 306 vosovti xai aérai, A 577 Jtagdiprj/ii xai avrfj neg vos-
otiafl). Wie so oft, gibt auch hier Hesiod einer homerischen Formel eine eigenwillige neue
Dimension. Die Bedeutung des Mitdurchdenkens für seine Parainesis hat er programmatisch

am schönsten im Vorspruch zum zweiten Hauptteil der Erga 286/293-297 hervorgehoben

(vgl. oben Anm. 11).
62 Man wird schon wegen dieser Parallele den Dativ nicht durch einen Vokativ Ilégot)

ersetzen wollen. Der Vokativ folgt in beiden Fällen erst nach dem Einleitungs-Logos, vor der
Parainesis (27-213/248).



Sänger und König 99

und "Eqiç âyafhri verhalten sich zueinander wie Habicht und Nachtigall, nämlich
wie ößgtg zu ôtxrj (vgl. 213ff., dazu oben S. 97).

Was die kompositorische Funktion der beiden allegorischen Kurzgeschichten
im Gesamten des 'Gerechtigkeitsliedes' (1-285) betrifft, so leitet die erste, nach
einer knappen Motivierung in persönlichen Erlebnissen mit der Rechtsprechung
(27-40), die Lehrabhandlung über die Aitiologie des Elends der Menschheit und
des damit verbundenen Gesetzes der Arbeit ein, die das Fundament der
Rechtsordnung aus der Perspektive des gemeinen Volkes, der ôetXoi, darstellt (42-201).
Sie ist dementsprechend an Perses als Vertreter dieses Standes53 gerichtet. Die
andere der beiden parallelen Kurzgeschichten bildet den Auftakt zu den
lehrhaften Betrachtungen über das Verhältnis von Gewalt und Recht, wie es vor allem
in der Rechtsprechung auftritt, von der Leben und Untergang der Kulturvölker
und Rechtsstaaten abhängt (202-285). Sie richtet sich wiederum sinngemäss an
jene, die für diesen Aspekt der Lebensordnung zuständig und verantwortlich sind :

die Richterkönige. Sie sind in diesem ganzen zweiten Hauptabschnitt des

'Gerechtigkeitsliedes' die Hauptadressaten - so wie Perses im ersten
Hauptabschnitt54.

Das mag genügen, um den Schluss zu rechtfertigen: Es gehört zur kompositorischen

Technik des hesiodeischen Lehrgedichtes, bedeutende gedankliche
Einheiten durch einprägsam illustrative Kurzgeschichten einzuleiten, die in
allegorisch-symbolischer, zu eigenem Nachdenken anregender Art das Thema anzeigen.
Mit anderen Worten: Dem alvoç der Erga kommt, nicht anders als dem Mythos
von den beiden Erides, die kompositorische Funktion des thematischen Vorspiels
zu55. Unterstrichen erscheint diese gliedernde Funktion noch dadurch, dass das

Thema der Fabel am Ende des Abschnittes, den es einleitet, nach der beliebten
archaischen Technik der Ringkomposition wie in einer Art 'Auflösung des Rätsels'
wieder aufscheint (276-281J56.

68 Dazu oben Anm. 41 und 48, unten Anm. 83.
61 Dass Perses auch in diesem Teil gleichsam als Statist zweimal angeredet wird, stört diese

Rolle der Könige nicht: 213 dient die Anrede nur als Übergang zur Parainesis an die 'Edlen'
(vgl. oben S. 97 und Anm. 48), vielleicht um den Vorwurf an die Könige nicht zu direkt
wirken zu lassen. Die Anrede 274 dient schon als Überleitung zum Hauptteil 'Arbeit', der
nur Perses angeht.

55 Die gliedernde Punktion des Ainos wird hervorgehoben von K. Kumaniecki, The Structure of
Hesiod's W. and D., Bull. Inst. Class. Stud. 10 (1963) 80; W. Nicolai, Hesiods Erga,
Beobachtungen zum Aufbau (Heidelberg 1964) bes. öOff. K. J. McKay, The Melody of Hesiod,
Symb. Osl. 26 (1960) 20 vermerkt den Aufwand formaler Mittel im Ainos, was zu der Vorspiel-
Funktion passen würde.

66 Es wird hier das 'Recht des Auffressens', das unter den Tieren herrscht - was dem
Verhalten des Habichts im Ainos entspricht (vgl. 276ff. vöfiov olwvotç Jiexerjvolç èa&éfiev
âkXr/Âovç ~ 209 ôeîrcvov ô' aï x' é&ékco mnrfoo/uai) - der ôlxt] konfrontiert, die der gottgewollte

vôftoç der Menschen sein soll. Diese Entsprechung hat Wilamowitz hervorgehoben (vgl.
auch J. Kuehn, Eris und Dike, Würzb. Jahrb. 5 [1951] 265). Zur Bedeutung der
Ringkomposition W. A. Otterlo, Untersuchungen über Begriff, Anwendung und Entstehung der
Ringkomposition (Amsterdam 1944) (vgl. unten Anm. 81).



100 Mario Puelma

Dass ein populärer Fabelstoff dabei auf eine Stufe mit einem Mythos göttlicher
Allegorien gehoben erscheinen konnte, ist für die Arbeitsweise Hesiods bemerkenswert.

Retuschierender Einbau von Volksgut im Dienste eines religiös-ethischen
Anliegens ist auch sonst für Hesiods Lehrdichtung charakteristisch, wie man
etwa am Fall des Prometheus-Pandora-Mythos ersehen kann57. Die Verwendung
der paradigmatischen Fabel für die Zwecke eines religiös bestimmten Mahnliedes,
wie es die mit einem feierlichen Zeusgebet eingeleiteten Erga sind, konnte dabei
eine Stütze finden im hieratischen Orakel-aîroç, für den Herodot 5, 92 ein schönes

Parallelbeispiel bietet58.

Nach alledem wird es verständlich erscheinen, dass Hesiod die Fabel, die er
als Präludium zu jenem Abschnitt wählte, in dem er die schärfste Konfrontation
mit den ßaaiXfjeg als Hüter der Rechtsordnung vortrug, auch zum Träger einer

ainigmatischen Gegenüberstellung Sänger/Könige machte - ein kämpferisch
karikierendes Gegenstück zur hymnischen Synkrisis des Theogonieprooimions59.
Die Rolle des Rivalen der Richterkönige, in der sich Hesiod im 'Gerechtigkeits-
lied' der Erga gefiel, war sicher ein kühnes und in der damaligen Gesellschaft

Böotiens wohl neuartiges Unternehmen. Im Spiegelbild der Präludium-Fabel

von Nachtigall und Habicht ist die gefahrvolle Situation sinnbildlich festgehalten,
in die sich der Sänger Hesiod mit der naggrjaia oder iarjyoqia seines Mahngedichtes
an die Richterkönige begab, dessen unmittelbarer Anlass offenbar die persönliche
böse Erfahrung mit ihnen gewesen war60; man mag darin neben dem Willen, die

Macht des Dichters hervorzuheben, was ein typisches Prooimionmotiv ist, auch
eine prophylaktische oder apotropäische Absicht vermuten.

Bedrohimg des durch seine Freimütigkeit unliebsamen Mahners und Warners
ist ein volkstümliches Motiv, für das die Legende vom Tod des Fabelerzählers

Äsop in Delphi ein Beispiel bietet. Kallimachos, der diese in einem Fabeliambus

(Iamb. 2, fr. 192 Pf.) berichtet, hat das Motiv auf sich selbst als Mahner der tpiMXoyot
im Prooimiongedicht zu seinem Iambenbuch angewandt81. Einer Variante davon
haben sich auch die der Nachfolge Hesiods verpflichteten frühen Dichterphilo-

67 Vgl. Fr. Wehrli, Hesiods Prometheus, Navicula Chiloniensis, Festschr. F. Jacoby (Leiden
1956) 30ff. Aus einem solchen zweckhaften Einbau einer Vorlage können sich Ungereimtheiten

ergeben, wie wir sie auch an unserem Ainos beobachten konnten (s. oben S. 89f. und
Anm. 19).

68 aleràç èv nézgffoi xvet, zéÇei ôè Xêovza / xagzegov w/irjozifjv • noXMtv ô' vnà yovvaza kvaei.j
zavz a vvv etS (pQ dÇea&e, Koqîv&ioi, oî negl xaÀrjv / IleiQrjvrjv oîxeïze xai ôpgvoevza
Koçivêov. Über solch ainigmatische Verwendung einer Tierfabel im Chorlied der Tragödie
vgl. Ed. Fraenkel, Aischylos Agamemnon 2 (Oxford 1950) 342 zu Ag. 736.

68 Die selbstbiographische Anspielung auf die Macht des Sängers war in einem programmatischen

Vorspiel wohl am Platze - auch darin eine Parallele zum Theogonie-Prooimion.
60 Wenn man die Situation der Fabel näher auf die Realität übertragen will, kann man sich

vorstellen, dass Hesiod in einem Prozess mit dem Bruder verurteilt wurde (~ der Habicht
hält die Nachtigall in den Krallen) : er tritt non mit dem Mahngedicht als 'Richter-Sänger'
auf, was die Richterkönige auf den Plan rufen wird (— Rede des Habichts).

81 Iamb. 1, fr. 191, 78ff. Pf. Auch Kallimachos führt sich als Mahner mit einer Parabel ein, der
Geschichte vom Bathyklesbecher. - Zu Aesop vgl. A. Wiechers, Aesop in Delphi (1961) 13ff.



Sänger und König 101

sophen mit ihrem prophetischen Gehaben des Predigers in der Wüste der vrjmoi
bedient, das sie gerne in Einleitungsreden zur Schau tragen. Das markanteste,
der Situation des streitbaren Sängers im 'Gerechtigkeitslied' der Erga am nächsten

kommende Beispiel eines einsamen, in seiner îorjyoçla überbordenden Streiters

gegen königliche Machtwillkür, der trotz oder gerade wegen seiner aussergewöhn-
lichen Gabe als Redner vor dem Volk unter die Räder der unerbittlichen Königsmacht

gerät, bietet aber die Ilias in der berühmten Thersites-Episode. Ein Blick
darauf dürfte sich deshalb zum Schluss lohnen.

Die Gestalt des Thersites in der Diapeira-Szene des B der Ilias (211-277) hat
seit jeher das Augenmerk auf sich gelenkt, insofern er der einzige in der Ilias
aus dem Xaog der gemeinen Soldaten ist, der eine bemerkenswert aktive Rolle
als Antagonist der ßaaiXfjeg zu spielen wagt. Er trägt danach - und zwar als

einziger Mann aus dem Volke, der in der Ilias einen Eigennamen führt (natürlich

ohne Herkunftsbezeichnimg) - den in dieser Szene sicher sprechenden Namen

'Waghals' oder 'Frechling'62. Er passt zu der wortgewaltigen Respektlosigkeit,
die ihn in seinem Auftreten kennzeichnet, ebenso wie zu seinem vulgären
Aussehen, das ihn auch äusserlich als Gegenbild zum adligen Helden erscheinen

lässt.
Die kontroverse Frage um das quellenmässige Verhältnis von Diapeira und

Thersitesszene zur Eris des Agamemnon und Achill im A braucht uns hier nicht
zu beschäftigen. Gesichert ist jedenfalls, dass die grosse Scheltrede des Thersites

gegen Agamemnon (B 225-242) in engstem Wechselverhältnis zu den analogen
Ausfällen Achills (A 149-171 und 225-244) steht. Beide greifen vor versammeltem
Heer (âyoçij A 54 ~ B 207) mit rhetorischer Emphase und mit ganz ähnlichen

Argumenten den Atriden in der gleichen Sache an, wegen der Verletzung der
Spielregeln der Beuteverteilung (ôaapôç A 165), die er sich in seiner Präpotenz als

drjfioßÖQog ßaoiÄevg {A 231) mit der Aneignung der Briseis geleistet hat; beide
werfen den Achäern vor, sich derartiges widerspruchslos gefallen zu lassen (A 231

®2 Die Verbindung Oegoir' àxQirofivde B 246 (—à/isjQosTiriç 212, ineaßoXog 275) zeigt deutlich,

dass es sich um einen sprechenden Namen handelt, der an Ilokv&egoeîôriç tpiXoxigro-
poç Od. % 287 erinnert. Die Beliebtheit sprechender Namen bei Homer bestätigte jüngst
H. Mühlestein, Redende Namen bei Homer, Studi Micenei 9 (1969) 67ff. Die Neoanalyse
bemüht sich, diese evidente Namenverwendung abzustreiten, da sie Thersites als adligen
Rivalen des Achill in der supponierten Modellszene der Aithiopis braucht (vgl. W. Kull-
mann, Die Quellen der Ilias [1960] 46. 129f. 1461F.). Abgesehen von der Fragwürdigkeit der
neoanalytischen Konstruktionen im allgemeinen (vgl. die treffende Kritik bei A. Dihle,
Homer-Probleme [1970] 9-44), beruht die Erfindimg einer alten Feindschaft Achill-Thersites
samt zugehöriger Genealogie auf der falschen Erklärung von B 220 (dazu unten Anm. 74).
Das Richtige steht bei Wilamowitz, Die Ilias u. Homer 271, 2 zu lesen. Der Name Thersites
ist vielleicht schon mykenisch (PY Cn 719, 2, dazu H. Mühlestein, Studia Mycenaea [Brünn
1966] 160) und auch sonst inschriftlich bezeugt. Seine normalerweise positive Bedeutung
«Der Wagemutige, Beherzte» erhält im Zusammenhang der B-Szene jedoch den pejorativ-
ironischen Sinn des «Möchte-gern-Helden» (vgl. P. Chantraine, A propos de Thersite, Ant.
Class. 32 [1963] 18ff., G. Redard, Les noms grecs en -rrjç [1949] 71), also des «Anmassend
Frechen».



102 Mario Puelma

~ B 235) ; beide drohen dem obersten Heerführer damit, nach Hause fahren und
ihn sitzen lassen zu wollen (A 169ff. ~ B 236ff.)63.

Dass nun Thersites, obgleich er sich einer weit gemässigteren Sprache als

Achill bedient, vor aller Öffentlichkeit recht unsanft zur Rechenschaft gezogen
wird, während der Pelide unbehelligt bleibt, könnte man als homerische

Bestätigung des zeitlosen Satzes quod licet Iovi, non licet bovi quittieren: der ßaatXevg
darf sich erlauben, was dem Gemeinen verboten ist84. Doch es gibt noch einen
anderen und, wie aus Homers Schilderung hervorgeht, wesentlicheren Grund für
die ungleiche Behandlung:

Achill hatte zwar heftig geschimpft, sogar das Schwert gegen Agamemnon
gezückt (A 188ff.), mit der sofortigen Heimfahrt gedroht; doch, nachdem er seiner

Wut auf recht ungehemmte Weise in Worten Luft gemacht hat, fügt er sich,

wenn auch grollend und sich vor weiteren Übergriffen verwahrend, de facto
rasch dem Machtspruch Agamemnons, der in einer Frage der Besitzverteilung
glatter Gewalt (vßgtg A 203) gleichkommt (A 184ff.):

êycb ôé x' äyco Bqiarjiôa xaXAmagrjov
avràç icov xXiairjvôe, to aov yéqaç, ocpg' èù eîôfjç
ôooov (péQTegéç el/M oéûev, orvyéfl ôè xal aXXoç

loov êfiol tpâoêat xal ôfioiœêr'ifievai &vxrjv.

Wenn Achill dieses Verdikt mit den Worten %eqal /j,èv oft roi ëycoye fiaxtfoo/tat et-

vexa xovqïjç / offre aoi ovre toj äXXw, ènei /j,' âçpéXeoêé ye ôovteç (298f.) akzeptiert,

so erkennt er ihm gleichsam die Kraft eines Richtspruches des axrjmovyoç
ßaadevg, des Richterkönigs, zu, der Agamemnon in der Tat bei Homer auch
ist65. Wenn Achill sich beugt und auf weiteres êglÇeiv mit Agamemnon
verzichtet, so folgt er darin dem Drängen Athenes und dem Rat Nestors. Die Göttin
rät zum Nachgeben {A 206ff., Xfjy' ëgiôoç 210), obgleich sie Agamemnons
Vorgehen als reine Gewalt (üßgig A 214) qualifiziert. Nestors Empfehlung an Achill,
von der ëqiç mit dem Atriden zu lassen, lautet (A 277£f.):

jurfre av, IlrjXelôrj, ë&el' êgi^éfievai ßaoiÄrji
ävxißirjv, ETiel ov tioû' ôfiofyç ëft/uoçe rtfi,rjç
axrpixovypg ßaaiXevg, $ te Zeùç xvôoç ëôœxev.

el ôè ai) xagTEQÔç èaai, &eà ôé ae yeivaro /j,rjTïjq,
àXl' 8 ye <péqteq6ç êariv, enel nXeévsaoïv âvâaaei.

9* Die beliebte Bezeichnung der Thersites-Rede als Karikatur der Achillreden im A lässt sich
keineswegs in der sprachlichen Ethopoiie der Rede selbst begründen, sondern höchstens im
Umstand, dass sie von einem Mann gehalten wird, den der Dichter als hässlich und vulgär
beschreibt. Achills Sprache ist unbeherrschter (s. die Schimpftiraden A 149/225).

64 Als Beispiel dafür erscheint die Szene gewertet bei Quint. Inst. or. XI 1, 37 und Liban.
Lavdat. 4 p. 946 VIII 248 Förster).

66 Vgl. A 233-244, wo Agamemnon seine verhängnisvolle Drohimg gegen Achill beim axfjmQOv
beschwört, das richterliche Gewalt versinnbildlicht / èv jtaXd/iflç (poQÉovai ôcxdanoAoi,



Sänger und König 103

Die Annahme dieser Empfehlung macht Nestor nicht davon abhängig, dass

Agamemnon seinerseits den Machtspruch, sich Briseis zu nehmen, rückgängig mache,
obwohl er das in Ordnung fände66.

In der Begründung, die der weise Doyen der ßaaiXrjeg für seinen Rat gibt, ebenso

wie in der Anweisimg der Gottheit an Achill bekundet sich die in der homerischen
Welt allgemeingültige Norm des 'Rechts des Stärkeren', die für jede Art von
Streit und Kampf Gültigkeit hat, unter Menschen wie unter Göttern67. Auch ein

gewalttätiger König ist von Gottes Gnaden, wenn er der Mächtigere ist. Die
Antinomie ßßQig-ötxr) ist in der Welt dieser Machtethik imbekannt?8. Es

entspricht also ganz der von Volk und Führern anerkannten, von Zeus und den
Göttern sanktionierten Herrenmoral, dass Achill der $ßgi<; des obersten Königs
weicht, des weiteren auf veîxoç und ëgiç verzichtet und sich auf den passiven
Widerstand der fifjvtç beschränkt69.

Ganz anders ist der Fall des Thersites. Er sucht permanent den Streit mit den

adligen Helden (êQiÇé/Lievat ßaaiXevaiv B 214), wobei er sie in unmässig-ungebühr-
licher Rede vor dem Volke lächerlich zu machen und so in Macht und Ansehen

zu beeinträchtigen sucht (B 213-216). Im besonderen verfolgt er Achill und
Odysseus mit seinem veîxoç (reo yàç veixeîeoxe 221), weshalb er diesen gründlich
verhasst ist (220)70. Nun ergreift er die günstige Gelegenheit zu einem aktuellen
Streit mit dem ranghöchsten der Könige, Agamemnon, der für jenen Groll des

Achill verantwortlich ist, der das Heer in eine schlimme Lage gebracht hat.

ol re ûéfuoraç / jiqoç Aiàç elgvarac 238f.) ; der Entscheid, Achill der Briseis zu berauben,
erhält so die Kraft eines Richtspruches des obersten ßaatÄevg. Vgl. hiezu unten Anm. 68.

69 Nestor gibt Agamemnon zwar den Rat, sich die Briseis nicht anzueignen (A 275f.), reagiert
aber nicht darauf, als Agamemnon den Rat schroff zurückweist. Achill dagegen befolgt
trotzdem Nestors Anweisung.

67 Vgl. oben S. 89 und 93 zu den kämpfenden Göttern. Mit Worten, die an Nestors Mahnung
an Achill erinnern, ruft Hephaistos seiner Mutter die hierarchischen Gegebenheiten ins
Gedächtnis (A 586-589: rétXa&i xai âvdoxeo xr/ôofiévrj Jteg o9 ri ôwtfeofiai àxvv/uevdç
Tieg / xQaiOfieïv. ÙQyaXéoç yàg 'OXv/umoç âvziqiêQEO&ai). Zeus ist sozusagen der Agamemnon
des Olymp. Zum Problem vgl. zuletzt H. Lloyd-Jones, The Justice of Zeus (Berkeley 1971)
1-27.

98 Wenn Agamemnon sich A 239 (oben Anm. 65) auf Zeus für die seine Herrenstellung
bezeugende Entführung von Achills Privatbesitz beruft, so ist das offenbar in Ordnung. Die
Bewilligung der Niederlage der Achäer an Thetis durch Zeus (A 503-530) wird nicht als
Vergeltung für Agamemnons begründet, sondern einzig (und zwar nur im Munde der
Thetis) als Mittel, Achill wieder zur nyrj zu verhelfen. Weder in der Eris des A noch beim
Versöhnungsangebot im I oder in der Versöhnung des T spielt die Kategorie ôIxt] eine Rolle.
Der Gedanke der xloiç des Zeus gegen Machtmissbrauch könnte nur aus einer einzigen
Stelle der Ilias herausgelesen werden, die aber ohne Bezug auf die Handlung in einem
Gleichnis steht, das von vielen wohl zurecht als hesiodeisch beeinflusster Einschub
angesehen wird (II 386ff. — Hes. E. 219ff./250, dazu P. Von der Mühll, Krit. Hypomnema z. Ilias
[Basel 1952] 247 und W. Leaf, The Iliad!" [London 1902] z. St.). - Wieweit in der Odyssee
Ansätze zur neuen Rechtsethik Hesiods vorhanden sind, hat D. Kaufmann-Bühler, Hesiod
und die Tisis in der Odyssee, Hermes 84 (1956) 267ff. untersucht.

89 Diese Art von Protest gegen den Mächtigeren ist offenbar erlaubt. Sie wird in der ßovXf)
Aiàç gutgeheissen.

70 Wie diese Feindschaft zu verstehen ist, darüber unten S. 105 und Anm. 74.



104 Mario Puelma

Dabei fährt er - und das ist das Besondere - mit veïxoç und ëqig weiter, als das

ganze restliche Heer - Achill, der von Agamemnons vßgig direkt Betroffene, mit
eingeschlossen - sich schon längst der üblichen Norm der Unterordnung unter
das Diktat des Stärkeren gefügt hat; das bezieht sich auch auf den Befehl des

Odysseus, die Flucht abzubrechen, dem alle - Heeresvolk und Führer - mit der
einen Ausnahme des Thersites Folge geleistet haben. Als das gesamte Heer sich
wieder ruhig und gehorsam zur äyogrj versammelt hat, da ist es Thersites, der
'als einziger noch mit masslosen Reden lärmte' (ëxi povvog äfiEXQOEni)g

êxoXœa 212) ; das gleiche Kriterium rückt auch Odysseus in den Vordergrund nach
Thersites' Scheltrede an Agamemnon (B 246ff.):

Oeqgix' àxQixofivêe, Xiyvg tieq scbv âyoQr/xrjç,
ï<TXe0> ŒïïsX' oîoç êçiÇéfievai ßaoiXsvoiv
ov yàg èyà) oéo cprj/ni xeqeloxeqov ßqoxov äXXov

ë/j,fiEvai, öoooi ä/bi' 'AxQEÎÔrjç vno "IXiov fjX&ov71.

Mit diesem Verhalten macht sich Thersites des flagranten Verstosses gegen das

von allen, Xaoi und ägiaroi, gleichermassen anerkannte und befolgte Grundgesetz

homerischer Gesellschaftsordnung schuldig, gegen die Norm des 'Rechts
des Stärkeren'. Es hegt dann jene Extremsituation vor, die nach aller Erwartung
die Erfüllung des Satzes erfordert, den mit sprichwörtlicher Prägnanz der Habicht
der hesiodeischen Fabel - wie die homerischen ßamXrjsg ebenfalls ein Vertreter
ausgeprägter Machtmoral - der Nachtigall vorhält (Hes. E. 210f.) :

äcpQwv ô' ôç x' ê&éXrj tiqoç xQEÎooovaç àvxi<pEQÎÇsiv •

vîxrjç re oxéqbxcu jiqoç t' aïayEaiv äXysa ndayEi.

Genau das ist es, was de facto dem Thersites coram publico widerfährt (B 265) :

Er wird von Odysseus mit dem oxfjnxQov, dem Symbol königlicher und richterlicher

Gewalt72, blutig geschlagen, zu Spott und Genugtuung aller Umstehenden,
die in dieser schmerzlichen Demütigung die verdienstvolle exemplarische
Wiederherstellung der gesellschaftlichen Grundnorm begrüssen, Achtung vor der Macht
der Könige (B 270ff.):

oi ôè xal dyvvfjiEvol tieq eti avxä> rjôv yéXaaaav,
&öe ôé xiç eïtieoxev îôœv êç TiXrjaiov äXXov •

'& Ttojiot, rj Ôrj fivQi 'Oôvoosôç èa&Xà ëoqyE

ßovXäg x' êÇàqxcov àya&àg tioXejuov xe xoqvggwv •

vvv ôè xôôe fièy' oqlgxov èv 'Agysloioiv ëqs^EV,

71 Das Besondere im Verhalten des Thersites wird deutlich, wenn man es mit der Art
vergleicht, wie der Seher Kalchas in ähnlicher Situation ängstlich der Gefahr einer Konfrontation

mit Agamemnon auszuweichen sucht mit der Begründung: xQeiaamv yàQ ßaatXevg,
ôre x<Jboexcu àvôgl XÉQrfC (A 80).

,a Es ist das oxrjnTQOv des Richterkönigs Agamemnon (vgl. B 185f. .—A 234ff.,oben Anm. 65).



Sänger und König 105

ôç Tov XcoßrjTTjQa eneaßölov êcrtf àyoQ&ayv.

oü {hjv jxiv nâXiv ahtç âvrjoei êvfioç âyrjvcoQ

veixeieiv ßaaiXrjaç ôveiôeîoiç ènéeaaiv. '

Dem Dichter des B war es offenbar darum zu tun, mit der Thersitesszene ein

exemplum e contrario für die unverrückbare Gültigkeit der Grundnorm der

Königsmacht zu bieten. Die berühmte Grundsatzerklärung, die er ihr im Munde
des Odysseus wie einen kommentierenden Titel voranschickt, zeigt deutlich, was
er mit ihr illustrieren und bekräftigen wollte (B 203ff.):

ov [iév tzojç Tcàvreç ßaaiXsvao/tev êvâdô' 'Ayaioî •

ovx àya&ov TtoXvxoiQavîrj • eîç xoigavoç ëora>,

slç ßaoiXevg, a> ôéôxe Kqovov Tidïç âyxvXofirjTEO)

oxrpiTQW t' êéfiiaraç, Iva arpiai ßovXevrjöt.

Dass der Dichter für die Illustration dieses Grundsatzes eine so krass dramatische
Szene schuf, wie es die Thersitesszene ist, war - gleichgültig, ob hier die
Umgestaltung eines alten 'Thersitesliedes' oder eine eigene Schöpfung des Dichters
des B vorliegt - durch die in der Ilias singuläre Situation bedingt, in die er sie

stellte, nämlich in die Schlussszene einer Panik von Truppe und Offizieren, die an
den Rand der Meuterei geführt hatte73; hier war ein Exempel am Platze, das die,

Wiederherstellung der Autorität des obersten Richterkönigs in singulär
drastischer Weise vor Augen führte. Es ist begreiflich, dass der Dichter als Objekt
der für diesen Zweck benötigten öffentlichen Züchtigung des Aufsässigen nicht
die Gestalt eines ôqiotoç wählte, die auch denkbar gewesen wäre, aber vor seinem

Publikum wohl Anstoss erregt hätte, sondern einen Mann aus dem Volke, und
zwar einen, der auch äusserlich wie charakterlich ein %eQei6raroç war - als solchen
hatte er sich ja exempli causa durch sein Verhalten zu erweisen74.

" Odysseus wendet sich, die Flucht abzuwenden (eorjTveaoxe B 189), gleichermassen an
ßamXrjeg und SSo/oi ävögeg (188ff.) wie an den ôfj/ioç (198ff.); für die ßaoiXrjeg, die den Plan
der neÏQa von der ßovXrj her kennen sollten (73ff. ~ 193), eine Ungereimtheit, die unter anderen

darauf hinweisen könnte, dass die Flucht- und Thersitesszene aus einer an anderem Orte
gewachsenen wirklichen Meutereiszene, in der Thersites die Hauptrolle spielte, in die
ôiârcEiQa B übertragen wurde (nach Leaf I2 p. 47 urspr. auf die Eris Agamemnon-Achill
folgend; zum Problem vgl. Fr. Lämmli, Ilias B: Meuterei oder Versuchung?, Mus. Helv. 5
[1948] 83ff.).

74 Aus der offenbar typologisch-exemplarischen Funktion, die der Figur des Thersites in dieser
Szene zugedacht wird (er bleibt auch eine Ad-hoc-Figur, die in der Ilias nicht wiederkehrt),
erklärt sich, dass er als Prototyp des 'Schlechtesten im Heere der Atriden vor Ilion' (248f.)
auch £%&icnoç ô' 'A%iXfji fiâXiar' fjv rjô' 'Oôvorjï 220: Achill ist der 'Beste' der Achäer;
Odysseus, auch einer der Besten in der Hias, vertritt im B Agamemnon, den Ranghöchsten
(er hat dessen axrjjiTQOV, mit dem er Thersites schlägt [vgl. B 185f.] ; nur im B, ausser K 363,
trägt Odysseus das sonst Achill zukommende Epitheton moXînoQÛoç 278). Die Feindschaft
Thersites-Achill/Odysseus (220f.) ist also szenenbedingte Folie. Das Missverständnis dieser
Funktion konnte zur Konstruktion eines mythologischen Aitions dafür in den Posthomerica
(Aühiopis) führen (s. oben Anm. 62). In den Schol. zu 220b Erbse findet sich die treffende
Erklärung: roiç oSv xaXXlaroiç êvavrloç ô ëx&icrroç.



106 Mario Puelma

Man hat oft in der Thersitesszene die Spiegelung einer politischen
Entwicklungsstufe Ioniens sehen wollen, in der das Volk grösseres Mitspracherecht in
öffentlichen Angelegenheiten gegenüber der herrschenden Schicht der Richterkönige

geltend zu machen begann, und daraus ein Indiz für späte Datierung
der Szene und des B der Ilias ableiten wollen75. Ob eine solche Annahme zur
Erklärung der eigenartigen Intensität der Szene notwendig ist, mag nach den
vorausgehenden Ausführungen fraglich erscheinen.

Noch fraglicher aber scheint es, ob man dieser Szene eine persönliche aktuell
politische oder sozialprogrammatische Absicht irgendwelcher Art unterschieben
darf, wie das gelegentlich in alter und neuer Zeit geschehen ist76. Nichts spricht
dafür, dass man in ihr mehr zu sehen hätte als eine situationsbedingt dramatisierte

epische Variante der Illustrierung eben jenes alten adelsethischen Grundsatzes,

den wir auf der Ebene volkstümlicher Literatur in der Fassung der Fabel

von Habicht und Nachtigall illustriert fanden, die als Vorstufe zum hesiodeischen

alvoç zu postulieren ist, und den Hesiod selbst in die Standrede des Raubvogels
an den Sängervogel in gnomenartiger Formulierung aufgenommen hat, nämlich:
'Ein Tor, wer sich mit dem Mächtigeren messen will: er wird unterliegen und zum
Schaden den Spott haben'77.

Eben diesen Lehrsatz homerischer und populärer Moral hat nun Hesiod, wie
wir sehen konnten, im Sinne seines ethisch-religiös vertieften Rechtspostulates
einer fundamentalen Kritik in jenem Abschnitt seines 'Gerechtigkeitsliedes'
unterzogen, dem er die Fabel von Raub- und Sängervogel als thematisches
Vorspiel gab. Die Fabel verwendete er dabei so, dass sie den im Habicht
versinnbildlichten Typus des - wenn man so sagen darf - ßaaiXevg ôjurjQixcôç ißQiCcov als
des Vertreters 'schiefen Rechts' zugunsten eines neuen Ideals vom Richterkönig
des 'geraden Rechts' desavouierte.

Ansätze zu einer derartigen Tendenz auch nur andeutungsweise mit der
homerischen Thersitesszene selbst verbinden zu wollen, wäre natürlich vom
historischen Standpunkt aus abwegig und auch durch keinerlei Anhaltspunkte im Text
zu begründen. Etwas anderes aber konnte eintreten, sobald die festgefügte
Gesellschaftsordnung der homerischen Welt ins Wanken geriet und die dafür

n So Wilamowitz, Die Ilias und Homer 272. Man kann jedoch höchstens in den Thersites-
und Achill-Reden des A und B Vorboten des Strebens nach Überwindung der homerischen
Welt der Ungleichheit erblicken (so R. Hirzel [oben Anm. 37] 236£f.).

76 Dazu gehört die Schol. ex. 212 b Erbse kolportierte Deutung, Homer habe sich mit der
Figur des Thersites an einem Prozessgegner und ungerechten Richter rächen wollen. Nicht
viel besser ist die neuerdings von Munding (oben Anm. 30) im Sinne des Homer-Hesiod-
Romans entwickelte Theorie, Homer antworte in der Thersitesszene vom Standpunkt des
Konservativen auf die gegen die Eris des A gerichteten Erga Hesiods. Diese grob
biographisch-literarischen Konkretisierungen beeinträchtigen die sonst in manchem wertvollen
Hinweise auf Analogien Erga-Ilias A/B, die typologisch verstanden werden wollen; vgl.
H. Schwabl, Rez. in Gymnasium 70 (1963) 433f.

" Vgl. B 246-248. 276f. ~ E. 207-208. 210f.



Sänger und König 107

typische Ungleichheits- und Machtmoral zugunsten einer grösseren, einem
differenzierteren Gerechtigkeitsbegriff verpflichteten iorjyoQia und laovo/xîa der Stände

angezweifelt wurde : dass nämlich dann die in der Heldenwelt der Ilias singulare
Gestalt des Mannes aus dem Volke, der es als einziger wagt, den Richterkönigen
und ihrem absoluten Machtanspruch die Stirn zu bieten, die Aufmerksamkeit
auf sich lenkte und Chancen gewann, nunmehr trotz oder vielleicht gerade

wegen der Attitüde des proletarischen Demagogen, wie sie Homer zeichnet,
Sympathien zu gewinnen und zum Prototyp der Auflehnung gegen Ungleichheit
und Unrecht in der Gesellschaft umgewertet zu werden.

Aus späterer Zeit kennen wir solche Umwertungen78. Dass diese Möglichkeit
aber schon in sehr früher Zeit bestand, zeigt das Werk des Sozialrevolutionären

Iambographen Archilochos. Unter den bewussten Brüskierungen homerisierender

Adelsmoral, in denen er sich gefällt, sticht neben der provozierenden Empfehlung
zum Wegwerfen des Schildes in Lebensgefahr (fr. 6 D) vor allem das Wunschbild
eines argarrjyôç hervor, das äusserlich das genaue Gegenbild des homerischen
Feldherrenideals ist (fr. 60 D) ; es erinnert unverkennbar an die Schilderung von
Thersites' vulgärem Äusseren (B 217-219), die als singulare Beschreibung eines

homerischen Anti-Helden wohl jedermann präsent sein musste79.

Die Annahme liegt nahe, dass auch dem in Arielen Aspekten - wozu im besonderen

die aktuelle Verwendung der paradigmatischen Fabel sowie die Pose des

ôrjjurjyÔQoç gehörte - verwandten, Archilochos Arielleicht zeitgenössischen Dichter
der Erga80, der sich ebenfalls von den Wertnormen der homerischen Adelswelt
deutlich distanzierte, die Gestalt des homerischen Thersites Eindruck machen
musste81. Diese Vermutung liegt um so näher, als gerade die Thersitesszene ebenso

wie die analoge Erisszene des ersten Gesanges der Ilias der Ort sind, wo das

von Hesiod bekämpfte Prinzip des 'Rechts des Stärkeren' in der Gesellschaft

am eindrücklichsten und beispielhaftesten vordemonstriert wurde; dabei weisen
Anlass und Ablauf des Streitfalles, der Gegenstand der Scheltreden des Thersites

78 Ein 'Eyxœpiov Segahov in der Tradition von Gorgias' 'Eyxdjpiov 'EXévrjç ist bei Liban.
4 p. 942ff. VIII 243ff. Förster) zu finden. Eine Monographie über die Nachwirkung der
Thersites-Gestalt fehlt m. W. Ansätze dazu in Gebhards RE-Artikel Thersites: V A 2 (1934)
und G. Finsler, Homer in der Neuzeit von Dante bis Goethe (1912) 17.

78 Er ist klein, krummbeinig, unrasiert, trägt keine langen Locken, hat nicht den adligen Gang
(dazu vgl. M. Treu, Von Homer zur Lyrik [München 1955] 71). Thersites ist verkrümmt,
hinkt, ist kraushaarig. Zum Anti-Homerischen in Archilochos gut G. Pasquali Archiloco, in
Pagine memo stravaganti (1935) 91ff.

80 Zum Verhältnis Archilochos-Hesiod vgl. V. Steffen, De A. quasi naturali Hesiodi imitatore,
Eos 1952/3, 33ff.; Th. Breitenstein (oben Arm. 26); K. J. Dover, The Poetry of Archilochos
Entretiens sur l'antiquité classique 10 (Genf 1964) 196ff.

81 Sei es in der heutigen oder in einer evtl. Meuterei-Fassung (oben Anm. 73). Die zeitliche
Priorität der homerischen Ilias gegenüber Hesiod, die hier vorausgesetzt Avird, ist heute
auch nach den Massstäben der 'Oral poetry'-Forschung erhärtet; dazu vgl. Dihle (oben
Anm. 62) 123ff. und P. Walcot, The Composition of the Works and Days, REG 74 (1961) Iff.,
der als Symptom schriftlicher Konzeption auch die Technik der Ringkomposition wertet
(vgl. oben Anm. 66).



108 Mario Puelma

und Achill ist, mutatis mutandis auffällige Analogien zur Rechtslage auf, die
Hesiod zum Anlass für seine Mahnreden an Perses und die Richterkönige nimmt82.

Der Absetzung von der traditionellen, durch Homers Epen repräsentierten
Rechtsordnung und -auffassung war nun in erster Linie jener an die Richterkönige
direkt gerichtete Teil der Erga gewidmet, dessen Auftakt die Fabel von Habicht
und Nachtigall bildete. Dort konnten wir in der Tat Analogien nicht nur zu den
Prahlreden homerischer Helden finden, sondern, wie jetzt sichtbar geworden sein

wird, auch zur Zurechtweisungsrede des ßaaiXsvq Odysseus an den âyoQrjrrjç
Thersites sowie an die 'Moral', mit der das homerische Volk dessen Züchtigung
sanktioniert.

Ob eine direkte Beziehung im Sinne eines literarischen Vorbildes vorliegt, ist
nicht beweisbar. Doch eines lässt sich sagen: Hesiod hat sein Verhältnis zu den

Richterkönigen, mit denen er sich als Sänger wie ein örjfirjyogog in einen Disput
um die Prinzipien der Rechtssprechung einlässt, mit motivischen Zügen gezeichnet,

die weitgehende Analogie zur Lage des homerischen Thersites haben: Auch
er ist ein Mann des gemeinen Volkes83, der als ^eipcor, wie die Nachtigall, nqoç
XQelooovaç âvTKpsQÎÇei ; auch bei ihm ist es die überlegene Wortkunst, die ihn
den ßaoiÄfjeg ebenbürtig erscheinen lässt (xai âoiôov èovaav E. 208 ~ fayvç jieq
ècbv âyoQrjrrjç B 246); auch über ihm schwebt die Drohung der Richterkönige
gegen den Anspruch auf Redefreiheit und -gleichheit84.

Das wesentlich Neue, das gerade auf dem Hintergrund der homerischen Parallelszene

besonders aufleuchtet, ist: Hesiod gebraucht die Macht seiner musischen

Begabung, des âoiôoç, um gegen Königsrecht homerischer Art ein neues ethischreligiös

vertieftes Rechtsprinzip zum Wohle der Menschheit zu verfechten, gleichsam

ein aoirfjQ néXetoç. Er glaubt dabei zuversichtlich an den Sieg seiner Sache:
der Sänger wird so zum Erzieher der Richterkönige, die auf seinen Rat hören,
ebenso wie er Erzieher des Volkes, verkörpert in seinem Bruder Perses, ist. Auf
dieser Basis wird Hesiod zum Schöpfer eines unhomerischen, ja antihomerischen

Epos, dem als Gattung grosse Zukunft beschieden war. Die Erhebimg der
volkstümlichen Tierfabel als Paradeigma in den literarischen Rang epischer Dichtung

82 Es handelt sich in beiden Fällen, natürlich unter Einrechnung der völlig verschiedenen
Umstände von Zeit und Ort, prinzipiell um Entscheidungen mit Rechtskraft in der Kategorie

der Besitzverteilung von Privateigentum (ôaofiàç A 166, ôaaaàpevoi A 367 ~ èôaa-
adfie&a E. 37), bei dem ein gewalttätiger Entscheid (Hßgig) getroffen wird. Zu ör/fioßdgog
ßaoikevg A 231— ôwgoqidyoç ßaoikevg E. 38f. usw. oben Anm. 28. Auf diese Entsprechungen
macht Munding (oben Anm. 30), allerdings voreilig in den Schlüssen (oben Anm. 76),
aufmerksam; nach ihm E. A. Havelock, Thoughtful Hesiod, Yale Class. Stud. 20 (1966) 61ff.

83 s. S. 95 und Anm. 41. Hesiod muss wie sein Bruder zu den ôeiXol gehören. Die Zeichnung
ihres Vaters und ihrer ökonomischen Verhältnisse E. 633-640 passt dazu. Aus der Anrede
Jlégot], ôïov ysvog E. 299 auf ursprünglichen Adel der Famüie schliessen zu wollen (so
Wilamowitz z. St.) bedeutet eine biographische Überforderung einer jovialen Anredeformel
(Mazon vergleicht sie richtig mit & yevvcâe, <b /laxdgie).

81 Man könnte hier noch auf die Entsprechung in der pejorativen Kennzeichnung der Rede
des Thersites und der Nachtigall hinweisen: âftergoeji^g èxoXtâa B 212 ~ rl kéhjxaç
E. 207, vgl. oben Anm. 33.



Sänger und König 109

ist dabei symptomatisch für das neue Anliegen Hesiods, das auch neuen
Ausdrucksformen rufen musste85. Dem unscheinbaren, aber vielschichtigen Ainos der

Erga kommt so zum Verständnis der Aufgabe, die sich der Dichter Hesiod stellte,
eine nicht geringe Bedeutung zu.

85 Die mehr dem Biotisch-Iambisehen zugehörige Tier- und Pflanzenwelt der Fabel konnte im
höher stilisierten Heldenepos nur im Rahmen der Gleichnisse Platz finden (vgl. oben Anm. 12

und 33 zu H. X 139ff.), eigentliche ahoi dagegen werden dem Mythos entnommen (z. B.
Meleager 1524ff., Odysseus { 468ff.).


	Sänger und König : zum Verständnis von Hesiods Tierfabel

