
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 28 (1971)

Heft: 3

Artikel: Wieder einmal prophasis

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 28 1971 Fasc. 3

Wieder einmal npôcpaaiç

Von Christoph Schäublin, Basel (z. Z. Oxford)

I
Das Wort nQÔcpaaiç ist bereits in verschiedenen Spezialarbeiten und Abschnitten

grösserer Werke behandelt worden1. Wenn es hier trotzdem Gegenstand einer
weiteren kleinen Untersuchung sein soll, dann vor allem deshalb, weil man bisher

- bei manchen richtigen Einsichten - meistens von nicht ganz geklärten
Voraussetzungen ausgegangen ist. So stellte sich einer unbefangenen Prüfimg der Belege
die «zuerst gelernte Bedeutung» ('Vorwand') in den Weg, denn diese «haftet sich

irgendwie stärker in unserm Bewusstsein fest»2. Zum andern blieb der Blick oft
zu starr auf Thukydides und insbesondere auf den berühmten Passus 1, 23, 6

gerichtet3, wo die ah im und die aXrjfteor&zr} nQocpaoïç des Peloponnesischen Krieges
einander gegenübergestellt werden. Man rechnete hier etwa mit dem Einfluss
medizinischer Terminologie und suchte nach Parallelen im Corpus Hippocrati-
cum4: auf jeden Fall aber glaubte man nicht selten, eine besondere, ja besonders

tiefsinnige Verwendung von nqöyaaic, ansetzen zu müssen5. Vor allem dank den

Arbeiten zweier amerikanischer Forscher6 sehen wir heute freilich vieles klarer. In
ihrem Gefolge möchten wir einige Ergänzungen anbringen.

Die Etymologie des Wortes JiQÖtpaoig ist ungewiss (noôrprjpii / nqocpatvco)7, doch
würde ihre Kenntnis kaum viel weiterhelfen, denn schon an den ersten beiden

* Die vorliegende Arbeit wurde angeregt durch den Auftrag, für das im Erscheinen begriffene
Historische Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter (Basel 1971ff.), den Artikel
'Prophasis' zu schreiben. Die dort gegebene (allzu) kurze Darstellung soll hier begründet
werden. Für förderliche Kritik sei Herrn Prof. F. Heinimann herzlich gedankt.

1K. Deichgräber, nPO&AZIE. Eine terminologische Studie, Quellen und Studien z.
Geschichte d. Naturwissenschaften u. d. Medizin 3, 4 (1933) Iff.; G. M. Kirkwood, Thucydides'
Words for «Cause», AJPh 73 (1952) 37ff. ; L. Pearson, Prophasis and Aitia, TAPA 83 (1952)
205ff. ; K. Weidauer, Thukydides und die Hippokratischen Schriften (Heidelberg 1954) 8ff. ;
S. Schuller, About Thucydides'' Use of ah la and ngàipaaiç, Revue Belge de Philosophie et
d'Histoire 34 (1956) 971ff. ; K.v.Fritz, Die griechische Geschichtsschreibung (Berlin 1967)
Bd. 1 (Text) 623ff., Bd. 1 (Anmerkungen) 284f. Alle diese Arbeiten werden im folgenden
nur noch mit dem Autornamen zitiert.

3 P. Von der Mühll, Mus. Helv. 25 (1968) 230: anlässlich einer Behandlung von vôoxoç gesagt.
3 Vgl. etwa E. Kapp, Gnomon 6 (1930) 98f. (jetzt: Ausgewählte Schriften [Berlin 1968] 27f.).
1 Vgl. E. Schwartz, Das Geschichtswerk des Thukydides (Bonn 21929) 250; C.N.Cochrane,

Thunydides and the Science of History (Oxford 1929) 17 ; W. Jaeger, Paideia 1, 491; Weidauer
8ff.

6 Vgl. etwa Deichgräber 12ff. ; v. Fritz 623ff.
6 Kirkwood und Pearson (oben Anm. 1).
' Vgl. Deichgräber 2f. ; Kirkwood 37f. ; Pearson 206 Anm. 7; Weidauer 14; J. C. Kamerbeek,

The Plays of Sophocles 2: The Trachiniae (Leiden 1959) 149 (zu v. 662).

9 Museum Helveticum



134 Christoph Schäublin

Stellen des Auftretens - bei Homer - liegen klärlich abgeleitete 'Bedeutungen'
vor (s. unten S. 136f.). Immerhin darf schon jetzt gesagt werden, dass es nicht
nötig ist (und auch kaum angeht), eine eigene 'ionische' ngocpaotg, die auf ngoepai-

vo/xai zurückzuführen wäre, ins Spiel zu bringen8 (s. unten S. 140 f.). Nimmt man
ngôcpaaig im weitesten Sinne als Wort, das die verschiedensten Arten der Begründung

und entsprechend die verschiedensten kausalen Verhältnisse ausdrückt, so

vermag man jeden Beleg ohne grössere Schwierigkeiten zu klären und dabei sogar
eine gewisse Kontinuität des Wortgebrauchs zu erkennen.

Freilich, seit dem 4. Jahrhundert tritt ngôqiaaig immer häufiger, ja bald fast
ausschliesslich in der oben genannten 'Schulbedeutung' des angeführten falschen

Grundes, des 'Vorwands', auf9. Bezeichnend, gerade im Hinblick auf Thukydides
1, 23, 6, sind etwa die methodischen Erörterungen des Polybios (3, 6, 6-7, 3)

über ahia, àgyrj und ngoepaoig eines Krieges : zwar erfährt ngoepaoig, im Gegensatz

zu den andern beiden Begriffen, keine theoretische Umschreibung, doch geht aus
den angeführten Beispielen deutlich hervor, dass damit die von der eröffnenden
Partei vorgebrachten, nicht eigentlichen Kriegsgründe gemeint sind10. Nun kann

man Tigocpaatg gewiss auch etwa bei Aristophanes und Thukydides an manchen
Stellen mit 'Vorwand' übersetzen11 - die spätere Tendenz beginnt sich also schon

am Ende des 5. Jahrhunderts abzuzeichnen12 indessen steht am Anfang dieser

Entwicklung offenbar eine 'neutrale' Bedeutung des Wortes : etwa 'Begründung'13.
So berichtet Herodot 6,133,1, Miltiades sei gegen Paros gezogen ngörpaotv ëyatv mg

oi üdgioi vnfjQljav tiqoxeqoi argarevà/ievoi TQirjoeï èç Maga&mva ä/xa rü> Ilegarj,
und fährt dann fort: rovro /nèv ôrj TiQoayrjjxa Aoyov tfv Die Partikeln fièv ôrj

deuten zwar darauf hin, dass der neue Satz das bereits Gesagte zusammenfasst14,

doch scheint Herodot kunstvoll und mit Bedacht zuerst ngocpaaig- als allgemeinen

- und erst dann ngôayrjjia Aoyov - als speziellen Begriff - verwendet zu haben.

Wenn nämlich Miltiades sein Unternehmen als Strafexpedition ausgab, war es

zweifellos nach dem Urteil der meisten hinlänglich gerechtfertigt und begründet.
Erst der Satz roxrco /xèv ôrj jigdayrj/na Aoyov rjv, der zugleich abschliesst und weiterleitet,

lässt den Leser aufhorchen und erkennen, dass bei einem Manne wie Mil-

8 Gegen J. Lohmann, Lexis 3 (1952) 20ff. Im Gefolge Lohmanns: H. Diller, Gnomon 27

(1955) 10 und (bedingt) v. Fritz 626.
9 Vgl. Deichgräber 16f.; Kirkwood 37.

10 Vgl. Pearson 217f. ; F. W. Walbank, A Historical Commentary on Polybius 1 (Oxford 1957)
305ff. ; Polybios sagt 3, 7, 3 ausdrücklich, dass die Aitoler ihre ngôipaoïç vorbrachten âAoycoç
y.ai yievôtiïç. Es ist nicht verständlich, wie E. Bikermann, REG 66 (1953) 479 hier zu der
Übersetzung «symptôme» gelangt.

11 So etwa Aristophanes Equ. 466; Vesp. 174; Thuk. 3, 82, 4; 3, 111, 1; 5, 80, 3; 6, 78, 1;
vgl. ferner unten S. 139.

12 Noch stärker zugunsten von 'Vorwand' verschiebt sich dann das Verhältnis bei Piaton.
19 Diese Bedeutung des Wortes ist auch bei Thukydides noch durchaus fassbar, so z. B. 5,

22, 1; 5,42, 1; 6, 79, 2; 8, 87, 5.
14 Vgl. J. D. Denniston, The Greek Particles (Oxford 1934) 258: «Mèv ôrj is frequently used by

the historians as a formula of transition, the pév clause summing up the preceding section
of the narrative.»



Wieder einmal nQo<paoiç 135

tiades eben noch mit andern Motiven als nur mit vaterländischer Gesinnung und
mit Perserhass zu rechnen ist, ja dass diese andern Beweggründe sogar den
Ausschlag gegeben haben : Miltiades gedachte nämlich - durchaus in eigener Sache -,
die Parier dafür zur Rechenschaft zu ziehen, dass ihr Mitbürger Lysagoras ihn
beim Perser Hydarnes verleumdet hatte. Es ist freilich leicht zu sehen, dass

Verwendungsweisen wie die vorliegende die Entwicklung von nqôcpaaiç in Richtung
auf 'Vorwand' begünstigt haben müssen: 'Begründungen' sind eben oft
fadenscheinig! Dass allerdings das Wort bei Herodot noch nicht den uneigentlichen, nur
vorgeschützten Grund zum Ausdruck bringt, dürfte wohl auch die Verbindung
nqofpaaiv 7iQoia%eoêai erweisen15.

An der eben besprochenen Stelle bei Herodot lassen sich im übrigen zwei

Beobachtungen von allgemeiner Geltung anstellen: einmal, dass jigàrpaaiç dahin
tendiert, vorwiegend die Sache, die zur Begründung des Handelns dient, herauszustellen,

und dass das Moment des Vorbringens (nQÔyrjpu.) oder Vorzeigens (nqocpaivut)

eher zurücktritt. Dies scheint sich allein schon aus der Verbindung von nqôcpaaiç

mit ë%siv zu ergeben : denn weniger darauf liegt hier offenbar der Nachdruck, dass

jemand eine 'Begründung' vorträgt, als dass er überhaupt eine zur Verfügung
'hat'. Die Fortsetzung bei Herodot freilich zeigt, dass die nqécpaaiç des Miltiades
für die Öffentlichkeit gedacht war und also gewiss ausgesprochen wurde: und
eben deshalb wird Herodot das Wort verwendet haben. Trotzdem kann man von
hier aus bereits verstehen, dass ngô(paaiç von der Begründung, die man hat, um
sie vorzubringen, zur Begründung werden konnte, über die man verfügt (oder

verfügen sollte) für den Fall, dass sie einem abverlangt wird, und schliesslich zum
Motiv, das tatsächlich wirksam ist unabhängig davon, ob es eröffnet wird oder
nicht. Die Verbindung Tiqôipaaiv ë/eiv, die auch Euripides und Aristophanes
geläufig ist, bringt diese Möglichkeiten des Wortgebrauchs schön zur Darstellung
(s. unten S. 138).

Zweitens erscheint es mehr als fraglich, ob Herodot die Natur des mit nqôcpaoïç
bezeichneten kausalen Verhältnisses jeweils genau durchdacht hat16: Der parische
firjôiofiôç ermöglicht Miltiades eine durchaus vertretbare, der Umwelt einleuchtende

(und darum eben als Vorwand zu gebrauchende) Begründung seines Zugs, nur
treibt ihn insgeheim noch ein anderes, wohl entscheidendes Motiv, das er aber
lieber für sich behält. Nicht selten wird man sich damit begnügen müssen,
festzustellen, dass die 7iQÔ(paaiç bestimmte Voraussetzungen und Tatbestände
umschreibt, die eine Begründung einer Handlung oder eines Ereignisses erlauben.
Erst der moderne Leser fragt konsequent, ob dieser 'Grund' wahr oder falsch,
hinreichend oder unvollständig, notwendig oder fakultativ, objektiv gesehen oder
auf das handelnde Subjekt bezogen ist, ob er von diesem oder vom Betrachter
angegeben wird (bzw. angegeben werden könnte) und ob im voraus oder nachträg-

15 Hdt. 4, 165, 3; 6, 137, 2; 8, 3, 2; vgl. auch Lohmann a. 0. (oben Anm. 8) 24f.
16 Ahnlich liegen die Dinge bei Pindar, Theognis und Sophokles (s. unten S. 137 f.), etwas anders

vielleicht bei Euripides (s. unten S. 138. 142).



136 Christoph Schäublin

lieh (als 'Entschuldigung' oder 'Ausrede'17), ob man sich ihn überhaupt
ausgesprochen oder mehr nur gedacht vorzustellen hat18. Wer bei diesem Sachverhalt

'Bedeutungen' des Wortes scheiden will, läuft Gefahr, der frühen Zeit wider ihre

Eigenart die Kategorien eines voll ausgebildeten kausalen Denkens unterzuschieben.

Erst bei Thukydides, im Corpus Hippocraticum, bei den attischen Rednern19,

in einer Zeit also, die bestrebt ist, das Kausalitätsprinzip in allen Bereichen des

Erkennens durchzuführen und genau zu fassen, scheinen sich gewisse

Verwendungsweisen von Tigôqiaaiç zu verfestigen ; im Zusammenhang dieser Bemühungen
erlebt das Wort eine hohe Zeit von etwa hundert Jahren. Im folgenden soll vor
allem an zwei Beispielen gezeigt werden, dass sich dabei Möglichkeiten ausprägten,
die TiQoyaoïç seit seinem frühesten Auftreten eigen waren.

Zuerst begegnet jiQÔ<paaiç zweimal in der Ilias, und zwar - wie bereits gesagt - in
zwei Haupt-'Bedeutungen' des klassischen Wortgebrauchs (T 261f.; es spricht
Agamemnon) :

/irj /lèv èy<b xovqrj Boiar/îôi %eïq' snévsixa,
out' evvrjç TiQÔcpaaiv XEyQrjjiÉvoç ovts rsv äXAov.

nqoepaaiv, wie T 302 (s. unten) schon formelhaft erstarrt20, muss hier etwa bedeuten:

«was mein (wahres) Motiv betrifft (bzw. betroffen hätte)»21; freilich: war das

'Motiv' dafür gedacht, ausgesprochen zu werden, und wenn ja, von wem? Auf
jeden Fall wäre die evvtf nicht nur ein Vorwand für Agamemnon gewesen, Hand
an die Briseis zu legen, sondern hätte eine den Sachverhalt treffende und plausible
Begründung abgegeben.

Ferner T 301 f. (es ist von den gefangenen Troerinnen die Rede) :

sm ôè OT£vâ%ovTo yvvaïxeç,
flaxqôxXov no6(paaiv, acpwv ô'avrœv xrjde' èxâarrj.

17 Zenobios 2, 45 sagt, der Satz ày<bv ngoepaoiv ovx ëmôéyexai, ovte cpMa sei sprichwörtlich
seit Ibykos (fr. 63 bei Page, Poetae Melici Graeci), vgl. Plat. Grat. 421 d, Leg. 6, 751 d.
Pindar, Pyth. 5, 27f. macht hübsch LFgoipaoig zur Tochter des otpivooç Epimetheus. Vgl.
Deichgräber 3 ; Pearson 207. Vgl. auch Demosth. 21, 38.

18 Wie vielfältig schillernd xQoqtacnç gebraucht wird, erweist etwa auch Herodot 1,29, 1: Da
wird berichtet, Solon sei nach seiner Gesetzgebung ausser Landes gegangen xaxà -äetoglr/g

ngocpaaiv. Iva àr] yrj rivaxärv vo/ueov ävayxaoß-fj Xvaai, xcöv ë&ero. Nun kann man freilich
verstehen, die &eu)oir] sei lediglich ein Vorwand gewesen, und die vorliegende Formulierung
(Iva övj...) scheint eine solche Auffassung der Stelle nahezulegen (vgl. Weidauer 20).
Indessen: musste nicht gerade ein Reisender wie Herodot die fieœgiri als legitimen Grund billigen,

die Heimat vorübergehend zu verlassen So erscheint sie denn auch in der Rekapitulation

(1, 30, 1) als gleichberechtigtes Motiv: aörüv örj cbv rovrcov [Änderung der Gesetze]
xai rfj; &{:u)oir)g ÈxôrjyrjOaç ô Solmv eîvexev Die #rcogir) erlaubt also eine wahrheitsgemässe
Begründung - allerdings nicht die einzige, wohl auch nicht die entscheidende -, die überdies
geeignet ist, an die Öffentlichkeit gebracht zu werden (ungenau Deichgräber 8f., der nootpaOLC,
hier als «Ursache, Grund schlechthin» erklärt).

19 Selten bei den Philosophen.
20 Vgl. auch etwa Eur. Bacch. 224.
21 Vgl. Deichgräber lf. ; Kirkwood 48; etwas gekünstelt Pearsons (207 Anm. 11) Verteidigung

von 'Entschuldigung' und 'Vorwand'. Richtig geben die BT-Scholien eivfjç nnotpaaiv mit
xolrr/ç ydoiv wieder, trotz dem Zusatz rovréari rov axQ&aai, vTiEoßoXixöiy ov yàn negt piîÇemç

Myei, der das noénov der Stelle retten soll.



Wieder einmal TiQoepaoïç 137

Natürlich lag es nahe, an dieser Stelle nqôcpaatç mit 'Vorwand' wiederzugeben - die

Klage über fremdes Leid ist geheuchelt, sie gilt im Grunde dem eigenen
Unglück -22, doch hat schon Heyne - zu Recht, wie es scheint - eine solche Auffassung
als «acumen a poeta nostro alienum» verworfen23. Neues Licht ist nun dank Meulis24

Erklärung auf die Szene gefallen. Die gefangenen Troerinnen, so werden wir
belehrt, beklagen nicht etwa allgemein ihr trauriges Geschick, sondern sie jammern,
primitivem Brauche folgend - als 'Klageweiher' -, rituell darüber, dass sie durch
den Tod des Patroklos in eine so bedauernswerte Lage geraten sind. Dieser bietet
also nicht nur einen 'Vorwand', sondern 'Anlass' zur Klage25: denn der Verstorbene

löst doch die Trauer aus, auch wenn die Hinterbliebenen - unter anderm -
sich selbst beweinen, um dem gefürchteten Jenseitigen zu zeigen, wie sehr sie ihn
vermissen, und um ihn so zu besänftigen.

Zwischen Homer und der thukydideischen Zeit ist Jiqàcpaaiç kein sehr häufig
gebrauchtes Wort: Pindar verwendet es viermal, Theognis zweimal, Herodot
zwanzigmal, Sophokles zweimal, Euripides achtmal, Aristophanes elfmal. Erwartungs-
gemäss gelingt es oft nicht, einen genauen kausalen Bezug auszumachen. Uber
Pindar Pyth. 4, 32 etwa (voarov Tiqocpaoïç yAvxeqov xwXvev /xelvai) lässt sich wohl
nicht mehr sagen, als dass die Heimkehr eine Begründung dafür bot - der 'Grund'
war -, weshalb die Argonauten nicht verweilen konnten28. Bei Theognis 363f.

(eJ xcorMe tov èy&QÔv Srav ô' vjioyeiQioç ëXêrj, / reïoal viv nqôcpaaiv /xrjôe/xîav

êéfievoç) wird man nqôcpaotç nicht, wie van Groningen will27, als 'Vorwand',
sondern neutral als 'Begründung' verstehen : die xiaiq, bedarf, kommt es einmal dazu,
keiner eigenen 'Begründung' mehr, denn diese liegt ja schon in der iypqa
beschlossen28. Sophokles Trach. 662 macht einige Schwierigkeiten, auf die hier nicht
eingetreten sei29, während Philokt. 1034 (amr/ [Philoktets Krankheit mit all ihren

Auswirkungen] yàq tfv aoi [Odysseus] nqôyaotç exßaXelv è/xé) Mazons Ubersetzung
(«le motif») dem gemeinten Sinne sicher näher kommt als diejenige Jebbs
(«pretext») und der Tusculum-Ausgabe (Willige/Bayer: «Vorwand»). Freilich, war die
Krankheit wirklich das 'Motiv' des Odysseus, und bot sie ihm nicht lediglich einen

willkommenen 'Anlass', Philoktet auszusetzen? Jedenfalls verschaffte sie ihm
eine tadellose 'Begründung', denn abgesehen davon, dass sie ja tatsächlich Ekel

22 So noch Deichgräber 1 und P. Von der Mühll, Kritisches Hypomnema zur Ilias, Schweiz.
Beiträge zur Altertumswissenschaft 4 (Basel 1952) 288. Das hier vorgetragene Verständnis der
beiden Iliasstellen lässt sich im übrigen wohl halten, auch wenn man mit Von der Mühll
a. 0. 283 das T «fast ganz» als «Mache des Iliasdichters [= B]» erklärt (otpärv avrœv in 302
sei attisch: Von der Mühll a. O. 288 Anm. 12, nach Wackernagel).

23 Vgl. Leaf ad loc.
24 K. Meuli, Der griechische Agon (Köln 1968) 82ff., bes. 92.
25 Richtig übersetzen Leaf ad loc. und Kirkwood 48 ngopaaig hiermit «occasion». Vgl. auch

Lohmann a. O. (oben Anm. 8) 27.
26 Ähnlich wird man TiQérpaaiç in den fr. 228 und 245 Sn. umschreiben müssen.
27 B. A. van Groningen, Theognis, Le premier livre (Amsterdam 1966) 130 (zu v. 323).
28 Anders zu verstehen ist ngôqiaoïç bei Theognis 323 (s. unten S. 142).
22 Vgl. Kamerbeek a. O. (oben Anm. 7).



138 Christoph Schäublin

erregen musste, galt der chronisch Kranke der frühen griechischen Gesellschaft
als mit einem Makel behaftet, ja eigentlich als untragbar30. Welche Schwierigkeiten

es oft bereitet, die nqôtpaaiç bei Herodot genau zu fassen, wurde bereits
erwähnt (s. oben S. 134f.)31.

II
Indessen, bei demselben Herodot trat auch schon zutage, dass die Jiqöyaoig -

ähnlich wie Ilias T 262 - sich unserm 'Motiv' nähern kann, und es wurde bereits
auch gesagt, dass die Verbindung nqöcpaoiv eyeiv für das Verständnis dieses

Wortgebrauchs einigen Aufschluss gewährt (s. oben S. 135). So fragt bei Aristophanes
Vesp. 338f. der Chor den Philokieon, riva nqöcpaaiv èymv sein Sohn Bdelykleon ihm
nicht gestatte, das Haus zu verlassen: 'mit welcher Begründung'; und der Alte
antwortet wahrheitsgemäss: weil er ihn nicht mehr richten und kein Unheil mehr
stiften lassen wolle. Und etwas später (466ff.) empört sich der Chor darüber, dass

Bdelykleon ihn an der Ausübung seiner verfassungsmässigen Rechte hindere oike
riv' ëywv nqöcpaaiv / ovxe Xöyov evxqöneXov. Auch hier kann man natürlich
verstehen: 'ohne Begründimg'; indes, die Begründung des Bdelykleon ist vom Vater
eigentlich genannt worden (340 ovx èâ fi', càvôqeç, ôixâÇeiv ovôè ôqâv ovôèv xaxöv :

ôqâv xaxöv begründet wohl das Rieht-Verbot), nur anerkennt sie der Chor nicht,
und so wird man dazu geführt, nqôcpaaiç beinahe als 'triftiges Motiv' aufzufassen.

Der Weg zum Verständnis des Begriffs führt hier offenbar über die 'Begründung,
die man eigentlich zur Verfügung haben sollte', und seine Eigenart liegt doch

wohl darin, dass Vorhandensein und Wirksamkeit eines Motivs an seine Formulierung

gebunden erscheinen.

Vergleichbar ist Euripides IA1434, wo Klytaimestra auf die Frage der Iphigenie,
weshalb sie schweigend weine, voller Zurückhaltung antwortet: i!%co xaXaiva

nqöcpaaiv &ox' âXyeïv cpqêva. Denn niemand sagt doch von sich selbst, wenn er sein

Handeln erläutern soll, aber nicht frei heraus sprechen will: 'Ich habe eine

Begründung ...', sondern: 'Ichhabe wohl einen Grund...'. So bezeichnet di& nqôcpaaiç

hier eben den 'Beweggrund', das 'Motiv', der Klytaimestra : ihre Trauer über den
bevorstehenden Verlust der Tochter. Das tatsächlich wirksame 'Motiv' wird demnach

begriffen als Gegenstand einer 'Begründung, die man geben könnte, wenn
man wollte'32.

An dieser Stelle scheint der Punkt erreicht zu sein, da man nqôcpaaiç einfach als

*° Vgl. F. Kudlien, Der Beginn des medizinischen Denkens bei den Griechen (Zürich 1967) 108fF.

" Vgl. auch Anm. 18.
M Nicht so eindeutig verstehen lässt sich Euripides Hec. 339ff. : Dort fordert Hekabe ihre

Tochter Polyxena auf, sich flehentlich dem Odysseus zu Füssen zu werfen, und setzt hinzu:
lyeiçdinqöcpaaiv ëariyàqréxva / xaircqôe, xfjvaijv &ax' inoixxeînai rvyijv. Hekabe scheint
Polyxena eine bestimmte 'Argumentation' empfehlen zu wollen (die häufig angewandte
'obtestatio per liberos' : vgl. Eurip. Hecuba, rec. A. I. E. Pflugk/N. Wecklein [Leipzig *1877]
ad loc.) ; oder ist gar bereits das (potentielle) 'Motiv' des Odysseus gemeint, welches das
Mädchen wirksam werden lassen soll



Wieder einmal nQÔcpaoïç 139

'Motiv' erklären darf. Und ferner macht die Verbindung nqdipaoiv ë%eiv deutlich,
dass das Wort, auf menschliches Handeln bezogen, ausgesprochen subjektive und
keineswegs etwa 'wissenschaftliche' Färbung aufweist.

Thukydides nun kann mit nqdqtaaiç den zwar subjektiv erfahrenen, dennoch aber
tatsächlich wirksamen Grund bezeichnen. 1, 133, 1 fragt Pausanias den Mann aus

Argilos, der den Spartanern seine verräterischen Pläne hinterbracht und sich, um
seinen früheren Auftraggeber und Liebhaber zu einem Geständnis zu bewegen, als
Schutzflehender zum Tainaron begeben hat, nach der nqdipaoïç, dem 'Motiv', seiner
ixereta33. 3, 40, 6 rät Kleon, die Mytilenäer besonders streng zu bestrafen, denn
da sie ohne nqàcpaaiç, ohne ersichtliches 'Motiv', von den Athenern abgefallen
seien, müsse man sie als ausnehmend gefährliche Gegner fürchten34. 6, 6, 1

berichtet Thukydides, die Athener seien im Jahre 415 nach Sizilien gezogen, um die
Insel in Besitz zu nehmen: dies sei ihre aXt]&eaxarr] nqocpaaiç, ihr wahrstes'Motiv',
gewesen; gleichzeitig hätten sie «zum schönen Schein» (so Landmann für eimqejicög)
ihren Stammesverwandten und Bundesgenossen Hilfe bringen wollen. Der nämliche

Sachverhalt wird noch an drei weiteren Stellen beschrieben, einmal (3, 86, 4)

- im Hinblick auf das frühere Unternehmen vom Jahre 427 - aus der Sicht des

Historikers selbst, zweimal (6, 33, 2 ; 6, 76, 2) in Reden des syrakusanischen Politikers

Hermagoras. Allemal heisst der vorgeschützte Schein- (oder zumindest:
Sekundär-)Grund nooepaan^. Die Formulierung des 6, 6,1 mit den Worten êipiéfie-

voi fièv rfj àhrjûearârrj nqocpdoei hervorgehobenen eigentlichen Beweggrundes
dagegen wird durch folgende Wendungen gekennzeichnet: ßovköfievoi dé (3, 86, 4);
to ôè cdrj&èç èm&vfiîa (6, 33, 2); diavoca dè doxovaiv ßovXea&ai (6, 76,2).
Es scheint, dass diese Parallelen doch eine eindeutige Bestimmung der àkrjêeardrr]
jiqôçpaaiç ermöglichen: Sie bringt das wirkliche (vgl. to dè âXrj&éç), im Wollen,
Empfinden und Denken (vgl. dtavoca. dé) des handelnden Subjekts beschlossene

'Motiv' zum Ausdruck36.

Von der dXrj&EaTdrr) Tiqotpaaiç der Athener (6, 6,1) lässt sich aber nicht trennen
die äXrjüeardrr] nqdcpaoig zum Peloponnesischen Krieg (1, 23, 6), die von den

atrial, den «öffentlich vorgebrachten Beschuldigungen»37, abgesetzt wird. Gemeint
ist offenkundig das 'wahrste Motiv' der Spartaner, die aus Furcht vor der
wachsenden Macht Athens sich zum Kriege genötigt sahen38. Der Peloponnesische Krieg

43 Vgl. Kirkwood 49.
» Vgl. 3, 9, 2.
35 Deichgräbers (13) Behauptung, dass dort, «wo Thukydides' eigene Beurteilung vorliegt,

JiQÔtpaotç auf der entgegengesetzten Seite steht als in den Sätzen, in denen die Auffassungen
der beiden Parteien mitgeteilt werden», trifft also nicht ganz zu. Vgl. ferner 6, 8, 4, wo
Nikias die Not der Segestäer als ngôtpaoïç ßQayeia xai evngenéjç betrachtet, die Herrschaft
über ganz Sizilien zu gewinnen; hier erscheint xqôipaaiç fast als 'vorgeschützter Anlass'
(vgl. Deichgräber 13).

36 Vgl. Kirkwood 51 ; v. Fritz 625, vgl. 724f.
37 So Landmanns Übersetzung; vgl. auch Weidauer 8f.; v. Fritz 624.
33 Vgl. A. W. Gomme, A Historiall Commentary on Thucydides 1 (Oxford 1945) 153; Kirkwood

51; Pearson 219ff. - 1, 118, 1 und 1, 146 erscheinen die Ereignisse in Kerkyra und



140 Christoph Schäublin

ist somit, wie die sizilische Expedition, nicht etwa als Folge einer objektiven,
äusseren, fast naturhaften Notwendigkeit begriffen39, sondern als Ergebnis des politischen

Kalküls der einen Partei ; diese ist freilich in ihrer Entscheidung nicht frei,
sondern steht unter einem psychologischen Zwang40. Eine solche Präzisierimg wird
sich der oft gehörte Satz, Thukydides habe zwischen «eigentlichen Gründen und
äusseren Anlässen» geschieden41, wohl gefallen lassen müssen.

Wie steht es nun aber mit dem von Lohmann - zumal auch im Hinblick auf

Thukydides 1, 23, 6 - postulierten ionischen «Vor-Phänomen»42? Selbstverständlich

kann hier nicht auf Lohmanns These des Übergangs vom objektiven zum
personalen Denken eingetreten werden. In Kürze nur Folgendes: Es ist
unwahrscheinlich, dass eine ursprünglich «deklarative» (von Tigoeprjfit herzuleitende) jiqo-
<paaiç («Begründung») von einer «phänomenalen» (auf ngocpaîvofiai zurückzuführenden),

«objektiv motivierenden» («Vor-Phänomen») abgelöst und teilweise
überlagert worden ist, da zwei wurzelverschiedene, nacheinander entstandene Hom-

onyma mit doch so eng sich berührenden, ja sich durchdringenden Verwendungsweisen

schwer denkbar sind43. Lohmann gibt ja auch selbst zu, dass noch bei

Thukydides vielfach das «deklarative Moment» in seinem «Vor-Phänomen» spürbar

sei44. Ferner kann von einer ngôepaoïç als «Vor-Phänomen» bei Herodot, Euripides

und Aristophanes eindeutig nicht die Rede sein; das beweisen allein schon so

personale Verbindungen wie ngoepacriv ë%eiv (s. oben S. 134f. und 138f. : ein
«VorPhänomen» 'hat' man nicht, sondern es 'tritt auf' o. ä.) oder nqôcpaaiv ngoia%taQai
(s. oben S. 135). Auch lassen sich alle Verwendungsarten von ngôipaoïç, selbst das

'wahrste Motiv', ohne Zwang an die Bedeutimg der 'Begründung' anschliessen

und von daher erklären. Überdies hat die Interpretation von Thukydides 6, 6, 1

ergeben (s. oben S. 139), dass Tigôcpaoïç hier offenkundig nicht objektiv motiviert,

Poteidaia, die 1, 23, 6 als ahlai, als Klagepunkte, dienen, als noôrpaaiç des Krieges. Man hat
hier TiQorpaaiç im Sinne von 'Anlass' verstehen wollen (vgl. Pearson 216f.), doch rät Kirk-
wood 51ff. (vgl. Weidauer 9f.) mit guten Gründen, nçàtpaaiç auch hier als 'Motiv' zu nehmen

- nur handelt es sich eben nicht um das 'wahrste'.
39 So W. Jaeger, Paideia 1, 491f.
40 Vgl. v. Fritz 629. Natürlich ist der psychologische Zwang Teil der epvaig âv&Qcbjiuv: mithin

in seiner Art auch 'naturhaft'.
41 Vgl. - für viele - B. Wyss, Vom verborgenen griechischen Erbe, Basler Universitätsreden 57

(Basel 1968) 21.
42 Vgl. Lohmann a. 0. (oben Anm. 8) 20ff. ; Diller a. 0. (oben Anm. 8). In der gleichen Richtung

geht auch Weidauers «neu gewonnene Bedeutung von noàfpaoïç gleich 'voraufgehende
Erscheinung' und dann 'Grund, den man angeben kann'» (S. 19). Einen vermittelnden
Standpunkt nimmt v. Fritz ein (627f.): «Denn das, was von der einen Seite aus als das 'Motiv'

bezeichnet werden kann, ist ja zu gleicher Zeit der Vor-Zustand, aus dem die Ereignisse
dann hervorgegangen sind. »

43 Derselbe Einwand muss gegen v. Fritz' (625) Erwägungen über zwei Wörter verschiedenen
etymologischen Ursprungs, die «sich beide bis zu einem gewissen Grade gegenseitig affiziert
haben» (vgl. auch 626), erhoben werden.

44 Lohmann a. O. 28. - Auch bringt die später vorherrschende Bedeutung 'Vorwand' das
«deklarative Moment» wieder eindeutig zur Geltung. Man müsste also hinter das
«VorPhänomen» zurückgegangen sein und an die 'alte' 7igö(paot; angeknüpft haben.



Wieder einmal Tigôtpaaiç 141

sondern subjektiv-willensmässig verstanden werden muss45. Dieser Beleg (und
andere) fuhren aber überhaupt so weit von Lohmanns vermeintlicher Grundbedeutung

ab, dass sie sich gänzlich zu verflüchtigen scheint. Man kann doch die
Absicht der Athener, sich Sizilien Untertan zu machen, mit dem besten Willen nicht
ein «Vor-Phänomen» der Expedition heissen. Dass schliesslich die 'medizinische'
nQÔfpaoïç ebenfalls anders gedeutet werden kann (und wohl muss), als Lohmann
will, soll unten gezeigt werden46.

Was über ngôfpaaiç als 'Motiv' bei Thukydides gesagt wurde, findet seine

Bestätigung nicht zuletzt darin, dass diese 'Bedeutung' des Wortes auch den
attischen Rednern durchaus geläufig ist47. Lysias 14, 1 behauptet, wenn einer den

Alkibiades anklagen wolle, so brauche er keine nqôcpuoiç vorzubringen, denn Alki-
biades sei ein derart belasteter Bürger, dass ihn als Feind betrachten dürfe, auch

wer nicht îôîa âôixov/ievoç sei. Das selbst erlittene Unrecht wäre ein Motiv zur
Klage: es könnte als Begründung angeführt werden48. Demosthenes nennt in der

Meidiana (21, 141) aayoMa, âjiQay/uoovvrj, to /it) àvvaaôm héyetv, àjiooîa als jiqo-
cpâoeLÇ, als Motive, deretwegen (ôi' âç)19 einer, der etwas erlitten hat, sich nicht
sein Recht zu verschaffen sucht; vielerlei also kann daran schuld sein (ahta).
23, 97 wird den Richtern, die sich bei der Abgabe des Stimmsteins weder durch
Hass noch durch Wohlwollen noch durch ein anderes unlauteres Motiv leiten
lassen (/tijrs <V ë'/Ogav pir/rc ôi evvotav /ir/xe ôt' ä?2rjv àôixov ngotpaatv), attestiert,
dass sie ihrer Pflicht ordentlich nachkommen50. Prägnant kann nqôtpaatç in der

Gerichtssprache dann das Tatmotiv bezeichnen, so Antiphon 5, 57-60 (bes. 59f.),
wo der des Mordes an Herodes bezichtigte Mytilenäer bestreitet, eine TiQOCpaau.; zu
solch einer Tat gehabt zu haben: weder Feindschaft noch Furcht noch
Raubgelüste kämen in Frage51. Hier lässt insbesondere die Furcht als jigotpacnç an

Thukydides 1, 23, 6 denken. Und von Thukydides geradezu beeinflusst erscheint
schliesslich des Demosthenes Behauptung in der Kranzrede (18, 156), Philipp
verberge die àXrjdrjç nQÔtpaotç seiner Aktionen, indem er zum Schein die Interessen und
Beschlüsse der Amphiktyonen vorschiebe52.

45 Das von Lohmann konstatierte objektive Denken der 'vorsokratisehen' Griechen soll aber
doch gerade durch das Pehlen eines «Willens-Begriffs» gekennzeichnet sein (19).

46 Im folgenden (s. unten S. 143f.) wird hoffentlich auch hervortreten, dass diese 'medizinische'
TiQotpaoig mit der 'thukydideischen' nichts zu tun hat. Lohmann und insbesondere Weidauer
(s. Diller a. O. [oben Anm. 8] 9ff.) lassen sich zu sehr von der Annahme leiten, dass des

Thukydides Orientierung an medizinischer Methode auch im einzelnen seine Terminologie
beeinflusst haben müsse. Nur einmal findet sich ngôtpaaiç bei dem Historiker in 'medizinischer'

Verwendung gebraucht: in medizinischem Zusammenhang (2, 49, 1; s. unten S. 144).
47 Für Antiphon vgl. Kirkwood 48f.
48 An dieser Stelle ist das Moment des Vorbringens stark spürbar.
48 Die Verbindung mit der kausalen Präposition 6id zeigt, dass hier kein Nachdruck auf dem

Moment des Aussprechens liegt.
60 Ähnlich 57, 6; jiQotpaaiç bezeichnet hier weder bloss die 'Entschuldigung' noch den 'Anlass'

(gegen Pearson 212).
61 Vgl. Demosth. 23, 49f., dazu Pearson 213.
" Schon H. Weil hatte in seiner Ausgabe der Plaidoyers politiques (Paris 1877) diese Pormu-



142 Christoph Schäublin

III
nQÔtpaacç kann ein (äusseres) Ereignis heissen, das eine Begründung zwar

ermöglicht, aber nicht als letzte Ursache zu gelten hat: ein 'Anlass'. So beklagen die
troischen Mädchen T 301 dem Anlass nach Patroklos und sein Geschick, im
Grunde aber ihr eigenes Los, da der Tod eines solchen Mannes grosses Unglück
über sie gebracht hat (s. oben S. 136f.). Theognis 323f. rät, einen Freund nicht im
a/uixQÖ. ngoydoei zu vernichten, nei&dpievoç /aXenfj <5laßoXirj. In der ofiixçà
TCQÔ(paaiç wird ein 'geringfügiger Anlass' zu sehen sein, der sich auswirkt aufgrund
der öiaßoXirj. Herodot 2,161, 3 sagt: ènei àê oi [dem Apries] ëôse xaxœç ysvéa&ai,
syévexo àno 7too(pdaioç xrjv êyœ ârn]yrjoo/j,cu. Herodot will den 'Anlass' berichten,
der das Ende des Ägypterkönigs herbeigeführt hat: mit dem sich sein Ende auf
den ersten Blick allenfalls begründen und erklären lässt. Wer genauer hinschaut,
erkennt freilich, dass ihm sein Unheil eben bestimmt war53. 3, 36, 3 droht Kam-
byses dem Kroisos, er habe schon lange auf eine nqdcpaaig gewartet, Hand an ihn
zu legen, da er als schlechter Ratgeber seinen Vater Kyros ins Verderben gestürzt
habe54. Und Euripides fr. 1041 N.2 fragt:

XQLvel rtç avxov nomox' âv&Qwmov piéyav,

ov èÇaleicpei noàcpamç rj xv/ovo' ô'Aov;

Jeder beliebige 'Anlass' vermag einen Menschen auszulöschen, denn er ist seinem

Wesen nach schwach und hinfällig.
Auch Thukydides verwendet nQÖcpaaig in dem genannten Sinne. So führen

z. B. 4, 47, 2 die ngoaxdxai des kerkyräischen ôf/ptog einen einwandfreien Anlass

(eine dxQtß^g nQÔxpaoïç) herbei, die von den Athenern gefangenen Aristokraten in
ihre Gewalt zu bekommen : Sie stiften sie heimlich dazu an, den mit den Athenern
geschlossenen Vertrag zu brechen, was abmachungsgemäss ihre Auslieferung zur
Folge hat55. Die eigentlichen Triebkräfte müssen freilich Feindschaft und Hass

gewesen sein, die sich im Verlaufe des Bürgerkriegs ja noch verschärft haben. Oder

5, 31, 3 lesen wir, die Lepreaten hätten die ihnen von Elis auferlegte Abgabe an
den Zeus von Olympia nicht mehr bezahlen wollen àià ngdxpaaiv xov jcoXé/iov :

lierung des Demosthenes mit Thuk. 1, 23, 6 zusammengebracht. 7igô<paaiç wird im folgenden
(Demosth. 18, 156 und 158) gleich noch dreimal gebraucht, schillernd zwischen 'Vorwand'
oder 'Begründung' (o ôè xàç â<pog/iàç xavraç xal xàç ngotpàaeiç avxôj Ttagaa-/û»> ~ x(ç ô

xàç ngoipàoeiç xavraç êvôovç;) und 'Motiv' (<psvyEi fièv xàç lôiaç ngocpàoeiç, eiç ôè ràç
'AficpixTVovmàç xaxaqjEvyei).

63 Vgl. 4, 79, 1. Geistvoll, aber kaum zutreffend meint Pearson (209f.), das ngôyaaiç geheissene
Ereignis verschaffe der Gottheit, die den Untergang z. B. des Apries wolle, eine 'Rechtfertigung'

ihres Vorgehens. Doch da die Gottheit von Herodot eben nicht genannt ist, dürfte
nicht sie, sondern der unbeteiligte Betrachter die Begründung vornehmen. Im übrigen
fasst Pearson die ngàtpaaiç hier durchaus richtig auf (im Gegensatz zu Deichgräber 8f. und
Kirkwood 45 [«simply 'cause'»]); vgl. auch Weidauer 19f.

54 Hier soll der 'Anlass' tatsächlich dem handelnden Subjekt eine 'Rechtfertigung' ermöglichen :

s. Anm. 53.
55 Also handelt es sich nicht nur um einen Vorwand, denn der Vertrag wird dem Buchstaben

nach eingehalten.



Wieder einmal jtQorpactiç 143

'aus Anlass'56 des Krieges; das heisst, sie begründeten ihren Zahlungsunwillen
mit dem Krieg - indessen, wer entrichtet denn schon gerne Abgaben57?

Diese Beispiele dürften hinreichen, um darzutun, dass auch ein spezifisch
'medizinischer' Gebrauch von ngdcpaaiç, der im folgenden besprochen werden soll,
zumindest an vorgegebene Möglichkeiten anknüpft. Deichgräber glaubt, fein - wohl

zu fein - differenzierend, zwei 'Bedeutungen' unterscheiden zu können: die der
«äusseren» und die der «sichtbaren Ursache». Doch scheint letztlich stets ein
'Anlass' vorzuliegen, und zwar im Sinne eines erkennbaren58 fakultativen Grundes,
der zwar nicht als eigentliche Ursache wirkt, aber jederzeit eine plausible Erklärung

ermöglicht, weshalb eine Krankheit ausgebrochen ist59. So werden in der

Schrift ixnvx. 4 Anlässe und eigentlicher Grund einander explizit gegenübergestellt
(CMG 1, 1, 58, 17ff.): ë/mvoî re Tiokkol yîvovrai cm6 Tidarjç nqocpdaioç. rovrov ôè

aïriôv êan rov owfiaroç rj ëvraaiç xai rj axkrjQorrjç rfjç xoïkîrjç. Die Formel âno

jtâorjç TtQocpâaioç, die so und ähnlich des öftern begegnet, erinnert entschieden an
die rv%ovoa ngocpaaiq des Euripides (s. oben S. 142)60. Ferner wird auch schon

deutlich, dass diese 'medizinische' Tigdcpaaiç nichts mit der âkrj&eardrrj Ttgdcpaaiç

des Thukydides zu tun hat - man müsste ja im Gegenteil ein àkrp&éararov aïriov
erwarten, während der 'Anlass' kaum wahrer oder weniger wahr sein kann. Ja
selbst wenn man am «Vor-Phänomen» festhält, führt offensichtlich keine Brücke

von der eben besprochenen Stelle zu Thukydides 1, 23, 6. - Überall wo Deichgräber
TiQÔcpaaiç als «äussere Ursache»61 oder als «sichtbare Ursache»62 versteht, liegt - wie

gesagt - ein 'Anlass' vor; dafür einige Belege: Epid. 3, 12, 3 (1, 224, 21ff. Kw.)
wird das Erysipel, die Rose, geschildert. Ihre Ursache ist in den WitterimgsVerhältnissen

zu sehen ; sie tritt auf mit oder ohne ngôcpaoïç, wobei als ngocpaaieç
wirken rà rvyovra63 xai ndvv apuxgà rgcofiaria. Deichgräber sieht hier in der nqo-
cpaaiç eine «äussere Ursache »-indessen: stellen nicht auch die Witterungsverhältnisse

eine «äussere Ursache» dar64? 'Anlass' hingegen passt sehr gut. In der Schrift
7i. yvvaixetcov vovacov (8, 310 L.) tönt die Übersetzung «äussere Ursache »überzeugend

: «Jede Jiçdipaaiç (z. B. Tanzen, Dreschen, Holzspalten) ist imstande, eine

Lageveränderung der Gebärmutter zu bewirken, vorausgesetzt, dass sie irgendwie

56 Vgl. Kirkwood 50.
57 Vgl. auch 5, 53, 1 ; 6, 8, 4 (dazu Anm. 35).
58 Dass die jiQÔ<pa<nç immer erkennbar ist, zeigt gut Weidauer 13.
59 Weidauers (llff.) «Grund, den man angeben kann» stellt immerhin eine brauchbare

Übersetzungshilfe dar - aber nicht mehr; dies gilt auch für Kirkwoods (42) «physical state which
is in some way the forerunner or indicator of the disease or condition under consideration,
the 'physical antecedent of a physical state'» (Cochrane a. O. [oben Anm. 4] 17).

60 Die oben (S. 142f.) vorgeführten Parallelen sollten aber davor bewahren, bei Euripides -
ähnlich wie bei Thukydides - mit medizinischer Terminologie zu rechnen.

91 Deichgräber 4ff.
92 Deichgräber 6ff.
93 Man denkt wieder an Euripides' tv%ovaa Jio6<paoiç.
64 Auch nàvrc. 10 (CMG 1, 1, 65, 19) will Deichgräbers (5) «charakteristische Unterscheidung

einer meteorologischen und einer äusseren Ursache» nicht recht einleuchten.



144 Christoph Schäublin: Wieder einmal ngàpaaiç

leidend ist.» Doch auch 'Anlass' trifft den gemeinten Sinn; die Formulierung
erscheint dann zwar weniger präzis, doch dürfte die «äussere Ursache» eben eher
ein Produkt moderner Interpretation als antiken medizinischen Denkens sein.

Im 2. Buch des Prorrhetikon 30 (9, 62, 4 L.) werden Kopfschmerzen erwähnt, die
ävsv TiQocpâcrioç auftreten, und von solchen unterschieden, die sich infolge heftiger
Winde und Erkältung einstellen. Natürlich haben beide Arten eine - nicht
genannte - Ursache, nur die eine aber einen 'Anlass', der den Ausbruch unmittelbar
erklärt. Deichgräber rechnet hier mit einer «sichtbaren Ursache»; gewiss wird er
damit der Sache gerecht, doch geht er wohl wiederum mit der Spezifizierung des

Begriffs Ttqorpaatç zu weit. Nur noch hingewiesen sei schliesslich auf Thukydides
2, 49, 1 (Ausbruch der Pest nach vorheriger Krankheit und arc' ovôs/uiâç noo-
cpdascoç) : es ist dies die einzige Stelle, wo Thukydides - eben in medizinischem
Zusammenhang - TZQotpaaiç eindeutig als medizinischen Terminus gebraucht65.

Ziel der vorliegenden Arbeit war es, nachzuweisen, dass 'Vorwand' keine Hauptoder

gar Grund-'Bedeutung' von nqôtpaatç in archaischer und klassischer Zeit
darstellt: dass folglich eine Verwendung des Wortes wie etwa die bei Thukydides 1,

23, 6 durchaus keine Verwunderimg zu erregen braucht. Ferner sollte deutlich
gemacht werden, dass in einer Zeit, die noch nicht zur Klarheit gelangt ist über
die Vielfalt der kausalen Verhältnisse, nçôcpaaiç notwendig ein weitgefasster
Begriff ist. Trotzdem können die Mediziner, Thukydides, die Redner mit ihrem
spezifischen Gebrauch des Wortes ('Motiv', 'Anlass') an Möglichkeiten anknüpfen,
die bereits in der Ilias vorgegeben erscheinen und seither ganz natürlich immer
wieder aufgegriffen worden sind66.

65 Vgl. Kirkwood 42. - Vgl. auch Piaton Rep. 8,556 e &ojisq aw/na vooœôeç /uxoâç goTirjç ëÇar&ev
ôehai nooal.aßicdai jiqôç to xdfiveiv ovtoj ôr; xal f) xazà ravrà ixeîvq) ôiaxEipévr) jiàhç ànà
OfiixQâç 7iQo<pdo£(oç voosï te xal avT-fj avrrj (id%ETai. Demosth. 2, 9 (s. Pearson 212).
Ungewöhnlich 'Aristot.' Probl. phys. 1, 28 (862 b 16ff.): Es bedarf im Sommer, wenn die Leute
an sich weniger gesund sind, einer pixgà ngôpaaiç, damit jemand krank wird. Im Winter
dagegen, wenn die Leute gesünder sind, (und generell bei gesunden Leuten, z. B. Sportlern)
ist eine /isydXtj noopacnç bzw. ahla nötig. Hier sind ngotpaou; und ahla offenbar synonym
verwendet, was überrascht. Man mag sich fragen, ob die beiden Termini die Krankheits-
'Ursachen' bezeichnen oder lediglich die 'Anlässe', bei 'Ursachen' also, die nicht von der
Jahreszeit abhängen (H. Flashar, Aristot. Probl. phys., Aristot. Werke in deutscher
Übersetzimg 10 [Darmstadt 1962] übersetzt [15] noâqjaoïç mit 'Anlass' und ahia mit 'Ursache'
und merkt dazu an [405], dass die beiden Wörter «im Wechsel» stehen: nicht recht verständlich).

63 Ausgeklammert wurde die Frage, ob mjtUpaaiç - vor allem bei den Ärzten - auch den objektiven

Grund, die 'Ursache', bezeichnen kann (vgl. Deichgräber 8f., wo freilich einige Korrekturen

nötig sind; Kirkwood 43ff.) ; denn es ging hier darum, die Kontinuität des frühen
Wortgebrauchs festzustellen, in der diese 'Bedeutimg' keinen Platz zu haben scheint. Indessen
liegt die Annahme nahe, dass die Sache, die eine Begründung ermöglicht, zuweilen auch als
eigentlicher Grund wirkt.


	Wieder einmal prophasis

