Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 28 (1971)
Heft: 2
Rubrik: Beitrdge aus der Thesaurus-Arbeit XVII

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beitriige aus der Thesaurus-Arbeit XVII
[incocito]

Von Peter Flury

In dem sich auf die Autoritit Sorans berufenden ‘Hebammenkatechismus’, den
V. Rose aus einer Handschrift der Biblioteca Laurenziana herausgegeben hat?,
lautet die Antwort auf die Frage quemadmodum octavum mensem observandus est ?
(§ 45) in Roses Text: cum diligentia curae; quia est periculosus mensis; nam tnco-
cito fetus turbantur. Von daher ist wncocito als ghost word in den Thesaurus ge-
langt, wo die Vermutungen von O. Prinz (¢n coitu) und J. Svennung (¢ corio) bei-
gefiigt sind. Zwar erwihnt Soran selbst an der entsprechenden Stelle?, dass ein
Koitus wahrend der Schwangerschaft, besonders in den letzten Monaten, gefihr-
lich sei, da das ydptov dabei zerreissen kann. Beide Konjekturen sind also sachlich
moglich. Aber es fehlt bei ihnen eine direkte Bezugnahme auf den achten Monat,
die man im lateinischen Text doch erwartet®. So diirfte unser Text am leichtesten
zu heilen sein, wenn man liest nam in eo cito fetus turbantur, wobei cito im Sinne
von facile zu verstehen wire!. In der mir vorliegenden Photokopie der Handschrift
ldsst sich nicht ganz sicher feststellen, ob allenfalls sogar eo geschrieben ist; der
Anschein spricht eher fiir co.

Ein Vergleich dieser Photokopie mit Roses Text ergab iibrigens, dass sein Ab-
druck nicht iiberall exakt ist. So hat er p. 132, 27 eine Zeile der Handschrift iiber-
sprungen. Der vollstindige Text lautet dort: molestiam facere matri et sinistra
mamma maiore habere et nos ... (Die beiden Infinitive facere und habere stehen in
der Handschrift genau iibereinander). Die sonstigen, kleineren Abweichungen, die
ich gefunden habe, stelle ich im folgenden zusammen, indem ich einfach die Lesun-
gen der Handschrift notiere (geordnet nach Seiten und Zeilen bei Rose):

p- 131, 7 facié 1. 12 sematis 1. 24 degerent p. 132, 1 purgari 1. 5 quia 1. 35 nun-
cupantur 1. 36 autem de hedera 1. 37 mulieres 1. 40 horum est curatio p. 133, 13

venertas 1. 16 lazamenta 1. 23 solito 1. 40 constet p. 135, 12 grec; 1. 17 wallo 1. 24
que (d. h. quae) p. 136, 17 recentis 1. 34 raprendo p. 137, 4 sublato 1. 17 nihal

* Vgl. zuletzt Mus. Helv. 26 (1969) 40f.

1 Ps. Soran. Epit., in: Sorant gynaeciorum vetus translatio latina ed. V. Rose (Leipzig 1882)
131-139.

% Soran. Gynaec. 1, 56, 3 (p. 40 Ilberg).

3 A. Szantyr machte mich aufmerksam auf die ganz ahnliche Formulierung in § 44 : quemadmo-
dum agende sunt septimo mense pregnantes ? cum omni patientia vel cautela; tunc enim sarcina
vendris facile vexantur.

4 Diese Verwendung von cito begegnet ofters bei Oribasius, z. B. Syn. 2, 56, 3 La p. 119, 25
Ma: cito humectans (Aa facile, gr. ggdlwg). Vgl. auch ThLL III 1210, 69; 1212, 15.




110 Beitriige aus der Thesaurus-Arbeit

novt advenerit 1. 20 et cibis 1. 34 dactulos p. 138, 3 potioné 1. 23 que 1. 28 sustineat
anfans 1. 29 melle 1. 42 nimia | neglegentia p. 139, 9 degluttire 1. 14 partus 1. 21
quae fehlt.

lapit
Von Meinrad Scheller und Wilhelm Ehlers

Nonius (p. 23, 7) iiberliefert den Vers des Pacuvius (trag. 276)
lapit cor cura, aerumna corpus conficit
und erklirt selber das sonst nirgends belegte erste Wort als ‘obdurefacit et lapidem
facit’. Paulus ex Festo p. 118 und die Glossen, die zweifellos diese Stelle vor sich
haben, geben ‘dolore afficit’ bzw. ‘cruciat, sollicitat, dolet’.

Zundchst zu Nonius, dessen Erklirung sich zwar nicht bei den neueren Lin-
guisten, wohl aber bei den Lexikographen und Philologen einer unverdienten Be-
vorzugung erfreut. Wir wissen nicht, ob dies lapit nach der 3. oder nach der 4. Kon-
jugation flektierte. Ein Verbum lapere konnte auf keinen Fall denominativ sein.
Bei einem der 4. ist denominative Bildung an sich wohl denkbar, und zwar dann
vom Stamm lapi-, der bei Enn. Ann. 398 ferroque lapique vorliegt (dies erwigt
schon Thurneysen, Uber Herkunft und Bildung der lat. Verba auf -io 7); indessen
bedeutet anscheinend kein einziges der Denominativa auf -zre ‘zu der durch das
Nomen bezeichneten Materie werden’ (wie etwa lapidéscere, petrascere usf.) oder
‘... machen’; munire, finire usw. sind durchaus verschieden. So kann also die bei
Nonius gegebene Bedeutung vom Morphologischen her nicht richtig sein.

Sie ist aber auch fiir den Satz, wie er vor uns steht, gar nicht passend:

Das der ‘Periboea’ zugehorige Fragment bezieht sich offenbar auf den entthron-
ten Konig Oineus, dessen maeror, macor, metus usw. auch 274f. 301f. beschrieben
werden (Ribbeck, Die rém. Tragodie 303f. Helm, RE 18, 1, 2170; irrig Hauser,
Der rom. Begriff cura 63). Hiesse lapit tatsdchlich ‘lapidescit’ oder ‘obdurefacit’,
so ergibe sich eine fiir diese Stelle befremdliche Phraseologie. Die Annahme einer
Verhirtung (z. B. Enn. Scaen. 139 lapideo sunt corde mults, quos non miseret neminis)
oder Festigung (z. B. Plaut. Pseud. 235 cor dura) wird schon durch die Situation
ausgeschlossen; auch vom zweiten Halbvers her gesehen, konnte nur ein leidendes
Herz bezeichnet sein. Nun ist die Vorstellung, dass jemand im Affekt zu Stein
erstarrt, durchaus geldufig (Plaut. Truc. 818 lapideus sum u. 6., vgl. schon Hom.
p 103 coi & aiel xpadin arepewtépn éovi Aldoro), und Wendungen wie cor frizit
prae pavore (Liv. Andr, Carm. frg. 17, vgl. Plaut. Pseud. 1215), cor metu mortuomst
(Plaut. Cas. 622), aspectus repens cor torporavit (Turpil. Com. 76) treten in reicher
Zahl hinzu. Aber an diesen Stellen und, wie es scheint, auch sonst wird ein solcher
Effekt durch eine plétzliche Gefiihlsbewegung ausgelost; nicht anders denken wir
bei ‘versteinern’ im psychischen Sinn an «Schreck, Angst, Staunen, Uberraschung»
(Grimm, Dt. Wh. 12, 1, 1718). Sorge jedoch, prizise gefasst, hat eher gegenteilige




Beitriige aus der Thesaurus-Arbeit 111

Wirkungen, wovon man sich im Thes. s.v. cura (4, 1471, 281f.) iiberzeugen kann :
um im Altlatein zu bleiben, so zeigen cura contabefacit oder movet (Plaut. Pseud. 21
bzw. Truc. 773), coquit et versat (Enn. Ann. 336) und entsprechende ablativische
Wendungen (Plaut. Aul. 564 cura macet. Capt. 928 cura ... me et lacrumis macerav.
Merc. 247 cura cruciabar. Ter. Phorm. 340 et cura et sumptu absumitur) die Rich-
tung an. Die von Festus und den Glossen gebotenen Interpretamente fiir lapet
fiigen sich hier zwanglos ein; eine versteinernde cura aber wére zu isoliert, um
nicht an sich jede Wahrscheinlichkeit zu verlieren.

Die linguistische und die philologische Argumentation fiihren zur unbedingten
Verwerfung der Erklirung des Nonius, die offenbar auf einer Schulstuben-Etymo-
logie beruht. Zur Bestimmung der Bedeutung muss man sich an die #ltere, aus
Festus iiberlieferte Erklirung halten; Festus stand der Zeit des Pacuvius sehr viel
niher als Nonius. Von den Interpretamenten des Paulus ex Festo und der Glossen
fassen drei das Verbum lapit als Transitivum (‘dolore afficit, cruciat, sollicitat’),
eines als Intransitivum (‘dolet’ sc. curd). Das letztere, falls nicht iiberhaupt ein
verkiimmertes dolore afficit, ist also schwicher beglaubigt, darf aber auch wohl als
dsthetisch weniger befriedigend bezeichnet werden. Denn die erstere Deutung
liefert fiir den Pacuviusvers einen exakten Chiasmus:

Verb — Akk.obj. — Subj. / Subj. — Akk.obj. — Verb.
Zusammen mit der viermaligen Alliteration von co-, cu- und der Beobachtung
einer modifizierten Art von ‘Gesetz der wachsenden Glieder’ (im zweiten Satz
haben alle drei Glieder jeweils eine Silbe mehr als deren syntaktisch parallele
Glieder im ersten Satz) ergibt sich so bei einfachster Syntax ein recht kunstvoll
gebauter Vers.

lapit ist aller Wahrscheinlichkeit nach ein Primérverb, vermutlich nach der 3.
Konjugation (Typus ago, lego oder rapio, capio), eventuell nach der 4. (Typus
salio). Aus den Interpretamenten ‘dolore afficit, cruciat, sollicitat’ wird man auf eine
etwas anschaulichere Grundbedeutung schliessen. In Frage kommt jede Tatigkeit,
welche die Unversehrtheit eines Objekts angreift, die Funktionstiichtigkeit eines
Organismus bedroht, beeintrichtigt, zerstort, etwa ‘zerreissen, zerstiickeln, zer-
reiben, schinden’ u.a.m. Da weitere Belege fehlen, kénnte Anhaltspunkte allenfalls
noch eine Etymologie geben, die freilich nach der Lage der Dinge nicht mehr als
eine Moglichkeit sein kann. Pokorny, IEW 678 (nach Wood, Classical Philology 3
[1908] 82, vgl. WP II 429ff.; WH I 762 und 785f.) verzeichnet unter 2. lep-
‘abschilen, abhéuten, abspalten’: «vermutlich auch lapit ‘dolore afficit’ (*Ip-)».
Das ist eine Moglichkeit, die denkbar bleibt trotz dem eher abschreckenden
Eindruck, den das buntscheckige unter dieser Wurzel vereinigte Material ma-
chen muss; mehr ldsst sich ohne neue Daten nicht sagen.




112 Beitrige aus der Thesaurus-Arbeit

leges incendere (zu Cic. Pis. 15)

Von Wolfgang Hiibner

In seiner Rede gegen Piso stellt Cicero die Untaten des Catilina denen des Clo-
dius und seiner Helfer Gabinius und Piso gegeniiber (Pis. 15): quae enim L. Cats-
linam conantem consul prohibus, ea P. Clodium factentem consules adiuverunt; volust
lle senatum interficere, vos sustulistis; leges tncendere, vos abrogastis; vi terrere
patriam [, vos adiuvistis, quid est vobis consulibus gestum sine armas ? incendere illa
convuratorum manus voluat urbem, vos evus domum quem propter urbs tncensa non est.

An der Verbindung leges incendere hat man wiederholt Anstoss genommen, zu-
erst, soweit ich sehe, H. A. Koch in seinen Coniectanea Tulliana 1868 (8. 15), zu-
letzt Nisbet in seinem Kommentar (Oxford 1961), wo man die Griinde am be-
quemsten findet: Zunéchst store die ungewShnliche Wortverbindung ‘die Gesetze
anziinden’; diese Absicht sei Catilina nicht nachzuweisen ; dazu komme ein stilisti-
scher Grund, die Wortwiederholung, die zugleich die Verschreibung erklidre. Man
dnderte also und schrieb statt sncendere an der ersten Stelle: rescindere, extinguere,
evertere, infringere oder incidere. Die letzte Konjektur (von Landgraf, wohl nach
§ 30 incisa, s. Anm. 8) ist, wie Nisbet zeigt, ganz unmdoglich, doch gerade ihr folgt
der Thesaurus s.v. incendere vol. VII 1, 865, 62 (nicht jedoch s.v. sncidere p. 908,
21).

Die Wortwiederholung — ausser dem dreimal gebrauchten Verbum incendere
kommt dann noch das Substantiv (incendio) vor — kann der Emphase der ganzen
Rede zugute gehalten werden, ja sie wirkt durch die Steigerung leges — urbem sehr
natiirlich : das zweite incendere am Satzanfang nimmt ein Wort der drei Antithesen
auf und entwickelt daraus eine neue. Die Wortwiederholung kann als stilistische
Entsprechung zu der Ausdehnung des potentiellen Brandes, die Negation am
Ende des Satzes als Entsprechung zu der Abwendung des allgemeinen Brandes
durch Cicero angesehen werden.

Noch weniger als der stilistische iiberzeugt der sachliche Einwand. Die Vorstel-
lung ‘brennende Gesetze’ fiigt sich ndmlich gut in Ciceros Denken ein. Nisbet
zitiert als Belege dafiir zwei Stellen: Planc. 95 ez tllo tncendio legum und Vatin. 18
leges ... conflagraverunt. Man kann die Beispiele vermehren. Wenn Cicero den
Castor-Tempel, die ‘Burg’ des Clodius, eine ‘Brandstétte der Gesetze’ (11 bustum
legum) nennt, so haben wir in derselben Rede schon einmal das Bild der brennenden
Gesetze, und § 19 heisst es von Clodius: cum illo bustuario gladiatore!. An der von
Nisbet zitierten Stelle aus der Rede Pro Plancio findet sich dieselbe Dreiheit
leges — domus — urbs als Objekt des Brandes wie in der Rede gegen Piso (Planc. 95):

5 Die Diskussion der Lesarten ¢nferi(me)re oder vi terrere sowie die Argumente fiir die Strei-
chung bzw. Anderung von vos adiuvistis geben Madvig bei Orelli 2II 2 (1856) 1452 und Nisbet
in seinem Kommentar (Oxford 1961). )

¢ § 9 bustum rei publicae von Piso im Zusammenhang mit der Aufhebung der Leges Aelia et
Fufia. — Zu leges incendere Optat. 3, 8 p. 91, 3; 7, 1 p. 163, 4; Isid. Orig. 5, 39, 20 vgl. Ier. 36.




Beitrige aus der Thesaurus-Arbeit 113

ego ... ex llo incendio legum vuris senatus bonorum omnium cedens, cum mea domus
ardore suo deflagrationem urby atque Italiae tott minaretur usw. Wir haben hier
wieder den Ubergang vom Brand der Gesetze zum Brand des Hauses und der
Stadt. In dem Ausdruck incendio legum vermischen sich wohl zwei Vorstellungen.
Einmal werden die alten Gesetze zerstért, so wie es in dem Bild von der Brand-
stitte der Gesetze deutlich zum Ausdruck kommt: die Gesetze sind das Opfer des
Brandes. Zum andern aber sind die von Clodius durchgebrachten neuen Gesetze
gleichsam der Herd des allgemeinen Brandes, vor dem Cicero flieht: die Gesetze
sind auch Instrument des Brandes. Beides kann zusammentreffen, wenn ndmlich
die guten alten Gesetze durch die neuen aufgehoben werden, wie etwa die Le-
ges Aelia et Fufia.

Cicero personlich betrifft am stirksten jenes privilegium, das zu seiner Verban-
nung gefiihrt hat. Sein Haus wurde an demselben Tag angeziindet, an dem das
Gesetz gegen ihn durchkam. Dieses Gesetz nennt Cicero ‘eine Flamme der Zeit’
(Dom. 69): (legem) illam esse nullam atque esse potius flammam temporis’. Die
Gesetze des Clodius sind nicht nur ein Fanal, sondern geradezu Fackeln (Mil. 33):
quas ille [Clodius] leges, st leges nominandae sunt ac non faces urbis, pestes res
publicae, fuerit impositurus nobis omnibus atque tnusturus®. Auch an der angefiihr-
ten Stelle aus der Rede In Vatinium (18) tritt der Begriff pestis zu dem Bild des
Brennens. Eine pestis ist ein von den Géttern stammender Unheilstoff, der sich
wie ein Feuer ansteckend ausbreitet. Wir finden die Verbindung von Feuer und
pestis gegen Ende der Rede De domo sua wieder. In einem zwei Paragraphen um-
spannenden Satz ruft Cicero die Gotter und zuletzt Vesta an (Dom. 144): vos
obtestor, quorum ego a templis atque delubris pestiferam illam et nefartam flammam
depuls, teque, Vesta mater, cusus ... tgnem illum sempiternum non sum passus aut
sanguine civium restingus aut cum totius urbis incendio commaiscert. Vesta am Ende
eines Gebets anzurufen scheint allgemeiner Ritus gewesen zu sein®. Cicero gibt
dieser Sonderstellung der Feuergottin jedoch ihren besonderen Sinn: der all-
gemeine Brand droht das heilige Feuer zu verschlucken. Cicero fihrt dann mit
der si-Formel fort (145): st wn llo paene fato rei publicae obieci meum caput ... et st ...
meum caput ea condicione devovi, ut usw. Von einer Devotion spricht er hier. Wie
in einer Apopompe hat er den Unheilstoff abgewendet (depuli) und an der weiteren
Ausbreitung gehindert. Den in einer an die Pontifices gerichteten Rede naheliegen-
den Gedanken der Devotion finden wir schon vorher (Dom. 62): domus ardebat n
Palatio, non fortusto sed oblato incendio [dhnlich Pis. 26] ... (63) hanc ego vim, ponts-

7 Nisbet, der auch die Rede De domo sua kommentiert hat (Oxford 1939), vergleicht aus der-
selben Rede § 30 und Sest. 73.

8 Vgl. Pis. 30 in[iJusta per servos, incisa per vim, tmposita per latrocinium [sc. lex].

® Cic. Nat. deor. 2, 67 tn ea dea, quod est rerum custos intumarum, omnas et precatio et sacrificatio
extrema est (dazu Pease ad 1. und Koch RE 8 A 2[1958, jedoch 1938 verfasst]s.v. Vesta 1771f.).

10 Das Bild von der Mischung der Feuer scheint sakraler Gedankenschatz zu sein: Ov. Fast.
6, 440 vom Brand des Vesta-Tempels im Jahre 241: mixtagque erat flammae flamma profana
piae.




114 Beitrige aus der Thesaurus-Arbeit

fices, hoc scelus, hunc furorem meo corpore opposito ab omnium bonorum cervicibus
depuli omnemque impetum discordiarum, omnem diu collectam vim smproborum ...
excepi meo corpore. in me uno consulares faces tactae manibus tribuniciis, in me
omnia, quae ego quondam rettuderam, conturationts nefaria tela adhaeserunt. Die
Kampfmetaphern zielen auf den Vergleich mit den Devotionen der Decier, der im
folgenden Paragraphen gezogen wird. Der furor konzentriert sich und wird von
Cicero abgeleitet (wieder depuli). Unter den konsularischen faces, die auf Cicero
geschleudert werden, ist das privilegtum zu verstehen, das unter Duldung der
Konsuln auf Betreiben der Tribunen gegen ihn erlassen wurde. So kann Cicero
spiter zu Piso sagen (Pis. 26): sedebas non exstinctor sed auctor incendiz et ardentes
faces furizs Clodianis paene ipse consul ministrabas. Wie eine Theaterfurie hat der
Konsul dem Tribunen die Fackel gereicht.

Die Bannung eines furor, die Ableitung einer pestts wie bei der Devotion der
Decier sind Motive des Theaters sowie der Invektive, die aus dem sakralen Vor-
stellungsbereich der Romer stammen. Eine pestis, die durch Devotion beseitigt
wird, stellt ein gottgesandtes Prodigium dar. Zu den Blitz-Prodigien, die der catili-
narischen Verschworung vorausgingen, gehort auch jenes, bei dem die ehernen
Gesetzestafeln auf dem Capitol getroffen wurden, so dass sie sich verzogen und
die Schrift unleserlich wurde. Obsequens 61 (der Text enthilt eine Liicke): tabulae
legum aeneae {...) litteris liguefactis®; ab his prodigiis Catilinae nefaria conspiratio
coepta. Mit dhnlichem Wortlaut, der wohl auf den offiziellen Text der Annalen
zuriickgeht, sagt Cicero Catil. 3, 19: legum aera liquefacta. Die haruspices prophe-
zeien daraus den Untergang der Gesetze (legum interitum). Ahnlich auch in der
Uraniarede des Gedichtes De consulatu suo (40): elapsae ... vetusto numine leges.
Die Deutung (51): legum exitium. In De divinatione, wo dieses Gredichtfragment
iiberliefert ist (1, 19), kommt Cicero noch einmal darauf zuriick (2, 47): aera legum
de caelo tacta. Wenn die haruspices das Anbrennen der Gesetzestafeln als Zeichen
fiir den Untergang der Gesetze deuteten, so ist es nicht ungewGhnlich, wenn
Cicero von einem Verbrennen der Gesetze spricht. Dies wire die wortliche Erfiil-
lung des Prodigiums gewesen. Die drei Blitz-Prodigien auf dem Capitol (Statue —
Gesetzestafeln — Bronzebild der Wolfin) werden teils fiir das Jahr 63 (Obsequens),
teils aber auch fiir das Jahr 65 (Cic. Catil. 3, 19; Dio Cass. 37, 9, 2) bezeugt. Im
Jahr 66 hat Catilina seinen ersten Umsturzversuch unternommen. Die Prodigien
hiingen also eng mit der catilinarischen Verschworung zusammen und sind viel-
leicht von der Priesterschaft ad hoc gedeutet, wenn nicht gar erfunden. Mit dem

11 Zum Schmelzen von Metallen durch Blitze Lucr. 6, 230 liguidum puncto facit aes in tempore
et aurum und Plin. Nat. 2, 137 aurum et aes et argentum liguatur intus (mehr im Kommentar
von Beaujeu [Paris 1950] ad 1.). Plinius spricht von einem fulmen clarum, einer Blitzart, die
Metalle innerhalb eines Behiltnisses aus Nichtmetall trifft. Setzt man voraus, dass die
Tafeln im Tempel aufgestellt waren, dann fallt unser Prodigium unter diese Kategorie.
Plinius erwéhnt am Ende des Paragraphen ein anderes catilinarisches Prodigium. — Den
Brand von Gesetzen iiberhaupt erwihnt der alte Cato in seiner Rede De auguribus (frg.
220 M., iiberliefert bei Festus p. 241 M.).




Béitrii,ge aus der Thesaurus-Arbeit 116

von Catilina geplanten ‘Brand’ der Gesetze und der ganzen Stadt wiren die Blitz-
Prodigien eingetroffen, mit dem tatsichlichen Brand des ciceronianischen Hauses,
der durch das privilegium des Clodius moglich wurde, wird der in den Prodigien
angekiindigte Unheilstoff devotionsartig abgeleitet.

ohses — tdpedpog
(Paul. Nol. Carm. 22, 54)

Von Hans Wieland

Das 22. Gedicht des Paulinus von Nola ermahnt einen Rhetor Iovius, dem auch
der 16. Brief gilt, zur Abwendung von heidnischem Mythos, von Philosophie und
Astrologie und zur Beschiftigung mit den Lehren der Bibel. Nicht Epikurs Lehre
wird die Welt entritseln; der Bericht des Moses wird Klarheit bringen (curas tibs
solvet inanes). Und wenn der Gedanke sich iiber Raum und Zeit hinauswagt, ist
der beste Lehrer Iohannes mit dem Anfang seines Evangeliums (V. 541f.):

principto verbum, inquit, erat; deus obside verbo

gaudebat verbumgque dev simul et deus dem

verbum erat.
Deutlich abgehoben lassen sich die einzelnen Kola mit den Entsprechungen bei
Iohannes identifizieren. Dem uns interessierenden Kolon deus obside verbo gaudebat
entspricht bei Iohannes unzweideutig et verbum erat apud deum*®. Merkwiirdig ist
dabei die Verwendung von obses. ‘Geisel, Pfand, Biirge’ und dergleichen sind hier
dem Gedanken wohl fremd, wenn man auch gelegentlich Christus als Geisel oder
Pfand fiir das Heil der Menschheit bezeichnet findet, z. B. Ps.Ambr. Trin. 32
p. 5432 salutis obsidem. Wenn man also den Gedankenkreis des Iohannes nicht
verlassen will, muss man fiir obses eine ungewchnliche Bedeutung annehmen. Es
konnte den Inhalt von erat apud iibernehmen, wenn es sich als assidens o. i. er-
kliren liesse. Aber auch gaudebat enthilt ein Element, das Iohannes fremd ist.
Die Umwandlung von erat apud in obses und der Zusatz gaudebat verlangen eine
Interpretation, die sich in den Rahmen des Iohannesprologs fiigt.

Einen ersten Hinweis auf eine solche Losung gibt Paulinus selbst. Die einzige
Stelle in den Gedichten, an der ebenfalls, wenn auch nur in nicht wortlichem An-
klang, Tohannes 1, 1 zugrunde liegt, ist der Anfang der ‘Oratio’ (Carm. 4). Dort
heisst es V. 61f.:

cernere quem solus coramque audire tubentem
fas habet et patriam propter considere dextram
1pse optfex rerum, rebus causa ipse creandis,
vpse der verbum, verbum deus.

12 Bibeltext nach der Vulgata.




116 Beitriige aus der Thesaurus-Arbeit

Hier iiberraschen Zusitze aus fremdem Zusammenhang nicht, weil die Formulie-
rung, anders als in Carm. 22, von Anfang an véllig frei und weitgehend eigen ist.
Es fallt natiirlich auf, dass hier jene Vorstellung, die wir fiir obses vermuten, aus-
gefithrt erscheint: patriam propter considere dextram.

Die anschliessenden Worte konnen weiterfiithren : 2pse opifex rerum, hier ein Attri-
but des gottlichen Verbum, tritt im Brief 39, 2 (S. 335, 241.) als Attribut der
Sapientia auf: 1psa rerum opifex sapientia, quae ‘disponit omnia suaviter’ (Zitat aus
Sap. 8, 1). Mit Christus gleichgesetzt wird die Sapientia in Brief 40, 5 (S. 344, 5£.)
gratias saprentiae det, Christo deo, quz ... ‘disponit omnia suaviter’ und 38, 6 (S. 330,
17) sapientia dei Christus. Auch in unserem Gedicht treffen wir die Gleichung
Weisheit — Christus (Carm. 22, 85): omniparens sapientia Christus. Ziehen wir in
Betracht, dass Adyog und sogpia schon vorchristlich zueinander in Beziehung gesetzt
wurden®® und die Christen beide mit Christus identifizierten!4, erscheint es nicht
abwegig, in der Weisheitsliteratur nach Parallelen fiir unsere problematische Stelle
zu suchen. Tatsdchlich wird die Weisheit zweimal als Beisitzerin Gottes bezeich-
net: Sap. 6, 14 (15) wdpedpov, wo die Vulgata assidentem gibt; ebenso 9, 4, wo lat.
adsistricem® steht. So hétten wir in mdpedgoc ein mogliches Vorbild fiir die merk-
wiirdige Verwendung von obses. Aber noch fehlt uns der zweite Teil: gaudebat.
Auch dabei helfen uns die Weisheitsbiicher weiter. In den Proverbien 8, 22-30
rithmt sich die Weisheit ihrer Priexistenz gegeniiber der Welt: domainus condidst
me VHAtium Viarum suarum ... cum pararet caelum, aderam ills (ovumagyuny) ... eram
penes tllum disponens; ego eram, cur adgaudebat usw. (fjuny mag” adtd doudlovoar
dydd> Tjuny 1) mpocéyapev)s,

Damit schliesst sich der Ring um unser Problem: Paulinus hat den Text des
Iohannesprologs nicht beliebig umgestaltet, sondern mit Hilfe der inhaltlich durch-
aus verwandten Texte der Weisheitsbiicher dem Vers eingepasst. Dabei ersetzte
ihm mdgedpoc das johanneische erat apud, und als Entsprechung wagte er die
Lehniibersetzung obses. Der zunichst zusammenhangsfremd scheinende ‘Zusatz’
gaudebat verbiirgt diese Anlehnung an die Weisheitstexte.

Zwei Umstéinde mogen die Wahl von obses erleichtert haben: 1. die Verwendung
von obsidium und obsidio im Sinne von ‘Geiselschaft’ (seit Amm. obsidatus), 2. die
Entsprechung maga- und ob- bei anderen Komposita.

1. Bei Val.Max. 3, 2, 2 liest man nach einer Konjektur des Perizonius: obsidio
se ... solvit; iiberliefert ist obsidione, und man koénnte — vor sed — auch an obsidione
{se), sed denken, aber freilich steht obsidium in der gleichen Verwendung bei Taci-

13 Vgl. besonders R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (Gottingen'? 1962) 8ff. und
Wilckens in Theol. Wb. z. NT 7, 526f.

14 7, B. Iustin. Dsal. 61. Im lateinischen Raum besonders Cypr. Testim. 2, 1-3.

1 Der ThLL 2, 874, 22 gibt dieses Wort unbedenklich unter assestriz, als Fem. zu assessor; die
Beispiele im Mittellat. Wb. I 1082, 45ff. zeigen jedoch, dass man es auch von assistere ab-
leiten konnte: ndgedpoc miisste dann als ‘neben dem Thron stehend’ aufgefasst werden.

1Zitat nach Cypr. Testim. 2, 1 8. 62, 3ff., da in der Vulgata das entscheidende Kolon ego
eram, cui adgaudebat fehlt.




Beitriige aus der Thesaurus-Arbeit 117

tus (Ann. 11, 10, 4 obsidio ... datum) niher als die spitlateinischen Belege fiir
obsidio: terminologisch unklar, aber wahrscheinlich allgemein von ‘Gefangen-
schaft’ Tust. 15, 1, 3 und 39, 1, 1 (obsidione liberare), dagegen deutlich, neben
obses, Greg. Tur. Franc. 3, 15 p. 112, 13 in hac obsidione dati sunt. Derselbe bietet
auch obsessus als ‘Geisel’: 2, 8 p. 51, 12 (in der Wiedergabe eines Briefes) Alarict
obsessus (mit der Variante obses). Hier wird — gleichsam etymologisierend — die
Gruppe der Ableitungen von obsidere mit dem sonst semasiologisch getrennten
obses verquickt, wodurch der umgekehrte Vorgang, die Riickgliederung von obses
in den semasiologischen Bereich von obsidere, bedenkenloser gewagt werden konnte.

2. Zu Verg. Aen. 8, 145 obieci caput notieren die Kommentare!” Hom. g 237
napPéuevor nepalds (vgl. y T4 = 1 255 ypvyac mapdéuevor). Zu obicere noch: Gloss.™
IT Philox. OB 16 obiecit: mapéfaiev. Cassiod. Ios. Antiq. 19, 266 iibersetzt mapaméu-
movrog mit obsequentibus. Aus dem Index Graeco-Latinus zum Corpus Glossarum
notiere ich ausserdem: magaiTioc obnowius, mapaxald obsecro, magarrenois und
nagaguiaxi] observatio, magatidnue oppono, mageicaxros obinductus, magetadvvw
obrepo, mapedgnotg occasio.

17 Vgl. Knauer, Die Aeneis und Homer (Gottingen 1964) 403.

8 Museum Helveticum




	Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit XVII

