
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 28 (1971)

Heft: 2

Rubrik: Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit XVII

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit XVII

[incocito]

Von Peter Flury

In dem sich auf die Autorität Sorans berufenden 'Hebammenkatechismus', den
V. Rose aus einer Handschrift der Biblioteca Laurenziana herausgegeben hat1,
lautet die Antwort auf die Frage quemadmodum octavum mensem observandus est

(§ 45) in Roses Text: cum diligentia curae; quia est pericvdosus mensis; nam incocito

fetus turbantur. Von daher ist incocito als ghost word in den Thesaurus

gelangt, wo die Vermutungen von 0. Prinz (in coitu) und J. Svennung (in corio)
beigefügt sind. Zwar erwähnt Soran selbst an der entsprechenden Stelle2, dass ein

Koitus während der Schwangerschaft, besonders in den letzten Monaten, gefährlich

sei, da das /öqiov dabei zerreissen kann. Beide Konjekturen sind also sachlich

möglich. Aber es fehlt bei ihnen eine direkte Bezugnahme auf den achten Monat,
die man im lateinischen Text doch erwartet3. So dürfte unser Text am leichtesten

zu heilen sein, wenn man best nam in eo cito fetus turbantur, wobei cito im Sinne

von facile zu verstehen wäre4. In der mir vorhegenden Photokopie der Handschrift
lässt sich nicht ganz sicher feststellen, ob allenfalls sogar eo geschrieben ist; der
Anschein spricht eher für co.

Ein Vergleich dieser Photokopie mit Roses Text ergab übrigens, dass sein
Abdruck nicht überall exakt ist. So hat er p. 132, 27 eine Zeile der Handschrift
übersprungen. Der vollständige Text lautet dort: molestiam facere matri et sinistra
mamma maiore habere et nos (Die beiden Infinitive facere und habere stehen in
der Handschrift genau übereinander). Die sonstigen, kleineren Abweichungen, die
ich gefunden habe, stelle ich im folgenden zusammen, indem ich einfach die Lesungen

der Handschrift notiere (geordnet nach Seiten und Zeilen bei Rose) :

p. 131, 7 facië 1. 12 semitis 1. 24 degerent p. 132, 1 purgari 1. 5 quia 1. 35 nun-
cupantur 1. 36 autem de hedera 1. 37 mulieres 1. 40 horum est curatio p. 133, 13

venerias 1.15 laxamenta 1. 23 solito 1. 40 constet p. 135, 12 grece 1.17 vallo 1. 24

quç (d. h. quae) p. 136, 17 recentis 1. 34 rapiendo p. 137, 4 suhlato 1. 17 nihil

* Vgl. zuletzt Mus. Helv. 26 (1969) 40ff.
1 Ps. Soran. Epit., in: Sorani gynaeciorum vetus translatio latina ed. V.Rose (Leipzig 1882)

131-139.
2 Soran. Gynaec. 1, 56, 3 (p. 40 Ilberg).
2 A. Szantyr machte mich aufmerksam auf die ganz ähnliche Formulierung in § 44 : quemadmodum

amende sunt septimo mense pregnantes cum omni patientia vel cautela; tunc enim sarcinä
ventris facile vexantur.

* Diese Verwendung von cito begegnet öfters bei Oribasius, z. B. Syn. 2, 56, 3 La p. 119, 25
Mo: cito humectans (Aa facile, gr. gçôlcoç). Vgl. auch ThLL III 1210, 69; 1212, 15.



110 Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit

novi advenerit 1. 20 et cibis 1. 34 dactulos p. 138, 3 potionë 1. 23 que 1. 28 sustineat

•infans 1. 29 melle 1. 42 nimia / negligentia p. 139, 9 degluttire 1.14 partus 1. 21

quae fehlt.

lapit

Von Meinrad Scheller und Wilhelm Ehlers

Nonius (p. 23, 7) überliefert den Yers des Pacuvius (trag. 276)

lapit cor cura, aerumna corpus conficit
und erklärt selber das sonst nirgends belegte erste Wort als 'obdurefacit et lapidem
fadt'. Paulus ex Festo p. 118 und die Glossen, die zweifellos diese Stelle vor sich

haben, geben 'dolore afficit' bzw. 'cruciat, sollicitât, dolet'.

Zunächst zu Nonius, dessen Erklärung sich zwar nicht bei den neueren
Linguisten, wohl aber bei den Lexikographen und Philologen einer unverdienten

Bevorzugung erfreut. Wir wissen nicht, ob dies lapit nach der 3. oder nach der 4.

Konjugation flektierte. Ein Verbum lapere könnte auf keinen Fall denominativ sein.

Bei einem der 4. ist denominative Bildung an sich wohl denkbar, und zwar dann

vom Stamm lapi-, der bei Enn. Ann. 398 ferroque lapique vorhegt (dies erwägt
schon Thurneysen, Über Herkunft und Bildung der lat. Verba auf -io 7) ; indessen

bedeutet anscheinend kein einziges der Denominativa auf -ire 'zu der durch das

Nomen bezeichneten Materie werden' (wie etwa lapidêscere, petrascere usf.) oder
'... machen'; munire, finire usw. sind durchaus verschieden. So kann also die bei
Nonius gegebene Bedeutung vom Morphologischen her nicht richtig sein.

Sie ist aber auch für den Satz, wie er vor uns steht, gar nicht passend :

Das der 'Periboea' zugehörige Fragment bezieht sich offenbar auf den entthronten

König Oineus, dessen maeror, macor, metus usw. auch 274f. 301f. beschrieben
werden (Ribbeck, Die röm. Tragödie 303f. Helm, RE 18, 1, 2170; irrig Hauser,
Der röm. Begriff cura 63). Hiesse lapit tatsächlich 'lapidescit' oder 'obdurefacit',
so ergäbe sich eine für diese Stelle befremdliehe Phraseologie. Die Annahme einer

Verhärtung (z. B. Enn. Scaen. 139 lapideo sunt corde multi, quos non miseret neminis)
oder Festigung (z. B. Plaut. Pseud. 235 cor dura) wird schon durch die Situation
ausgeschlossen; auch vom zweiten Halbvers her gesehen, könnte nur ein leidendes
Herz bezeichnet sein. Nim ist die Vorstellung, dass jemand im Affekt zu Stein
erstarrt, durchaus geläufig (Plaut. True. 818 lapidem sum u. ö., vgl. schon Horn.

y> 103 aol <5' aîeï xgaôlr] arsgecoregrj êarl ?J9oio), und Wendungen wie cor frixit
prae pavore (Liv. Andr. Carm. frg. 17, vgl. Plaut. Pseud. 1215), cor metu mortuomst

(Plaut. Cas. 622), aspectus repens cor torporavit (Turpil. Com. 76) treten in reicher
Zahl hinzu. Aber an diesen Stellen und, wie es scheint, auch sonst wird ein solcher

Effekt durch eine plötzliche Gefühlsbewegung ausgelöst; nicht anders denken wir
bei 'versteinern' im psychischen Sinn an «Schreck, Angst, Staunen, Überraschung»
(Grimm, Dt. Wb. 12, 1, 1718). Sorge jedoch, präzise gefasst, hat eher gegenteilige



Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit 111

Wirkungen, wovon man sich im Thes. s.v. cura (4, 1471, 28ff.) überzeugen kann:
um im Altlatein zu bleiben, so zeigen cura contabefacit oder movet (Plaut. Pseud. 21

bzw. True. 773), coquit et versai (Enn. Ann. 336) und entsprechende ablativische
Wendungen (Plaut. Aul. 564 cura macet. Capt. 928 cura me et lacrumis maceravi.
Mere. 247 cura cruciabar. Ter. Phorm. 340 et cura et sumptu absumitur) die Richtung

an. Die von Festus und den Glossen gebotenen Interpretamente für lapit
fügen sich hier zwanglos ein; eine versteinernde cura aber wäre zu isoliert, um
nicht an sich jede Wahrscheinlichkeit zu verlieren.

Die linguistische und die philologische Argumentation führen zur unbedingten
Verwerfung der Erklärung des Nonius, die offenbar auf einer Schulstuben-Etymologie

beruht. Zur Bestimmung der Bedeutimg muss man sich an die ältere, aus
Festus überlieferte Erklärung halten; Festus stand der Zeit des Pacuvius sehr viel
näher als Nonius. Von den Interpretamenten des Paulus ex Festo und der Glossen

fassen drei das Verbum lapit als Transitivum ('dolore afficit, cruciat, sollicitât'),
eines als Intransitivum ('dolet' sc. cura). Das letztere, falls nicht überhaupt ein
verkümmertes dolore afficit, ist also schwächer beglaubigt, darf aber auch wohl als

ästhetisch weniger befriedigend bezeichnet werden. Denn die erstere Deutung
liefert für den Pacuviusvers einen exakten Chiasmus :

Verb - Akk.obj. - Subj. / Subj. - Akk.obj. - Verb.
Zusammen mit der viermaligen Alliteration von co-, cu- und der Beobachtung
einer modifizierten Art von 'Gesetz der wachsenden Glieder' (im zweiten Satz
haben alle drei Glieder jeweils eine Silbe mehr als deren syntaktisch parallele
Glieder im ersten Satz) ergibt sich so bei einfachster Syntax ein recht kunstvoll
gebauter Vers.

lapit ist aller Wahrscheinlichkeit nach ein Primärverb, vermutlich nach der 3.

Konjugation (Typus ago, lego oder rapio, capio), eventuell nach der 4. (Typus
salio). Aus den Interpretamenten 'dolore afficit, cruciat, sollicitât' wird man auf eine

etwas anschaulichere Grundbedeutung schliessen. In Frage kommt jede Tätigkeit,
welche die Unversehrtheit eines Objekts angreift, die Funktionstüchtigkeit eines

Organismus bedroht, beeinträchtigt, zerstört, etwa 'zerreissen, zerstückeln,
zerreiben, schinden' u.a.m. Da weitere Belege fehlen, könnte Anhaltspunkte allenfalls
noch eine Etymologie geben, die freilich nach der Lage der Dinge nicht mehr als
eine Möglichkeit sein kann. Pokorny, IEW 678 (nach Wood, Classical Philology 3

[1908] 82, vgl. WP II 429 ff. ; WH I 762 und 785 f.) verzeichnet unter 2. lep-
'abschälen, abhäuten, abspalten': «vermutlich auch lapit 'dolore afficit' (*(,p-)».
Das ist eine Möglichkeit, die denkbar bleibt trotz dem eher abschreckenden

Eindruck, den das buntscheckige unter dieser Wurzel vereinigte Material
machen muss; mehr lässt sich ohne neue Daten nicht sagen.



112 Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit

leges incendere (zu Gc. Pis. 15)

Von Wolfgang Hübner

In seiner Rede gegen Piso stellt Cicero die Untaten des Catilina denen des Clo-
dius und seiner Helfer Gabinius und Piso gegenüber (Pis. 15) : quae enim L. Cati-
linam conantem consul prohibai, ea P. Clodium facientem consules adiuverunt; voluit
ille senatum interficere, vos sustulistis; leges incendere, vos abrogastis; vi terrere

patriam [, vos adiuvistisf, quid est vobis consulibus gestum sine armis incendere illa
coniuratorum manus voluit urbem, vos eius domum quem propter urbs incensa non est.

An der Verbindung leges incendere bat man wiederholt Anstoss genommen,
zuerst, soweit ich sehe, H. A. Koch in seinen Coniectanea Tulliana 1868 (S. 15),
zuletzt Nisbet in seinem Kommentar (Oxford 1961), wo man die Gründe am
bequemsten findet : Zunächst störe die ungewöhnliche Wortverbindung 'die Gesetze

anzünden' ; diese Absicht sei Catilina nicht nachzuweisen; dazu komme ein stilistischer

Grund, die Wortwiederholung, die zugleich die Verschreibung erkläre. Man
änderte also und schrieb statt incendere an der ersten Stelle : rescindere, extinguere,
evertere, infringere oder incidere. Die letzte Konjektur (von Landgraf, wohl nach
§ 30 incisa, s. Anm. 8) ist, wie Nisbet zeigt, ganz immöglich, doch gerade ihr folgt
der Thesaurus s.v. incendere vol. VII 1, 865, 62 (nicht jedoch s.v. incidere p. 908,

21).
Die Wortwiederholung - ausser dem dreimal gebrauchten Verbum incendere

kommt dann noch das Substantiv (incendio) vor - kann der Emphase der ganzen
Rede zugute gehalten werden, ja sie wirkt durch die Steigerung leges - urbem sehr
natürlich : das zweite incendere am Satzanfang nimmt ein Wort der drei Antithesen
auf und entwickelt daraus eine neue. Die Wortwiederholung kann als stilistische
Entsprechung zu der Ausdehnung des potentiellen Brandes, die Negation am
Ende des Satzes als Entsprechung zu der Abwendung des allgemeinen Brandes
durch Cicero angesehen werden.

Noch weniger als der stilistische überzeugt der sachliche Einwand. Die Vorstellung

'brennende Gesetze' fügt sich nämlich gut in Ciceros Denken ein. Nisbet
zitiert als Belege dafür zwei Stellen: Plane. 95 ex illo incendio legum und Vatin. 18

leges conflagraverunt. Man kann die Beispiele vermehren. Wenn Cicero den

Castor-Tempel, die 'Burg' des Clodius, eine 'Brandstätte der Gesetze' (11 bustum

legum) nennt, so haben wir in derselben Rede schon einmal das Bild der brennenden
Gesetze, und § 19 heisst es von Clodius : cum illo bustuario gladiatore*. An der von
Nisbet zitierten Stelle aus der Rede Pro Plancio findet sich dieselbe Dreiheit
leges - domus - urbs als Objekt des Brandes wie in der Rede gegen Piso (Plane. 95) :

5 Die Diskussion der Lesarten interi(me)re oder vi terrere sowie die Argumente für die
Streichung hzw. Änderung von vos adiuvistis geben Madvig bei Orelb 2II2 (1856) 1452 und Nisbet
in seinem Kommentar (Oxford 1961).

* § 9 bustum rei publicae von Piso im Zusammenhang mit der Aufhebung der Leges Aelia et
Fufia. - Zu leges incendere Optat. 3, 8 p. 91, 3; 7,1 p. 163, 4; Isid. Orig. 5, 39,20 vgl. 1er. 36.



Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit 113

ego ...ex illo incendio legum iuris senatus bonorum, omnium cedens, cum mea domus

ardore suo deflagrationem urbi atque Italiae toti minaretur usw. Wir haben hier
wieder den Übergang vom Brand der Gesetze zum Brand des Hauses und der
Stadt. In dem Ausdruck incendio legum vermischen sich wohl zwei Vorstellungen.
Einmal werden die alten Gesetze zerstört, so wie es in dem Bild von der Brandstätte

der Gesetze deutlich zum Ausdruck kommt : die Gesetze sind das Offer des

Brandes. Zum andern aber sind die von Clodius durchgebrachten neuen Gesetze

gleichsam der Herd des allgemeinen Brandes, vor dem Cicero flieht : die Gesetze

sind auch Instrument des Brandes. Beides kann zusammentreffen, wenn nämlich
die guten alten Gesetze durch die neuen aufgehoben werden, wie etwa die Leges

Aelia et Fufia.
Cicero persönlich betrifft am stärksten jenes Privilegium, das zu seiner Verbannung

geführt hat. Sein Haus wurde an demselben Tag angezündet, an dem das

Gesetz gegen ihn durchkam. Dieses Gesetz nennt Cicero 'eine Flamme der Zeit'
(Dom. 69): (legem} illam esse nullum atque esse potius flammam temporis'. Die
Gesetze des Clodius sind nicht nur ein Fanal, sondern geradezu Fackeln (Mil. 33) :

quas ille [Clodius] leges, si leges nominandae sunt ac non faces urbis, pestes rei
publicae, fuerit impositurus nobis omnibus atque inusturus8. Auch an der angeführten

Stelle aus der Rede In Vatinium (18) tritt der Begriff pestis zu dem Bild des

Brennens. Eine pestis ist ein von den Göttern stammender Unheilstoff, der sich
wie ein Feuer ansteckend ausbreitet. Wir finden die Verbindung von Feuer und
pestis gegen Ende der Rede De domo sua wieder. In einem zwei Paragraphen
umspannenden Satz ruft Cicero die Götter und zuletzt Vesta an (Dom. 144): vos

obtestor, quorum ego a templis atque delubris pestiferam illam et nefariam flammam
depuli, teque, Vesta mater, cuius ignem ilium sempiternum non sum passus aut
sanguine civium restingui aut cum totius urbis incendio commisceri. Vesta am Ende
eines Gebets anzurufen scheint allgemeiner Ritus gewesen zu sein9. Cicero gibt
dieser Sonderstellung der Feuergöttin jedoch ihren besonderen Sinn: der
allgemeine Brand droht das heilige Feuer zu verschlucken10. Cicero fährt dann mit
der si-Formel fort (145) : si in illo paene fato rei publicae obieci meum caput... et si

meum caput ea condicione devovi, ut usw. Von einer Devotion spricht er hier. Wie
in einer Apopompe hat er den Unheilstoff abgewendet (depuli) und an der weiteren

Ausbreitung gehindert. Den in einer an die Pontifices gerichteten Rede nahehegenden

Gedanken der Devotion finden wir schon vorher (Dom. 62) : domus ardebat in
Palatio, non fortuite sed oblato incendio [ähnlich Pis. 26] (63) banc ego vim, ponti-

7 Nisbet, der auch die Rede De domo sua kommentiert hat (Oxford 1939), vergleicht aus
derselben Rede § 30 und Seat. 73.

6 Vgl. Pia. 30 in[i]usta per aervoa, incisa per vim, imposita per latrocinium [sc. lex],
9 Cic. Nat. deor. 2, 67 in ea dea, quod est rerwm custos intumarum, omnia et precatio et sacrificatio

extrema est (dazu Pease ad 1. und Koch RE 8 A 2 [1958, jedoch 1938 verfasst] s.v. Vesta 1771f.).
10 Das Bild von der Mischung der Feuer scheint sakraler Gedankenschatz zu sein: Ov. Fast.

6, 440 vom Brand des Vesta-Tempels im Jahre 241 : mixtaque erat flammae jlamma profana
piae.



114 Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit

fices, hoc scelus, hunc furorem meo corpore opposito ab omnium bonorum cervicibus

depuli omnemque impetum discordiarum, omnem diu collectam vim improborum
excepi meo corpore, in me uno consulares faces iactae manibus tribuniciis, in me

omnia, quae ego quondam rettuderam, coniurationis nefaria tela adhaeserunt. Die
Kampfmetaphern zielen auf den Vergleich mit den Devotionen der Decier, der im
folgenden Paragraphen gezogen wird. Der furor konzentriert sich und wird von
Cicero abgeleitet (wieder depuli). Unter den konsularischen faces, die auf Cicero

geschleudert werden, ist das privilegium zu verstehen, das unter Duldung der
Konsuln auf Betreiben der Tribunen gegen ihn erlassen wurde. So kann Cicero

später zu Piso sagen (Pis. 26) : sedebas non exstinctor sed auctor incendii et ardentes

faces furiis Clodianis paene ipse consul ministrabas. Wie eine Theaterfurie hat der
Konsul dem Tribunen die Fackel gereicht.

Die Bannung eines furor, die Ableitung einer pestis wie bei der Devotion der
Decier sind Motive des Theaters sowie der Invektive, die aus dem sakralen

Vorstellungsbereich der Römer stammen. Eine pestis, die durch Devotion beseitigt
wird, stellt ein gottgesandtes Prodigium dar. Zu den Blitz-Prodigien, die der catili-
narischen Verschwörung vorausgingen, gehört auch jenes, bei dem die ehernen
Gesetzestafeln auf dem Capitol getroffen wurden, so dass sie sich verzogen und
die Schrift unleserlich wurde. Obsequens 61 (der Text enthält eine Lücke) : tabulae

legum aeneae {...) litteris liquefactis11 ; ab his prodigiis Catilinae nefaria conspiratio
coepta. Mit ähnlichem Wortlaut, der wohl auf den offiziellen Text der Annalen

zurückgeht, sagt Cicero Catil. 3, 19 : legum aera liquefacta. Die haruspices prophezeien

daraus den Untergang der Gesetze (legum interitum). Ahnlich auch in der
Uraniarede des Gedichtes De consulatu suo (40): elapsae vetusto numine leges.

Die Deutung (51): legum exitium. In De divinatione, wo dieses Gedichtfragment
überliefert ist (1, 19), kommt Cicero noch einmal darauf zurück (2, 47) : aera legum
de caelo tacta. Wenn die haruspices das Anbrennen der Gesetzestafeln als Zeichen

für den Untergang der Gesetze deuteten, so ist es nicht ungewöhnlich, wenn
Cicero von einem Verbrennen der Gesetze spricht. Dies wäre die wörtliche Erfüllung

des Prodigiums gewesen. Die drei Blitz-Prodigien auf dem Capitol (Statue -
Gesetzestafeln - Bronzebild der Wölfin) werden teils für das Jahr 63 (Obsequens),
teils aber auch für das Jahr 65 (Cic. Catil. 3, 19; Dio Cass. 37, 9, 2) bezeugt. Im
Jahr 65 hat Catilina seinen ersten Umsturzversuch unternommen. Die Prodigien
hängen also eng mit der catilinarischen Verschwörung zusammen und sind
vielleicht von der Priesterschaft ad hoc gedeutet, wenn nicht gar erfunden. Mit dem

11 Zum Schmelzen von Metallen durch Blitze Lucr. 6, 230 liquidum puncto facit aes in tempore
et aurum und Plin. Not. 2, 137 aurum et aes et argenium liquatur intus (mehr im Kommentar
von Beaujeu [Paris 1950] ad 1.). Plinius spricht von einem fulmen clarum, einer Blitzart, die
Metalle innerhalb eines Behältnisses aus Nichtmetall trifft. Setzt man voraus, dass die
Tafeln im Tempel aufgestellt waren, dann fällt unser Prodigium unter diese Kategorie.
Plinius erwähnt am Ende des Paragraphen ein anderes catilinarisches Prodigium. - Den
Brand von Gesetzen überhaupt erwähnt der alte Cato in seiner Rede De auguribus (frg.
220 M., überliefert bei Festus p. 241 M.).



Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit 115

von Catilina geplanten 'Brand' der Gesetze und der ganzen Stadt wären die Blitz-
Prodigien eingetroffen, mit dem tatsächlichen Brand des ciceronianischen Hauses,
der durch das 'Privilegium des Clodius möglich wurde, wird der in den Prodigien
angekündigte Unheilstoff devotionsartig abgeleitet.

obses - napeSpoç

(Paul. Nol. Carm. 22, 54)

Von Hans Wieland

Das 22. Gedicht des Paulinus von Nola ermahnt einen Rhetor Iovius, dem auch
der 16. Brief gilt, zur Abwendung von heidnischem Mythos, von Philosophie und
Astrologie und zur Beschäftigung mit den Lehren der Bibel. Nicht Epikurs Lehre
wird die Welt enträtseln; der Bericht des Moses wird Klarheit bringen (curas tibi
solvet inanes). Und wenn der Gedanke sich über Raum und Zeit hinauswagt, ist
der beste Lehrer Iohannes mit dem Anfang seines Evangeliums (V. 54ff.) :

principio verbum, inquit, erat; deus obside verbo

gaudebat verbumque dei simul et deus idem

verbum erat.

Deutlich abgehoben lassen sich die einzelnen Kola mit den Entsprechungen bei
Iohannes identifizieren. Dem uns interessierenden Kolon deus obside verbo gaudebat

entspricht bei Iohannes unzweideutig et verbum erat apud deum12. Merkwürdig ist
dabei die Verwendung von obses. 'Geisel, Pfand, Bürge' und dergleichen sind hier
dem Gedanken wohl fremd, wenn man auch gelegentlich Christus als Geisel oder
Pfand für das Heil der Menschheit bezeichnet findet, z. B. Ps.Ambr. Trin. 32

p. 543a salutis obsidem. Wenn man also den Gedankenkreis des Iohannes nicht
verlassen will, muss man für obses eine ungewöhnliche Bedeutung annehmen. Es
könnte den Inhalt von erat apud übernehmen, wenn es sich als assidens o. ä.

erklären Hesse. Aber auch gaudebat enthält ein Element, das Iohannes fremd ist.
Die Umwandlung von erat apud in obses und der Zusatz gaudebat verlangen eine

Interpretation, die sich in den Rahmen des Iohannesprologs fügt.
Einen ersten Hinweis auf eine solche Lösung gibt Paulinus selbst. Die einzige

Stelle in den Gedichten, an der ebenfalls, wenn auch nur in nicht wörthchem An •

klang, Iohannes 1, 1 zugrunde Hegt, ist der Anfang der 'Oratio' (Carm. 4). Dort
heisst es V. 6ff.:

cernere quem solus coramque audire iubentem

fas habet et patriam propter considéré dextram

ipse opifex rerum, rebus causa ipse creandis,

ipse dei verbum, verbum deus.

12 Bibeltext nach der Vulgata.



116 Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit

Hier überraschen Zusätze aus fremdem Zusammenhang nicht, weil die Formulierung,

anders als in Carm. 22, von Anfang an völlig frei und weitgehend eigen ist.
Es fällt natürlich auf, dass hier jene Vorstellung, die wir für obses vermuten,
ausgeführt erscheint: patriam propter considéré dextram.

Die anschliessenden Worte können weiterführen : ipse opifex rerum, hier ein Attribut

des göttlichen Verbum, tritt im Brief 39, 2 (S. 335, 24f.) als Attribut der

Sapientia auf : ipsa rerum opifex sapientia, quae 'disponit omnia suaviter' (Zitat aus
Sap. 8,1). Mit Christus gleichgesetzt wird die Sapientia in Brief 40, 5 (S. 344, 5f.)
gratias sapientiae dei, Christo deo, qui 'disponit omnia suaviter' und 38, 6 (S. 330,

17) sapientia dei Christus. Auch in unserem Gedicht treffen wir die Gleichung
Weisheit - Christus (Carm. 22, 85): omniparens sapientia Christus. Ziehen wir in
Betracht, dass Xôyoç und aocpia schon vorchristlich zueinander in Beziehung gesetzt
wurden13 und die Christen beide mit Christus identifizierten14, erscheint es nicht
abwegig, in der Weisheitsliteratur nach Parallelen für unsere problematische Stelle

zu suchen. Tatsächlich wird die Weisheit zweimal als Beisitzerin Gottes bezeichnet:

Sap. 6, 14 (15) jiàoeÔQov, wo die Vulgata assidentem gibt; ebenso 9, 4, wo lat.
adsistricem15 steht. So hätten wir in TzaQeÔooç ein mögliches Vorbild für die

merkwürdige Verwendung von obses. Aber noch fehlt uns der zweite Teil: gaudebat.

Auch dabei helfen uns die Weisheitsbücher weiter. In den Proverbien 8, 22-30
rühmt sich die Weisheit ihrer Präexistenz gegenüber der Welt: dominus condidit
me initium viarum suarum... cumpararet caelum, aderam Uli (avpaiagfipriv)... eram

penes ilium disponens; ego eram, cui adgaudebat usw. (fi/arjv nag' avrcö âgfioÇovcra-

êyd> rjprjv fi TtgooeyaiQEv)16.

Damit schliesst sich der Ring um unser Problem: Paulinus hat den Text des

Iohannesprologs nicht beliebig umgestaltet, sondern mit Hilfe der inhaltlich durchaus

verwandten Texte der Weisheitsbücher dem Vers eingepasst. Dabei ersetzte
ihm nàoeÔQoç das johanneische erat apud, und als Entsprechung wagte er die

Lehnübersetzung obses. Der zunächst zusammenhangsfremd scheinende 'Zusatz'
gaudebat verbürgt diese Anlehnung an die Weisheitstexte.

Zwei Umstände mögen die Wahl von obses erleichtert haben: 1. die Verwendung
von obsidium und obsidio im Sinne von 'Geiselschaft' (seit Amm. obsidatus), 2. die

Entsprechung naga- und ob- bei anderen Komposita.
1. Bei Val.Max. 3, 2, 2 best man nach einer Konjektur des Perizonius: obsidio

se solvit; überliefert ist obsidione, und man könnte - vor sed - auch an obsidione

<(se)>, sed denken, aber freilich steht obsidium in der gleichen Verwendung bei Taci-

13 Vgl. besonders R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (Göttingen17 1962) 8ff. und
Wilckens in Theol. Wb. z. NT 7, 526f.

14 z. B. lustin. Dial. 61. Im lateinischen Raum besonders Cypr. Testim. 2, 1-3.
15 Der ThLL 2, 874, 22 gibt dieses Wort unbedenklich unter assestrix, als Fem. zu assessor; die

Beispiele im Mittellat. Wb. I 1082, 45ff. zeigen jedoch, dass man es auch von assistere
ableiten könnte : ndgedgog müsste dann als 'neben dem Thron stehend' aufgefasst werden.

"Zitat nach Cypr. Testim. 2, 1 S. 62, 3ff., da in der Vulgata das entscheidende Kolon ego

eram, cui adgaudebat fehlt.



Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit 117

tus (Ann. 11, 10, 4 obsidio datum) näher als die spätlateinischen Belege für
obsidio: terminologisch unklar, aber wahrscheinlich allgemein von 'Gefangenschaft'

lust. 15, 1, 3 und 39, 1, 1 (obsidione liberare), dagegen deutlich, neben

obses, Greg. Tur. Franc. 3, 15 p. 112, 13 in hoc obsidione dati sunt. Derselbe bietet
auch obsessus als 'Geisel' : 2, 8 p. 51, 12 (in der Wiedergabe eines Briefes) Alarid
obsessus (mit der Variante obses). Hier wird - gleichsam etymologisierend - die

Gruppe der Ableitungen von obsidere mit dem sonst semasiologisch getrennten
obses verquickt, wodurch der umgekehrte Vorgang, die Rückgliederung von obses

in den semasiologischen Bereich von obsidere, bedenkenloser gewagt werden konnte.
2. Zu Verg. Aen. 8, 145 obieci caput notieren die Kommentare17 Horn, ß 237

TiaQ&épevoi xepakdç (vgl. y 74 1255 tpvyàç naQ'dé/uevoi). Zu obicere noch: Gloss.L

II Philox. OB 16 obiecit: jzaoeßaXev. Cassiod. los. Antiq. 19,266 übersetzt naganép-
novroç mit obsequentibus. Aus dem Index Graeco-Latinus zum Corpus Glossarum
notiere ich ausserdem : nagairiog obnoxius, nagaxaXä) obsecro, TtaQarrjQrjcnç und
jiaqacpvlaxr) observatio, naoatîêrjpi oppono, nagecoaxToç obinductus, nagsiaôvvoj
obrepo, nagevgrjaiç occasio.

17 Vgl. Rnauer, Die Aeneis und Homer (Güttingen 1964) 403.

8 Museum Helveticum


	Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit XVII

