
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 28 (1971)

Heft: 2

Artikel: Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit

Autor: Vogt, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit

Von Joseph Vogt, Tübingen

Harald Fuchs zum 70. Geburtstag

Wenn wir in das persönliche Erleben des Synesios, des Edelmanns und Dichters,
des Neupiatonikers und des christlichen Bischofs, tieferen Einbhck haben, so

danken wir dies vor allem seinen Briefen. Einer vornehmen Tradition folgend, hat
Synesios, wo immer er sich aufhielt, über Länder und Meere hinweg mit seinen

Freunden vertrauensvolle Aussprache geführt. Diese Korrespondenz war in ihrem
Stil nicht so streng an die Vorschriften der Rhetorik gebunden; ihr Reiz bestand

darin, dass sie die Erlebnisse und Betrachtungen des Tages in die hohe Welt der

Dichtung und Philosophie hinaufhob. So erfahren wir, wie Synesios beim Studium
der Philosophie durch die verehrte Meisterin Hypatia den Zugang zum götthchen
Geist gewann; wir folgen ihm bei seiner diplomatischen Tätigkeit in der Hauptstadt

Konstantinopel und stehen ihm zur Seite auch auf der stürmischen Seefahrt

von Alexandria nach Kyrene; die Bedenken, die er bei seiner Wahl zum Bischof

zu überwinden hatte, lernen wir ebenso kennen wie die Krisis, in die er dann als

Bischof durch den Zusammenstoss mit dem hohen Beamten Andronikos geriet1.
Doch gab es in diesem bewegten Leben auch einige ruhige Jahre. Nach der Heimkehr

aus Konstantinopel (um 402) lebte Synesios auf einem Landgut nahe der

Südgrenze der Kyrenaika, Bauern und Hirten bildeten seine tägliche Umgebung,
die Wüstenstämme hielten sich noch fern, der Landsitz des Gutsherrn war
noch nicht zum Kastell geworden. Wie er dieses Leben empfand, das wollen
wir aus drei Briefen vernehmen, die im folgenden übersetzt und kurz erläutert

werden. Es klingt recht verschieden, was er dem Bruder kurz und bündig

darlegt, was er Pylaimenes, dem Literaten in Konstantinopel, vor Augen
stellt, und was er dem Herzensfreund Olympios in Syrien als Landschaftsbild
ausmalt. Und doch stimmen diese drei Briefe darin überein, dass sie den
Landedelmann glücklich in der Natur und erhaben in der philosophischen
Besinnung zeigen.

1 Ausgabe der Briefe von R. Hercher, Epistolographi Graeci (Neudruck Amsterdam 1965)
638-739; französische Übersetzung von H. Druon, Œuvres de Synésius (Paris 1878) 426-582,
englische Übersetzung von A. Fitzgerald, The Letters of Synesius of Cyrene (Oxford 1926)
77-266. - Für meine bis jetzt erschienenen Übersetzungen verweise ich auf : Adel und Kirche.
Gerd Teilenbach zum 65. Geburtstag, hrsg. von J. Fleckenstein und K. Schmid (Freiburg/
Basel/Wien 1968) 15ff. (Ep. 57 und 58); Das Altertum und jedes neue Gute. Für Wolfgang
Schadewaldt zum 15. März 1970 (Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1970) 265ff. (An Paionios
über das Geschenk); Kyriakon. Festschrift für Johannes Quasten I (Münster 1970) 400£f.

(Ep. 4).



Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit 99

Ep. 114. An den Bruder

Da wunderst du dich in deinem ausgedörrten Wohnsitz Phykus, wenn du steif
wirst und dir das Blut verdirbst Umgekehrt müsste man sich wundern, wenn der

Körper die Hitze dort übersteht. Aber es liegt bei dir, zu uns zu kommen und mit
Gottes Hilfe Besserung zu finden, befreit von der durch Sumpf und Dampf
verdorbenen Luft, befreit von dem salzigen, lauen, ewig stockenden Wasser, das man
geradezu tot nennen könnte. Was ist das schon für ein Vergnügen, sich auf den
Sand am Ufer niederzulassen - die einzige Erholung, die euch bleibt Denn wohin
wollt ihr euch sonst wenden

Hier dagegen kannst du den Schatten eines Baumes suchen, und wenn du genug
hast, kannst du von Baum zu Baum übergehen und von Hain zu Hain ; hier kannst
du einen vorbeifliessenden Bach durchschreiten. Wie süss ist der Westwind,
wenn er leise die Zweige bewegt! Mannigfaltig sind die Gesänge der Vögel, die
Earben der Blumen, die Sträucher der Wiese, hier Werke der Landwirtschaft, dort
Geschenke der Natur: alles wohlriechende Spenden einer gesunden Erde. Die
Grotte der Nymphen2 will ich nicht besingen, dazu bedürfte es eines Theokrit.
Und es gibt noch einiges mehr als dies!

Mit dem Bruder Euoptios war Synesios, wie die zahlreichen Briefe zeigen, immer
vertrauensvoll verbunden. In diesen Jahren war ihm Euoptios mit seinem Wohnsitz

in Phykus, dem Hafenplatz von Kyrene, der räumlich nächste von allen
Verwandten und Freunden. Freilich, er war kein Philosoph, und es sollte sich bald
zeigen, dass er im Kampf gegen die Wüstenstämme kein Held war. So ist es wohl
zu verstehen, dass Synesios die an den Bruder gerichtete Einladung, zu ihm aufs
Land zu kommen, mit sehr praktischen Argumenten begründet: die stickige Luft
am Strand dieses «toten Meeres» ist ungesund, hier in der reinen Natur sollst du
Besserung finden! Allerdings wird die knappe Zeichnung der erholsamen
Landschaft ganz durch Reminiszenzen an das hellenistische Ideal des ländlichen Lebens
und an die schönen Motive der bukolischen Dichtung bestimmt3. Schattige Bäume,
Haine mit Bächen, Vögel und Blumen, summende Bienen, Grotte der Nymphen -
wenn dies alles angedeutet ist, darf schliesslich der Name des Theokrit nicht fehlen.
Synesios beruft sich auf den Dichter, wo er doch einen ärztlichen Ratgeber für
die Suche nach einem gesunden Klima hätte nennen sollen4.

2 Theokrit, Idyll. 7, 136.
3 Vgl. W. Schmid, Art. Bukolik, RAC 2, 786f. ; Bernert, Art. Naturgefühl, RE 16, 184ff.
4 Etwa die bekannte, im Corpus Hippocraticum überlieferte Schrift Ilegl àêomv, vädzcov,

totzcdv, die allgemein über die Wirkung der Umweltfaktoren auf die Gesundheit der Menschen
handelt und ausdrücklich die Schäden der unreinen Luft, der Sümpfe und stehenden
Gewässer hervorhebt. Vgl. Hippokrates, Schriften, übersetzt und hrsg. von H. Diller, Rowohlts
Klassiker 108/109 (1962) 99ff.



100 Joseph Vogt

Ep. 101. An Pylaimenes

Ein Phykusier - der Stapelplatz von Kyrene heisst Phykus - brachte mir einen

mit deinem Namen versehenen Brief. Ich las ihn mit Freude und zugleich mit
Bewunderung : mit Freude wegen deiner seelischen Verfassimg, mit Bewunderung

wegen der Schönheit der Sprache. Und sogleich berief ich dir zu Ehren eine

Versammlung der Hellenen in Libyen, indem ich alle einlud, zum Anhören eines

bedeutenden Briefes zu kommen. Und nun wird in unseren Städten Pylaimenes,
der Schöpfer des wunderbaren Briefes, viel genannt. Nur dies eine erschien seltsam

und befremdete auch die Versammlung: dass du meine Schrift über die Jagd
verlangtest, als ob sie etwas Wichtiges enthielte. Das machte den Eindruck, als

wolltest du mich necken und seiest voll von Ironie. Denn sie hielten es für
unmöglich, dass derjenige, der in ihrem Kreis als recht bescheidener Sprecher gilt,
ein literarisches Spiel herausbringen könne, das dein Interesse verdiente. Doch
es gelang mir, dich vom Verdacht der Ironie frei zu machen; ich zeigte ihnen, dass

du bei allen anderen Vorzügen ganz besonders höflich und im Lob freigebig seiest:
du habest also deine Bitte nicht zum Gespött geäussert, sondern damit ich, durch
das Zeugnis eines solchen Könners geehrt, mich freuen könnte. Schreibe also, sooft

es geht, und gib den Kyrenäern ein sprachliches Festmahl. Es kann für sie

keine willkommenere Lesung geben als einen Brief von Pylaimenes; so sehr stehen
sie noch unter dem Eindruck des Probestücks. Du wirst ja recht viele finden, die
hierher reisen, und wenn es an andern fehlen sollte, dann wenigstens diejenigen,
die bei uns die kleine und die grosse Präfektur und die Präfektur in Ägypten
antreten werden, und diese kann man ja, wenn sie auf Reisen gehen, wegen des

Gefolges der Gläubiger wohl nicht übersehen.

Weil dich mein Leben interessiert, so wisse, mein Bester, dass ich der
Philosophie lebe und dabei die Einsamkeit als grösste Gehilfin habe, von den Menschen
aber niemanden. Nie habe ich in Libyen etwas gehört, das philosophisch geklungen
hätte, ausser dem Echo meiner Rede. Aber wie man sagt : diene dem Sparta, das

dir zugefallen ist! Ich glaube, mein Geschick anzuerkennen und zu ehren, wenn
ich dies als Kampfpreis und Prüfstein des Lebens betrachte, die Philosophie auch
in ihrem Unglück nicht zu verlassen. Wenn da kein anderer mir beisteht, dann ist
mein Zeuge doch Gott selbst, dessen Samen als Geist zu den Menschen kommt. Ich
glaube, dass auch die Sterne immer gnädig auf mich schauen, wenn sie in der

ganzen Weite nur einen einzigen sehen, der sie mit Einsicht betrachtet.
Bitte also für uns, dass wir in diesem Zustand verbleiben, und was dich betrifft,

dass es dir vergönnt sei, den unseligen Markt zu verlassen. Welch schlechten
Gebrauch machst du da von deiner Anlage! Vor allem lege ich dir nahe, auch wenn
die äusseren Dinge gedeihen, den Blick nach innen zu wenden. Denn gegen den
Wohlstand das Glücklichsein einzutauschen, das heisst Gold für Erz empfangen.
Ich freue mich, wenn man mich verlacht, weil ich unter vielen der einzige Privatmann

bin, während die Verwandten nach Ämtern streben. Denn ich ziehe es vor,



Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit 101

dass die Seele ein Gefolge von Tugenden habe, als dass der Leib ein Gefolge von
Soldaten, da der gegenwärtige Zustand einen Philosophen als Verwalter des Staates

nicht mehr zulässt. Wenn es dir aber auch auf dem Markt nicht gut geht (dass
dies der Fall wäre, nehme ich nicht an; aber ich habe dir auch noch nie übel
zugetraut, du könntest dich verleugnen und dich den Renommierten unter den
Notaren anpassen, von Rhetoren gar nicht zu sprechen. Anders aber kann man
auf euren Märkten nicht reich werden, wenn man nicht alles göttliche und menschliche

Recht vermengt und aus einem freien Menschen ein Schurke wird), wenn du
also nicht einmal reich bist, dann wende dich erst recht der Philosophie zu. Und
wenn du einen Mann findest, der sich ganz der Philosophie hingibt (es wäre rühmlich,

auf der Suche nach ihm ganz Hellas und die Barbarenwelt zu durchwandern),
dann lass auch uns an diesem Glücksfund teilnehmen. Wenn du aber wie bei einer

Teuerung glaubst, dass auch wir dir genügen können, dann komm und nimm teil
an uns und an allem Unsrigen, ganz zu gleichem Recht, wie es in Sparta geschrieben
steht.

Grüsse vielmals von mir den ehrwürdigen Markianos. Wenn ich im Anschluss

an Aristeides von ihm sagte, er sei als Abbild des Hermes, des Gottes der
Beredsamkeit, unter die Menschen gekommen, würde ich ihm nicht gerecht werden,
denn er ist mehr als ein Abbild. Einen Brief direkt an ihn zu richten, hatte ich

vor, unterliess es dann aber aus Furcht, von den Alleskönnern, die jede Silbe
verfeinern wollen, zur Rechenschaft gezogen zu werden. Denn es ist kein kleines
Risiko, wenn im Panhellenion der Brief verlesen wird. So nenne ich den Ort, an
dem ich oft tiefe Sorgen empfand, wenn von allen Seiten die berühmten Männer
zusammenkamen, um die ehrwürdige Stimme des Alten zu hören, wenn sie alte
und neue Geschichten erzählte. Auch meinem Freund Eucharistos sage gute
Wünsche und allen, die du für würdig hältst.

Die Freundschaft mit Pylaimenes, der als Anwalt in Konstantinopel tätig war,
geht auf die Zeit zurück, die Synesios in der Reichshauptstadt verbracht hat.
Pylaimenes war sehr geschäftskundig und tat dem vornehmen Freund aus Kyrene
manchen Dienst5. Zugleich aber war er ein gewiegter Rhetor, der auch im Stil
seiner Briefe die höchsten Anforderungen erfüllte. Auch aus diesem Grund heisst

es: «Schreibe, sooft es geht», und wird für den brieflichen Verkehr auf die
Schiffsverbindimg von Konstantinopel nach Kyrene hingewiesen, zumal auf die in die
Provinz kommenden kaiserlichen Beamten. Literarisch interessiert, wie er war,
hat Pylaimenes den Synesios nach seiner Schrift über die Jagd (Kynegetikai)
befragt, und dieser versteht es, in etwas gezierter Weise aus dieser Frage ein hohes

Lob zu gewinnen. Dies um so mehr, als Synesios den Brief nicht als eine vertrauliche

Mitteilung des Freundes für sich bewahrt, ihn vielmehr als sprachliches
Glanzstück im Kreis der Freunde, sozusagen im Club der Hellenen Libyens, vor-

5 Ch. Lacombrade, Synésios cle Cyrène, Hellene et chrétien (Paris 1951) 129ff.

7 Museum Helveticum



102 Joseph Vogt

getragen hat. Auf solche Weise erhielt die Epistolographie ein grosses Publikum.
Für Könner wie Pylaimenes ist dies ein Ansporn zum Schreiben; auch Synesios
wird bei seiner Antwort an eine solche Möglichkeit der Publikation gedacht haben.
Freilich sagt er gegen Ende des Briefes, dass er dem ehrwürdigen Markianos, der
im panhellenischen Club in Konstantinopel die Rolle eines Nestor spielte, eben

deshalb nicht habe schreiben wollen, um nicht einem so hohen Gericht gelehrter
Kritiker anheimzufallen.

In diesem für den Literaten Pylaimenes wohlausgedachten Rahmen hat Synesios
das philosophische Bekenntnis gefasst, das die Mitte des Briefes ausmacht: er
lebe der Philosophie und habe nur die Einsamkeit als Gehilfin; doch mit dieser

Hingabe an die Philosophie, auch wenn diese heute nichts mehr gelte, gewinne er
die Verbundenheit mit dem göttlichen Geist. Daran schliesst sich die Mahnung
an den Freund, den unseligen Markt der Geschäftigkeit zu verlassen und sich nach
innen zu wenden. Gleichgültig, ob Pylaimenes unter den Notaren Erfolg hat oder

nicht, er soll sich der Philosophie zuwenden: das ist die Entscheidung für die

Tugend gegen die Schurkerei, es ist Glückseligkeit anstelle des Wohlstands! In
diesem Aufruf zur Philosophie vernehmen wir die seit Sokrates und Piaton nie
verstummende Absage an rhetorische Betriebsamkeit und charakterloses Geschäft,
wir hören aber auch den bei den neuen Piatonikern und Pythagoreern aufkommenden

Rat zum Rückzug in die Einsamkeit, ja selbst die Hinwendung christlicher
Eremiten in die Gottversenkung deutet sich an6. Nun dürfen wir, so bedeutsam
diés alles klingt, nicht auf eine Lebenswende des Synesios schliessen. Es ist auch

Spiel in dieser ernsten Rede. Der Einsame, der in ganz Libyen nur das Echo seiner

eigenen Stimme zu vernehmen vorgibt, schafft sich doch immer wieder «ein
hellenisches Theater in Libyen», und der Philosoph, der über die Ausschaltung der

Philosophie aus der StaatsVerwaltung klagt, hat vor nicht langer Zeit die Verbindung

von Macht und Weisheit gefeiert7 und wird demselben Pylaimenes bald
versichern, dass, wenn irgend etwas, dann die Philosophie den Staat wieder aufrichten
könne (Ep. 103 Hercher S. 700). Synesios ist Philosoph und Rhetor zugleich, er
braucht beides, die Einsamkeit und den Markt.

Ep. 148. An Olympios

Ich habe meine Briefschuld nicht abgetragen. Was sollte ich denn machen, da
keiner der in Libyen ansässigen Hellenen Lastschiffe in euer Meer aussenden will
Meinerseits erlasse ich dir den Steuerbetrag, denn den Syrern liegt nichts daran,

• Vgl. K. Heussi, Der Ursprung des Mönchtums (Tübingen 1936) 292ff. ; B. Lohse, Askese und
Mönchtum in der Antike und in der alten Kirche. Religion und Kultur der alten Mittelmeerwelt

in Parallelforschungen 1 (Oldenburg 1969).
7 In der Adresse ûqôç Ilaiôviov Jtegi rov ôojgov bei N. Terzaghi, Synesii Cyrenensis Opuscula

(Rom 1944) 132ÊF. ; dazu meine Ausführungen in der Festschrift für W. Schadeivaldt 265fF.,
bes. 275fif.



Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit 103

die Stapelplätze der Kyrenäer anzulaufen. Und wenn dies doch einmal geschehen
sollte, könnte es mir verborgen bleiben, denn ich bin kein Anwohner des Meeres

und komme nicht oft zum Hafen, bin vielmehr südwärts angesiedelt an der Grenze
der Kyrenaika. Unsre Nachbarn sind Leute wie diejenigen, die Odysseus, Ithaka
wieder verlassend, mit dem Boot ansteuern sollte, um den Zorn des Poseidon zu
besänftigen auf Grund des Orakelspruchs :

'die nichts wissen vom Meere,
Menschen, die keine mit Salz bereitete Speise verzehren'8.

Doch missverstehe es nicht, wenn ich sage, dass die Unsrigen nicht einmal wegen
des Salzes Verbindung mit dem Meere haben, und glaube nicht, dass sie Fleisch
und Backwerk salzlos verzehren. Wahrlich, bei der heiligen Herdgöttin, es gibt
bei uns Landsalz in einer Gegend, die von der Südgrenze weniger entfernt ist als
das Meer gegen Norden; wir nennen es Ammon-Salz. Es wird genährt und zugleich
gedeckt durch ein morsches Gestein; nimmt man dieses wie eine Haut darüber
gelegte Gestein weg, dann ist es eine leichte Sache, mit den Händen und mit
Hacken die Tiefe auszuschöpfen. Was herauskommt, ist Salz, angenehm
anzusehen und zu kosten. Doch halte es nicht für eine sophistische Geschmacklosigkeit,
von den einheimischen Salzen ausführlich zu handeln; denn ehrgeiziges Verlangen
liegt uns ländlichen Menschen ganz fern. Vielmehr bist es ja du, der von uns alles
über alles bis ins einzelne zu wissen begehrt. Nimm also diesen geschwätzigen
Brief hin als Busse für deine zudringliche Neugier. Es fällt freilich schwer zu
glauben, was dem einen und andern ganz fremd ist. So ist es kein leichtes Geschäft,
einen Syrer vom Vorhandensein von Erdsalz zu überzeugen, ähnlich wie ich hier
bei uns Schwierigkeiten habe, wenn ich auf Fragen nach Schiffen und Segeln und
über das Meer antworten soll. Du weisst doch, dass ich seinerzeit, als ich mit euch

zusammen Philosophie studierte, dieses Ding, das Meer, erblickte und bei Pharos
und Kanopos den grossen, tiefen See. Ein Schiff wurde hereinbugsiert, eines fuhr
mit Segeln, ein anderes mit Rudern, und ihr lachtet auf, als ich dies letztere mit
einem Vierfüssler verglich! Die Leute bei uns reagieren ähnlich wie wir selbst,
wenn wir etwas über Thüle hinaus vernehmen, wenn wir hören, was dieses Thüle
eigentlich ist, das denen, die es betreten haben, es möglich macht, ohne Prüfimg
und Untersuchung zu fabulieren. Es mag sein, dass unsere Leute einmal
hinnehmen, was man über die Schiffe sagt, oder nur den Eindruck machen, als lächeln
sie darüber, aber sie lehnen es entschieden ab, dass auch das Meer zur Ernährung
der Menschen beitragen könne; denn nur die Mutter Erde habe, wie sie glauben,
dieses Vorrecht. Als sie einmal meine Aussage über die Fische ablehnten, nahm ich
ein Gefäss, zerschlug es am Stein und zeigte die reichlichen Salzfische aus Ägypten,
die es enthielt. Da sagten sie, dies seien die Leiber böser Schlangen, sie sprangen auf
und Hefen weg, in dem Argwohn, die Rückenflossen seien nicht harmloser als das
durch die Zähne gehende Gift der Schlangen. Und einer, der der älteste und geistig

8 Homer, Od. 11, 122 f.



104 Joseph Vogt

regste war, sagte, es falle schwer, vom Salzwasser anzunehmen, dass dort etwas
Gutes und Essbares gedeihen könne, da doch das gute, trinkbare Quellwasser nur
Frösche und Blutegel hervorbringe, die nicht einmal ein Verrückter kosten möchte.

Es ist verständlich, dass sie von der Sache nichts wissen,
'weckt doch nicht aus dem Schlaf sie die stürmende Woge des Meeres',

vielmehr das Wiehern der Rosse, das Meckern der Ziegen, das Geblöke der Schafe
und Stiergebrüll, und beim ersten Sonnenstrahl der Bienen Gesumme, das mehr
Freude macht als irgendwelche Musik. Ist es nicht so, als ob wir die Freuden von
Anchemachos berichten, die wir doch einen Ort bewohnen fern von der Stadt und
den Strassen, vom Markt und von der Geschäftigkeit Wir haben die Musse, zu
philosophieren, doch keine Gelegenheit, zu schikanieren. Alle Versammlungen sind
kameradschaftlich für alle, man hilft sich gegenseitig beim Landbau, beim Weiden
der Herden, bei der Jagd nach mancherlei Getier des Landes. Bei uns gilt die
Regel für Menschen und für Pferde, dass man das Essen durch Schweiss verdient.
Wir gemessen zum Frühstück Gerstengrütze, süss zu essen und süss zu trinken,
wie sie auch Hekamede für Nestor gemischt hat9; nach starker Ermüdung ist der
Mischtrunk das Heilmittel für sommerliche Hitze. Wir haben auch Weizenbrot
und Baumfrüchte, zahme und wilde, alle vom heimischen Boden, Erzeugnisse der
besten Erde, und Honig von den Bienen und Milch von den Ziegen; denn Kühe
melken wir nicht. Nicht wenig trägt zur reichen Bestellung der Tafel die Jagd mit
Hunden und mit Pferden bei, und ich verstehe es nicht, dass Homer das Jagen
nicht als ruhmbringend bezeichnet und dass er nicht sagt, dass die Männer in der

Jagd Rang gewinnen. Den Markt hat er mit diesem Lob geehrt10, der doch nur
dreiste, üble Burschen hervorbringt, nichts Gesundes, nur Lästerer und Intriganten.

Wir lachen über sie, wenn sie uns im Haus begegnen, denn sie schaudern, wenn
das Wildbret aus dem Backofen kommt. Doch was spreche ich von Wildbret?
Denn Heber möchten sie Gift als eine bei uns übHche Speise kosten. Sie suchen den
feinsten Wein, den dicksten Honig, das leichteste Öl, den schwersten Weizen. Als
Heimat dieser Erzeugnisse rühmen sie Cypern und Hymettos, Phönike und Bara-
thra. Unser Land aber, mag sein dass es in einem einzelnen Erzeugnis jeweils von
einem Land übertroffen wird, ist doch in allem übrigen jedem überlegen. Das ist
der Siegespreis auf Grund der zweitbesten Leistimg, den Peleus und Themistokles

erlangt haben und so als die Besten unter allen Hellenen gefeiert wurden. Wenn
wir auch zugeben, dass unser Honig geringer sei als der vom Hymettos, so ist er
doch so, dass wir, wenn er auf dem Tisch steht, keinen fremden Saft brauchen.
Unser Öl ist offenkundig das beste, falls nicht Leute zu urteilen haben, die in ihrer
Lebensweise verdorben sind. Denn diese stellen es auf die Waage, um die Güte

am Gewicht zu messen, und nehmen das leichte Gewicht als Vorzug. Wir dagegen
lassen keine Waage für das Öl herstellen, wir sagen aber, falls man wägen müsste,
es entspreche der Natur, das mehrwiegende Öl vorzuziehen. Sicher ist, dass das

9 Homer, II. 11, 624. 10 Homer, II. 1, 490.



Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit 105

von. diesen Leute bewunderte, teure Öl die Flamme in den Dochten aus Schwäche

nicht zu nähren vermag. Das einheimische dagegen vermag mit seiner Kraft eine
wahre Flamme zu entfachen, und wenn man eine Laterne braucht, macht es die
Nacht taghell; es taugt dazu, Gerstenbrot fett zu machen, und es ist gut für
Ringkämpfer, die Sehnen geschmeidig zu halten.

Aber auch die Musik ist bei uns, wie nichts anderes, einheimischer Art. Die
Leute des Anchemachos haben eine kleine, schlichte, kunstlose Hirtenleier,
wohllautend und ganz männlich im Ton, nicht ungeeignet für die Erziehung der Knaben
in Piatons Staat, denn sie ist nicht willfährig und kann nicht alltönig gestimmt
werden. Der Einfachheit der Saiten passen sich die Sänger an, denn sie verlegen
sich nicht auf weichliche Themen, vielmehr gilt bei uns als ein schöner Gegenstand

des Gesangs das Lob des kräftigen Widders, und der kurzschwänzige Hund
wird gerühmt, weil er, wie ich glaube, die Hyänen nicht fürchtet und die Wölfe

erwürgt. Der Jäger aber wird vor allem gefeiert, weil er dem Weideland den Frieden

bringt und uns mit einer Fülle von Fleisch ein Gastmahl bereitet. Auch das

Zwillinge gebärende Schaf wird besungen, weil es mehrmals im Jahr Sprösslinge

hervorbringt. Oft gilt dem Feigenbaum und der Rebe unser Lobgedicht. Am
meisten aber geht es um Gebete, zum Lied wird auch die Bitte um Gedeihen für
Menschen und Bäume und Vieh.

Dies und ähnliches ist bei uns an den Jahreslauf gebunden, es ist althergebracht
und Besitztum der Armen. Dagegen sind der Kaiser und die Freunde des Kaisers
und jener ganze Reigen von Schicksal und Zufall - Dinge, die wir in Gesellschaft

vernehmen, und Namen, die wie Flammen sich zu hohem Ruhm erheben und
wieder erlöschen - über dies alles herrscht bei uns gebührendes Schweigen, solches

Getöse bleibt unsern Ohren erspart. Dass ein Kaiser immer da ist, dies wissen

wohl alle genau, werden wir doch jedes Jahr von den Steuereinnehmern daran
erinnert. Wer aber Kaiser ist, das wissen sie nicht genau, vielmehr gibt es Leute
unter uns, die glauben, dass bis jetzt Agamemnon an der Herrschaft sei, der
Atride, der gegen Troja zog, der grosse Held. Denn dieser Name ist uns von der

Jugend her als Königsname mitgegeben worden. Und den Odysseus nennen die
braven Hirten seinen Freund, einen kahlköpfigen Mann, der aber tüchtig ist,
Geschäfte zu vollbringen und in der Not einen Ausweg zu finden. Natürlich lachen
sie, wenn sie seine Geschichte erzählen, so als ob der Kyklop erst im vergangenen
Jahr geblendet worden sei: wie der alte Mann am Bauch des Widders sich
abschleppen Hess, während der elende Kyklop die Türe bewachte und annahm, der
Führer der Herde würde zum Schluss kommen, nicht durch Last beschwert, wohl
aber schwer tragend am Unglück seines Herren11.

So bist du durch diesen Brief im Geist ein wenig bei uns gewesen, du hast das
Feld betrachtet, die Einfachheit des Lebens gesehen. «Ein Leben wie zu Noes

Zeiten», wirst du sagen, bevor das Recht noch unterdrückt war.

11 Homer, Od. 9, 375ff.



106 Joseph Vogt

Dieser Brief, der an Olympios, den Studienfreund der alexandrinischen Jahre,
nach Syrien geht, ist aus dem Herzen geschrieben. Olympios hat alles bis ins
einzelne zu erfahren begehrt; so weit auch die Freunde voneinander entfernt sind,
so selten die Schiffe zwischen Syrien und Kyrene hin und her gehen, der briefliche
Verkehr ist lebhaft, Briefeschreiben ist eine Art Steuerschuld. Besonders erwünscht
ist die Antwort des Synesios jetzt, nachdem er sich so weit im Süden seines Landes,

niedergelassen und sich so schwer erreichbar gemacht hat. Anchemachos wird der
Ort genannt oder vielmehr der mythische Herr des Ortes, denn die Leute, die zu
ihm gehören, heissen Anchemacheten, eine Namensbildung, die sich leichter von
einem Personen- als von einem Ortsnamen her erklären lässt12. Mit sichtlicher
Freude schildert der Landedelmann das Leben auf seinem Gut: die fruchtbare
Erde, die einfachen Menschen, die natürliche Gemeinschaft aller, die hier wohnen.
Er bezieht sich selbst mit ein, wenn er von Arbeit und Musse erzählt: wir essen,
wir melken, unser Land, unsere Musik, wir ländlichen Menschen. Und doch stellen
sich bei seiner ganzen Schilderung des natürlichen Daseins immer wieder Bilder
der Dichtung und Lehren der Philosophie ein, Natur und Kultur durchdringen
sich immer13.

Ein Homerzitat gibt Anlass, ein merkwürdiges Erzeugnis an den Anfang des»

Berichts zustellen: das Vorkommen des Steinsalzes, «das in abflusslosen Gebieten
durch Verdunstung von Quellen und Flüssen entstanden ist»14. Dieses in der
antiken Literatur öfters erwähnte Ammon-Salz führt dann weiter zu dem
absonderlichen Zug in der Vorstellungswelt der einheimischen Bevölkerung: diese
Menschen haben keine Ahnung vom Meer; dass das Meer den Menschen gar Nahrung
spenden könne, das halten sie für einen geradezu verrückten Gedanken. Damit
ist Synesios in die Erzählung von paradoxen Dingen geraten, so wie die
Ethnographen in ihren Berichten über fremde Völker bis nach Thüle und darüber hinaus
manch Wunderbares anbringen15. Aber im folgenden spricht er sehr anschaulich
über die Lebensweise der Menschen, über Nahrung, über Essen und Trinken, über
die Früchte der Erde und über Musik und Gesang der Eingeborenen. Er rühmt
die unverdorbene Natur, die hilfsbereiten Menschen, die vortrefflichen Erzeugnisse

- Wein und Honig, Öl und Weizen sind besser als die bekanntesten Reklame-

13 Als Ortsbezeichnung wird 'Ayxèpaxoç erklärt von G. Grützmacher, Synesios von Kyrene
(Leipzig 1913) 79, auch von Lacombrade a. O. 203; an einen Schriftstellernamen scheint
Fitzgerald a. O. 245 und Anm. 1 zu denken. - Das Wort âyxéfiaxoç bezeichnet bei Homer,
Hesiod und Xenophon den Nahkämpfer. - Unergiebig für die Frage, wo die Güter des

Synesios anzusetzen sind, ist A. Nieri, La Cirenaica nel secolo quinto giusta le lettere di Sinesio,
Riv. fil. 21 (1893) 220£f.

13 Trefflich gezeichnet ist der Landedelmann Synesios bei W. S. Crawford, Synesius the Hellene
(London 1901) 3401F. ; den politischen und sozialen Aspekt seiner Stellung, besonders auch
den Konflikt mit Andronikos, behandelt C. H. Coster, Synesius, a Curialis of the Time of
the Emperor Arcadius, Byzantion 15 (1940/41) lOff.

14 Blümner, Art. Salz, RE 1 A, 2087.
15 K. Triidinger, Studien zur Geschichte der griechisch-römischen Ethnographie (Diss. Basel 1918)

passim.



Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit 107

waren der griechischen Welt - und die wohllautende, männliche Hirtenmusik mit
ihren schlichten Themen. Die reine ländliche Welt - lieblich wie die Landschaft
im Eoman von Daphnis und Chloe - steht in klarem Gegensatz zur Stadt, zum
Markt, zum Intrigantentum. Diese Antithese ist ein altes Motiv griechischen
Wunschdenkens, die Kyniker haben zu allen Zeiten die Rückkehr zum
Naturzustand gefordert, die Ethnographen haben bei fremden Stämmen, oft gar bei
Barbaren an den Grenzen der Erde die Erfüllung eines Ideals gefunden. Synesios
rühmt von seinen Leuten, dass sie sich kameradschaftlich helfen, dass sie sich ihr
Essen durch Schweiss verdienen. Wie frühere Wanderprediger kynischer und
stoischer Observanz, idealisiert er den Naturmenschen und verherrlicht die mühevolle

Arbeit. Dion von Prusa, den er in der Schrift 'Dion oder das Leben nach
seinem Vorbild' gefeiert hat, ist ihm Meister, besonders mit seiner Idylle Euboikos,
dieser märchenhaften Geschichte vom einfachen Leben und seinen ewigen
Ordnungen16.

Es ist ein charakteristischer Zug in Dions Bild vom naturhaften Landleben,
dass dieses am besten ohne Kontakt mit der Stadt gedeiht und dass die Verbindung

mit der Stadt durch niemanden anders hergestellt wird als durch den
Steuerboten17. Ebenso wissen die einfachen Leute in Libyen nichts vom Kaiser und den
rasch auf- und untergehenden grossen Namen, nur durch den Steuereinnehmer
erfahren sie das Dasein des Kaisers. Ansonsten meinen sie, wie sie es als Kinder
gelernt haben, der Herrscher heisse Agamemnon, und von Odysseus glauben sie,

dass er die Blendung des Kyklopen erst im verflossenen Jahr vorgenommen habe.

Offenbar ist ihr Leben zeitlos : es ist an die Jahreszeiten gebunden, aber geborgen
in deren ewiger Wiederkehr; ihre Gebete erflehen das Gedeihen von Menschen,
Bäumen und Vieh, sie wissen nichts von den Nöten der Geschichte. Wenn sich
diese Lebensstufe zeitlich überhaupt festlegen lässt, dann ist sie urzeitlich zu
nennen. 'Ein Dasein wie in Kronos' Zeiten', so könnte man sagen. Doch Synesios
drückt in überraschender Weise diesen Gedanken mit einem biblischen Namen

aus: «Ein Leben wie zu Noes Zeiten, bevor das Recht unterdrückt war», heisst es

am Schluss des Briefes. Gestalten und Gedanken der Bibel treten bei ihm neben

die vertrauten hellenischen Motive. In seinem Brief über die stürmische Seefahrt

von Alexandria nach Kyrene zeigt er ein ungefähres Wissen um die Makkabäer18,
in seiner Schrift über Dion preist er, mit Berufung auf sein Vorbild, die Gemeinde
der Essener19. Hier übernimmt er den im frühen Christentum als Verkünder der

Gerechtigkeit gefeierten Noe iustus als die Gestalt, die noch die paradiesische

18 Zu der Schrift des Synesios K. Treu, Synesios von Kyrene. Ein Kommentar zu seinem «Dion»
(Berlin 1958) bes. 16ff. 38ff.; von demselben die Wiedergabe dieser Schrift griechisch und
deutsch (Berlin 1959). - Zu Dion von Prusa und seiner Euböischen Idylle (Or. 7) vgl. die
Übersetzung und Einführung von H. Hommel (Zürich/Stuttgart 1959) und von demselben
die Studie über das hellenische Ideal vom einfachen Leben, Studium Generale 11 (1958) 742ff.

17 Dion Chrys. Or. 7, 21. 28 (v. Arnim I 193. 195).
18 Ep. 4, Hercher 641.
18 3, 2, ed. Treu; dazu Treu in seinem Kommentar 42.



108 Joseph Vogt: Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit

Reinheit des menschlichen Lebens repräsentiert. Gewiss hat er um diese Zeit schon

die Bibel gelesen, doch dürfte die Erwähnimg des Noe nicht ausreichen, mit der

Datierung dieses Briefes ungefähr an die Zeit seiner Wahl zum Bischof
heranzugehen. Die geistige Verfassung, aus der die Korrespondenz mit Olympios
hervorgeht, kommt der Stimmung nahe, die die Schrift 'Dion oder vom Leben nach
seinem Vorbild' hervorgebracht hat, diesem aufrichtigen Verlangen, musische

Bildung und philosophisches Streben zu vereinigen. Ausdrücklich weist Synesios
in dieser Schrift (2, 2) auf die 'Euboische Rede' des Dion von Prusa hin, in der
«das Urbild eines glücklichen Lebens» gezeichnet sei. Noch enger aber berührt
sich der Brief mit dem grossen Hymnus, dessen Entstehung in die Zeit bald nach
402 gehört20. Hier finden wir dieselbe glückliche Gelöstheit, die Augustinus in die
Worte gefasst hat: 0 beata solitudo, sola beatitudo. Synesios singt (v. 51-71) : «Jetzt
bin ich in das grosse Tal des einsamen Libyens gekommen, in den äussersten Süden.

Hier stört mich kein ungöttlicher Geist, hier kommt kein profaner Städter hin.
Hier kann die Seele rein von Leidenschaft, frei von Wünschen, befreit von Mühen
und Klagen, losgelöst von Gehässigkeit und Streit, mit reiner Zunge und heiligem
Sinn den schuldigen Gesang darbringen.»

20 Es ist der erste Hymnus in der Ausgabe von N. Terzaghi (Rom 1949) 7ff. - Ich gebe die
Verse in der Übersetzung von Grützmacher a. O. (oben Anm. 12) 82.


	Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit

