Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 28 (1971)

Heft: 1

Artikel: Das Wissen der Bihnenpersonen bei Menander und Terenz am
Beispiel der Andria

Autor: Lefévre, Eckard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz
am Beispiel der Andria

Von Eckard Lefévre, Kiel

Die quellenkritische Betrachtungsweise der rémischen Komédie pflegt von dem
picht immer gern eingestandenen Postulat auszugehen, dass Widerspriiche und
Unstimmigkeiten grundsétzlich den lateinischen Bearbeitungen zur Last zu legen
seien, indem fiir die Schopfungen der [Véa weitgehend eine ideale Stimmigkeit im
dramaturgischen Aufbau und in der gedanklichen Konsequenz vorausgesetzt wird.
Und in der Tat scheint die erste Forderung zumindest fiir die Komddien Menanders
zuzutreffen, wie die bekannte von Plutarch De gloria Athen. 347 EF iiberlieferte
Anekdote zeigt. Danach soll Menander kurz vor den Dionysien von einem Freund
gefragt worden sein, ob er schon seine Komédie beendet habe. Und Menander
habe geantwortet, die Szenenfithrung sei bereits genau entworfen, er brauche nur
noch die Verse dazuzudichten: »1) tovg Peovs, &ywye memolnra 1y xwupdiar:
drovéunrar yap 1) duddeoist. dei 8 adri] Ta ariyldia éngoar. Hiernach hitte also
Menander vor allem auf die oixovouia Wert gelegt, auf die Dramaturgie der
Stiicke, d. h. auf Szenenverteilung und Szenenfiihrung. Ob diese Anekdote einen
wahren Kern hat — Wilamowitz hat das nachdriicklich behauptet? —, ist in diesem
Zusammenhang unwichtig, da es hier nur darauf ankommt zu erkennen, wie schon
die Antike iiber Menanders Kunst geurteilt hat. Dieses Urteil wird nicht nur durch
unsere bisherige Menander-Kenntnis bestéitigt, sondern erfihrt dariiber hinaus vor
allem durch die vor einem Jahr publizierten umfangreichen Teile aus der Aspis
und der Samia eine wesentliche Bekriftigung. Und was die zweite Forderung nach

* Vorbemerkung: Diese Ausfiihrungen wurden in verkiirzter Form am 12. Mai 1970 an der
Universitdt Mainz und am 14. Mai 1970 an der Universitat Tiibingen vorgetragen. Den Dis-
kussionen, die sich dort anschlossen, bin ich zu Dank verpflichtet, insbesondere Prof. K. Gai-
ser und Prof. A. Thierfelder. Voraufgegangen ist diesem Aufsatz ein umfangreicher Brief-
wechsel mit Prof. H. Drexler, von dessen vielen Ergebnissen und Anregungen hier nur ein
kleiner Teil verwertet werden kann. Auch dafiir weiss der Verf. herzlichen Dank. Es sei
gestattet, auf meine in diesen Zusammenhang gehorende Untersuchung Die Expositions-
technik in den Komédien des Terenz (Darmstadt 1969) zu verweisen. Wahrend dort versucht
wurde, die einzelnen Anderungen nachzuweisen, die Terenz durch die Eliminierung der Pro-
loge der Originale vornehmen musste, soll hier bei der durchgéingigen Betrachtung eines
ganzen Stiicks gezeigt werden, wie sich diese Eingriffe des romischen Dichters zu der inneren
Struktur des Originals verhalten. Fiir die Behandlung der umstrittenen Eingangsszene I 1,
die hier als einzige ausgeklammert wird, ist dort S. 49ff. zu vergleichen.

1 Zu der Lesart dndBeoig bei Korte-Thierfelder (test. 11) vgl. A. Schafer, Menanders Dyskolos.
Untersuchungen zur dramatischen Technik, Beitr. K1. Phil. 14 (1965) 91 Anm. 1.

? (Wir diirfen glauben, dass er das wirklich gesagt hat, denn sein Zeitgenosse Lynkeus von
Samos, der in Athen lebte, hat iiber ihn geschrieben (Athen. 242 b)» (Menander, Schieds-
gericht [Berlin 1925] 119). Vgl. dazu auch A. Lesky, Geschichte der griechischen Lateratur
(Bern 21963) 708.




22 (_Eckard Lefévre

gedanklicher Konsequenz angeht, so handelt es sich dabei um ein Charakteristi-
kum, das mit der Dramaturgie eng zusammengehért. Denn man wird ein Stiick
nur dann als einwandfrei gebaut bezeichnen kénnen, wenn seine Voraussetzungen
und Verwicklungen exakt durchgefiihrt sind.

Man hat daher gerade hinsichtlich der Anwendung der analytischen Methode
auf die romische Komdédie fiir die Originale der /Véa eine kiinstlerische Ratio als
Masstab vorausgesetzt, «die in der Dramaturgie kein Ungefdhr duldet und Not-
wendigkeit des Ganzen wie dramatische Zweckmissigkeit der Teile fordert»?.
Ebenso hat E. Fraenkel in der Plautus-Analyse postuliert, dass grobe Verstosse
gegen die in den Resten der Originale zu beobachtende dramaturgische Praxis,
«wenn sie sich nur bei Plautus finden, nicht den Originalen zugemutet werden»
diirfen?. Da es andererseits aber nicht auszuschliessen ist, dass auch schon die Ver-
treter der /Véa, und mit ithnen Menander, zuweilen gegen die genannten idealen
Postulate verstossen haben5, wird man bei der Analyse der lateinischen Stiicke
Unstimmigkeiten nur dann mit Sicherheit als ein Kriterium des rémischen Be-
arbeiters anzusehen haben, wenn sie bestimmte Griinde fiir die Anderungen gegen-
iiber den Originalen erkennen lassen — wie z. B. Auflockerung der streng gefiigten
Handlung durch Einlage witziger Szenen, Umbiegen der Charaktere ins Derbe
oder Erstreben eines effektvollen Schlusses der Handlung.

Einer dieser Griinde, der nicht aus dem Streben nach erhohtem Witz und laute-
rer Komik resultiert, sondern aus ernsthafter kiinstlerischer Absicht, ist das Eli-
minieren der Prologe der griechischen Originale durch Terenz, die in einer langen
Rhesis die Voraussetzungen der Handlung zu exponieren pflegten. Durch diesen
Eingriff war Terenz gezwungen, die Informationen, die in den Vorlagen der Pro-
logsprecher gab, den Personen des Spiels in den Mund zu legen, um dem Zuschauer
das Verstdndnis der Handlung zu erméglichen. Dabei ergab es sich zuweilen not-
wendig, dass das Wissen der Biithnenpersonen iiberfordert wurde, insofern sie In-
formationen iibermitteln mussten, die sie eigentlich gar nicht wissen konnten oder
durften®. Dariiber hinaus konnte der romische Dichter in Versuchung kommen,
seine Personen mit dem ihnen an sich fremden Wissen in grosserem Masse operie-
ren zu lassen, als es fiir die blosse Exposition notig gewesen wire, z. B. um irgend-
einer neuen Wirkung willen. In den folgenden Betrachtungen soll am Beispiel der
Andria zu zeigen versucht werden, dass manche Unstimmigkeiten und Wider-

3 ' W. Schadewaldt, Bemerkungen zur Hecyra des Terenz, Hermes 66 (1931) 1ff. = Hellas und
Hesperien 4721, (dort 479). Vgl. auch G. Jachmann, Plautinisches und Attisches, Problemata
3 (1931) 37.

4 Plautinisches vm Plautus, Phil. Unt. 28 (1922) 6.

5 So ist beispielsweise der Dyskolos, ein Jugendwerk, in der Dramaturgie noch nicht ausge-
glichen. Mit grossem Scharfsinn hat Schéifer (oben Anm. 1) eine Reihe von Unstimmigkeiten
aufgespiirt und dabei von der «von Anfang an kranken Struktur» des Stiicks gesprochen
(61). Einiges Uberspitzte stellt W. Kraus, Gnomon 40 (1968) 337ff. richtig.

¢ Diese Unstimmigkeiten waren der Ausgangspunkt fiir die oben genannte Untersuchung des
Verf., sie brauchen daher hier nicht wiederholt zu werden.




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 23

spriiche dieses Stiicks, die man nicht zureichend zu erkliren vermocht hat, durch
die Eliminierung des griechischen Prologs bedingt sind. Es wiirde sich dabei also
ein Grund fiir das Auftreten der Unstimmigkeiten erkennen lassen und demgeméss
die Anwendung der analytischen Betrachtungsweise in dem angedeuteten Sinne
rechtfertigen.

1

Der wesentlichste Teil des argumentum, die Herkunft der Glycerium, iiber deren
Heiratsfahigkeit im Stiick schwerwiegende Zweifel herrschen, wird in der Andria
des Terenz zweimal dargelegt: zuniichst exponiert sie Davus in seinem Monolog
I 3: Mit einem alten mercator habe Glycerium einst vor Andros Schiffbruch erlitten
und sei nach dessen Tod von Chrysis’ Vater aufgenommen worden (221-224). So-
dann bringt Chrysis’ Vetter Crito am Ende des vierten Aktes die Nachricht, dass
Glycerium ciwis Attica sei, und erzéhlt in V 4 ausfiihrlich die Geschichte ihres
Schiffbruchs und ihrer Aufnahme auf der Insel (923-931). Man hat seit je die
Erzahlung des Davus, der, wie er selbst sagt, sein Wissen von Glycerium hat, mit
dem Bericht Critos zu einer im grossen und ganzen einheitlichen Geschichte von
Glyceriums Jugend verkniipft. So bemerkt schon Donat zu 923: haec pars argu-
menty est, quae et supra [sc. 221sqq.] 1am dicta est. Es ist jedoch ernsthafter Zweifel
an der Kohédrenz dieser Berichte und damit an der Herkunft derselben aus der
*Avdpia Menanders gedussert worden.

So hat W. E. J. Kuiper? daran Anstoss genommen, dass Crito erheblich besser
iiber Glyceriums Schiffbruch informiert sei als die Schiffbriichige selbst und bei-
spielsweise den Namen und Verwandtschaftsgrad des sie begleitenden Atheners
kenne. Er nannte daher Crito mit seinem monopolisierten Wissen die inkarnierte
Unwahrscheinlichkeit: «hij is met zijn gemonopoliseerde wetenschap de geincar-
neerde onwaarschijnlijkheid»®. Er diirfe nicht mehr wissen, als man auf Andros
wisse, und was man dort wisse, kenne Glycerium ebenso gut wie er®. Da sich die
beiden Berichte nicht genau decken, sah Kuiper darin einen Widerspruch, fiir den
nur Terenz verantwortlich sein konne. Erst der lateinische Bearbeiter habe Phania
den Schiffbruch iiberleben lassen, damit Crito von ihm sein Wissen erlangen konnte.
Kuipers Rezensent Enk hat ihm ausdriicklich zugestimmt?®,

Ebenso ging A. Mazzarino™ von der leichten Diskrepanz in den beiden Berichten
aus und glaubte, darin einen Fall terenzischer Kontamination entdeckt zu haben.

7 Grieksche Origineelen en Latijnsche Navolgingen. Zes Komedies van Menander bij Terentius
en Plautus. Verh. Akad. Amsterdam, Afd. Letterk. N.R. 38, 2 (1936). Zur «ongerijmdheid in
de voorgeschiedenis» der Andria vgl. 109ff.

8 S. 110 Vgl. P. J. Enk, Gnomon 15 (1939) 131.

8. 110.

10 Kuiper vermutet, Terenz habe die dvayvdgiois ohne die fiir Menander postulierten Erken-
nungszeichen durchfithren wollen. So hiatte Crito Einzelheiten von Phania noch erfahren
miissen; vgl. Enk (oben Anm. 8) 131.

11 Dg Menandro a Terenzio. Sulla composizione dell’Andria (Roma 1947; Neudruck Messina
1966) 21ft.




24 Eckard Lefévre

Aufgrund des vorgefassten Postulats, eine der Erzihlungen miisse aus der ITepuvi}ia
stammen, die Terenz selbst im Prolog als zweite Quelle neben der’Avdgia angibt
(9ff.), schloss Mazzarino, dass der von Davus erwihnte mercator (222) in die
ITeguwdia gehdre. Denn da in der > Avdpla der Schiffbruch bei Andros geschehen sei,
miisse auch ein solcher in der Ilegiwdia bei Perinthos stattgefunden haben - in
einem abgelegenen dumdpior, wohin nur ein Zumogog hitte reisen kénnen, welcher
eben der mercator der Davus-Erzihlung sei. Die — zwar an sich mggliche — scharf-
sinnige Folgerung krankt jedoch daran, dass auch der Schiffbriichige, den Crito
923 nur als Atticus quidam bezeichnet, durchaus ein Kaufmann sein kann, was
Terenz an der zweiten Stelle nicht noch einmal zu wiederholen brauchte!2.

Es wird also im folgenden zu priifen sein, wie sich die beiden Berichte zueinander
verhalten, wobei schon jetzt zu bemerken ist, dass die ITepid/a dabei weitgehend
unberiicksichtigt bleiben kann'?, da sich die Frage wesentlich einfacher 16sen lisst.
Eine Annahme, wie sie Mazzarino vertritt, dass Terenz ohne jeglichen Grund
zwischen seinen Vorlagen gewechselt und somit aus Willkiir dramaturgische
Widerspriiche provoziert habe, widerspricht allem, was wir von seiner Arbeitsweise
wissen. Es versteht sich im Sinne der angedeuteten Uberlegungen von selbst, dass
nur eine Methode befriedigen kann, die nach den Griinden fiir die kompositionellen
Anderungen sucht, die Terenz an seinen Vorlagen vorgenommen hat'4.

2

An dem menandrischen Ursprung von Critos Wissen haben Kuiper und Enk
gezweifelt, weil ihnen dieses absolut unwahrscheinlich erschien?®. Es ist jedoch zu
bedenken, dass Crito sich selbst als cognatus von Chrysis’ Vater bezeichnet'$, der
den Schiffbriichigen mit dem kleinen Midchen aufgenommen hatte, so dass er
sehr wohl sein Wissen von diesem haben kann. Daher bemerkt Donat zu dieser
Verkniipfung zu Recht: magna confirmatio veritatis est (zu 927). Da es iiberdies der
Gepflogenheit der Néa entspricht, dass ein deus ex machina gerade aufgrund seines
Wissens, das dasjenige der anderen Personen iibersteigt, den Knoten losen kann,
diirfte in diesem Falle eher an Glyceriums Wissen Anstoss genommen werden. Es
ist also zu priifen, ob sich dieses mit dem Wissen Critos vertrigt oder ob eine Dis-

12 Mazzarinos unbeweisbare Kombination hat auch A. Klotz, DLZ 71 (1950) 534f. allgemein
abgelehnt.

13 Die Ergebnisse, die die Forschung in der Rekonstruktion der ITegivia erzielt hat, werden
im folgenden stillschweigend vorausgesetzt. Hier sollen nur die Arbeiten von A. Korte,
Hermes 44 (1909) 309ff. und F. Scholl, Menanders Perinthia in der Andria des Terenz, Sitzb.
Heidelb. Akad. 1912, genannt werden. Vgl. H. Marti, Lustrum 8 (1963) 551.

14 Zu den genannten Divergenzen in den beiden Berichten vgl. unten S. 43ff.

15 Vgl. oben S. 23.

16 Br wird 801 sobrinus Chrysidis genannt, ist also Vetter zweiten Grades (miitterlicherseits)
von Chrysis. Vgl. Donat z. St.: sobrini sunt consobrinorum filis — nam sic dicit Menander;
verum ut alts putant, de sororibus nati, ut sint sobrinis quasi sororini. Vgl. A. Thierfelder,
Andria (Heidelberg 1951) 68.




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 25

krepanz die Frage nach der Herkunft der beiden Berichte von Glyceriums Schiff-
bruch kldren hilft.

Die entscheidende Stelle, an der Glyceriums Wissen vor der Losung des Stiicks
eine Rolle spielt, ist Davus’ Darstellung 220-224. Es ist von grosser Bedeutung
gewesen, dass — vor den Untersuchungen von Kuiper und Mazzarino — bereits
T. Frank erkannt hatte, dass Terenz wegen der Eliminierung des originalen Pro-
logs die Verse 221ff. als «rather broad hint» fiir die Zuschauer eingedichtet hat?,
Unabhingig von Frank hatte sodann H. Oppermann in einer umsichtigen Analyse
nachgewiesen!®, dass Terenz aus diesem Grunde sogar die Verse 215-225 einge-
schoben habe: was der griechische Zuschauer im Prolog erfahren hatte, musste —
wenigstens teilweise — dem romischen an dieser Stelle mitgeteilt werden. Opper-
manns These ist zweifellos richtig und allgemein anerkannt worden'. Ihre Be-
griindung braucht daher hier nicht im einzelnen wiederholt zu werden. Es geniigt,
daran zu erinnern, dass die Funktion des Passus schon von Donat richtig erkannt
worden ist: argumenti partem narrat (zu 220) und: totvus summae argumentum
populo narratur (zu 221). Uber Oppermann hinaus ist iibrigens festzustellen, dass
Davus mit der Andeutung 219, Pamphilus und Glycerium wollten das erwartete
Kind aufziehen, eine ihm fremde Information vermittelt®, insofern noch genau
die Stelle zu erkennen ist, an der er im Original {iberhaupt erst das Faktum er-
fahren hat, das er bei Terenz schon 219 verkiindet?'. Denn wenn Pamphilus ihm
401 als den entscheidenden Punkt, der ihren Gegenplan gegen Simos Rénkespiel
gefihrden konnte, zu bedenken gibt puerum ... pollicitus sum suscepturum, ist
Davus iiber diese unerhorte Neuigkeit erschrocken: o facinus audax (401) — so dass
sich Pamphilus genotigt sieht, seinen Entschluss zu erkliren: anc fidem | sibi me
obsecravit, qui se sciret non deserturum, ut darem (401£.), was er kaum bei einer be-
kannten Tatsache hiitte zu tun brauchen. Es kann kein Zweifel sein, dass Davus
bei Menander hier erfihrt, was er bel Terenz schon in I 3 weiss, wie schon Donat
gesehen hat: videtur hoc lle contrarium esse, quod dizit ‘quicquid peperisset d. t.
[219]. stc ergo solvitur: quod ibe servus cum stomacho dixit, hic tamen Pamphilum
verecunde locutum accipvmus (zu 400). Was Donat als dichterische Absicht bei der

17 Terence’s Contribution to Plot-Construction, AJP 49 (1928) 309ff., bes. 318. Frank hat auch
schon die Funktion des Einschubs richtig gesehen, ndmlich «to prevent the spectators from
following false leads» (318). — Es verdient Beachtung, dass bereits K. Kunst, Studien zur
griechisch-romischen Komdidie (Wien/Leipzig 1919) 90 von der «seltsamen, auf den wirklichen
Ausgang vordeutenden fallacia der Liebenden, die Davus 220ff. darlegt», gesprochen hat
(Hervorhebung vom Autor).

18 Zur Andria des Terenz, Hermes 69 (1934) 262ff.

19 Vgl. den Literaturbericht von H. Marti (oben Anm. 13) 59. Bestritten wurde Oppermanns
These von P. W. Harsh, Certain Features of Technique found sn both Greek and Roman Drama,
AJP 58 (1937) 282ff., bes. 284f., der die Struktur des Monologs als nicht ungewdhnlich
empfindet. Da er jedoch die inhaltlichen Schwierigkeiten nicht beachtet, ist sein Einwand
unzutreffend. Zweifel dussert auch O. Bianco, Terenzio (Roma 1962) 68ff. Vgl. dazu unten
Anm. 22.

2 Vgl. Expositionstechnik 141.

21 Vgl. E. Bigott, Die Komposition der Andria des Terenz (Diss. Koln: Bochum 1939) 191.




26 Eckard Lefévre

Information des Zuschauers unter verschiedenen psychologischen Aspekten zu er-
kldren versucht, ist in Wahrheit die Konsequenz der Transposition einer umfang-
reichen Einlage aus dem Prolog des Originals in das Stiick selbst?2.

Da es Oppermann nur auf die Verankerung des Einschubs in den Monolog an-
kam, muss angesichts der streng gefiigten Architektur der Menander-Stiicke jedoch
weitergefragt werden, ob es moglich war, dass Terenz ein so umfangreiches Wissen
des objektiven Prologsprechers auf die Ebene eines Spielers verlagerte, ohne mit
der inneren Struktur des Originals in Kollision zu geraten. Die soeben betrachtete
Reaktion des Davus gegeniiber Pamphilus war schon eine bedenkliche Konsequenz
— wenn auch bescheidenen Ausmasses, da sie auf die beiden Stellen 219 und 401f.
beschrinkt ist.

3

Dagegen hat der zweite Teil der von Davus gegebenen Information entscheiden-
dere Folgen, die bei genauerer Betrachtung die innere Struktur des lateinischen
Stiicks erheblich gefihrden. Denn 220 ff. schreibt Davus dem Liebespaar eine weit-
gehende Kenntnis der Herkunft Glyceriums zu. Dass er mit fingunt (220), fabulae
(224) und non wveri stmale (225) das Gerede als commentum (225) abtut®, hat an
dieser Stelle nur die Funktion dramaturgischer Verschleierung, wofiir es bei Terenz
auch sonst Beispiele gibt®: fest steht, dass Pamphilus und Glycerium iiber den
Schiffbruch und die civitas Aitica bis zu einem gewissen Grade im Bilde sind, da
spéter iiber die letzte wie iiber etwas Selbstverstindliches geredet wird (780. 8061.).

Es ergibt sich nun als hochst auffallende Konsequenz, dass es an die Grundvor-
aussetzung des ganzen Stiicks riihrt, wenn die jungen Leute von vornherein iiber
die civitas informiert sind. Es handelt sich dabei um den springenden Punkt, den
sie gerade nicht wissen diirfen, weil Pamphilus sonst, wie Davus das 780 richtig
umschreibt, legibus coactus Glycerium heiraten miisste. Das wiirde Simo von An-
fang an zugeben, so wie er es zugibt, als er von der civitas erfihrt. Denn das ist der
entscheidende Umstand, auf den hin Simo seinen durch das ganze Stiick hindurch
behaupteten Widerstand gegen die Heirat sofort aufgibt und auf den hin er nur
sagen kann: habeat, valeat, vivat cum illa — mag er selig werden mit ihr (889). Die
unerwartete Nachricht trifft ihn derart, dass er, wie Donat sagt, non vrascitur ut
pater, sed dissimulat ut alienus, quia vehementer dolet (zu 889). Es ist also ganz und
gar unglaubwiirdig, dass Glycerium und Pamphilus diesen Trumpf auch bei
Menander in der Hand hitten und ihn nicht in ihrer hchsten Not ausspielten. Bei

22 Der Einwand von Bianco (oben Anm. 19) 69f. gegen Oppermann, Davus konne schon in der
’Avdpla von Glyceriums Schwangerschaft gesprochen haben, ist damit hinfillig.

22 Wenn Donat zu 220 bemerkt: non credit factum esse quod dicit, ut supersit errori locus, bzw.
zu 221: sed ut restet aliquid ad errorem, abrogatur fides, so lasst er die Moglichkeit einer be-
wussten Irreleitung des Zuschauers offen — was in der Néa nicht iiblich ist. Und im vorlie-
genden Falle soll der Zuschauer ja gerade positiv informiert werden.

# Zu der indirekten Art der Information von Einzelheiten des argumentum bei Terenz vgl.
Eaxpositionstechnik 110.




Das Wissen der Bithnenpersonen bei Menander und Terenz 27

dieser Feststellung handelt es sich nicht um ein unerlaubtes psychologisierendes
Postulat, das nicht an die Néa herangetragen werden darf, sondern um die selbst-
verstéindliche Voraussetzung, dass man nicht annehmen kann, in einem Stiick der
Néa konnte der eine Spieler iiber das entscheidende Wissen verfiigen und es in der
Auseinandersetzung mit seinem Gegenspieler nicht anwenden, damit die Hand-
lung des Stiicks iiberhaupt ermoglicht wird. Dass Pamphilus ernsthaft zweifelt,
die Hochzeit mit Glycerium vollziehen zu konnen, hitte keinem Zuschauer in
Athen zugemutet werden konnen, der wusste, dass Pamphilus von der civitas
Attica der ein Kind erwartenden Geliebten Kenntnis hatte: denn juristisch musste
er so handeln, wie er es in seinem Innern auch wollte — so wie das auch Simo ein-
sieht, als er von der ciwitas erfahrt. Man kann ebensowenig fiir Menander voraus-
setzen, dass Davus in den Beratungen mit Pamphilus und den Auseinandersetzun-
gen mit Simo sein Wissen vergisst, damit das Spiel weitergeht, und es an weniger
entscheidender Stelle, wie wir sehen werden, plotzlich aktiviert. Wenn man weiter-
hin beriicksichtigt, dass der civitas-rémog einer der beliebtesten der Néa war, der
nur aufzuklingen brauchte, um die verworrensten Situationen zu losen?, dann
wird es zur Gewissheit, dass Pamphilus im Original nichts von der civitas Glyce-
riums wusste.
4

Wenn es somit einsichtig ist, dass die jungen Leute bei Menander unter keinen
Umsténden die civitas kannten, ja auch nur ahnen durften, ergibt sich als Kon-
sequenz, dass sie auch nicht von dem Schiffbruch und den damit in Zusammenhang
stehenden Fakten Kenntnis haben konnten. Jedenfalls ist die Version, die Terenz
von Glyceriums Vorgeschichte gibt, ganz unméglich. Danach hitte Glycerium ihre
attische Abstammung und den Schiffbruch gekannt, nur Namen und Herkunft
des sie begleitenden Onkels nicht: dass dieser aber aus dem attischen Rhamnus
stammte, wussten auf Andros viele Leute, wie Crito ausdriicklich sagt: Rham-
nustum se aiebat esse ... eadem haec, Chreme, [ multy aliv in Andro tum audivere
(9301.) — ausgerechnet Glycerium hatte davon nichts gehort! Diese absolut un-
glaubwiirdige Konstruktion erklirt sich am ehesten, wenn man sieht, dass Gly-
cerium bei Menander, wie sich schon aufgrund anderer Kriterien ergeben hat, ihre
attische Herkunft gar nicht kannte, dass Terenz aber versuchen musste, ihr auf
irgendeine Weise das Wissen zu vermitteln, das bei Menander Crito als einziger
hatte. Terenz liess daher die Herkunft Phanias — und damit Glyceriums — auf
Andros eine stadthekannte Geschichte sein, so dass sie auch Glycerium teilweise
erfahren konnte: sie selbst aber durfte nicht alles wissen, was um sie herum die
meisten wussten.

Der kleine Einschub 930f. — dass Phanias Herkunft viele Leute auf Andros
gehort hitten — ist der dramaturgische Strang, mit dessen Hilfe Terenz seinen

2 Zu dem mit der Wiederherstellung des attischen Biirgerrechts verbundenen dvayvwgiouds
bei Menander vgl. H. J. Mette, Lustrum 10 (1965) 102f.




28 Eckard Lefévre

Biihnenpersonen ein Wissen vermittelte, das bei Menander von den auftretenden
Personen offenbar nur Crito gehabt hatte. Denn nur auf diese Weise war es mog-
lich, dass Davus in I 3 den Zuschauern die Vorgeschichte als Schliissel der Hand-
lung vermittelte. Fiir die Eliminierung des undramatischen Prologs der Vorlage
nahm es Terenz in Kauf, Glycerium und die ihr Nahestehenden wissen zu lassen,
was sie eigentlich gar nicht wissen diirfen. Er gab damit seinen Biithnenpersonen
ein Wissen, das sie nicht aktualisieren durften, weil es in Wahrheit nur fiir den
Zuschauer bestimmt ist. Andererseits konnte Terenz nicht so weit gehen, Gly-
cerium alles wissen zu lassen, was sie geméss den von ihm selbst durchgefiihrten
Anderungen eigentlich wissen muss. Denn das Spiel wire zusammengebrochen,
wenn Glycertum auch den Namen ihres Onkels Phania und seinen attischen
Heimatort Rhamnus gewusst hitte: Die terenzische Handlung musste aufgrund
der neuen Voraussetzungen mit grossem Geschick abgewogen werden, damit die
Unglaubwiirdigkeit, die ihr an sich anhaftete, nie offenbar wurde.

Man darf sich nun freilich nicht durch die Tatsache, dass Glycerium bei Terenz
ihren eigentlichen Namen Pasibula kennt (9451.), dazu verleiten lassen anzuneh-
men, sie konnte, falls diese Version auf Menander zuriickgeht, getrost auch mehr
iiber ihre Herkunft wissen. Dass sie thren Namen Pasibula kennt, ist ein rein dra-
maturgisches Erfordernis: dadurch werden sowohl Critos Behauptung wie Chre-
mes’ Vermutung im letzten Akt bewiesen?¢. Wie unberechtigt die Folgerung wire,
die Kenntnis des Namens impliziere ein umfangreiches Wissen, zeigt die verwandte
Geeschichte von Pamphila im Eunuchus, die ebenfalls als vermeintliche Schwester
einer Hetiire aufgewachsen ist. Sie kannte nur den Namen der Eltern — und wahr-
scheinlich ihren eigenen —, nicht aber deren Heimat und Wohnung?? (111£f.):

matris nomen et patris

dicebat ipsa: patriam et signa cetera

neque scibat neque per aetatem etiam potis erat.
Da aber andererseits die Hetéire Thais von dem mercator, der die kleine Pamphila
nach Samos gebracht hatte, wusste, dass sie von Réubern aus Sunion entfiihrt
war, konnte sie nur aufgrund dieser Indizien die — im Verlaufe des Stiicks erfolg-
reiche — Suche nach Pamphilas Eltern aufnehmen. Wenn man schon der in der-
selben Situation stehenden Chrysis in der Andria unterstellen wollte, sie hitte die
Suche nach Glyceriums Eltern — aus welchen Griinden auch immer — unterlassen,
so wiire es doch sehr merkwiirdig, wenn nicht Glycerium selbst, als sie nach Chrysis’
Tod in hochste Not gerit, alles versucht hitte, ihre Eltern wiederzufinden. Dass
iiberdies weder Pamphilus noch Davus in ihrem Widerstand gegen Simos Pline
von dieser Moglichkeit Gebrauch machen, beweist aufs neue, dass niemand von
ihnen auch nur eine Ahnung von Glyceriums civitas gehabt hat.

2 Wenn Kuiper und Klotz (Philol. Wochenschr. 57 [1937] 1038) meinen, beziiglich des doppel-
ten Namens sei «etwas weggelassen», da die Namensénderung nicht erklart sei, so iibersehen
sie die dargelegte dramaturgische Funktion des doppelten Namens.

% Die signa cetera (112) bedeuten nach Donat domum patriam regionemque eius.




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 29

In diesem Zusammenhang ist ein weiterer Umstand aufféllig. Denn in den dicta
Chrysidis (283), den letzten Worten der sterbenden Chrysis, erscheint Glycerium
wie die leibliche Schwester der Hetéire (2861f.):

‘mi Pamphile, huius formam atque aetatem vides,

nec clam te est, quam tlli nunc utraeque inutiles

et ad pudicitiam et ad rem tutandam sient.

quod per ego te dextram hanc oro et genium tuom,

290 per tuam fidem perque huius solitudinem

te obtestor, ne abs te hanc segreges neu deseras.

st te 1n germamny fratris dilexy loco

swe haec te solum semper fecit mazums

seu tibi morigera fuit in rebus omnibus,

295 te vstt virum do, amicum, tutorem, patrem.

bona nostra haec tibi permitto et tuae mando fide.’

hanc mz in manum dat. mors continuo ipsam occupat.

accepi: acceptam servabo.
Es ist im hochsten Masse bemerkenswert, dass Chrysis in ithrem ‘Testament’, in
dem sie Pamphilus ihre ‘Schwester’ innig ans Herz legt, nicht davon spricht, dass
diese civis Attica sei. Nichts hatte niher gelegen, wenn sie alle Vorziige und Vor-
teile Glyceriums aufzihlt und in ihrem letzten Willen Pamphilus beschwort, fiir
diese vir, amicus, tutor, pater zu sein, als dass sie des Umstandes Erwiahnung getan
hitte, der in Attika die wichtigste Voraussetzung fiir die gesicherte Zukunft eines
Midchens war. Wenn sie forma und aetas nennt, so gehért auch das genus, die
Herkunft, unbedingt dazu. Wenn Glycerium wirklich weiss, dass sie aus Attika
stammt (2201f.), und viele Leute in Andros wussten, dass ihr Onkel aus Rhamnus
kam (930f.), dann héitte das auch Chrysis wissen und demgeméss Pamphilus hier
beschworen miissen, die attischen Eltern Glyceriums ausfindig zu machen, damit
er sie dann heiraten konne. Thr Bemiihen miisste auf das engste dem der Thais
im Eunuchus verwandt sein, die, wie wir sahen, bestrebt ist, die Eltern der von
ihrer Mutter wie eine leibliche Tochter aufgezogenen Pamphila, also ihrer ‘Schwe-
ster’, in Athen aufzuspiiren. Wenn Chrysis aber nicht weiss, dass Glycerium civis
ist, kann sie auch nicht mit einer Heirat zwischen ihr und Pamphilus unbedingt
rechnen. Daher sind die Ausdriicke vir, amacus, tutor, pater (295) nicht im Sinne
einer Ehe, sondern eher eines mgoordrns-Verhiltnisses zu verstehen. Denn nach
attischem Recht braucht jeder Fremde in Athen einen npootdryng, Glycerium als
Frau iiberdies einen »vgtoc?. So sucht Thais im Eunuchus einen patronus, was sie
149 allgemein mit amici umschreibt, so wie Chrysis 295 von amacus spricht. Und
wenn es am Ende des Eunuchus heisst: Thais patri se commendavit, in cliente-

8 Vgl. J. H. Lipsius, Das Attische Recht und Rechtsverfahren II (Leipzig 1908) 370ff., I1I (Leip-
zig 1915) 790f. sowie auch U. Knoche, Uber einige Szenen des Eunuchus 11, Gott. Nachr.
N.F. 3, 3 (1938) 82 und W. Ludwig, Von Terenz zu Menander, Philologus 103 (1959) 3
mit Anm. 3.




30 Eckard Lefévre

lam et fidem | nobis dedit se (10391.), so entspricht das wortlich und inhaltlich
den Worten der Chrysis tuae mando fide (296). Man wird daher auch amicus, tutor,
pater im Sinne von patronus aufzufassen haben, selbst wenn nicht das exakte
juristische Verhéltnis intendiert sein sollte. Was schliesslich das missverstdndliche
Wort ver angeht, so ist hier eine Bedeutung wie ‘ein ganzer Mann’ anzunehmen,
so wie Mysis 718{. sagt, sie habe gehofft, Pamphilus werde ein vir #n quovis loco
paratus sein, Diese Deutung ist bereits richtig von J. Koehm erkannt worden, der
gegen den Kommentar von Spengel bemerkt®: «falso Spengel ... adnotat “vir,
wie im Deutschen ‘Mann’ fiir ‘Gatte’”’; nam Pamphilum Glycerio tamquam mari-
tum dare Chrysis non potuit; sed vir nihil aliud significat nisi ‘homo fortis’,
tutor; cf. Phorm. 324 o vir fortis atque amicus.» Leider gibt Koehm keine Be-
griindung fiir die (ad hoc gesperrten) Worte «non potuit».

Es ist eindeutig: Chrysis weiss in ihren letzten Worten nichts von der attischen
Herkunft Glyceriums und denkt daher auch nicht an eine Ehe zwischen ihr und
Pamphilus. Daran éndert nichts, dass auch die Schlussphrase hanc mi in manum
dat (297) allgemein missverstanden wird. So bemerkt Spengel zur Stelle: «sie legt
unsere Hinde in einander als Zeichen der Ehe». Das ist aber schon von der Situa-
tion her nicht moglich, da Chrysis und Pamphilus allein sind: nos sol (285). Zu
Recht hat E. Fraenkel, Gnomon 36 (1964) 781 betont, dass sich die meisten Inter-
preten durch Donats Erklirung confirmatae sunt legitimae nuptiae per {iny manum
conventionem hitten verleiten lassen®: «Donat kann kaum jemals der Versuchung
widerstehen, antiquarische Gelehrsamkeit anzubringen, aber mit der Terenzstelle
hat die bei der Eheschliessung durch confarreatio oder coemptio stattfindende in
manum conventio ebensowenig etwas zu tun wie mit Verg. Aen. 4, 104, wo Servius,
das heisst letzten Endes wohl gleichfalls Donat, sie hereinzerrt.» Richtig erklért
den Andria-Text in allgemeinem Sinne die bei McGlynn® zitierte, von D. Ruhn-
ken 1825 beigebrachte Parallele Cic. Ad fam. 7, 5, 3 totum denique hominem tibe
trado, ‘de manu’ ut arunt ‘in manum’ tuam istam. Von der Vorstellung der Ehe kann
auch dort nicht die Rede sein®2. Es diirfte somit feststehen, dass in der besproche-
nen Szene weder ein eheliches Verhéltnis noch eine Empfehlung zur Ehe® und da-

2 J, Koehm, Quaestiones Plautinae Terentianaeque (Diss. Giessen 1897) 26; A. Spengels Kom-
mentar zur Andria erschien Berlin 21888. Filschlich fiihrt das Lexicon Terentianum von
P. McGlynn II (London/Glasgow 1967) s.v. vir die Andria-Stelle unter der Bedeutung
‘maritus’ auf. Ebenso unzutreffend iibersetzt Ship (Kommentar zur Andria, Oxford 1960)
vir mit «husband».

% Vgl. daselbst zum Text der Donat-Stelle.

81 McGlynn I (1963) (vgl. oben Anm. 29) 349 s.v. manus.

3 D. Ruhnken, In Terenti Comoedias Dictata, ed. L. Schopenus (Bonn 1825) (vgl. Tyrrell-
Purser IT 132).

3 Welche Schwierigkeiten diese Stelle bereitet, moge stellvertretend die Interpretation von
G. Williams, Some Aspects of Roman Marriage Ceremonies and Ideals, JRS 48 (1958) 16ff.
zeigen. Obwohl Williams voraussetzt, dass Chrysis nicht von Glyceriums civitas weiss, und
die Szene fiir menandrisch halt, meint er, dass diese «a reflection of the Roman marriage-
ritual» sei (21), indem er filschlich das Wort virum (295) heraushebt. (Ubrigens hilt Williams
Chrysis fiir Glyceriums Mutter.)




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 31

mit auch nicht die Kenntnis der civitas Attica Glyceriums auf seiten der Chrysis
vorausgesetzt werden kann34.

Es gibt neben den dicta Chrysidis auch sonst Stellen, die darauf hindeuten kon-
nen, dass die Personen des Spiels bei Menander nicht von Glyceriums civitas ge-
wusst haben®. Eine sei hier niher betrachtet. Es ist sehr auffillig, dass Mysis
770f. den Gottern dankt, dass als Zeugen fiir die Geburt aliquot liberae anwesend
waren: dis pol habeo gratiam, [ quom in pariundo aliquot adfuerunt liberae. Hier
muss es sich um eine Wendung handeln, die auf Terenz zuriickgeht, da in Athen
im Gegensatz zur réomischen Rechtspraxis Sklaven vor Gericht als Zeugen auf-
treten konnten36, Daher bemerkt Donat zu Recht: testimonia libera contra servum,
et hoc proprium Terentvi est, nam de Romano more hoc dicit (zu 771). Mysis kann
also nicht dieselben Worte im Original gesprochen haben; vielmehr muss hier
eine Anderung des Terenz vorliegen. Dass Terenz den ganzen Gedanken von sich
aus eingeschoben hitte, ist deshalb unwahrscheinlich, weil er dann kaum einen
nicht recht passenden Gegensatz ersonnen hitte. Denn nach seiner Version wird
Glycerium wenige Verse spéter als civis bezeichnet (780£.)%: sie wire nicht auf die
Hilfe von liberae angewiesen gewesen. Die Vermutung ist daher naheliegend, dass
die Alternative bei Menander Biirger-Metoke gelautet hat. Glycerium war, wie
dargelegt, als Metokin auf einen Biirger als mpootdrnc angewiesen, so dass Mysis
bei Menander gesagt haben konnte, dass auch Biirger bei der Geburt anwesend
waren, die als Zeugen in Frage gekommen wéren. Dieser Gegensatz aber war fiir
Terenz unbrauchbar, der, wie angedeutet, Glycerium in dieser Szene als civis
gelten ldsst. So musste er die Alternative zu libera-serva umdeuten, was zwar den
romischen Rechtsverhéltnissen entspricht, aber nicht ganz zu seinen eigenen Vor-
aussetzungen stimmt®,

Es zeigt sich, dass im terenzischen Text noch hier und da die Version Menanders
zu erkennen ist, nach der weder Pamphilus und Glycerium noch Davus und Mysis
von der civitas Glyceriums wissen.

% Es wird allgemein mit Recht angenommen, dass die Chrysis-Rede aus der *Avdola Menanders
stamme. Auch der (trotz der Zuriickweisung durch E. Bigott [oben Anm. 21] 26ff. und H.
Marti [oben Anm. 13] 59f.) beachtenswerte Versuch von G. Rambelli, die Szene I 5 als
terenzische Umformung eines menandrischen Monologs des Pamphilus in einen Dialog
zwischen diesem und Mysis zu erkliren (Due scene dell’ Andria, Stud. Ital. N.S. 13 [1936]
130ff.), teilt Chrysis’ Worte Menander zu. Unhaltbar ist hingegen Mazzarinos These, die
«idealizzazione» der Chrysis in I 5 sei unpassend zu den Voraussetzungen der *Avdoic und
daher auf die ITegivdia zuriickzufiihren ([oben Anm. 11] 65ff.).

% So wiirde man erwarten, dass Pamphilus 274f. auch auf Glyceriums Abstammung Bezug
nihme. Weiterhin ist zu fragen, ob Davus 381{. wirklich befiirchten kann, dass Simo Glyce-
rium aus der Stadt werfen werde, wenn er genau weiss, dass sie in Wahrheit civis ist. Davor
kann er mit Recht nur bei Menander bangen.

% Falsch Ship (oben Anm. 29) z. St. Vgl. Lipsius (oben Anm. 28) ITI 888ff.

3 Diese Verse sind ein Einschub des Terenz, vgl. unten S. 33f.

% Wenn man sieht, dass Terenz geiandert haben muss, kommt nicht mehr die Notldsung in
Betracht, dass Mysis Zeugen meint, die zusétzlich anwesend waren.




32 Eckard Lefévre

5

Oppermann war bei seinem Nachweis der Erweiterung des Davus-Monologs I 3
von kompositionellen Erwiigungen ausgegangen, insofern die einheitliche Struktur
des Monologs durch den Einschub der Expositionsverse gestort werde. So sehr
Oppermanns These auch anerkannt wurde: an der Berechtigung des Terenz, einen
solchen KEinschub vorzunehmen, wurde nicht gezweifelt — von rein kiinstlerischen
Griinden natiirlich abgesehen. Das heisst, man war der Meinung, Terenz habe
Davus und damit Glycerium und Pamphilus an dieser Stelle ein Wissen zuge-
schrieben, iiber das sie sowieso verfiigten. Es hat sich aber in unseren Betrachtun-
gen herausgestellt, dass es sich dabei um ein Wissen handelt, iiber das die betref-
fenden Personen unter gar keinen Umstédnden verfiigen diirfen. Die Erweiterung
des Davus-Monologs I 3 ist damit keine rein kiinstlerische Frage mehr, sondern ein
Problem, das die innere Struktur des ganzen Stiicks angeht.

Wir hatten weiterhin gesehen, dass Davus im Original zu spéterer Zeit —nam-
lich 400 ff. — gar nicht iiber Pamphilus’ Vorhaben, das Kind anzuerkennen, orien-
tiert ist, iiber das er bei Terenz schon 215ff. reflektiert. Und wenn Davus 400 ff.
nicht iiber das geplante Anerkennen des Kindes informiert ist, darf man annehmen,
dass er im Original auch nicht die zweite Hélfte der Information, die er bei Terenz
2151f. gibt, kennt: ndmlich Glyceriums civitas. Denn er kann iiber Pamphilus’
Plan doch nur iiberrascht sein, wenn Glycerium keine civis ist, da Pamphilus
gegeniiber einer solchen zumindest zur Hochzeit verpflichtet wire. Man kann aber
auch nicht annehmen, Pamphilus habe Davus bei Menander erst 400ff. iiber
Glyceriums ctvitas informiert. Denn wenn Pamphilus selbst von der civitas spriche,
stiinde sie bei Menander noch mehr als bei Terenz im Vordergrund, und es wiire
um so weniger einzusehen, warum Pamphilus diesen Punkt so stréflich vernach-
lassigte.

Alle diese Erwigungen sind miissig, wenn man sieht, dass Terenz aufgrund der
Eliminierung des Prologs das Wissen seiner Biihnenpersonen erweitern musste.
Warum soll man alle genannten Schwierigkeiten auch fiir das Original postulieren,
wenn die Hauptstelle, auf die sie zuriickgehen, mit Sicherheit ein Einschub des
Terenz ist? Wie kann man iiberhaupt auch nur sagen, die Personen wiissten nichts
Genaues, sondern ahnten es nur, konnten diese Ahnung aber nicht beweisen ? Ganz
abgesehen davon, dass sie nach Davus’ Monolog I 3 tatsichlich relativ gut infor-
miert sind (fiir Thais im Eunuchus reicht dieses Wissen, wie gesagt, vollkommen
aus, die Verwandten der Pamphila wiederzufinden) — ganz abgesehen davon wire
es ja schon deshalb toricht, dieses Wissen fiir das Original zu postulieren, weil die
Personen es ja in ihrer Not gar nicht anwenden! Man miisste eine ganze Reihe
negativer Momente fiir das Original voraussetzen, ohne auch nur ein einziges posi-
tives zu gewinnen. Dass die Personen des Terenz dieses Wissen von sich aus erst
dann anwenden, wenn es von Crito ins Spiel gebracht wird, diirfte die Behauptung,
dass sie bei Menander dariiber nicht verfiigt haben, vollends evident machen.




Das Wissen der Biithnenpersonen bei Menander und Terenz 33

6

Wenn man also sieht, dass bei Menander das Motiv der civitas Attica Glyceriums
erst durch Critos Auftreten dramatisch wirksam geworden ist, stellt sich das Pro-
blem, wie sich jene Stellen der terenzischen Andria dazu verhalten, an denen schon
vor Critos Erscheinen von Glyceriums civitas die Rede ist. Denn ausser im Davus-
Monolog I 3 wird von dieser noch zweimal gesprochen, bevor man es erwartet.

In der Tduschungsszene IV 4, in der Davus im Zusammenspiel mit Mysis den
alten Chremes das neugeborene Kind erblicken lisst, damit dieser erfahre, dass
Pamphilus der Vater desselben sei, erwihnt der Sklave als letzten Punkt seiner
Argumentation Glyceriums civitas, aufgrund deren Pamphilus sie heiraten miisse
(7781f.). Auf die Stelle selbst bezogen, ist das Argument durchaus glaubwiirdig
angefiihrt, wenn es auch keineswegs notwendig ist. Denn Chremes hat sich schon
775, als er von dem Kind erfahren hatte, gegen die Hochzeit seiner Tochter mit
Pamphilus entschieden. Aber nicht nur aus Griinden des Inhalts, sondern auch der
Struktur der Stelle empfiehlt es sich, in ihr einen Zusatz des Terenz zu erblicken.
H. Drexler hat darauf hingewiesen®, dass 776f. wie eine Dublette zu 759 wirke
und vor allem nicht zu sehen sei, wie 775ff. (ab nunc adeo) an das Vorhergehende
angeschlossen sei. Da iiberdies 782 an 775 init. anschlGsse, liege es sehr nahe, den
ganzen Passus von 775 (nunc adeo) bis 781 als Zusatz des Terenz zu betrachten.
Wieviel im einzelnen auch auf Terenz zuriickzufiihren sein mag, eines diirfte deut-
lich sein: Terenz hat, nachdem Chremes im Original bereits abgeschreckt war, das
civitas-Argument als weiteren Trumpf ausgespielt, indem er an Menanders Argu-
mentation ein steigerndes Argument anhiéngte. Da er in I 3 die mit Glycerium
verbundenen Personen von der civitas wissen liess, konnte er ohne Schwierigkeit
Davus in IV 4 von ihr sprechen lassen. Dass die beiden Stellen zusammenhéngen,
zeigt die Ahnlichkeit der Formulierung. 220f. wird es von Davus als fallacia be-
zeichnet, dass Glycerium civis sei: civem Atticam esse hanc. TT81f. spricht er wieder
von fallacia:

fallacia

alia aliam trudit: am susurrary audio

780  ciwem Atticam esse hanc.

780 hat denselben Versanfang wie 221 : Davus schliesst also an seine friihere Rede
wortlich an, und die Vermutung liegt daher sehr nahe, dass Terenz wie an der
ersten Stelle auch hier das Motiv der civitas selbstindig den Biithnenpersonen in
den Mund gelegt hat. Fiir den Zuschauer stellt sich wieder die bekannte Frage:
Wenn Davus jetzt endlich mit seinem Wissen aktiv operiert, warum tut er das
nicht in seiner héchsten Not schon friither ? Die Antwort ist leicht: weil das Spiel
sonst zu Ende gewesen wire. Eine solche unbefriedigende Voraussetzung der
Handlung wird man schwerlich fiir Menander annehmen wollen. Terenz war kon-

39 Brieflich an den Verf. am 25. Mirz 1969.

3 Museum Helveticum




34 Eckard Lefévre

sequent: da er in I 3 Davus das Wissen geben musste, liess er ihn dieses auch
dort, wo es fiir den Augenblick wirkungsvoll ist, anwenden. Dass 7781f. ein Zu-
satz des Terenz ist, wird vollends offenbar, wenn man den auf diese Stelle zuriick-
gehenden zweiten Passus betrachtet, an dem die civitas vor Critos Auftritt ausser
in I 3 erwidhnt wird. Denn wenn Chremes in V 1 sagt, man behaupte, Glycerium
sei civis, 8o weiss er das nur durch sein Lauschen in IV 4, nicht aber von Crito,
der inzwischen erschienen ist (IV 5). Bezeichnenderweise geht Simo hier auf das
entscheidende Wort nicht in der Weise ein, wie es notig wire, wenn Chremes 833
sagt:

CH. <llam hinc civem esse avunt; puer est natus: nos missos face.

SI. per ego te deos oro, ut ne illis animum inducas credere,

835  quibus td maxume utilest illum esse quam deterrumum.

nuptiarum gratia haec sunt ficta atque incepta omnia ...
Es lasst sich nicht iibersehen, dass Simo iiberhaupt nicht reagiert, wenn Chremes
iiberraschend von der civitas spricht. In III 2 hatte ihn Davus informiert, dass
bald von einem neugeborenen Kinde die Rede sein werde. Daher kann Simo jetzt
den zweiten Teil des Verses 833 ignorieren. Er ignoriert aber auch die erste Nach-
richt, obwohl Davus ihm das Eintreffen derselben nicht prophezeit hatte. Daraus
folgt eindeutig, dass die zweite Nachricht, die durch die frithere Szene III 2 gut
motiviert ist und hier die ihr zukommende Funktion erfiillt, auf Menander zuriick-
geht, die erste aber, die den Voraussetzungen des Stiicks zuwiderlduft, von Terenz
stammt. Wie in dem soeben besprochenen Falle war Terenz bemiiht, nur die
augenblickliche Wirkung zu erh6hen: Simos Verblendung sollte in noch grésserem
Masse als bei Menander demonstriert werden. Dazu nutzte Terenz seinen eigenen
Motivstrang, den er dem Original hinzugefiigt hatte. Wie bei den anderen Ande-
rungen lésst sich auch in diesem Falle eine kiinstlerische Absicht erkennen.

Es lisst sich nun zeigen, welche Funktion das Motiv der civitas Attica Glyceriums
bei Menander hatte. So wie die Personen der /Véa sofort und unmissverstindlich
auf das Erklingen dieses Motivs zu reagieren pflegen, reagiert auch Simo bei
Menander. Denn als Davus die Meldung bringt, ein Alter sei gekommen, der zu
berichten wisse, Glycerium sei civis (8551f.), da reagiert Simo wie vom Blitz ge-
troffen, indem er, ohne auf die Nachricht weiter einzugehen, Davus zur Folter
zu schleppen heisst. Simos Reaktion ist so spontan, dass in der entsprechenden
Szene der Ilepiidia, wie allgemein angenommen?®, Davus sogar auf offener Biihne
mit Feuertod bedroht werden soll. Es ist eindeutig: das civitas-Motiv tritt hier
zuerst in das dramatische Gefiige der’ Avdpia ein — jedenfalls was die Simo-Chremes-
Handlung betrifft, denn Crito mag davon schon in IV 5 zu Mysis gesprochen

haben4!,

% Die Identifizierung des Frg. Pap. Ox. 855 (=Menander, edd. Kérte-Thierfelder I 130sq.)
mit einer entsprechenden Szene der Ilegwiia ist seit Korte (oben Anm. 13) iiblich. Vgl. zu-
letzt Thierfelder (oben Anm. 16) 21, der die obige Interpretation vertritt. Anders Korte 309.

4 Zum Crito-Auftritt vgl. unten S. 36ff.




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 35

Dass Simo nur die civitas Attica bewegt, nachdem er einmal von ihr Kenntnis
erhalten hat, zeigt weiterhin die Art, wie er seinen Sohn Pamphilus begriisst.
Seine erste Frage ist, ob Glycerium cives sei, alles andere ist ihm gleichgiiltig. Und
als Pamphilus bejaht, ist fiir Simo der Fall entschieden: die Ehe muss vollzogen
werden (8751f.):

876 SI. awn tandem, civis Glyceriumst? PA. ita praedicant.
SI. ‘sta praedicant’? o ingentem confidentiam!
num cogitat quid dicat? num facts piget?
vide num evus color pudoris signum usquam indicat.
adeo inpotentt esse animo ut praeter civium
880 morem atque legem et sus voluntatem patris
tamen hanc habere studeat cum summo probro!
Simo regt sich nur dariiber auf, dass es Pamphilus so weit hat kommen lassen.
Aber an Widerspruch denkt er nicht, im Gegenteil: kabeat, valeat, vivat cum illa
(889).

Noch ein drittes Mal wird eindriicklich demonstriert, dass Simo nur noch an
Glyceriums civitas denkt, nachdem er von dieser erfahren hat. Denn als Crito
herbeitritt und sich alle um ihn versammeln, damit er seinen Bericht vortragen
konne, unterbricht ihn Simo sofort und fillt sozusagen mit der Tiir ins Haus,
noch ehe er ihm vorgestellt ist: eko tu, Glycerium hinc civem esse ais ? (908). Es
kann kein Zweifel sein: Wie in so vielen Komddien stosst auch in der *Avdpia das
plotzlich auftretende civitas-Motiv alle bisherigen Pléine der Beteiligten um und
bringt die Handlung in das rechte Geleise*2. Die drei angefiihrten Stellen zeigen,
dass Simo wie vom Blitz getroffen auf diese Nachricht reagiert. Sie kann daher erst
ab 859 auf die Simo-Handlung eingewirkt haben. 778 ff. und 833 diirften, wie dar-
gelegt, mit Sicherheit Zusétze des Terenz sein; fiir 220ff. ist das lingst erkannt.

Wenn vorher behauptet wurde, Pamphilus diirfe vor Critos Erscheinen nicht
von Glyceriums civitas wissen, weil er sonst seinem Vater gegeniiber nicht in Zwie-
spalt kommen kénne, so scheint sich das fiir das Original noch aus einem weiteren
Reflex in dem terenzischen Stiick zu bestédtigen. Auf Simos Frage ain tandem?®,
civis Glycervumst ¢ antwortet Pamphilus in einer fiir den Zuschauer des terenzi-
schen Stiicks merkwiirdigen Weise ita praedicant (875). Nachdem es in I 3 hiess,
dass auch Pamphilus von der civitas Kenntnis habe, miisste er doch antworten:
‘ja, das habe ich ja schon lingst gesagt’, oder wenigstens: ‘das hatte ich ja schon
immer vermutet’. Er sagt jedoch praedicant®, womit er nur die anderen, ndmlich

4 Vgl. oben Anm. 25.

43 Eine in der Donat-Masse iiberlieferte Deutung versteht den Anfang der Frage wortlich und
daher falsch: et mire, quasi ipse dicat, quod Davus dizerat. Denn dann hitte Pamphilus be-
haupten miissen, was Davus 859 zu Chremes sagt. Vielmehr ist ain tandem floskelhaft zu
verstehen, etwa im Sinne von ‘also’ (Spengel) oder ‘wirklich’ (Thierfelder). Wahrscheinlich
trifft eine andere Bemerkung im Donat-Kommentar das Richtige: ergo ‘ain’ percontativum
verbum est.

4 praedicant bedeutet dasselbe wie das etwas farblosere dicunt. Vgl. Donat z. St.: artificiose pro
‘dicunt’ posust.




36 Eckard Lefévre

Crito und die, denen dieser davon eben berichtet hat, Mysis und Davus, meinen
kann. Die Botschaft ist also auch fiir Pamphilus véllig neu®s. Es kommt hinzu,
dass die ganze Szene V 3 ihre innere Glaubwiirdigkeit verlre, wenn Pamphilus
schon immer von der civitas gewusst hitte und Crito sie ihm jetzt bestétigte. Dann
wire die deditio 897 ff. vollig unglaubwiirdig: tebs, pater, me dedo. quidvis oneris
tnpone, impera ... Mit einer solchen Wendung, wie sie Critos plotzliche Botschaft
bedeutet, hatte Pamphilus bei Menander nicht gerechnet.

Pamphilus’ Antwort 875 ist die erste Stelle, an der er selbst von Glyceriums
civitas spricht, d. h. also, er nimmt erst dann auf sie Bezug, als sie von anderer
Seite ins Spiel gebracht wird. Es diirfte sich somit auch von hierher erweisen, dass
bei Menander das civitas-Motiv erst mit Critos Person verbunden war.

7

Wenn es sich also gezeigt hat, dass in der’Avdoia Menanders die Frage nach
Glyceriums Herkunft erst mit Critos Auftreten dramatisch wirksam geworden sein
kann, ergibt sich notwendig, dass die Crito-Szene IV 5 im Original anders gestaltet
gewesen ist als bei Terenz. Crito bringt in der Tat die Entscheidung. Daher nannte
ihn Donat eine persona ad catastropham machinata: nam hic Crito nihil argumento
debet nisy absolutionem erroris etus (zu 796), und Spengel meinte, sein Name, mit
xpuTrj¢ zusammenhéingend, kiindige an, dass er die Entscheidung bewirke?®. Critos
Auftritt ist bei Terenz sowohl in struktureller wie in inhaltlicher Hinsicht hochst
unbefriedigend. Es sei daher gestattet, ihn im folgenden genauer zu untersuchen,
da schon eine so kurze Szene zeigen kann, dass Terenz erheblich umfangreichere
Umdichtungen der Originale vorgenommen hat, als gewohnlich angenommen wird.
Bedingt ist das durch die strenge Architektur der Originale im kompositionellen
und gedanklichen Gefiige, an dem nicht eine einzelne Anderung vorgenommen
werden konnte, ohne dass eine ganze Reihe von weiteren Eingriffen erforderlich
wurde.

Was die Struktur der Szene IV 5 betrifft, scheut man sich, fiir das Original die
ungliickliche Konstellation der Personen anzunehmen, dass Crito sich mit Mysis
angelegentlich unterhilt und dabei iibersieht, dass sie ein Kind in den Armen
hélt bzw. dass Mysis von der Mutter des Kindes spricht, ohne seiner in irgendeiner
Weise, sei es wahrheitsgemiss, sei es in einer Ausrede, Erwihnung zu tun. Es lisst
sich nicht iibersehen, dass das Kind, das in IV 4 ein notwendiges Requisit war,
in IV b vergessen ist. Dass bei Terenz bzw. Menander damit eine komische Wir-
kung erzielt werden sollte, darf nicht e silentio erschlossen werden. Das wiire ganz

5 Falschlich deutet A. Klotz praedicant als «gleichgiiltige» Aussage des Pamphilus, so als ob
diesen die civitas nichts anginge (DLZ 71 [1950] 535). Aber Simo gerdt nicht, wie Klotz
meint, {iber Pamphilus’ Gleichgiiltigkeit in Wut, sondern dariiber, dass dieser der fremden
Nachricht so leicht vertraut, eben iiber die confidentia, wie er selbst sagt (876).

4 Komm. zu 796. Vgl. auch G. Norwood, The Art of Terence (Oxford 1923) 30.




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 37

uniiblich. In diesem Falle hitten Mysis oder Davus am Ende eine entsprechende
Bemerkung machen miissen. Nicht minder unbefriedigend ist es, dass Davus wih-
rend der ganzen Szene herumsteht, ohne an der Handlung teilzunehmen. Erst am
Ende erinnert sich der Dichter seiner und schickt ihn kurzerhand fort (819). Ein
Reflex dessen, dass Davus im Original nicht auf der Biithne war, kann seine Schil-
derung von Critos Ankunft sein: nescioquis senex modo vemit (855): Wie kann er
80 von Crito reden, wenn er in IV 5 erfahren hat, wie er heisst und dass er Chrysis’
Vetter ist? Man wird daher nicht fehlgehen, wenn man mit Kuiper annimmt, dass
in der ’Ardpia Mysis und Davus nach IV 4 in Glyceriums Haus gegangen waren
und Crito in IV 5 allein aufgetreten ist’.

Es lisst sich leicht erkennen, weshalb Terenz Mysis — und mit ihr Davus, der
mit ibr von der vorhergehenden Szene her verbunden ist — auf der Biihne gelassen
hat. Wihrend Menander Critos Erscheinen im Prolog exponiert hatte und sich der
Zuschauer daher iiber die Person des Neuankdmmlings im klaren war, sollte sich
bei Terenz im Dialog zwanglos Name, Verwandtschaftsgrad und, soweit moglich,
der Charakter Critos offenbaren. Zur Exposition der ersten beiden Fakten geniigte
Mysis’ Ausruf 801f. estne hic Crito sobrinus Chrysidis? | is est. Und iiber den
dritten Punkt, Critos Charakter, informiert den Zuschauer Mysis’ Feststellung
pol, Crito, antiquom obtines (817), insofern damit ausgedriickt wird, dass die zuvor
gemachten eigenwilligen Ausserungen nicht zufillig, sondern fiir Critos Charakter
typisch sind?.

Vor welchen Schwierigkeiten Terenz bei der Eliminierung des Prologs stand,
zeigt ein Vergleich mit dem Poenulus. Der Prologus sagt 104 ff., der Poenus frage
iiberall, wohin er komme, nach seinen Tochtern. So tut er es beim Auftritt 9521,
Weiter: er verstelle sich hinsichtlich der Sprache: Poenus plane est (113). Wenn
Hanno 930ff. sein Kauderwelsch vorbringt, wusste der Zuschauer sofort: Aha!
Poenus plane est. Drittens: Beinahe hétte der Prologus den kospes vergessen
(1181f.). Und just von diesem spricht Hanno 955 ff. Endlich: 4s hodie huc veniet ...
(121)*, Man stelle sich vor, wie die Zuschauer den Auftrittsmonolog ohne diese
Informationen des Prologs hitten verstehen sollen (9501f.):

47 8. 107f. und 256 (oben Anm. 7). Vgl. auch Enk (oben Anm. 8) 131. Kuiper rechnet damit,
dass Mysis wieder auftrat, ohne dass er die Szene im einzelnen rekonstruiert. Auch Klotz,
Philol. Wochenschr. 57 (1937) 1038 hilt einen neuen Auftritt der Mysis fiir méglich, damit
sie Crito «seine Aufgabe erleichtert» habe.

s Fiir antiquom obtines finden sich bei Donat die beiden Erklarungen ‘antiguum’ absolute dixit,
ut ‘aequum’ aut ‘bonum’, quod antiqui solebant und aut certe per Eldewpw, id est ‘morem et
ingentum’. Die zweite Erklarung diirfte zutreffen, wenn man Hec. 860 morem antiquom atque
ingenium obtines vergleicht (vgl. Wessner zur Donat-Bemerkung und Thierfelder: «deine alte
Art»). J. Marouzeau, T'érence I (31963) 186 Anm. 1 weist noch auf Plaut. Most. 789 antiquom
obtines hoc tuom. Wenn Spengel paraphrasiert: «du bist noch ganz der alte, noch ebenso edel-
gesinnt als in der Zeit, wo wir dich in Andros kannten», so erklart er grammatisch richtig,
doch inhaltlich falsch; denn Mysis kann die vorhergehende Rede Critos kaum als edel ver-
stehen. Vgl. dazu im folgenden.

49 Der Vers ist nicht unumstritten. Vgl. den Apparat von Lindsay.




38 Eckard Lefévre

950 deos deasque veneror qui hanc wrbem colunt
ut quod de mea re huc vens rite venerim,
measque hic ut gnatas et mes fratris filvum
953 reperire me svritis, di vostram fidem!
955 sed hic miht antehac hospes Antidamas fuit;
eum fecisse avunt sibe quod factundum fuit.
evus filium esse hic praedicant Agorastoclem:
ad eum hospitalem hanc tesseram mecum fero;
18 1n hisce habitare monstratust regionibus.
960 hos percontabor qui hinc egrediuntur foras.
So wie Crito gesagt worden ist, dass Chrysis da gewohnt habe, wo er auftrat
(796), so ist Hanno der Weg zu dem Haus des Agorastocles gezeigt worden (9571f.).
Beide finden den Weg zu dem gesuchten Haus aufgrund einer Beschreibung, beide
halten dabei einen kleinen Monolog. Der Zuschauer des plautinischen Stiicks war,
wenn Hanno allein auftrat, informiert, bei Terenz musste Mysis diese Aufgabe
iibernehmen. So liess der romische Dichter sie einfach von der vorhergehenden
Szene her auf der Biihne. Davus war dabei ein unwillkommenes Anhéngsel.
Von den inhaltlichen Schwierigkeiten des Crito-Auftritts bei Terenz muss die
eine, dass Critos Frage quid Glycervum ? 1am hic suos parentis repperit ? (806) vor-
aussetzt, dass sowohl Glycerium wie Mysis iiber die civitas im Bilde sind, nach
den vorstehenden Uberlegungen auf das Konto des Terenz gesetzt werden — ganz
abgesehen davon, dass die strukturellen Erwigungen zu dem Ergebnis gefiihrt
haben, dass Crito bei Menander zu diesem Zeitpunkt allein auf der Biihne war und
die Frage an Mysis somit entfiel®. Da Terenz gendtigt war, ein, wenn auch noch
so kurzes Zwiegesprich zu gestalten, um die besprochenen Informationen fiir den
Zuschauer einflechten zu konnen, war es aufgrund der gegeniiber dem Original
geinderten Voraussetzungen moglich, Crito ein Thema anschneiden zu lassen, das
er bei Menander unter keinen Umstéinden im Gesprich mit Mysis héitte erwihnen
diirfen. Ausser der Frage nach Glyceriums Eltern werden nur Begriissungsworte
gewechselt, so dass an dem terenzischen Ursprung des Dialogs zwischen Mysis
und Crito nicht zu zweifeln ist. Wie gekonnt das kleine Gesprich gefiihrt ist, er-
hellt schon daraus, dass man es dem rémischen Dichter nicht zugetraut hats!,
Dass Critos Auftritt in der von Terenz gestalteten Form nicht auf das Original
zuriickgehen kann, geht weiterhin aus dem merkwiirdigen Zwiespalt seines Cha-
rakters in IV 5 hervor. Freilich ist es communis opinio, dass Crito ein positiver
Charakter sei, wie Donat zu 796 behauptet hat: ex verbis suis quam gravis quam
modestus sit quamque tustus ostend:t. So nannte ithn Spengel «edelgesinnt»52, Nor-

50 Freilich kann Mysis bei Menander am Ende des Crito-Monologs aufgetreten sein. Inhaltlich
ist die Frage jedoch in jedem Fall unpassend.

1 Vgl. H. Haffter, Untersuchungen zur altlateinischen Dichtersprache, Problemata 10 (1934)
129. Drexler empfand den Dialog als «Fiillsel» (brieflich am 25. 3. 1969).

28, 124,




Das Wissen der Bithnenpersonen bei Menander und Terenz 39

wood sprach von seinen «alert, friendly and shrewd remarks»*, Haffter empfand
ihn als «edel und gesetzt»®*, La Magna erschien er als «brav'uomo»®®, Mazzarino
als «uomo di ottimi costumi»®® usw. Seine Freundlichkeit pflegt man zweifellos
aus seinen «friendly remarksy zu erschliessen, also aus dem kurzen Dialog mit Mysis.
Aber seine dann folgende Rede 807 ff. ist alles andere als freundlich, was man be-
fremdlicherweise nicht beachtet hat. Wenn Crito auf Mysis’ Mitteilung, dass Gly-
cerium ihre Eltern noch nicht gefunden hat, mit dem letzten Vers seiner Rede ge-
antwortet hitte ipsam despoliare non lubet (816), wiire er zweifellos ein edelmiitiger
Mensch. Dann wiirde er ndmlich sagen, dass er Chrysis’ Erbschaft zwar gern an-
trite, dass er aber Glycerium nicht berauben kénne, da sie ihre Eltern noch nicht
kenne und somit mittellos sei; hitte sie hingegen ihre Verwandten gefunden,
spriche nichts gegen die Annahme der Erbschaft. Aber zwischen diese mogliche
Kombination schiebt sich deutlich eine Gedankenreihe, die von einem erheblich
weniger edelmiitigen Denken zeugt. Denn auf Mysis’ Mitteilung hin, dass Gly-
cerium ihre Eltern noch nicht gefunden habe, denkt Crito nur an sich und sein
Geld. Er sagt: “Welch Ungliick! Dann wiire ich doch gar nicht gekommen! Als
Fremder habe ich ja doch keine Aussicht, mein Geld in einem Prozess zu gewinnen.
Ausserdem wird Glycerium einen defensor haben. So werde ich hochstens als
Rechtsverdreher und Erbschleicher gelten!’ Crito ist dermassen auf das Geld ver-
sessen, dass er gar nicht an eine giitliche Einigung mit Glycerium, sondern gleich
ans Prozessieren denkt. Von Anteilnahme an der elternlosen Glycerium ist keine
Spur in seinen Worten zu finden. Und wenn ihn Mysis dann anspricht, sagt er
aussergewohnlich unfreundlich im Hinblick auf Glycerium: duc me ad cam, quando
huc vent, ut videam (818). Da er nun schon einmal da sei, wolle er einen Besuch
nicht unterlassen. Wie stimmt das zu seinen fritheren Worten ?

Es kann kein Zweifel sein: Der zweite Teil der Szene — Critos Rede 807-816
und seine Bemerkung 818 — passt nicht zu dem Dialog mit Mysis. Da wir gesehen
haben, dass dieser aus inhaltlichen und formalen Griinden eine Zutat des Terenz
ist, liegt die Vermutung nahe, dass die Szene ab 807 auf Menander zuriickgeht.

Es bleiben noch die Verse 7961f., die Crito bei seinem Auftritt spricht. Aufgrund
des Charakters des kurzen Dialogs hat man auch diese Worte Critos als freundliche
Ausserung aufgefasst: Crito nehme «behutsam» auf Chrysis Bezug®. Es kann
jedoch schwerlich verkannt werden, dass ihr Tenor keineswegs freundlich ist, son-
dern eher zu der Rede 807 ff. passt. Schon Donat hat zu 798 bemerkt : illum sobrinae
pudet. Crito ist nicht gut auf Chrysis zu sprechen. Dass der tiefere Grund dafiir
aber nicht Chrysis’ Gewerbe, sondern Critos eigenes Verhalten ist, wird aus der

53 §. 30 (oben Anm. 46).

84 S, 128 (oben Anm. 51).

38 T'erenzio, La fanciulla d’ Andro (Milano 1951) 13,

56 S. 35 (oben Anm. 11).

57 Haffter (oben Anm. 51) 129. Vgl. Ship (oben Anm. 29) zu 797, Crito spreche «of her pro-
fession as sparingly as possible».




40 Eckard Lefévre

Motivation deutlich, die friiher fiir Chrysis’ Fortgang aus Andros gegeben wird.
In Simos Rede wird Chrysis dem Publikum ganz anders vorgestellt, als Crito von
ihr spricht (691f.):
wnterea mulier quaedam abhinc triennium
70 ez Andro commagravit huc viciniae,
wmopia et cognatorum neglegentia
72  coacta, egregia forma atque aetate integra.
74 primo haec pudice vitam parce ac duriter
75 agebat, lana ac tela victum quaeritans;
sed postquam amans accessit pretium pollicens
unus et item alter, ita ut ingeniumst omnium
homanum ab labore proclive ad lubidinem,
accepit condicionem, dehinc quaestum occipit.
Nach dieser Darstellung ist Chrysis inopia et cognatorum neglegentia coacta aus
Andros fortgegangen. Wenn sie also nach dem Tode der Eltern von ihren Ver-
wandten keinen ausreichenden Lebensunterhalt und keine adiquate Mitgift er-
warten konnte, so ist das nicht zum wenigsten die Schuld Critos, ihres sobrinus.
Und wenn sie ihr Leben in Athen zuerst ehrbar und in fleissiger Spinnarbeit hart
fithrte, so hatte sie keineswegs schon in Andros die Absicht, sich in Athen als
Hetére zu betétigen. Wenn Crito hingegen 797f. der Meinung ist, Chrysis habe
lieber inhoneste in Athen als honeste in Andros leben wollen, so folgt daraus zwar
nicht unbedingt, dass sie «con la precisa intenzione di darsi al vizio in Atene» die
Insel verlassen habe®, aber Crito ist mindestens iiberzeugt, dass Chrysis die Mog-
lichkeit gehabt habe, in Andros zu leben, d. h. also, dass sie aus freien Stiicken und
in moralischer Verantwortungslosigkeit fortgegangen sei. Das ist nun keineswegs
ein Widerspruch, den man gar auf die Kontamination zweier Quellen zuriick-
fiihren diirfte®, sondern durchaus stimmig.

Zunichst: an der richtigen Wiedergabe der ersten Information ist nicht zu zwei-
feln, denn sie gehort, wie G. Rambelli aufgrund sprachlicher Indizien gezeigt hats
und sich aus inhaltlichen Griinden weiter stiitzen l4sst®, in den Prolog der > Avdgia
und ist daher objektiv. Und dass Terenz im Hinblick auf Chrysis nicht in meliorem
partem geéindert hat, erhellt daraus, dass Simo gerade kein Interesse an Chrysis’
Anstindigkeit hat. Wenn Terenz also gedndert hétte, so hitte er es gemiiss dem
Erfordernis der Rolle in peiorem partem tun miissen. Wir erkennen vielmehr ein
durchaus stimmiges Portrit Critos fiir Menander. Nach dem Tode der Mutter der
Chrysis hat er sich wegen seines Geizes nicht um diese gekiimmert, so dass sie aus-
wandern musste. Als er nun von ihrem Tode hért, hofft er sofort auf die Erbschaft
ihres Reichtums — wovon er dann nicht aus Edelmut gegeniiber Glycerium ab-

58 Mazzarino (oben Anm. 11) 35f.

5% Mazzarino (oben Anm. 11) 65ff. Vgl. dazu oben Anm. 34.

80 I prologo e la prima scena dell’ Andria, Stud. It., N.S. 16 (1939) 791f.
81 Vgl. Expositionstechnik 491T.




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 41

lasst, sondern weil er glaubt, in Athen als hospes nicht viel ausrichten zu konnen.
Es ergibt sich daraus notwendig, dass Critos Auftrittsworte in dieser Richtung
zu deuten sind: er spricht nicht behutsam von Chrysis, sondern distanziert, ja
abweisend. Er ist wie Thais’ Onkel im Eunuchus ad rem avidior. Uberhaupt hat
er viel Ahnlichkeit mit diesem. Als nimlich Thais’ Mutter gestorben war, verkaufte
er sofort die angenommene Schwester der Thais (1301%.).

Es kann kein Zweifel sein: Crito ist als Gegenspieler zu Chrysis konzipiert. Donat
hat zu 71 ausgezeichnet beobachtet, dass Chrysis ‘gut’ sein muss, damit die in
ihrer Gesellschaft heranwachsende Glycerium im Verlaufe des Stiicks als heirats-
wiirdig gilt. Deshalb miisse Chrysis aufgrund dusserer Umsténde, eben der negle-
gentia cognatorum, zu ihrem Gewerbe gezwungen worden sein: laude vmpertita evus
(sc. Pamphaly) moribus, qus mox ducet uxorem, superest ut futurae quogue matronae,
1d est Glycerio, probitatem debitam pro persona reddat. quae quia honesta numquam
esse poterit, si sic eam constet ante nuptias vmpudice eductam esse, partim defendenda
partim etiam laudanda est Chrysis, cum qua commorata est. quam quoniam necesse
est meretricem faters, vn condicione turpissims nominis mulierum sumatur excusatio
voluntatis. Zu 74 heisst es dhnlich mit Bezug auf die vorstehende Bemerkung:
defendit, ut dizimus, vitam Chrysidis, ut potuerit apud eam recte morata esse Gly-
certum, quae ex argumento matrona erit. Und noch einmal zu 75: artificiose, ut
videatur pudice apud eam futura mater familias educt posse, quam meretricem neces-
sitas fecut®2,

Auf diese mecessitas ist also keineswegs zu verzichten. Chrysis ist der Typ der
&ralpa yonory wie Habrotonon in den Epitrepontes, Thais im Eunuchus (bei
Menander: Xgvoic) und Bacchis in der Hecyra. Daran ldsst neben I 1 auch die
schon besprochene Szene I 4 mit ihrem Testament keinen Zweifel®®. Um es zu-
sammenzufassen: weil Glycerium ‘gut’ sein muss, ist auch Chrysis ‘gut’, und damit
diese ‘gut’ ist, muss Crito gewissermassen ‘bdse’ sein. Crito ist also vor allem aus
dramaturgischem Grunde ‘bése’, so wie Aphrodite im Hippolytos des Euripides
oder Zeus im Prometheus Desmotes’4. Freilich ist diese Bosheit dadurch abge-
schwiicht, dass Crito nicht der einzige der in I 1 beschuldigten Verwandten zu
sein braucht, aber er ist immerhin der nichste cognatus Chrysidis, da die Erb-
schaft an ihn fallen wiirde. Wenn gesagt wurde, Crito sei ‘bose’, so ist damit nur
seine dramaturgische Funktion gemeint. Man darf prézisieren: er ist avarus, rigi-
dus, severus, nicht absichtlich bose, doch unumginglich genug, Chrysis zu ver-
stossen und Glycerium nicht in ihrer Not zu helfen, ja sie nicht einmal aus Freund-
lichkeit zu besuchen. Wenn Davus ihn 857 charakterisiert tristis severitas®® inest

62 Zu Pamphilus’ Charakterisierung von Glyceriums Erziehung (274) weist Donat in dem be-
sprochenen Sinne auf die Funktion des Chrysis-Bildes 69ff. hin.

8 Vgl. oben S. 29f.

¢ Vgl. W. H. Friedrich, Euripides und Diphilos, Zetemata 5 (1953) 148: «Aphrodites Bosheit
ist eine dramaturgische Notwendigkeit, wie es die Bosheit des Zeus im Prometheus ist.»

% Gegen McGlynn (oben Anm. 29) I 206, der jetzt wieder veritas vorzieht, bemerkt E. Fraen-
kel, Gnomon 36 (1964) 780, er moge «sich nicht durch jene Herausgeber verfiihren lassen,




42 Eckard Lefévre

n voltu atque in verbis fides, so ist zu beachten, dass er ihn natiirlich positiv heraus-
streichen will. Wenn auch, wie Donat sagt, ad laudem interdum sumatur, non ad
amaritudinem ‘tristis’, so passt diese Charakteristik doch zu der miirrischen Art
Critos, die aus seiner Rede 807 ff. spricht. Und dass Chremes 915 Crito als bonus
vir bezeichnet, ist ebenfalls vor allem aus der Situation heraus zu verstehen; denn
Crito ist Chremes nur aus Griinden dramaturgischer Vereinfachung bereits bekannt,
wie schon Donat gesehen hat: ne laboret ad persuadendum, miro compendio poetae
tam Crito notus est Chremz (zu 906)%. Crito ist nicht gezielt ‘bose’, sondern — jeden-
falls bei Menander — geizig und verstdndnislos.

Man kénnte nun fragen, weshalb dieser Charakterzug in der terenzischen Ver-
sion nicht voll zum Tragen kommt. Das liegt wohl nicht nur daran, dass Terenz
durch den hinzugedichteten anteilnehmenden Dialog mit Mysis diesen Zug iiber-
deckt hat, so dass ein im ganzen freundliches Bild entstehen konnte, sondern ist
offenbar vor allem darin begriindet, dass Terenz diese Eigenschaft Critos bewusst
nirgends expressis verbis dominant werden liess, so dass bei 1hm das dargelegte
zwiespiltige Bild Critos entsteht. Vielleicht darf man hierin eine bestimmte Ab-
sicht sehen, die ihre Wurzel in romischem Denken hat. Denn eine solche Um-
biegung des Charakters gerade in dieser Hinsicht wire nicht das einzige Beispiel
des Terenz. Von dem gegensitzlichen Briiderpaar der Adelphen ist Micio als gross-
herzig und freigebig, Demea als geizig und hart angelegt. Wie O. Rieth in seiner
vorziiglichen Untersuchung gezeigt hat®’, ist es die selbstindige Anderung des
Terenz gewesen, Micios Grossherzigkeit am Ende abzuwerten, Demeas starre Art
hingegen aufzuwerten, obwohl er damit gegen die Voraussetzungen der gesamten
Handlung verstiess: Terenz mochte es seinen rémischen Zuschauern nicht zu-
muten, dass severitas und parsimonia negativ bewertet wurden; daher spricht aus
Demeas — von Terenz hinzugedichteter — Schlussrede «romischer Stolz. Was
aequom et bonum ist, das hat man letztlich nicht bei den Griechlein zu erfragen,
sondern das wissen die Romer selbst» (131). Sollte Terenz aus demselben Motiv
heraus Crito umgewertet haben, obschon er damit gegen die dramaturgisch not-
wendige Anlage der Figur verstiess? Fiir diese Vermutung spricht vor allem ein
auffallender Umstand. Critos Rede ist mit ihrer Bezugnahme auf einen moglichen
Prozess ausgesprochen unfreundlich gegeniiber Glycerium. Die einzige freundliche
Bemerkung steht im letzten Vers: tum ipsam despoliare non lubet (816). tum heisst
‘zweitens’, fiigt also einen weiteren Grund zum Vorherigen hinzu. Nun schliessen
sich aber diese beiden Griinde wechselseitig eindeutig aus. Entweder kann Crito

die statt severitas das gleichfalls gut bezeugte, aber hier sinnlose veritas in den Text setzen.
Zum Uberfluss lesen wir Cic. Brut. 97 ipsa tristitia et severitate popularis und 265 quanta
severitas in voltu.»

¢ Vgl. auch Donats Beobachtung zu 915: mire poeta, cum oportuerit Critonem inimiciorem
Chremi esse quam Stmoni, sic rem inducit, ut ei sit notior, contra quem maxime venerat, atque
ab eo defendatur magis, ut res progredi ad catastropham possit.

87 Die Kunst Menanders in den Adelphen des Terenz, hg. von K. Gaiser (Hildesheim 1964) bes.
1011f.




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 43

ans Prozessieren denken oder er kann Mitleid empfinden. Die Argumentation ist
bei Terenz nur psychologisch erklirbar: Crito sagt sich, dass er erstens kaum
Aussicht auf das Geld hat und zweitens das eigentlich ja auch gar nicht wolle.
Dieser Gedankengang liegt bei Terenz zugrunde, nur ist der erste Grund so dar-
gelegt, dass er, fiir sich betrachtet, sich nicht zum zweiten fiigt. Wir diirfen auf-
grund der bisherigen Darlegungen folgern, dass der zweite Grund, da er nicht zum
ersten passt, von Terenz stammt. Er liebt es, auf diese Weise — vgl. etwa tum (Ht.
288) — einen Grund von sich aus an ein Argument des Originals anzuhéingen, was
in diesen Fillen nur psychologisch, nicht logisch zu erkliren istce.

Wenn sich somit gezeigt hat, dass der Dialog zwischen Crito und Mysis eine
Zudichtung des Terenz ist, andererseits die beiden Reden Critos 796 ff. und 8081f.
gut mit seinem aus I 1 fiir Menander rekonstruierbaren Charakter zusammen-
stimmen, erhédlt man fiir die *Avdpia etwa folgendes Relikt des Crito-Monologs:

796 in hac habitasse platea dictumst Chrysidem,
quae sese imhoneste optavit parere hic ditias
potius quam honeste in patria pauper viveret:
799 eius morte ea ad me lege redierunt bona.
[Aber es wird schwierig fiir mich sein, an das
Geld zu kommen, denn Glycerium]
809 semper evus dictast esse (haec) atque habitast soror.
810 quae illius fuerunt, possidet. nunc me hospitem
litis sequi, quam id mihe sit facile atque utile,
aliorum exempla commonent. simul arbitror
iam aliquem esse amicum et defensorem ei: nam fere
grandicula vam profectast illinc. clamitent
815 me sycophantam, hereditates persequi
mendicum.
Der Gedankengang ist einfach: Crito hat gehort, dass Chrysis gestorben ist, aber
er macht sich keine Hoffnung auf das Erbe, weil er weiss, dass Glycerium als ihre
leibliche Schwester gilt. Vor Gericht die Wahrheit zu erweisen, erscheint ihm als
hospes schwierig. Fiir das Original kénnen zwei Arten des Tenors seiner Rede als
moglich gelten. Entweder liess es Crito trotz den Schwierigkeiten, die er als hospes
hatte, auf einen Prozess ankommen; oder aber er resignierte im Laufe seiner Be-
trachtungen: es schien ihm unméglich, an das Geld zu kommen, weil er nicht da-
mit gerechnet hatte, dass Glycerium noch mit Chrysis in Gemeinschaft lebte®. In
diesem Falle — der wahrscheinlicher ist — wiire seine Starrheit gemildert, wenn er
auch aus Griinden der Ohnmacht resignierte, nicht aus Edelmut.

Es bleibt noch festzustellen, dass es auch fiir den Anlass seines Besuches zwel

Méglichkeiten gibt. 1. Crito ist eigens aus Andros gekommen, weil er dort gehort

88 Vgl. Expositionstechnik 30.
% Sie konnte selbstandig leben, verheiratet oder gestorben sein. An das Wiederfinden der Eltern
kann jedoch nicht gedacht werden.




44 Eckard Lefévre

hat, dass Chrysis gestorben sei. Das ist die allgemeine Ansicht™. 2. Crito konnte
aus irgendeinem Grunde in Athen sein und zuféillig von Chrysis’ Tode gehort
haben. Dann hiesse 818, Mysis solle Crito zu Glycerium fiihren, da er ja schon
einmal da sei. huc wiirde also, falls es bei Menander eine Entsprechung hatte, nicht
bedeuten ‘hierher’ = zu dem Haus der Chrysis (wie es fiir Terenz naheliegt), son-
dern ‘hierher’ = nach Athen, wo er sowieso sei. Denn er musste in das Haus gehen,
damit das Spiel weiterging. Dabei konnte ihm Mysis die Tiir gedffnet haben. Im
_einzelnen ist das nicht mehr zu rekonstruieren™. Es lisst sich vielleicht noch er-
kennen, dass Crito bei Menander nur zufillig in Athen weilte, z. B. wegen einer
Geschéftsreise. Denn als ihn 907 Chremes fragt, quid tu Athenas insolens ? ant-
wortet er einfach: evenit. Offenbar bedeutet das nicht, wie man seit Donats Er-
klirung pudet fatert propter hereditatem venmisse (zu 907) immer wiederholt, Crito
schdme sich, Chrysis’ Erbe als Grund seiner Reise zu nennen, sondern es soll
wohl heissen, dass es in diesem Zusammenhange auf den Grund der Reise nicht
ankomme. Wie dem auch sei, so diirfte auch in dieser Komodie das Wirken
der TWyn eindrucksvoll gewesen sein: wenig freundlich und miirrisch stattet
Crito Glycerium einen Besuch ab und bewirkt doch — wider seinen Willen — ibr
Gliick.

Es ist angebracht, an dieser Stelle auf den Ausgangspunkt unserer Untersuchung
zuriickzukommen: auf das Wissen der Biihnenpersonen von Glyceriums Herkunft.
Es ergab sich, dass die Erwéhnung der Eltern Glyceriums im Dialog zwischen
Crito und Mysis 806f. ein Zusatz des Terenz ist. Daher ist es wichtig, dass noch
in der terenzischen Fassung zu erkennen ist, wie Crito offenbar im Original von
Glyceriums Herkunft gesprochen hat. Denn als Grund dafiir, dass er als hospes
in Athen keine Aussicht habe, Chrysis’ Erbe zu erhalten, gibt er an, dass Glycerium
als ihre leibliche Schwester gelte: semper etus dictast esse haec atque habitast soror
(809). Er rechnet also nicht damit, dass ihm in Athen in einem Prozess Glauben
geschenkt wiirde, Glycerium sei in Wahrheit civis Attica. Er rechnet weiterhin auch
nicht damit, dass Glycerium und Mysis ihm das bezeugen konnten. Vielmehr
nimmt er an, dass diese wirklich an die Verwandtschaft mit Chrysis glauben. Denn
einen Meineid wird er kaum bei ihnen voraussetzen?. Kurz: er ist sich dessen sehr
wohl bewusst, dass er als einziger weiss, dass Glycerium aus Attika stammt. Auch

% So Spengel zu 796: «Veranlasst ist seine Reise nach Athen durch den in der ersten Scene des
ersten Aktes erwahnten Tod der Chrysis». Ebenso Norwood (oben Anm. 46) 30 und La Magna
(oben Anm. 55) 129.

"t Es soll wenigstens auf die Moglichkeit hingewiesen werden, dass Crito bei Menander auf-
getreten wire, um Chrysis zu besuchen, jedoch von ihrem Tode erfuhr. Darauf konnte er die
Rede 807ff. gehalten haben. Aus dem terenzischen Text lasst sich jedoch weder fiir noch
gegen diese Hypothese ein Argument gewinnen.

2 Vgl. etwa La Magna (oben Anm. 55) und Ship (oben Anm. 29) zu 907. Spengel diirfte das- -
selbe meinen, wenn er z. St. bemerkt, Critos Antwort sei «ausweichend ».

” Auch von hier aus wird es deutlich, dass die Version, viele Leute auf Andros wiissten, dass
Phania aus Rhamnus stammte (930f.), auf Terenz zuriickgeht.




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 45

scheint er dessen sicher zu sein, dass auch Chrysis nichts von Glyceriums civitas
wusste™.

Es diirfte sich somit ergeben haben, dass das ciwvitas-Motiv bei Menander erst
durch Crito dramatisch wirksam geworden war. Wenn oben gesagt wurde, dass
Terenz in der Tduschungsszene IV 4 dieses Motiv um der augenblicklichen Wir-
kung willen eingesetzt habe?, so darf von der Crito-Szene her vielleicht ein weiterer
Grund dafiir verantwortlich gemacht werden. Wahrend der griechische Zuschauer
durch den Prolog wusste, dass Crito die Nachricht der civitas Glyceriums bringen
wiirde, hat Terenz offenbar absichtlich dieses Motiv noch einmal ausdriicklich
aufklingen lassen, um Critos Auftritt in der unmittelbar vorhergehenden Szene
vorzubereiten. Vor allem aber hat er wohl im Gegensatz zu Menander Crito von
der civitas zu Mysis sprechen lassen, damit der Zuschauer wusste, was Critos Er-
scheinen iiberhaupt bedeuten sollte. Die Vorbereitung eines Motivs durch den
Einschub einer Information in der vorhergehenden Szene wire nicht das einzige
Beispiel in der Andria. Denn die Ankiindigung der Schwangerschaft Glyceriums
durch Davus 215f. dient der Vorbereitung der Mysis-Szene I 4, obwohl ihr Auf-
tritt sich ohne weiteres auch aus sich selbst expliziert’.

Die Untersuchung der Crito-Szene IV 5 lehrt einerseits, zu welch weitgehenden
Umgestaltungen Terenz durch die Eliminierung des originalen Prologs gezwungen
war, zeigt jedoch andererseits, dass er trotz aller Freiheit den Originalen gegeniiber
stets bemiiht gewesen ist, die Eingriffe nach Moglichkeit durch eine sorgfiltige
Dramaturgie auszugleichen.

8

Wenn man den Blick zum Ausgangspunkt unserer Betrachtung zuriicklenkt,
den beiden Berichten, die Davus 220ff. und Crito 923ff. von Glyceriums Herkunft
geben, so ist es inzwischen deutlich geworden, dass der erste derselben ein Ein-
schub des Terenz ist, der den Zuschauer anstelle des gestrichenen Prologs des
Originals iiber die Vorgeschichte der Handlung informieren sollte, und der zweite
auf Menander zuriickgeht, bei dem erst an dieser Stelle der Handlung die Biihnen-
personen mit diesem entscheidenden Strang des argumentum vertraut gemacht
wurden. Man darf also die Diskrepanz, wenn es sich iiberhaupt um eine solche
handelt, auf Terenz zuriickfiihren. Es wurde jedoch schon gezeigt, dass Terenz
auch im zweiten Bericht gedndert hat, insofern er es eine auf Andros bekannte
Geschichte sein liess, dass Glyceriums Onkel aus Rhamnus stammte (9301.): auf

" Es soll freilich nicht iibersehen werden, dass auch der terenzische Text glaubhaft ist. Da
Crito bei Terenz voraussetzen kann, dass Glycerium iiber ihre Herkunft im Bilde ist, rechnet
er damit, dass sie wider besseres Wissen sich vor Gericht als Chrysis’ leibliche Schwester aus-
geben wiirde, um sich in den Besitz der Erbschaft zu setzen. Ubrigens zeigt auch dieser Ge-
dankengang, wie wenig edelmiitig Crito ist.

%S, 33.

7 Vgl. Oppermann (oben Anm. 18) 267.




46 Eckard Lefévre

diese Weise war es moglich, Glyceriums Wissen zu legitimieren™. Sonst darf aber
Critos Bericht als original gelten, zumal er auch der ausfiihrlichere ist: Terenz
konnte in den Davus-Monolog auf jeden Fall nur eine abgekiirzte Fassung des
Schiffbruchs einflechten. Schon von diesem Umstande her erklirt sich der eine
‘Widerspruch’, auf den Mazzarino so grossen Wert gelegt hat™, dass der Schiff-
briichige der Davus-Erzihlung auf einer Handelsreise, derjenige der zweiten Schil-
derung auf einer privaten Fahrt umgekommen sei. Davus spreche von einem
quidam senex mercator (2211.), wihrend Chremes eingehend 934ff. die Flucht vor
einem Kriege als Grund fiir die Reise seines Bruders Phania angebe. Davus’ Cha-
rakterisierung des senex bedeutet jedoch noch nicht, dass dieser auf einer Ge-
schiftsreise als mercator Schiffbruch erlitten habe, sondern bezeichnet lediglich
seinen Beruf: Auch ein mercator konnte vor einem Kriege fliechen. Und dass an der
zweiten Stelle nicht noch einmal der Beruf wiederholt wird — weil er im Zusam-
menhange mit der Schiffsreise keine Rolle spielt —, sondern der den Zuschauern
bekannte Alte einfach Atticus (923) genannt wird, ist wahrlich kein Widerspruch.

Ebenfalls durch den Umstand, dass Terenz im Davus-Monolog nur Andeutungen
geben konnte, ist es bedingt, dass Davus 223 gleich nach der Erwidhnung des
Schiffbruchs bemerkt, der Alte sei tot, damit die Zuschauer nicht sein Auftreten
erwarten. Wenn er dann nachtrigt, dass Chrysis’ Vater die kleine Glycerium auf-
genommen habe, so steht das keineswegs in Widerspruch zu Critos Bericht, nach
dem auch der Onkel aufgenommen wurde und erst dann gestorben sei (924 1f.).
Davus erzihlt abgekiirzt. Zunichst referiert er in wortlicher Rede das Ereignis
des Schiffbruchs als Gerede der jungen Leute. Dann tréigt er selbst in indirekter
Rede die Tatsache nach, dass Chrysis’ Vater Glycerium aufgenommen habe. Es
ist also ganz verfehlt, aus den strukturell verschiedenen Teilen seiner Rede eine
zeitliche Abfolge der einzelnen geschilderten Ereignisse abzuleiten, wie es Kuiper,
Mazzarino, Enk und Klotz getan haben™. Die Ursache dieses vermeintlichen Wider-
spruchs ldsst sich noch deutlich erkennen: sie liegt nicht in der mangelhaften Er-
weiterung des Davus-Monologs, sondern in der Anderung, die Terenz am Schluss
der Crito-Erzihlung vornehmen musste. Phania hat den Schiffbruch kurz iiber-
lebt, damit Crito, der ein cognatus von Chrysis’ Vater ist, dort im Hause auch den
Namen von dem Gast selbst noch erfahren konnte, bevor dieser starb: <s mahs
cognatus fuit | qui ewm recepit. 1bi ego audivi ex illo sese esse Attvcum. [ vs bt mortuost
(926 ff.). So weit stimmt sein Bericht mit der Davus-Erzéhlung iiberein. Erst durch
den schon betrachteten Zusatz des Terenz 9301., dass viele Leute horten, Phania

7 Vgl. oben 8. 271.

® . 23ff. (oben Anm. 11).

™ Kuiper (oben Anm. 7) 109ff., Mazzarino (oben Anm. 11) 23ff., Enk (oben Anm, 8) 131, Klotz
(oben Anm. 26) 1038. Dass aus Davus’ Darstellung keineswegs auf den Tod des mercator
schon beim Schiffbruch zu schliessen ist, sieht Spengel in der Formulierung obiit mortem
(223) begriindet: «Schon die Wahl des Ausdrucks zeigt, dass er nicht im Meere ertrank, son-
dern auf Andros, wohin er sich aus dem Schiffbruch gerettet hatte, natiirlichen Todes starb»

(zu 223).




Das Wissen der Biihnenpersonen bei Menander und Terenz 47

habe sich auf Andros als Rhamnusier bezeichnet, entsteht notwendig der falsche
Eindruck, als habe er den Schiffbruch lange iiberlebt. Bei Menander hatte hin-
gegen Crito die Nachricht gerade noch empfangen und war nach dem Tode von
Chrysis’ Eltern der einzige, der iiber Phania und damit iiber Glyceriums attische
Herkunft Bescheid wusste. Als letztes ist schliesslich zu beachten, dass Terenz
im Davus-Monolog I 3 gezwungen war, den Gewédhrsmann, den Chrysis fiir ihr
Wissen angab, sogleich wieder auszuschalten. Denn es musste deutlich sein, dass
der Zuschauer nicht erwarten konnte, Glycerium kénnte eigentlich auch mehr
iiber ihre Herkunft wissen. — Von einem prinzipiellen Widerspruch kann an keinem
Punkt der beiden Berichte die Rede sein. Mazzarinos Annahme, Terenz habe den
ersten Bericht aus der I/epivd{a iibernommen, hat ebenso wie Kuipers These — der
sich Enk und Klotz angeschlossen haben® —, Terenz habe unzulissigerweise Crito
zum Wissenden gemacht, zur Folge, dass dem lateinischen Dichter auch nicht das
allerelementarste Konnen zuzutrauen wire, zwei denkbar einfache Erzéihlungen
aufeinander abzustimmen. Wer glaubt, Terenz habe nicht einen banalen Bericht
iiber den Schiffbruch eines mercator selbstéindig dichten konnen, ohne haarstriu-
bende Widerspriiche zu provozieren, verkennt doch wohl gréblich seine dramatur-
gische Fihigkeit. So weit das Technische.

Es ist andererseits nicht zu iibersehen, dass Terenz den Verstoss gegen die
innere Struktur des Stiicks offenbar leichteren Herzens durchgefiihrt hat, als dies
ein Dichter der Véa in einem Original getan hétte. Denn er hat iiber die — unter
den genannten Umsténden zu rechtfertigende — Einlage in I 3 hinaus auch sonst,
wie wir gesehen haben, mit den einmal geinderten Voraussetzungen im Wissen
der Biihnenpersonen operiert. So liess er Mysis ebenfalls iiber Glyceriums Herkunft
informiert sein (781. 807). Vor allem aber liess er Davus dieses Wissen aktivieren
(7781f.) sowie Chremes seinerseits gegeniiber Simo anwenden (833). Dabei ging es
ihm nicht nur um die augenblickliche Wirkung, sondern in I 3 ausschliesslich und
778ff. zu einem wesentlichen Teil um die kiinstlerisch so wichtige Frage der Ex-
position. Da andererseits die neu eingewobenen Motive an keiner Stelle das ihnen
fiir das Gesamtgeschehen notwendig zukommende Gewicht erhalten, ergibt sich,
dass das lateinische Stiick jederzeit auf der Nadelspitze balanciert — in einem
Masse, wie es fiir die Schopfungen der NVéa undenkbar ist: ein Wort zuviel, und
das Stiick wire zu Ende. Denn die Biithnenpersonen diirfen oft nicht die Bedeu-
tung des Wissens erkennen, das ihnen verliehen ist. Und wenn sie es dennoch tun,
da sie der Dichter ihr Wissen zuweilen aktivieren heisst, so diirfen sie erwarten,
dass ihr Gespriichspartner nicht die Konsequenzen zu ziehen bereit ist. Wahrend
bei Menander das Wissen der Biihnenpersonen streng handlungsgebunden ist, d. h.
aus der Handlung hervorgeht und auf diese seinerseits wieder einwirkt, sind die
Personen des lateinischen Stiicks vom Belieben des Autors abhiingig, insofern sie
nur die Konsequenzen ziehen diirfen, die er ihnen erlaubt. Es ist ndmlich keines-

% Vgl. oben S. 23.




48 Eckard Lefévre: Das Wissen der Biihnenpersonen

wegs 80, dass Terenz die Bedeutung des civitas-Motivs fiir den romischen Zuschauer
unterschitzt und daher leichtfertig mit ihm geschaltet hitte. Denn er hat, wie
schon Frank erkannte®!, durch die Erwdhnung dieses Motivs in 220 bewusst «a
full preparation» fiir die Entwicklung der Handlung gegeben. Terenz wollte — aus
dem gleichen Streben heraus wie die Dichter der Néa — den Zuschauer von vorn-
herein einen unmissverstindlichen Wink iiber den Ausgang der Handlung erfahren
lassen®2.

Terenz nahm die Konsequenz, dass er den Biithnenpersonen ein Wissen geben
musste, das sie gar nicht haben durften, nicht aus Griinden des elementaren Hand-
lungsversténdnisses in Kauf, sondern um der attischen Gepflogenheit willen, den
Zuschauer von vornherein zum Wissenden zu erheben. Nur von dieser kiinstle-
rischen Absicht, nicht von einem dramaturgischen Zwang her, ist der Haupt-
anstoss — Davus’ Bericht — zu erkliren. Es wird nur zu leicht unterschitzt, dass
sich der romische Palliatendichter in einer unangenehmen Lage befand, insofern
sein Bestreben, nach griechischen Vorbildern zu arbeiten, die Eigeninitiative not-
wendig einschrdnkte. Denn bei der strengen Architektur der griechischen Komé-
dien bedeutete die — an sich so erfreuliche — Freiheit gegeniiber den dusseren Ge-
gebenheiten eines Stiicks fast immer zugleich einen Verstoss gegen die innere
Struktur. Es gilt jedoch zu sehen, dass Terenz sich bei aller Selbstéindigkeit — im
Gegensatz zu Plautus — nicht aus Willkiir zu Anderungen hinreissen liess, sondern
von kiinstlerischen Gesichtspunkten ausging. So bedeutete die Eliminierung der
undramatischen Prologerzihlung ohne Zweifel einen kiinstlerischen Fortschritt.
Der entscheidende Unterschied zwischen Menander und Terenz liegt also nicht
darin, dass der zweite einen Mangel an kiinstlerischem Urteil hatte, sondern in der
verschiedenen Einstellung hinsichtlich der Bewertung konkurrierender Gréssen.
Wenn Terenz eine kiinstlerische Frage anders beurteilte als Menander, kam er,
wie gesagt, notwendig mit den Voraussetzungen des Originals in Konflikt.

81 S, 318 (oben Anm. 17).
82 Das haben Frank (oben Anm. 17) 318 und Oppermann (oben Anm. 18) 282f. nachdriicklich
betont.




	Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz am Beispiel der Andria

