
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 28 (1971)

Heft: 1

Artikel: Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz am
Beispiel der Andria

Autor: Lefèvre, Eckard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz
am Beispiel der Andria

Von Eckard Lefèvre, Kiel

Die quellenkritische Betrachtungsweise der römischen Komödie pflegt von dem

nicht immer gern eingestandenen Postulat auszugehen, dass Widersprüche und

Unstimmigkeiten grundsätzlich den lateinischen Bearbeitungen zur Last zu legen

seien, indem für die Schöpfungen der Néa weitgehend eine ideale Stimmigkeit im

dramaturgischen Aufbau und in der gedanklichen Konsequenz vorausgesetzt wird.
Und in der Tat scheint die erste Forderung zumindest für die Komödien Menanders

zuzutreffen, wie die bekannte von Plutarch De gloria Athen. 347 EF überlieferte
Anekdote zeigt. Danach soll Menander kurz vor den Dionysien von einem Freund

gefragt worden sein, ob er schon seine Komödie beendet habe. Und Menander
habe geantwortet, die Szenenführung sei bereits genau entworfen, er brauche nur
noch die Verse dazuzudichten : vrj tovç deovg, ëycoye nenolrjxa t?)v xœftwôiav
wxov6/A,f]rai yàg r) ôid&eaiç1. ôsï ô' avrfj rà artyJÔia ènâaai. Hiernach hätte also

Menander vor allem auf die oîxovo/xîa Wert gelegt, auf die Dramaturgie der

Stücke, d. h. auf Szenenverteilung und Szenenführung. Ob diese Anekdote einen

wahren Kern hat - Wilamowitz hat das nachdrücklich behauptet2 -, ist in diesem

Zusammenhang unwichtig, da es hier nur darauf ankommt zu erkennen, wie schon

die Antike über Menanders Kunst geurteilt hat. Dieses Urteil wird nicht nur durch

unsere bisherige Menander-Kenntnis bestätigt, sondern erfährt darüber hinaus vor
allem durch die vor einem Jahr publizierten umfangreichen Teile aus der Aspis
und der Samia eine wesentliche Bekräftigung. Und was die zweite Forderung nach

* Vorbemerkung: Diese Ausführungen wurden in verkürzter Form am 12. Mai 1970 an der
Universität Mainz und am 14. Mai 1970 an der Universität Tübingen vorgetragen. Den
Diskussionen, die sieh dort anschlössen, bin ich zu Dank verpflichtet, insbesondere Prof. K. Gai-
ser und Prof. A. Thierfelder. Voraufgegangen ist diesem Aufsatz ein umfangreicher
Briefwechsel mit Prof. H. Drexler, von dessen vielen Ergebnissen und Anregungen hier nur ein
kleiner Teil verwertet werden kann. Auch dafür weiss der Verf. herzlichen Dank. Es sei

gestattet, auf meine in diesen Zusammenhang gehörende Untersuchung Die Expositionstechnik

in den Komödien des Terenz (Darmstadt 1969) zu verweisen. Während dort versucht
wurde, die einzelnen Änderungen nachzuweisen, die Terenz durch die Eliminierung der Prologe

der Originale vornehmen musste, soll hier bei der durchgängigen Betrachtung eines

ganzen Stücks gezeigt werden, wie sich diese Eingriffe des römischen Dichters zu der inneren
Struktur des Originals verhalten. Für die Behandlung der umstrittenen Eingangsszene I 1,

die hier als einzige ausgeklammert wird, ist dort S. 49ff. zu vergleichen.
1 Zu der Lesart viiö&eoig bei Körte-Thierfelder (test. 11) vgl. A. Schäfer, Menanders Dyskolos.

Untersuchungen zur dramatischen Technik, Beitr. Kl. Phil. 14 (1965) 91 Anm. 1.
2 «Wir dürfen glauben, dass er das wirklich gesagt hat, denn sein Zeitgenosse Lynkeus von

Samos, der in Athen lebte, hat über ihn gesehrieben (Athen. 242 b)» (Menander, Schiedsgericht

[Berlin 1925] 119). Vgl. dazu auch A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur
(Bern 21963) 708.



22 Eckard Lefèvre

gedanklicher Konsequenz angeht, so handelt es sich dahei um ein Charakteristikum,

das mit der Dramaturgie eng zusammengehört. Denn man wird ein Stück
nur dann als einwandfrei gebaut bezeichnen können, wenn seine Voraussetzungen
und Verwicklungen exakt durchgeführt sind.

Man hat daher gerade hinsichtlich der Anwendung der analytischen Methode
auf die römische Komödie für die Originale der Néa eine künstlerische Katio als

Masstab vorausgesetzt, «die in der Dramaturgie kein Ungefähr duldet und
Notwendigkeit des Ganzen wie dramatische Zweckmässigkeit der Teile fordert»3.
Ebenso hat E. Fraenkel in der Plautus-Analyse postuliert, dass grobe Verstösse

gegen die in den Resten der Originale zu beobachtende dramaturgische Praxis,
«wenn sie sich nur bei Plautus finden, nicht den Originalen zugemutet werden»
dürfen4. Da es andererseits aber nicht auszuschliessen ist, dass auch schon die
Vertreter der Néa, und mit ihnen Menander, zuweilen gegen die genannten idealen
Postulate Verstössen haben5, wird man hei der Analyse der lateinischen Stücke

Unstimmigkeiten nur dann mit Sicherheit als ein Kriterium des römischen
Bearbeiters anzusehen haben, wenn sie bestimmte Gründe für die Änderungen gegenüber

den Originalen erkennen lassen - wie z. B. Auflockerung der streng gefügten
Handlung durch Einlage witziger Szenen, Umbiegen der Charaktere ins Derbe
oder Erstreben eines effektvollen Schlusses der Handlung.

Einer dieser Gründe, der nicht aus dem Streben nach erhöhtem Witz und lauterer

Komik resultiert, sondern aus ernsthafter künstlerischer Absicht, ist das

Eliminieren der Prologe der griechischen Originale durch Terenz, die in einer langen
Rhesis die Voraussetzungen der Handlung zu exponieren pflegten. Durch diesen

Eingriff war Terenz gezwungen, die Informationen, die in den Vorlagen der
Prologsprecher gab, den Personen des Spiels in den Mund zu legen, um dem Zuschauer
das Verständnis der Handlung zu ermöglichen. Dabei ergab es sich zuweilen

notwendig, dass das Wissen der Bühnenpersonen überfordert wurde, insofern sie

Informationen übermitteln mussten, die sie eigentlich gar nicht wissen konnten oder
durften6. Darüber hinaus konnte der römische Dichter in Versuchung kommen,
seine Personen mit dem ihnen an sich fremden Wissen in grösserem Masse operieren

zu lassen, als es für die blosse Exposition nötig gewesen wäre, z. B. um irgendeiner

neuen Wirkung willen. In den folgenden Betrachtungen soll am Beispiel der
Andria zu zeigen versucht werden, dass manche Unstimmigkeiten und Wider-

3 W. Schadewaldt, Bemerkungen zur Hecyra des Terenz, Hermes 66 (1931) Iff. Hellas und
Hesperien 472ff. (dort 479). Vgl. auch G. Jachmann, Plautinisches und Attisches, Problemata
3 (1931) 37.

4 Plautinisches im Plautus, Phil. Unt. 28 (1922) 6.
5 So ist beispielsweise der Dyskolos, ein Jugendwerk, in der Dramaturgie noch nicht

ausgeglichen. Mit grossem Scharfsinn hat Schäfer (oben Anm. 1) eine Reihe von Unstimmigkeiten
aufgespürt und dabei von der «von Anfang an kranken Struktur» des Stücks gesprochen
(61). Einiges Überspitzte stellt W. Kraus, Gnomon 40 (1968) 337ff. richtig.

6 Diese Unstimmigkeiten waren der Ausgangspunkt für die oben genannte Untersuchung des
Verf., sie brauchen daher hier nicht wiederholt zu werden.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 23

spräche dieses Stücks, die man nicht zureichend zu erklären vermocht hat, durch
die Eliminierung des griechischen Prologs bedingt sind. Es würde sich dabei also

ein Grund für das Auftreten der Unstimmigkeiten erkennen lassen und demgemäss
die Anwendung der analytischen Betrachtungsweise in dem angedeuteten Sinne

rechtfertigen.
1

Der wesentlichste Teil des argumentum, die Herkunft der Glycerium, über deren

Heiratsfähigkeit im Stück schwerwiegende Zweifel herrschen, wird in der Andria
des Terenz zweimal dargelegt: zunächst exponiert sie Davus in seinem Monolog
I 3 : Mit einem alten mercator habe Glycerium einst vor Andros Schiffbruch erlitten
und sei nach dessen Tod von Chrysis' Vater aufgenommen worden (221-224).
Sodann bringt Chrysis' Vetter Crito am Ende des vierten Aktes die Nachricht, dass

Glycerium civis Attica sei, und erzählt in V 4 ausführlich die Geschichte ihres
Schiffbruchs und ihrer Aufnahme auf der Insel (923-931). Man hat seit je die

Erzählung des Davus, der, wie er selbst sagt, sein Wissen von Glycerium hat, mit
dem Bericht Critos zu einer im grossen und ganzen einheitlichen Geschichte von
Glyceriums Jugend verknüpft. So bemerkt schon Donat zu 923 : haec pars
argumenti est, quae et supra [sc. 221sqq.] iam dicta est. Es ist jedoch ernsthafter Zweifel

an der Kohärenz dieser Berichte und damit an der Herkunft derselben aus der

'Avôgia Menanders geäussert worden.
So hat W. E. J. Kuiper7 daran Anstoss genommen, dass Crito erheblich besser

über Glyceriums Schiffbruch informiert sei als die Schiffbrüchige selbst und
beispielsweise den Namen und Verwandtschaftsgrad des sie begleitenden Atheners
kenne. Er nannte daher Crito mit seinem monopolisierten Wissen die inkarnierte
Unwahrscheinlichkeit: «hij is met zijn gemonopoliseerde wetenschap de geincar-
neerde onwaarschijnlijkheid»8. Er dürfe nicht mehr wissen, als man auf Andros
wisse, und was man dort wisse, kenne Glycerium ebenso gut wie er9. Da sich die
beiden Berichte nicht genau decken, sah Kuiper darin einen Widerspruch, für den

nur Terenz verantwortlich sein könne. Erst der lateinische Bearbeiter habe Phania
den Schiffbruch überleben lassen, damit Crito von ihm sein Wissen erlangen konnte.

Kuipers Rezensent Enk hat ihm ausdrücklich zugestimmt10.
Ebenso ging A. Mazzarino11 von der leichten Diskrepanz in den beiden Berichten

aus und glaubte, darin einen Fall terenzischer Kontamination entdeckt zu haben.

7 Grieksche Origineelen en Latijnsche Navolgingen. Zes Komedies van Menander bij Terentius
en Plautus. Verh. Akad. Amsterdam, Afd. Letterk. N.R. 38, 2 (1936). Zur «ongerijmdheid in
de voorgeschiedenis» der Andria vgl. 109ff.

8 S. 110 Vgl. P. J. Enk, Gnomon 15 (1939) 131.
9 S. 110.

10 Kuiper vermutet, Terenz habe die àvayvdiQioiç ohne die für Menander postulierten
Erkennungszeichen durchführen wollen. So hätte Crito Einzelheiten von Phania noch erfahren
müssen; vgl. Enk (oben Anm. 8) 131.

II Da Menandro a Terenzio. Sulla composizione dell'Andria (Roma 1947 ; Neudruck Messina

1966) 21ff.



24 Eokard Lefèvre

Aufgrund des vorgefassten Postulats, eine der Erzählungen müsse aus der Ilegivêta
stammen, die Terenz selbst im Prolog als zweite Quelle neben der 'Avôgîa angibt
(9ff.), scbloss Mazzarino, dass der von Davus erwähnte mercator (222) in die

Ilegivêia gehöre. Denn da in der 'Avôgîa der Schiffbrach bei Andros geschehen sei,

müsse auch ein solcher in der Idegivêta bei Perinthos stattgefunden haben - in
einem abgelegenen efinögtov, wohin nur ein ëfmogoç hätte reisen können, welcher
eben der mercator der Davus-Erzählung sei. Die - zwar an sich mögliche -
scharfsinnige Folgerang krankt jedoch daran, dass auch der Schiffbrüchige, den Crito
923 nur als Atticus quidam bezeichnet, durchaus ein Kaufmann sein kann, was
Terenz an der zweiten Stelle nicht noch einmal zu wiederholen brauchte12.

Es wird also im folgenden zu prüfen sein, wie sich die beiden Berichte zueinander

verhalten, wobei schon jetzt zu bemerken ist, dass die Ilegiv&îa dabei weitgehend
unberücksichtigt bleiben kann13, da sich die Frage wesentlich einfacher lösen lässt.

Eine Annahme, wie sie Mazzarino vertritt, dass Terenz ohne jeglichen Grund
zwischen seinen Vorlagen gewechselt und somit aus Willkür dramaturgische
Widersprüche provoziert habe, widerspricht allem, was wir von seiner Arbeitsweise
wissen. Es versteht sich im Sinne der angedeuteten Überlegungen von selbst, dass

nur eine Methode befriedigen kann, die nach den Gründen für die kompositionellen
Änderungen sucht, die Terenz an seinen Vorlagen vorgenommen hat14.

2

An dem menandrischen Ursprung von Critos Wissen haben Kuiper und Enk
gezweifelt, weil ihnen dieses absolut unwahrscheinlich erschien15. Es ist jedoch zu
bedenken, dass Crito sich selbst als cognatus von Chrysis' Vater bezeichnet16, der
den Schiffbrüchigen mit dem kleinen Mädchen aufgenommen hatte, so dass er
sehr wohl sein Wissen von diesem haben kann. Daher bemerkt Donat zu dieser

Verknüpfung zu Becht: magna confirmatio veritatis est (zu 927). Da es überdies der

Gepflogenheit der Néa entspricht, dass ein deus ex machina gerade aufgrund seines

Wissens, das dasjenige der anderen Personen übersteigt, den Knoten lösen kann,
dürfte in diesem Falle eher an Glyceriums Wissen Anstoss genommen werden. Es
ist also zu prüfen, ob sich dieses mit dem Wissen Critos verträgt oder ob eine Dis-

12 Mazzarinos unbeweisbare Kombination hat auch A. Klotz, DLZ 71 (1950) 534f. allgemein
abgelehnt.

13 Die Ergebnisse, die die Forschung in der Rekonstruktion der IJegiv&ia erzielt hat, werden
im folgenden stillschweigend vorausgesetzt. Hier sollen nur die Arbeiten von A. Körte,
Hermes 44 (1909) 309ff. und F. Schöll, Menanders Perinthia in der Andria des Terenz, Sitzb.
Heidelb. Akad. 1912, genannt werden. Vgl. H. Marti, Lustrum 8 (1963) 55f.

14 Zu den genannten Divergenzen in den beiden Berichten vgl. unten S. 43ff.
16 Vgl. oben S. 23.
16 Er wird 801 sobrinus Chrysidis genannt, ist also Vetter zweiten Grades (mütterlicherseits)

von Chrysis. Vgl. Donat z. St. : sobrini sunt consobrinorum filii - nam sic dicit Menander;
verum ut alii putant, de sororibus nati, ut sint sobrini quasi sororini. Vgl. A. Thierfelder,
Andria (Heidelberg 1951) 68.



Daa Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 25

krepanz die Frage nach der Herkunft der beiden Berichte von Glyceriums Schiffbruch

klären hilft.
Die entscheidende Stelle, an der Glyceriums Wissen vor der Lösung des Stücks

eine Rolle spielt, ist Davus' Darstellung 220-224. Es ist von grosser Bedeutung

gewesen, dass - vor den Untersuchungen von Kuiper und Mazzarino - bereits

T. Frank erkannt hatte, dass Terenz wegen der Eliminierung des originalen Prologs

die Verse 221 ff. als «rather broad hint» für die Zuschauer eingedichtet hat17.

Unabhängig von Frank hatte sodann H. Oppermann in einer umsichtigen Analyse
nachgewiesen18, dass Terenz aus diesem Grunde sogar die Verse 215-225
eingeschoben habe : was der griechische Zuschauer im Prolog erfahren hatte, musste -
wenigstens teilweise - dem römischen an dieser Stelle mitgeteilt werden. Opper-
manns These ist zweifellos richtig und allgemein anerkannt worden19. Ihre
Begründung braucht daher hier nicht im einzelnen wiederholt zu werden. Es genügt,
daran zu erinnern, dass die Funktion des Passus schon von Donat richtig erkannt
worden ist: argumenti partem narrai (zu 220) und: totius summae argumentum
populo narratur (zu 221). Über Oppermann hinaus ist übrigens festzustellen, dass

Davus mit der Andeutung 219, Pamphilus und Glycerium wollten das erwartete
Kind aufziehen, eine ihm fremde Information vermittelt20, insofern noch genau
die Stelle zu erkennen ist, an der er im Original überhaupt erst das Faktum
erfahren hat, das er bei Terenz schon 219 verkündet21. Denn wenn Pamphilus ihm
401 als den entscheidenden Punkt, der ihren Gegenplan gegen Simos Ränkespiel
gefährden könnte, zu bedenken gibt puerum pollicitus sum suscepturum, ist
Davus über diese unerhörte Neuigkeit erschrocken: o facinus audax (401) - so dass

sich Pamphilus genötigt sieht, seinen Entschluss zu erklären : liane fidem / sibi me

obsecravit, qui se sciret non deserturum, ut darem (401f.), was er kaum bei einer
bekannten Tatsache hätte zu tun brauchen. Es kann kein Zweifel sein, dass Davus
bei Menander hier erfährt, was er bei Terenz schon in I 3 weiss, wie schon Donat
gesehen hat: videtur hoc illi contrarium esse, quod dixit 'quicquid peperisset d. f.'
[219]. sic ergo solvitur: quod ibi servus cum stomacho dixit, hic tarnen Pamphilum
verecunde locutum aeeipimus (zu 400). Was Donat als dichterische Absicht bei der

17 Terence's Contribution to Plot-Construction, AJP 49 (1928) 309ff., bes. 318. Frank hat auch
schon die Funktion des Einschubs richtig gesehen, nämlich «to prevent the spectators from
following false leads» (318). - Es verdient Beachtung, dass bereits K. Kunst, Studien zur
griechisch-römischen Komödie (Wien/Leipzig 1919) 90 von der «seltsamen, auf den wirklichen
Ausgang vordeutenden fallacia der Liehenden, die Davus 220ff. darlegt», gesprochen hat
(Hervorhebung vom Autor).

18 Zur Andria des Terenz, Hermes 69 (1934) 262ff.
18 Vgl. den Literaturbericht von H. Marti (ohen Anm. 13) 59. Bestritten wurde Oppermanns

These von P. W. Harsh, Certain Features of Technique found in both Greek and Roman Drama,
AJP 58 (1937) 282ff., bes. 284f., der die Struktur des Monologs als nicht ungewöhnlich
empfindet. Da er jedoch die inhaltlichen Schwierigkeiten nicht beachtet, ist sein Einwand
unzutreffend. Zweifel äussert auch O. Bianco, Terenzio (Roma 1962) 68ff. Vgl. dazu unten
Anm. 22.

80 Vgl. Expositionstechnik 14f.
81 Vgl. E. Bigott, Die Komposition der Andria des Terenz (Diss. Köln: Bochum 1939) 19f.



26 Eckard Lefèvre

Information des Zuschauers unter verschiedenen psychologischen Aspekten zu
erklären versucht, ist in Wahrheit die Konsequenz der Transposition einer umfangreichen

Einlage aus dem Prolog des Originals in das Stück selbst22.

Da es Oppermann nur auf die Verankerung des Einschubs in den Monolog
ankam, muss angesichts der streng gefügten Architektur der Menander-Stücke jedoch
weitergefragt werden, ob es möglich war, dass Terenz ein so umfangreiches Wissen
des objektiven Prologsprechers auf die Ebene eines Spielers verlagerte, ohne mit
der inneren Struktur des Originals in Kollision zu geraten. Die soeben betrachtete
Reaktion des Davus gegenüber Pamphilus war schon eine bedenkliche Konsequenz

- wenn auch bescheidenen Ausmasses, da sie auf die beiden Stellen 219 und 401 f.
beschränkt ist.

3

Dagegen hat der zweite Teil der von Davus gegebenen Information entscheidendere

Folgen, die bei genauerer Betrachtung die innere Struktur des lateinischen
Stücks erheblich gefährden. Denn 220 ff. schreibt Davus dem Liebespaar eine

weitgehende Kenntnis der Herkunft Glyceriums zu. Dass er mit fingunt (220), fabulae

(224) und non veri simile (225) das Gerede als commentum (225) abtut23, hat an
dieser Stelle nur die Funktion dramaturgischer Verschleierung, wofür es bei Terenz
auch sonst Beispiele gibt24 : fest steht, dass Pamphilus und Glycerium über den
Schiffbruch und die civitas Attica bis zu einem gewissen Grade im Bilde sind, da

später über die letzte wie über etwas Selbstverständliches geredet wird (780.806f.).
Es ergibt sich nun als höchst auffallende Konsequenz, dass es an die

Grundvoraussetzimg des ganzen Stücks rührt, wenn die jungen Leute von vornherein über
die civitas informiert sind. Es handelt sich dabei um den springenden Punkt, den
sie gerade nicht wissen dürfen, weil Pamphilus sonst, wie Davus das 780 richtig
umschreibt, legibus coactus Glycerium heiraten müsste. Das würde Simo von
Anfang an zugeben, so wie er es zugibt, als er von der civitas erfährt. Denn das ist der
entscheidende Umstand, auf den hin Simo seinen durch das ganze Stück hindurch
behaupteten Widerstand gegen die Heirat sofort aufgibt und auf den hin er nur
sagen kann: habeat, valeat, vivat cum illa - mag er selig werden mit ihr (889). Die
unerwartete Nachricht trifft ihn derart, dass er, wie Donat sagt, non irascitur ut
pater, sed dissimulât ut alienus, quia vehementer dolet (zu 889). Es ist also ganz und

gar unglaubwürdig, dass Glycerium und Pamphilus diesen Trumpf auch hei
Menander in der Hand hätten und ihn nicht in ihrer höchsten Not ausspielten. Bei

22 Der Einwand von Bianco (oben Anm. 19) 69f. gegen Oppermann, Davus könne schon in der
'Avôgia von Glyceriums Schwangerschaft gesprochen haben, ist damit hinfällig.

23 Wenn Donat zu 220 bemerkt: non credit factum esse quod dicit, ut supersit errori locus, bzw.
zu 221 : sed ut restet aliquid ad errorem, abrogatur fides, so lässt er die Möglichkeit einer be-
wussten Irreleitung des Zuschauers offen - was in der Néa nicht üblich ist. Und im
vorliegenden Falle soll der Zuschauer ja gerade positiv informiert werden.

24 Zu der indirekten Art der Information von Einzelheiten des argumentum bei Terenz vgl.
Expositionstechnik 110.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 27

dieser Feststellung handelt es sich nicht um ein unerlaubtes psychologisierendes
Postulat, das nicht an die Néa herangetragen werden darf, sondern um die
selbstverständliche Voraussetzung, dass man nicht annehmen kann, in einem Stück der
Néa könnte der eine Spieler über das entscheidende Wissen verfügen und es in der

Auseinandersetzung mit seinem Gegenspieler nicht anwenden, damit die Handlung

des Stücks überhaupt ermöglicht wird. Dass Pamphilus ernsthaft zweifelt,
die Hochzeit mit Glycerium vollziehen zu können, hätte keinem Zuschauer in
Athen zugemutet werden können, der wusste, dass Pamphilus von der civitas
Attica der ein Kind erwartenden Geliebten Kenntnis hatte : denn juristisch musste

er so handeln, wie er es in seinem Innern auch wollte - so wie das auch Simo
einsieht, als er von der civitas erfährt. Man kann ebensowenig für Menander voraussetzen,

dass Davus in den Beratungen mit Pamphilus und den Auseinandersetzungen

mit Simo sein Wissen vergisst, damit das Spiel weitergeht, und es an weniger
entscheidender Stelle, wie wir sehen werden, plötzlich aktiviert. Wenn man weiterhin

berücksichtigt, dass der civitas-rônoç einer der beliebtesten der Néa war, der

nur aufzuklingen brauchte, um die verworrensten Situationen zu lösen25, dann
wird es zur Gewissheit, dass Pamphilus im Original nichts von der civitas Glyce-
riums wusste.

4

Wenn es somit einsichtig ist, dass die jungen Leute bei Menander unter keinen
Umständen die civitas kannten, ja auch nur ahnen durften, ergibt sich als

Konsequenz, dass sie auch nicht von dem Schiffbruch und den damit in Zusammenhang
stehenden Fakten Kenntnis haben konnten. Jedenfalls ist die Version, die Terenz

von Glyceriums Vorgeschichte gibt, ganz unmöglich. Danach hätte Glycerium ihre
attische Abstammung und den Schiffbruch gekannt, nur Namen und Herkunft
des sie begleitenden Onkels nicht: dass dieser aber aus dem attischen Rhamnus

stammte, wussten auf Andros viele Leute, wie Crito ausdrücklich sagt: Rham-

nusium se aiebat esse eadem haec, Chreme, / multi alii in Andro tum audivere

(930f.) - ausgerechnet Glycerium hatte davon nichts gehört! Diese absolut

unglaubwürdige Konstruktion erklärt sich am ehesten, wenn man sieht, dass

Glycerium bei Menander, wie sich schon aufgrund anderer Kriterien ergeben hat, ihre
attische Herkunft gar nicht kannte, dass Terenz aber versuchen musste, ihr auf

irgendeine Weise das Wissen zu vermitteln, das bei Menander Crito als einziger
hatte. Terenz liess daher die Herkunft Phanias - und damit Glyceriums - auf
Andros eine stadtbekannte Geschichte sein, so dass sie auch Glycerium teilweise
erfahren konnte: sie selbst aber durfte nicht alles wissen, was um sie herum die

meisten wussten.
Der kleine Einschub 930 f. - dass Phanias Herkunft viele Leute auf Andros

gehört hätten - ist der dramaturgische Strang, mit dessen Hilfe Terenz seinen

25 Zu dem mit der Wiederherstellung des attischen Bürgerrechts verbundenen âvayvcoQiôfxoç

bei Menander vgl. H. J. Mette, Lustrum 10 (1965) 102f.



28 Eckard Lefèvre

Bühnenpersonen ein Wissen vermittelte, das bei Menander von den auftretenden
Personen offenbar nur Crito gehabt hatte. Denn nur auf diese Weise war es möglich,

dass Davus in I 3 den Zuschauern die Vorgeschichte als Schlüssel der Handlung

vermittelte. Für die Eliminierimg des undramatischen Prologs der Vorlage
nahm es Terenz in Kauf, Glycerium und die ihr Nahestehenden wissen zu lassen,

was sie eigentlich gar nicht wissen dürfen. Er gab damit seinen Bühnenpersonen
ein Wissen, das sie nicht aktualisieren durften, weil es in Wahrheit nur für den
Zuschauer bestimmt ist. Andererseits konnte Terenz nicht so weit gehen,
Glycerium alles wissen zu lassen, was sie gemäss den von ihm selbst durchgeführten
Änderungen eigentlich wissen muss. Denn das Spiel wäre zusammengebrochen,
wenn Glycerium auch den Namen ihres Onkels Phania und seinen attischen
Heimatort Rhamnus gewusst hätte: Die terenzische Handlung musste aufgrund
der neuen Voraussetzungen mit grossem Geschick abgewogen werden, damit die

Unglaubwürdigkeit, die ihr an sich anhaftete, nie offenbar wurde.
Man darf sich nun freilich nicht durch die Tatsache, dass Glycerium bei Terenz

ihren eigentlichen Namen Pasibula kennt (945f.), dazu verleiten lassen anzunehmen,

sie könnte, falls diese Version auf Menander zurückgeht, getrost auch mehr
über ihre Herkunft wissen. Dass sie ihren Namen Pasibula kennt, ist ein rein
dramaturgisches Erfordernis: dadurch werden sowohl Critos Behauptung wie Chre-
mes' Vermutung im letzten Akt bewiesen26. Wie unberechtigt die Folgerung wäre,
die Kenntnis des Namens impliziere ein umfangreiches Wissen, zeigt die verwandte
Geschichte von Pamphila im Eunuchus, die ebenfalls als vermeintliche Schwester
einer Hetäre aufgewachsen ist. Sie kannte nur den Namen der Eltern - und
wahrscheinlich ihren eigenen -, nicht aber deren Heimat und Wohnung27 (111 ff.):

matris nomen et patris
dicebat ipsa: patriam et signa cetera

neque seibat neque per aetatem etiam potis erat.

Da aber andererseits die Hetäre Thais von dem mercator, der die kleine Pamphila
nach Samos gebracht hatte, wusste, dass sie von Räubern aus Sunion entführt
war, konnte sie nur aufgrund dieser Indizien die - im Verlaufe des Stücks erfolgreiche

- Suche nach Pamphilas Eltern aufnehmen. Wenn man schon der in
derselben Situation stehenden Chrysis in der Andria unterstellen wollte, sie hätte die
Suche nach Glyceriums Eltern - aus welchen Gründen auch immer - unterlassen,
so wäre es doch sehr merkwürdig, wenn nicht Glycerium selbst, als sie nach Chrysis'
Tod in höchste Not gerät, alles versucht hätte, ihre Eltern wiederzufinden. Dass

überdies weder Pamphilus noch Davus in ihrem Widerstand gegen Simos Pläne

von dieser Möglichkeit Gebrauch machen, beweist aufs neue, dass niemand von
ihnen auch nur eine Ahnung von Glyceriums civitas gehabt hat.

u Wenn Kuiper und Klotz (Philol. Wochensohr. 57 [1937] 1038) meinen, bezüglich des doppelten

Namens sei «etwas weggelassen», da die Namensänderung nicht erklärt sei, so übersehen
sie die dargelegte dramaturgische Funktion des doppelten Namens.

" Die signa cetera (112) bedeuten nach Donat domum patriam regionemque eius.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 29

In diesem Zusammenhang ist ein weiterer Umstand auffällig. Denn in den dicta

Chrysidis (283), den letzten Worten der sterbenden Chrysis, erscheint Glycerium
wie die leibliche Schwester der Hetäre (286 ff.):

'mi Pamphile, huius formam atque aetatem vides,

nec clam te est, quam Uli nunc utraeque inutiles
et ad pudicitiam et ad rem tutandam sient.

quod per ego te dextram hanc oro et genium tuom,
290 per tuam fidem perque huius solitudinem

te obtestor, ne abs te hanc segreges neu deseras.

si te in germani fratris dilexi loco

sive haec te solum semper fecit maxumi
seu tibi morigera fuit in rebus omnibus,

295 te isti virum do, amicum, tutorem, patrem.
bona nostra haec tibi permitto et tuae mundo fide.'
hanc mi in manum dat. mors continuo ipsam occupât,

accepi: acceptam servabo.

Es ist im höchsten Masse bemerkenswert, dass Chrysis in ihrem 'Testament', in
dem sie Pamphilus ihre 'Schwester' innig ans Herz legt, nicht davon spricht, dass

diese civis Attica sei. Nichts hätte näher gelegen, wenn sie alle Vorzüge und Vorteile

Glyceriums aufzählt und in ihrem letzten Willen Pamphilus beschwört, für
diese vir, amicus, tutor, pater zu sein, als dass sie des Umstandes Erwähnung getan
hätte, der in Attika die wichtigste Voraussetzung für die gesicherte Zukunft eines

Mädchens war. Wenn sie forma und aetas nennt, so gehört auch das genus, die

Herkunft, unbedingt dazu. Wenn Glycerium wirklich weiss, dass sie aus Attika
stammt (220ff.), und viele Leute in Andros wussten, dass ihr Onkel aus Rhamnus
kam (930f.), dann hätte das auch Chrysis wissen und demgemäss Pamphilus hier
beschwören müssen, die attischen Eltern Glyceriums ausfindig zu machen, damit
er sie dann heiraten könne. Ihr Bemühen müsste auf das engste dem der Thais
im Eunuchus verwandt sein, die, wie wir sahen, bestrebt ist, die Eltern der von
ihrer Mutter wie eine leibliche Tochter aufgezogenen Pamphila, also ihrer 'Schwester',

in Athen aufzuspüren. Wenn Chrysis aber nicht weiss, dass Glycerium civis

ist, kann sie auch nicht mit einer Heirat zwischen ihr und Pamphilus unbedingt
rechnen. Daher sind die Ausdrücke vir, amicus, tutor, pater (295) nicht im Sinne

einer Ehe, sondern eher eines nQoardrrjç-Yerhältnisses zu verstehen. Denn nach

attischem Recht braucht jeder Fremde in Athen einen jtQoarârrjç, Glycerium als

Frau überdies einen xvqioç28. So sucht Thais im Eunuchus einen patronus, was sie

149 allgemein mit amici umschreibt, so wie Chrysis 295 von amicus spricht. Und

wenn es am Ende des Eunuchus heisst: Thais patri se commendavit, in cliente-

28 Vgl. J. H. Lipsius, Das Attische Recht und Rechtsverfahren II (Leipzig 1908) 370ff., III (Leipzig

1915) 790f. sowie auch U. Knoche, Über einige Szenen des Eunuchus II, Gött. Nachr.
N.B. 3, 3 (1938) 82 und W. Ludwig, Von Terenz zu Menander, Philologus 103 (1959) 3

mit Anm. 3.



30 Eckard Lefèvre

lam et fidem / nobis dédit se (1039f.), so entspricht das wörtlich und inhaltlich
den Worten der Chrysis tuae mando fide (296). Man wird daher auch amicus, tutor,
pater im Sinne von patronus aufzufassen haben, selbst wenn nicht das exakte

juristische Verhältnis intendiert sein sollte. Was schliesslich das missverständliche
Wort vir angeht, so ist hier eine Bedeutung wie 'ein ganzer Mann' anzunehmen,
so wie Mysis 718 f. sagt, sie habe gehofft, Pamphilus werde ein vir in quovis loco

paratus sein. Diese Deutung ist bereits richtig von J. Koehm erkannt worden, der

gegen den Kommentar von Spengel bemerkt29: «falso Spengel adnotat "vir,
wie im Deutschen 'Mann' für 'Gatte' nam Pamphilum Glycerio tamquam mari-
tum dare Chrysis non potuit; sed vir nihil aliud significat nisi 'homo fortis',
tutor; cf. Phorm. 324 o vir fortis atque amicus.» Leider gibt Koehm keine

Begründung für die (ad hoc gesperrten) Worte «non potuit».
Es ist eindeutig: Chrysis weiss in ihren letzten Worten nichts von der attischen

Herkunft Glyceriums und denkt daher auch nicht an eine Ehe zwischen ihr und

Pamphilus. Daran ändert nichts, dass auch die Schlussphrase banc mi in manum
dat (297) allgemein missverstanden wird. So bemerkt Spengel zur Stelle: «sie legt
unsere Hände in einander als Zeichen der Ehe». Das ist aber schon von der Situation

her nicht möglich, da Chrysis und Pamphilus allein sind: nos soli (285). Zu
Recht hat E. Fraenkel, Gnomon 36 (1964) 781 betont, dass sich die meisten

Interpreten durch Donats Erklärung confirmatae sunt legitimae nuptias per (in) manum
conventionem hätten verleiten lassen30 : «Donat kann kaum jemals der Versuchung
widerstehen, antiquarische Gelehrsamkeit anzubringen, aber mit der Terenzstelle

hat die bei der Eheschliessung durch confarreatio oder coemptio stattfindende in
manum conventio ebensowenig etwas zu tun wie mit Verg. Aen. 4, 104, wo Servius,
das heisst letzten Endes wohl gleichfalls Donat, sie hereinzerrt.» Richtig erklärt
den Andria-Text in allgemeinem Sinne die bei McGlynn31 zitierte, von D. Ruhn-
ken 1825 beigebrachte Parallele Cic. Ad fam. 7, 5, 3 totum denique hominemtibi
trado, 'de manu' ut aiunt 'in manum' tuam istam. Von der Vorstellung der Ehe kann
auch dort nicht die Rede sein32. Es dürfte somit feststehen, dass in der besprochenen

Szene weder ein eheliches Verhältnis noch eine Empfehlung zur Ehe33 und da-

29 J. Koehm, Quaestiones Plautinae Terentianaeque (Diss. Giessen 1897) 26; A. Spengels
Kommentar zur Andria erschien Berlin 21888. Fälschlich führt das Lexicon Terentianum von
P. McGlynn II (London/Glasgow 1967) s.v. vir die Andria-Stelle unter der Bedeutung
'maritus' auf. Ebenso unzutreffend übersetzt Ship (Kommentar zur Andria, Oxford 1960)
vir mit «husband».

30 Vgl. daselbst zum Text der Donat-Stelle.
31 McGlynn I (1963) (vgl. oben Anm. 29) 349 s.v. manus.
32 D. Ruhnken, In Terenti Comoedias Dictata, ed. L. Schopenus (Bonn 1825) (vgl. Tyrrell-

Purser II 132).
33 Welche Schwierigkeiten diese Stelle bereitet, möge stellvertretend die Interpretation von

G. Wilhams, Some Aspects of Roman Marriage Ceremonies and Ideals, JRS 48 (1958) 16£f.

zeigen. Obwohl Wüliams voraussetzt, dass Chrysis nicht von Glyceriums civitas weiss, und
die Szene für menandrisch hält, meint er, dass diese «a reflection of the Roman marriage-
ritual» sei (21), indem er fälschlich das Wort virum (295) heraushebt. (Übrigens hält Williams
Chrysis für Glyceriums Mutter.)



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 31

mit auch nicht die Kenntnis der civitas Attica Glyceriums auf Seiten der Chrysis

vorausgesetzt werden kann34.

Es gibt neben den dicta Chrysidis auch sonst Stellen, die darauf hindeuten können,

dass die Personen des Spiels bei Menander nicht von Glyceriums civitas ge-
wusst haben35. Eine sei hier näher betrachtet. Es ist sehr auffällig, dass Mysis
770 f. den Göttern dankt, dass als Zeugen für die Gehurt aliquot liberae anwesend

waren: dis pol habeo gratiam, / quom in pariundo aliquot adfuerunt liberae. Hier
muss es sich um eine Wendung handeln, die auf Terenz zurückgeht, da in Athen
im Gegensatz zur römischen Rechtspraxis Sklaven vor Gericht als Zeugen
auftreten konnten36. Daher bemerkt Donat zu Recht: testimonia libera contra sermm,
et hoc proprium Terentii est, nam de Romano more hoc dicit (zu 771). Mysis kann
also nicht dieselben Worte im Original gesprochen haben; vielmehr muss hier
eine Änderimg des Terenz vorliegen. Dass Terenz den ganzen Gedanken von sich

aus eingeschoben hätte, ist deshalb unwahrscheinlich, weil er dann kaum einen
nicht recht passenden Gegensatz ersonnen hätte. Denn nach seiner Version wird
Glycerium wenige Verse später als civis bezeichnet (780f.)37: sie wäre nicht auf die

Hilfe von liberae angewiesen gewesen. Die Vermutung ist daher nahehegend, dass

die Alternative bei Menander Bürger-Metöke gelautet hat. Glycerium war, wie

dargelegt, als Metökin auf einen Bürger als nooaTchrjç angewiesen, so dass Mysis
bei Menander gesagt haben könnte, dass auch Bürger bei der Geburt anwesend

waren, die als Zeugen in Frage gekommen wären. Dieser Gegensatz aber war für
Terenz unbrauchbar, der, wie angedeutet, Glycerium in dieser Szene als civis

gelten lässt. So musste er die Alternative zu libera-serva umdeuten, was zwar den
römischen Rechtsverhältnissen entspricht, aber nicht ganz zu seinen eigenen

Voraussetzungen stimmt38.

Es zeigt sich, dass im terenzischen Text noch hier und da die Version Menanders

zu erkennen ist, nach der weder Pamphilus und Glycerium noch Davus und Mysis
von der civitas Glyceriums wissen.

84 Es wird allgemein mit Recht angenommen, dass die Chrysis-Rede aus der 'Avönia Menanders
stamme. Auch der (trotz der Zurückweisung durch E. Bigott [oben Anm. 21] 26ff. und H.
Marti [oben Anm. 13] 59f.) beachtenswerte Versuch von G. Rambelli, die Szene I 5 als
terenzische Umformung eines menandrischen Monologs des Pamphüus in einen Dialog
zwischen diesem und Mysis zu erklären (Due scene delVAndria, Stud. Ital. N.S. 13 [1936]
130ff.), teilt Chrysis' Worte Menander zu. Unhaltbar ist hingegen Mazzarinos These, die
«idealizzazione» der Chrysis in I 5 sei unpassend zu den Voraussetzungen der 'Avôqlu und
daher auf die 77egiv&la zurückzuführen ([oben Anm. 11] 65ff.).

85 So würde man erwarten, dass Pamphilus 274f. auch auf Glyceriums Abstammung Bezug
nähme. Weiterhin ist zu fragen, ob Davus 381 f. wirklich befürchten kann, dass Simo Glycerium

aus der Stadt werfen werde, wenn er genau weiss, dass sie in Wahrheit civis ist. Davor
kann er mit Recht nur bei Menander bangen.

86 Falsch Ship (oben Anm. 29) z. St. Vgl. Lipsius (oben Anm. 28) III 888ff.
87 Diese Verse sind ein Einschub des Terenz, vgl. unten S. 33f.
88 Wenn man sieht, dass Terenz geändert haben muss, kommt nicht mehr die Notlösung in

Betracht, dass Mysis Zeugen meint, die zusätzlich anwesend waren.



32 Eckard Lefèvre

5

Oppermann war bei seinem Nachweis der Erweiterung des Davus-Monologs I 3

von kompositioneilen Erwägungen ausgegangen, insofern die einheitliche Struktur
des Monologs durch den Einschub der Expositionsverse gestört werde. So sehr

Oppermanns These auch anerkannt wurde : an der Berechtigung des Terenz, einen
solchen Einschub vorzunehmen, wurde nicht gezweifelt - von rein künstlerischen
Gründen natürlich abgesehen. Das heisst, man war der Meinung, Terenz habe
Davus und damit Glycerium und Pamphilus an dieser Stelle ein Wissen
zugeschrieben, über das sie sowieso verfügten. Es hat sich aber in unseren Betrachtungen

herausgestellt, dass es sich dabei um ein Wissen handelt, über das die
betreffenden Personen unter gar keinen Umständen verfügen dürfen. Die Erweiterung
des Davus-Monologs I 3 ist damit keine rein künstlerische Frage mehr, sondern ein

Problem, das die innere Struktur des ganzen Stücks angeht.
Wir hatten weiterhin gesehen, dass Davus im Original zu späterer Zeit -nämlich

400 ff. - gar nicht über Pamphilus' Vorhaben, das Kind anzuerkennen, orientiert

ist, über das er bei Terenz schon 215 ff. reflektiert. Und wenn Davus 400 ff.
nicht über das geplante Anerkennen des Kindes informiert ist, darf man annehmen,
dass er im Original auch nicht die zweite Hälfte der Information, die er bei Terenz
215ff. gibt, kennt: nämlich Glyceriums civitas. Denn er kann über Pamphilus'
Plan doch nur überrascht sein, wenn Glycerium keine civis ist, da Pamphilus
gegenüber einer solchen zumindest zur Hochzeit verpflichtet wäre. Man kann aber
auch nicht annehmen, Pamphilus habe Davus bei Menander erst 400 ff. über

Glyceriums civitas informiert. Denn wenn Pamphilus selbst von der civitas spräche,
stünde sie bei Menander noch mehr als bei Terenz im Vordergrund, und es wäre

um so weniger einzusehen, warum Pamphilus diesen Punkt so sträflich vernachlässigte.

Alle diese Erwägungen sind müssig, wenn man sieht, dass Terenz aufgrund der

Eliminierung des Prologs das Wissen seiner Bühnenpersonen erweitern musste.

Warum soll man alle genannten Schwierigkeiten auch für das Original postulieren,
wenn die Hauptstelle, auf die sie zurückgehen, mit Sicherheit ein Einschub des

Terenz ist Wie kann man überhaupt auch nur sagen, die Personen wüssten nichts
Genaues, sondern ahnten es nur, könnten diese Ahnung aber nicht beweisen Ganz

abgesehen davon, dass sie nach Davus' Monolog I 3 tatsächlich relativ gut
informiert sind (für Thais im Eunuchus reicht dieses Wissen, wie gesagt, vollkommen

aus, die Verwandten der Pamphila wiederzufinden) - ganz abgesehen davon wäre

es ja schon deshalb töricht, dieses Wissen für das Original zu postulieren, weil die
Personen es ja in ihrer Not gar nicht anwenden! Man müsste eine ganze Reihe

negativer Momente für das Original voraussetzen, ohne auch nur ein einziges
positives zu gewinnen. Dass die Personen des Terenz dieses Wissen von sich aus erst
dann anwenden, wenn es von Crito ins Spiel gebracht wird, dürfte die Behauptung,
dass sie bei Menander darüber nicht verfügt haben, vollends evident machen.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 33

6

Wenn man also sieht, dass bei Menander das Motiv der civitas Attica Glyceriums
erst durch Critos Auftreten dramatisch wirksam geworden ist, stellt sich das
Problem, wie sich jene Stellen der terenzischen Andria dazu verhalten, an denen schon

vor Critos Erscheinen von Glyceriums civitas die Rede ist. Denn ausser im Davus-
Monolog I 3 wird von dieser noch zweimal gesprochen, bevor man es erwartet.

In der Täuschungsszene IV 4, in der Davus im Zusammenspiel mit Mysis den
alten Chremes das neugeborene Kind erblicken lässt, damit dieser erfahre, dass

Pamphilus der Vater desselben sei, erwähnt der Sklave als letzten Punkt seiner

Argumentation Glyceriums civitas, aufgrund deren Pamphilus sie heiraten müsse

(778 ff.). Auf die Stelle selbst bezogen, ist das Argument durchaus glaubwürdig
angeführt, wenn es auch keineswegs notwendig ist. Denn Chremes hat sich schon

775, als er von dem Kind erfahren hatte, gegen die Hochzeit seiner Tochter mit
Pamphilus entschieden. Aber nicht nur aus Gründen des Inhalts, sondern auch der
Struktur der Stelle empfiehlt es sich, in ihr einen Zusatz des Terenz zu erblicken.
H. Drexler hat darauf hingewiesen39, dass 776 f. wie eine Dublette zu 759 wirke
und vor allem nicht zu sehen sei, wie 775 ff. (ab nunc adeo) an das Vorhergehende
angeschlossen sei. Da überdies 782 an 775 init. anschlösse, liege es sehr nahe, den

ganzen Passus von 775 (nunc adeo) bis 781 als Zusatz des Terenz zu betrachten.
Wieviel im einzelnen auch auf Terenz zurückzuführen sein mag, eines dürfte deutlich

sein : Terenz hat, nachdem Chremes im Original bereits abgeschreckt war, das

civitas-Argument als weiteren Trumpf ausgespielt, indem er an Menanders
Argumentation ein steigerndes Argument anhängte. Da er in I 3 die mit Glycerium
verbundenen Personen von der civitas wissen liess, konnte er ohne Schwierigkeit
Davus in IV 4 von ihr sprechen lassen. Dass die beiden Stellen zusammenhängen,
zeigt die Ähnlichkeit der Formulierung. 220 f. wird es von Davus als fallacia
bezeichnet, dass Glycerium civis sei: civem Atticam esse hanc. 778ff. spricht er wieder

von fallacia:
fallacia

alia aliam trudit: iam susurrari audio
780 civem Atticam esse hanc.

780 hat denselben Versanfang wie 221 : Davus schliesst also an seine frühere Rede
wörtlich an, und die Vermutung liegt daher sehr nahe, dass Terenz wie an der
ersten Stelle auch hier das Motiv der civitas selbständig den Bühnenpersonen in
den Mund gelegt hat. Für den Zuschauer stellt sich wieder die bekannte Frage:
Wenn Davus jetzt endlich mit seinem Wissen aktiv operiert, warum tut er das

nicht in seiner höchsten Not schon früher Die Antwort ist leicht : weil das Spiel
sonst zu Ende gewesen wäre. Eine solche unbefriedigende Voraussetzung der

Handlung wird man schwerlich für Menander annehmen wollen. Terenz war kon-

39 Brieflich an den Verf. am 25. März 1969.

3 Museum Helveticum



34 Eckard Lefèvre

sequent: da er in I 3 Davus das Wissen geben musste, liess er ihn dieses auch

dort, wo es für den Augenblick wirkungsvoll ist, anwenden. Dass 778 ff. ein
Zusatz des Terenz ist, wird vollends offenbar, wenn man den auf diese Stelle
zurückgehenden zweiten Passus betrachtet, an dem die civitas vor Critos Auftritt ausser
in I 3 erwähnt wird. Denn wenn Chremes in V 1 sagt, man behaupte, Glycerium
sei civis, so weiss er das nur durch sein Lauschen in IV 4, nicht aber von Crito,
der inzwischen erschienen ist (IV 5). Bezeichnenderweise geht Simo hier auf das

entscheidende Wort nicht in der Weise ein, wie es nötig wäre, wenn Chremes 833

sagt:
CH. illam hinc civem esse aiunt; puer est natus: nos missos face.

SI. per ego te deos oro, ut ne Ulis animum inducas credere,

835 quibus id maxume utilest ilium esse quam deterrumum.

nuptiarum gratia haec sunt ficta atque incepta omnia
Es lässt sich nicht übersehen, dass Simo überhaupt nicht reagiert, wenn Chremes

überraschend von der civitas spricht. In III 2 hatte ihn Davus informiert, dass

bald von einem neugeborenen Kinde die Rede sein werde. Daher kann Simo jetzt
den zweiten Teil des Verses 833 ignorieren. Er ignoriert aber auch die erste Nachricht,

obwohl Davus ihm das Eintreffen derselben nicht prophezeit hatte. Daraus

folgt eindeutig, dass die zweite Nachricht, die durch die frühere Szene III 2 gut
motiviert ist und hier die ihr zukommende Funktion erfüllt, auf Menander zurückgeht,

die erste aber, die den Voraussetzungen des Stücks zuwiderläuft, von Terenz
stammt. Wie in dem soeben besprochenen Falle war Terenz bemüht, nur die

augenblickliche Wirkung zu erhöhen: Simos Verblendung sollte in noch grösserem
Masse als bei Menander demonstriert werden. Dazu nutzte Terenz seinen eigenen

Motivstrang, den er dem Original hinzugefügt hatte. Wie bei den anderen

Änderungen lässt sich auch in diesem Falle eine künstlerische Absicht erkennen.
Es lässt sich nun zeigen, welche Funktion das Motiv der civitas Attica Glyceriums

bei Menander hatte. So wie die Personen der Néa sofort und unmissverständlich
auf das Erklingen dieses Motivs zu reagieren pflegen, reagiert auch Simo bei
Menander. Denn als Davus die Meldung bringt, ein Alter sei gekommen, der zu
berichten wisse, Glycerium sei civis (855 ff.), da reagiert Simo wie vom Blitz
getroffen, indem er, ohne auf die Nachricht weiter einzugehen, Davus zur Folter
zu schleppen heisst. Simos Reaktion ist so spontan, dass in der entsprechenden
Szene der TlegivUia, wie allgemein angenommen40, Davus sogar auf offener Bühne
mit Feuertod bedroht werden soll. Es ist eindeutig: das civitas-Motiv tritt hier
zuerst in das dramatische Gefüge der 'Avögia ein - jedenfalls was die Simo-Chremes-

Handlung betrifft, denn Crito mag davon schon in IV 5 zu Mysis gesprochen
haben41.

40 Die Identifizierung des Erg. Pap. Ox. 855 (=Menander, edd. Körte-Thierfelder I 130sq.)
mit einer entsprechenden Szene der IlegiMa ist seit Körte (oben Anm. 13) üblich. Vgl.
zuletzt Thierfelder (oben Anm. 16) 21, der die obige Interpretation vertritt. Anders Körte 309.

41 Zum Crito-Auftritt vgl. unten S. 361F.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 35

Dass Simo nur die civitas Attica bewegt, nachdem er einmal von ihr Kenntnis
erhalten hat, zeigt weiterhin die Art, wie er seinen Sohn Pamphilus begrüsst.
Seine erste Frage ist, ob Glycerium civis sei, alles andere ist ihm gleichgültig. Und
als Pamphilus bejaht, ist für Simo der Fall entschieden: die Ehe muss vollzogen
werden (875ff.):

875 SI. ain tandem, civis Glyceriumst? PA. ita praedicant.
SI. 'ita praedicant' o ingentem confidentiam!
num cogitat quid dicat? num facti piget?
vide num eius color pudoris signum usquam indicat.
adeo inpotenti esse animo ut praeter civium

880 morem atque legem et sui voluntatem patris
tarnen hanc habere studeat cum summo probro!

Simo regt sich nur darüber auf, dass es Pamphilus so weit hat kommen lassen.

Aber an Widerspruch denkt er nicht, im Gegenteil: habeat, valeat, vivat cum illa
(889).

Noch ein drittes Mal wird eindrücklich demonstriert, dass Simo nur noch an
Glyceriums civitas denkt, nachdem er von dieser erfahren hat. Denn als Crito
herbeitritt und sich alle um ihn versammeln, damit er seinen Bericht vortragen
könne, unterbricht ihn Simo sofort und fällt sozusagen mit der Tür ins Haus,
noch ehe er ihm vorgestellt ist: eho tu, Glycerium hinc civem esse ais? (908). Es

kann kein Zweifel sein : Wie in so vielen Komödien stösst auch in der 'Avôgia das

plötzlich auftretende cmfos-Motiv alle bisherigen Pläne der Beteiligten um und

bringt die Handlung in das rechte Geleise42. Die drei angeführten Stellen zeigen,
dass Simo wie vom Blitz getroffen auf diese Nachricht reagiert. Sie kann daher erst
ab 859 auf die Simo-Handlung eingewirkt haben. 778 ff. und 833 dürften, wie
dargelegt, mit Sicherheit Zusätze des Terenz sein; für 220ff. ist das längst erkannt.

Wenn vorher behauptet wurde, Pamphilus dürfe vor Critos Erscheinen nicht
von Glyceriums civitas wissen, weil er sonst seinem Vater gegenüber nicht in Zwiespalt

kommen könne, so scheint sich das für das Original noch aus einem weiteren
Reflex in dem terenzischen Stück zu bestätigen. Auf Simos Frage ain tandemi3,

civis Glyceriumst antwortet Pamphilus in einer für den Zuschauer des terenzischen

Stücks merkwürdigen Weise ita praedicant (875). Nachdem es in I 3 hiess,
dass auch Pamphilus von der civitas Kenntnis habe, müsste er doch antworten:
'ja, das habe ich ja schon längst gesagt', oder wenigstens: 'das hatte ich ja schon

immer vermutet'. Er sagt jedoch praedicantu, womit er nur die anderen, nämlich
42 Vgl. oben Anm. 25.
4S Eine in der Donat-Masse überlieferte Deutung versteht den Anfang der Frage wörtlich und

daher falsch: et mire, quasi ipse dicat, quod Davus dixerat. Denn dann hätte Pamphilus
behaupten müssen, was Davus 859 zu Chremes sagt. Vielmehr ist ain tandem floskelhaft zu
verstehen, etwa im Sinne von 'also' (Spengel) oder 'wirklich' (Thierfelder). Wahrscheinlich
trifft eine andere Bemerkung im Donat-Kommentar das Richtige : ergo 'ain' percontativum
verbum est.

41 praedicant bedeutet dasselbe wie das etwas farblosere dicunt. Vgl. Donat z. St. : artificiose pro
'dicunt' posuit.



36 Eckard Lefèvre

Crito und die, denen dieser davon eben berichtet hat, Mysis und Davus, meinen
kann. Die Botschaft ist also auch für Pamphilus völlig neu45. Es kommt hinzu,
dass die ganze Szene V 3 ihre innere Glaubwürdigkeit verlöre, wenn Pamphilus
schon immer von der civitas gewusst hätte und Crito sie ihm jetzt bestätigte. Dann
wäre die deditio 897 ff. völlig unglaubwürdig: tibi, pater, me dedo. quidvis oneris

inpone, impera Mit einer solchen Wendung, wie sie Critos plötzliche Botschaft
bedeutet, hatte Pamphilus bei Menander nicht gerechnet.

Pamphilus' Antwort 875 ist die erste Stelle, an der er selbst von Glyceriums
civitas spricht, d. h. also, er nimmt erst dann auf sie Bezug, als sie von anderer
Seite ins Spiel gebracht wird. Es dürfte sich somit auch von hierher erweisen, dass

bei Menander das civitas-Motiv erst mit Critos Person verbunden war.

7

Wenn es sich also gezeigt hat, dass in der'Mrdpt'a Menanders die Frage nach

Glyceriums Herkunft erst mit Critos Auftreten dramatisch wirksam geworden sein

kann, ergibt sich notwendig, dass die Crito-Szene IV 5 im Original anders gestaltet
gewesen ist als bei Terenz. Crito bringt in der Tat die Entscheidung. Daher nannte
ihn Donat eine persona ad catastropham machinata : nam hic Crito nihil argumento
debet nisi absolutionem erroris eins (zu 796), und Spengel meinte, sein Name, mit
xgirrfç zusammenhängend, kündige an, dass er die Entscheidung bewirke46. Critos
Auftritt ist bei Terenz sowohl in struktureller wie in inhaltlicher Hinsicht höchst

unbefriedigend. Es sei daher gestattet, ihn im folgenden genauer zu untersuchen,
da schon eine so kurze Szene zeigen kann, dass Terenz erheblich umfangreichere
Umdichtungen der Originale vorgenommen hat, als gewöhnlich angenommen wird.
Bedingt ist das durch die strenge Architektur der Originale im kompositionellen
und gedanklichen Gefüge, an dem nicht eine einzelne Änderung vorgenommen
werden konnte, ohne dass eine ganze Reihe von weiteren Eingriffen erforderlich
wurde.

Was die Struktur der Szene IV 5 betrifft, scheut man sich, für das Original die

unglückliche Konstellation der Personen anzunehmen, dass Crito sich mit Mysis
angelegentlich unterhält und dabei übersieht, dass sie ein Kind in den Armen
hält bzw. dass Mysis von der Mutter des Kindes spricht, ohne seiner in irgendeiner
Weise, sei es wahrheitsgemäss, sei es in einer Ausrede, Erwähnung zu tun. Es lässt
sich nicht übersehen, dass das Kind, das in IV 4 ein notwendiges Requisit war,
in IV 5 vergessen ist. Dass bei Terenz bzw. Menander damit eine komische
Wirkung erzielt werden sollte, darf nicht e silentio erschlossen werden. Das wäre ganz

45 Fälschlich deutet A. Klotz praedicant als «gleichgültige» Aussage des Pamphüus, so als ob
diesen die civitas nichts anginge (DLZ 71 [1950] 535). Aber Simo gerät nicht, wie Klotz
meint, über Pamphilus' Gleichgültigkeit in Wut, sondern darüber, dass dieser der fremden
Nachricht so leicht vertraut, eben über die confidentia, wie er selbst sagt (876).

46 Komm, zu 796. Vgl. auch G. Norwood, The Art of Terence (Oxford 1923) 30.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 37

unüblich. In diesem Falle hätten Mysis oder Davus am Ende eine entsprechende

Bemerkung machen müssen. Nicht minder unbefriedigend ist es, dass Davus während

der ganzen Szene herumsteht, ohne an der Handlung teilzunehmen. Erst am
Ende erinnert sich der Dichter seiner und schickt ihn kurzerhand fort (819). Ein
Eeflex dessen, dass Davus im Original nicht auf der Bühne war, kann seine

Schilderung von Critos Ankunft sein: nescioquis senex modo venit (855): Wie kann er
so von Crito reden, wenn er in IV 5 erfahren hat, wie er heisst und dass er Chrysis'
Vetter ist? Man wird daher nicht fehlgehen, wenn man mit Kuiper annimmt, dass

in der 'Avôqîa Mysis und Davus nach IV 4 in Glyceriums Haus gegangen waren
und Crito in IV 5 allein aufgetreten ist47.

Es lässt sich leicht erkennen, weshalb Terenz Mysis - und mit ihr Davus, der
mit ihr von der vorhergehenden Szene her verbunden ist - auf der Bühne gelassen
hat. Während Menander Critos Erscheinen im Prolog exponiert hatte und sich der
Zuschauer daher über die Person des Neuankömmlings im klaren war, sollte sich
bei Terenz im Dialog zwanglos Name, Verwandtschaftsgrad und, soweit möglich,
der Charakter Critos offenbaren. Zur Exposition der ersten beiden Fakten genügte
Mysis' Ausruf 801 f. estne hic Crito sobrinus Chrysidis / is est. Und über den
dritten Punkt, Critos Charakter, informiert den Zuschauer Mysis' Feststellung
pol, Crito, antiquom obtines (817), insofern damit ausgedrückt wird, dass die zuvor
gemachten eigenwilligen Äusserungen nicht zufällig, sondern für Critos Charakter

typisch sind48.

Vor welchen Schwierigkeiten Terenz bei der Eliminierung des Prologs stand,
zeigt ein Vergleich mit dem Poenulus. Der Prologus sagt 104ff., der Poenus frage
überall, wohin er komme, nach seinen Töchtern. So tut er es beim Auftritt 952 f.
Weiter: er verstelle sich hinsichtlich der Sprache: Poenus plane est (113). Wenn
Hanno 930ff. sein Kauderwelsch vorbringt, wusste der Zuschauer sofort: Aha!
Poenus plane est. Drittens: Beinahe hätte der Prologus den hospes vergessen
(118ff.). Und just von diesem spricht Hanno 955ff. Endlich: is hodie hue veniet...
(121)49. Man stelle sich vor, wie die Zuschauer den Auftrittsmonolog ohne diese

Informationen des Prologs hätten verstehen sollen (950ff.) :

47 S. 107f. und 256 (oben Anm. 7). Vgl. auch Enk (oben Anm. 8) 131. Kuiper rechnet damit,
dass Mysis wieder auftrat, ohne dass er die Szene im einzelnen rekonstruiert. Auch Klotz,
Philol. Wochenschr. 57 (1937) 1038 hält einen neuen Auftritt der Mysis für möglich, damit
sie Crito «seine Aufgabe erleichtert» habe.

48 Für antiquom, obtines finden sich bei Donat die beiden Erklärungen 'antiquum' absolute dixit,
ut 'aequum' aut 'bonum', quod antiqui solebant und aut certe per ëXXeiyuv, id est 'morem et

Ingenium?. Die zweite Erklärung dürfte zutreffen, wenn man Hec. 860 morem antiquom atque
ingenium obtines vergleicht (vgl. Wessner zur Donat-Bemerkung und Thierfelder: «deine alte
Art »). J. Marouzeau, Térence I (31963) 186 Anm. 1 weist noch auf Plaut. Most. 789 antiquom
obtines hoc tuom. Wenn Spengel paraphrasiert: «du bist noch ganz der alte, noch ebenso
edelgesinnt als in der Zeit, wo wir dich in Andros kannten», so erklärt er grammatisch richtig,
doch inhaltlich falsch ; denn Mysis kann die vorhergehende Rede Critos kaum als edel
verstehen. Vgl. dazu im folgenden.

49 Der Vers ist nicht unumstritten. Vgl. den Apparat von Lindsay.



38 Eckard Lefèvre

950 deos deasque veneror qui hanc urbem colunt

ut quod de mea re hue veni rite venerim,
measque hic ut gnatas et mei fratris filium

953 reperire me siritis, di vostram fidem!
955 sed hic mihi antehac hospes Antidamas fuit;

eum fecisse aiunt sibi quod fadundum fuit,
eius filium esse hic praedicant Agorastoclem:
ad eum hospitalem hanc tesseram mecum fero;
is in hisce habitare monstratust regionibus.

960 hos percontabor qui hinc egrediuntur foras.
So wie Crito gesagt worden ist, dass Chrysis da gewohnt habe, wo er auftrat
(796), so ist Hanno der Weg zu dem Haus des Agorastocles gezeigt worden (957ff.).
Beide finden den Weg zu dem gesuchten Haus aufgrund einer Beschreibung, beide
halten dabei einen kleinen Monolog. Der Zuschauer des plautinischen Stücks war,
wenn Hanno allein auftrat, informiert, bei Terenz musste Mysis diese Aufgabe
übernehmen. So liess der römische Dichter sie einfach von der vorhergehenden
Szene her auf der Bühne. Davus war dabei ein unwillkommenes Anhängsel.

Von den inhaltlichen Schwierigkeiten des Crito-Auftritts bei Terenz muss die
eine, dass Critos Frage quid Glycerium iam hic suos parentis repperit (806)
voraussetzt, dass sowohl Glycerium wie Mysis über die civitas im Bilde sind, nach
den vorstehenden Überlegungen auf das Konto des Terenz gesetzt werden - ganz
abgesehen davon, dass die strukturellen Erwägungen zu dem Ergebnis geführt
haben, dass Crito bei Menander zu diesem Zeitpunkt allein auf der Bühne war und
die Frage an Mysis somit entfiel60. Da Terenz genötigt war, ein, wenn auch noch
so kurzes Zwiegespräch zu gestalten, um die besprochenen Informationen für den
Zuschauer einflechten zu können, war es aufgrund der gegenüber dem Original
geänderten Voraussetzungen möglich, Crito ein Thema anschneiden zu lassen, das

er bei Menander unter keinen Umständen im Gespräch mit Mysis hätte erwähnen
dürfen. Ausser der Frage nach Glyceriums Eltern werden nur Begrüssungsworte
gewechselt, so dass an dem terenzischen Ursprung des Dialogs zwischen Mysis
und Crito nicht zu zweifeln ist. Wie gekonnt das kleine Gespräch geführt ist,
erhellt schon daraus, dass man es dem römischen Dichter nicht zugetraut hat61.

Dass Critos Auftritt in der von Terenz gestalteten Form nicht auf das Original
zurückgehen kann, geht weiterhin aus dem merkwürdigen Zwiespalt seines
Charakters in IV 5 hervor. Freilich ist es communis opinio, dass Crito ein positiver
Charakter sei, wie Donat zu 796 behauptet hat: ex verbis suis quam gravis quam
modestus sit quamque iustus ostendit. So nannte ihn Spengel «edelgesinnt»62, Nor-

50 Freilich kann Mysis bei Menander am Ende des Crito-Monologs aufgetreten sein. Inhaltlich
ist die Frage jedoch in jedem Fall unpassend.

61 Vgl. H. Halfter, Untersuchungen zur altlateinischen Dichtersprache, Problemata 10 (1934)
129. Drexler empfand den Dialog als «Füllsel» (brieflich am 25. 3. 1969).

52 S. 124.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 39

wood sprach von seinen «alert, friendly and shrewd remarks»63, Haffter empfand
ihn als «edel und gesetzt»54, La Magna erschien er als «brav'uomo»55, Mazzarino
als «uomo di ottimi costumi»56 usw. Seine Freundlichkeit pflegt man zweifellos

aus seinen «friendly remarks» zu erschliessen, also aus dem kurzen Dialog mit Mysis.
Aber seine dann folgende Rede 807 ff. ist alles andere als freundlich, was man
befremdlicherweise nicht beachtet hat. Wenn Crito auf Mysis' Mitteilung, dass Gly-
cerium ihre Eltern noch nicht gefunden hat, mit dem letzten Yers seiner Rede
geantwortet hätte ipsam despoliare non lubet (816), wäre er zweifellos ein edelmütiger
Mensch. Dann würde er nämlich sagen, dass er Chrysis' Erbschaft zwar gern
anträte, dass er aber Glycerium nicht berauben könne, da sie ihre Eltern noch nicht
kenne und somit mittellos sei; hätte sie hingegen ihre Verwandten gefunden,
spräche nichts gegen die Annahme der Erbschaft. Aber zwischen diese mögliche
Kombination schiebt sich deutlich eine Gedankenreihe, die von einem erheblich

weniger edelmütigen Denken zeugt. Denn auf Mysis' Mitteilung hin, dass
Glycerium ihre Eltern noch nicht gefunden habe, denkt Crito nur an sich und sein
Geld. Er sagt: 'Welch Unglück! Dann wäre ich doch gar nicht gekommen! Als
Fremder habe ich ja doch keine Aussicht, mein Geld in einem Prozess zu gewinnen.
Ausserdem wird Glycerium einen defensor haben. So werde ich höchstens als

Rechtsverdreher und Erbschleicher gelten!' Crito ist dermassen auf das Geld

versessen, dass er gar nicht an eine gütliche Einigung mit Glycerium, sondern gleich
ans Prozessieren denkt. Von Anteilnahme an der elternlosen Glycerium ist keine

Spur in seinen Worten zu finden. Und wenn ihn Mysis dann anspricht, sagt er
aussergewöhnlich unfreundlich im Hinblick auf Glycerium : duc me ad earn, quando
hue veni, ut videam (818). Da er nun schon einmal da sei, wolle er einen Besuch
nicht unterlassen. Wie stimmt das zu seinen früheren Worten

Es kann kein Zweifel sein: Der zweite Teil der Szene - Critos Rede 807-816
und seine Bemerkung 818 - passt nicht zu dem Dialog mit Mysis. Da wir gesehen
haben, dass dieser aus inhaltlichen und formalen Gründen eine Zutat des Terenz

ist, liegt die Vermutung nahe, dass die Szene ab 807 auf Menander zurückgeht.
Es bleiben noch die Verse 796ff., die Crito bei seinem Auftritt spricht. Aufgrund

des Charakters des kurzen Dialogs hat man auch diese Worte Critos als freundliche
Äusserung aufgefasst: Crito nehme «behutsam» auf Chrysis Bezug57. Es kann
jedoch schwerlich verkannt werden, dass ihr Tenor keineswegs freundlich ist,
sondern eher zu der Rede 807 ff. passt. Schon Donat hat zu 798 bemerkt : illum sobrinae

pudet. Crito ist nicht gut auf Chrysis zu sprechen. Dass der tiefere Grund dafür
aber nicht Chrysis' Gewerbe, sondern Critos eigenes Verhalten ist, wird aus der

58 S. 30 (oben Anm. 46).
64 S. 128 (oben Anm. 51).
55 Terenzio, La fanciulla d'Andro (Milano 1951) 13.
58 S. 35 (oben Ajim. 11).
67 Haffter (oben Anm. 51) 129. Vgl. Ship (oben Anm. 29) zu 797, Crito spreche «of her

profession as sparingly as possible».



40 Eckard Lefèvre

Motivation deutlich, die früher für Chrysis' Fortgang aus Andros gegeben wird.
In Simos Rede wird Chrysis dem Publikum ganz anders vorgestellt, als Crito von
ihr spricht (69ff.):

interea mulier quaedam abhinc triennium
70 ex Andro commigravit hue viciniae,

inopia et cognatorum neglegentia
72 coacta, egregia forma atque aetate intégra.
74 primo haec pudice vitam parce ac duriter
75 agebat, lana ac tela victum quaeritans;

sed postquam amans accessit pretium pollicens
unus et item alter, ita ut ingeniumst omnium
hominum ab labore proelive ad lubidinem,
aeeepit condicionem, dehinc quaestum oeeipit.

Nach dieser Darstellung ist Chrysis inopia et cognatorum neglegentia coacta aus
Andros fortgegangen. Wenn sie also nach dem Tode der Eltern von ihren
Verwandten keinen ausreichenden Lebensunterhalt und keine adäquate Mitgift
erwarten konnte, so ist das nicht zum wenigsten die Schuld Critos, ihres sobrinus.
Und wenn sie ihr Leben in Athen zuerst ehrbar und in fleissiger Spinnarbeit hart
führte, so hatte sie keineswegs schon in Andros die Absicht, sich in Athen als

Hetäre zu betätigen. Wenn Crito hingegen 797 f. der Meinung ist, Chrysis habe
lieber inhoneste in Athen als honeste in Andros leben wollen, so folgt daraus zwar
nicht unbedingt, dass sie «con la précisa intenzione di darsi al vizio in Atene» die
Insel verlassen habe58, aber Crito ist mindestens überzeugt, dass Chrysis die
Möglichkeit gehabt habe, in Andros zu leben, d. h. also, dass sie aus freien Stücken und
in moralischer Verantwortungslosigkeit fortgegangen sei. Das ist nun keineswegs
ein Widerspruch, den man gar auf die Kontamination zweier Quellen zurückführen

dürfte59, sondern durchaus stimmig.
Zunächst : an der richtigen Wiedergabe der ersten Information ist nicht zu zweifeln,

denn sie gehört, wie G. Rambelli aufgrund sprachlicher Indizien gezeigt hat60

und sich aus inhaltlichen Gründen weiter stützen lässt61, in den Prolog der 'Avdgia
und ist daher objektiv. Und dass Terenz im Hinblick auf Chrysis nicht inmeliorem
partem geändert hat, erhellt daraus, dass Simo gerade kein Interesse an Chrysis'
Anständigkeit hat. Wenn Terenz also geändert hätte, so hätte er es gemäss dem
Erfordernis der Rolle in peiorem partem tun müssen. Wir erkennen vielmehr ein
durchaus stimmiges Porträt Critos für Menander. Nach dem Tode der Mutter der

Chrysis hat er sich wegen seines Geizes nicht um diese gekümmert, so dass sie
auswandern musste. Als er nun von ihrem Tode hört, hofft er sofort auf die Erbschaft
ihres Reichtums - wovon er dann nicht aus Edelmut gegenüber Glycerium ab-

58 Mazzarino (oben Anm. 11) 35f.
59 Mazzarino (oben Anm. 11) 65ff. Vgl. dazu oben Anm. 34.
60 II prologo e la prima scena delVAndria, Stud. It., N.S. 16 (1939) 79ff.
81 Vgl. Expositionstechnik 49ff.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 41

lässt, sondern weil er glaubt, in Athen als hospes nicht viel ausrichten zu können.
Es ergibt sich daraus notwendig, dass Critos Auftrittsworte in dieser Richtung
zu deuten sind: er spricht nicht behutsam von Chrysis, sondern distanziert, ja
abweisend. Er ist wie Thais' Onkel im Eunuchus ad rem avidior. Überhaupt hat
er viel Ähnlichkeit mit diesem. Als nämlich Thais' Mutter gestorben war, verkaufte
er sofort die angenommene Schwester der Thais (130ff.).

Es kann kein Zweifel sein : Crito ist als Gegenspieler zu Chrysis konzipiert. Donat
hat zu 71 ausgezeichnet beobachtet, dass Chrysis 'gut' sein muss, damit die in
ihrer Gesellschaft heranwachsende Glycerium im Verlaufe des Stücks als heiratswürdig

gilt. Deshalb müsse Chrysis aufgrund äusserer Umstände, eben der
negligentia cognatorum, zu ihrem Gewerbe gezwungen worden sein : laude impertita eins

(sc. Pamphili) moribus, qui mox ducet uxorem, superest ut futurae quoque matronae,
id est Glycerio, probitatem debitam pro persona reddat. quae quia honesta numquam
esse poterit, si sic earn constet ante nuptias impudice eductam esse, partim defendenda

partim etiam laudanda est Chrysis, cum qua commorata est. quam quoniam necesse

est meretricem futeri, in condicione turpissimi nominis mulierum sumitur excusatio

voluntatis. Zu 74 heisst es ähnlich mit Bezug auf die vorstehende Bemerkung:
défendit, ut diximus, vitam Chrysidis, ut potuerit apud earn recte morata esse

Glycerium, quae ex argumento matrona erit. Und noch einmal zu 75: artificiose, ut
videatur pudice apud earn futura mater familias educi posse, quam meretricem nécessitas

fecit62.

Auf diese nécessitas ist also keineswegs zu verzichten. Chrysis ist der Typ der

éraîga X6VarV wie Habrotonon in den Epitrepontes, Thais im Eunuchus (bei
Menander: XgvaCç) und Bacchis in der Hecyra. Daran lässt neben I 1 auch die
schon besprochene Szene I 4 mit ihrem Testament keinen Zweifel63. Um es

zusammenzufassen : weil Glycerium 'gut' sein muss, ist auch Chrysis 'gut', und damit
diese 'gut' ist, muss Crito gewissermassen 'böse' sein. Crito ist also vor allem aus

dramaturgischem Grunde 'böse', so wie Aphrodite im Hippolytos des Euripides
oder Zeus im Prometheus Desmotes64. Freilich ist diese Bosheit dadurch
abgeschwächt, dass Crito nicht der einzige der in I 1 beschuldigten Verwandten zu
sein braucht, aber er ist immerhin der nächste cognatus Chrysidis, da die
Erbschaft an ihn fallen würde. Wenn gesagt wurde, Crito sei 'böse', so ist damit nur
seine dramaturgische Funktion gemeint. Man darf präzisieren: er ist avarus, rigi-
dus, Severus, nicht absichtlich böse, doch unumgänglich genug, Chrysis zu
Verstössen und Glycerium nicht in ihrer Not zu helfen, ja sie nicht einmal aus Freundlichkeit

zu besuchen. Wenn Davus ihn 857 charakterisiert tristis severitas65 inest

42 Zu Pamphilus' Charakterisierung von Glyceriums Erziehung (274) weist Donat in dem
besprochenen Sinne auf die Funktion des Chrysis-Bildes 69ff. hin.

43 Vgl. oben S. 29f.
64 Vgl. W. H. Friedrich, Euripides und Diphilos, Zetemata 5 (1953) 148: «Aphrodites Bosheit

ist eine dramaturgische Notwendigkeit, wie es die Bosheit des Zeus im Prometheus ist.»
45 Gegen McGlynn (oben Anm. 29) I 206, der jetzt wieder Veritas vorzieht, bemerkt E. Fraen-

kel, Gnomon 36 (1964) 780, er möge «sich nicht durch jene Herausgeber verführen lassen,



42 Eckard Lefèvre

in voltu atque in verbis fides, so ist zu beachten, dass er ihn natürlich positiv
herausstreichen will. Wenn auch, wie Donat sagt, ad laudem interdum sumitur, non ad

amaritudinem 'tristis', so passt diese Charakteristik doch zu der mürrischen Art
Critos, die aus seiner Rede 807 ff. spricht. Und dass Chremes 915 Crito als bonus

vir bezeichnet, ist ebenfalls vor allem aus der Situation heraus zu verstehen; denn
Crito ist Chremes nur aus Gründen dramaturgischer Vereinfachung bereits bekannt,
wie schon Donat gesehen hat : ne laboret ad persuadendum, miro compendio poetae
iam Crito notus est Chremi (zu 906)66. Crito ist nicht gezielt 'böse', sondern - jedenfalls

bei Menander - geizig und verständnislos.
Man könnte mm fragen, weshalb dieser Charakterzug in der terenzischen Version

nicht voll zum Tragen kommt. Das liegt wohl nicht nur daran, dass Terenz
durch den hinzugedichteten anteilnehmenden Dialog mit Mysis diesen Zug
überdeckt hat, so dass ein im ganzen freundliches Bild entstehen konnte, sondern ist
offenbar vor allem darin begründet, dass Terenz diese Eigenschaft Critos bewusst

nirgends expressis verbis dominant werden Hess, so dass bei ihm das dargelegte
zwiespältige Bild Critos entsteht. Vielleicht darf man hierin eine bestimmte
Absicht sehen, die ihre Wurzel in römischem Denken hat. Denn eine solche Um-
biegung des Charakters gerade in dieser Hinsicht wäre nicht das einzige Beispiel
des Terenz. Von dem gegensätzhchen Brüderpaar der Adelphen ist Micio als
grossherzig und freigebig, Demea als geizig und hart angelegt. Wie 0. Rieth in seiner

vorzüglichen Untersuchimg gezeigt hat67, ist es die selbständige Änderung des

Terenz gewesen, Micios Grossherzigkeit am Ende abzuwerten, Demeas starre Art
hingegen aufzuwerten, obwohl er damit gegen die Voraussetzungen der gesamten
Handlung verstiess: Terenz mochte es seinen römischen Zuschauern nicht
zumuten, dass severitas und parsimonia negativ bewertet wurden; daher spricht aus
Demeas - von Terenz hinzugedichteter - Schlussrede «römischer Stolz. Was

aequom et bonum ist, das hat man letztlich nicht bei den Griechlein zu erfragen,
sondern das wissen die Römer selbst» (131). Sollte Terenz aus demselben Motiv
heraus Crito umgewertet haben, obschon er damit gegen die dramaturgisch
notwendige Anlage der Figur verstiess? Für diese Vermutung spricht vor allem ein
auffallender Umstand. Critos Rede ist mit ihrer Bezugnahme auf einen möghchen
Prozess ausgesprochen unfreundhch gegenüber Glycerium. Die einzige freuncUiche

Bemerkung steht im letzten Vers: tum ipsam despoliare non lubet (816). tum heisst

'zweitens', fügt also einen weiteren Grund zum Vorherigen hinzu. Nun schHessen

sich aber diese beiden Gründe wechselseitig eindeutig aus. Entweder kann Crito

die statt severitas das gleichfalls gut bezeugte, aber hier sinnlose Veritas in den Text setzen.
Zum Überfluss lesen wir Cic. Brut. 97 ipsa tristitia et severitate popularis und 265 quanta
severitas in voltu.»

"Vgl. auch Donats Beobachtung zu 915: mire poeta, cum oportuerit Critonem inimiciorem
Chremi esse quam Simoni, sic rem inducit, ut ei sit notior, contra quem maxime venerat, atque
ab eo defendatur magis, ut res progredi ad catastropham possit.

•' Die Kunst Menanders in den Adelphen des Terenz, hg. von K. Gaiser (Hildesheim 1964) bes.
lOlff.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 43

ans Prozessieren denken oder er kann Mitleid empfinden. Die Argumentation ist
bei Terenz nur psychologisch erklärbar: Crito sagt sich, dass er erstens kaum
Aussicht auf das Geld hat und zweitens das eigentlich ja auch gar nicht wolle.
Dieser Gedankengang liegt bei Terenz zugrunde, nur ist der erste Grund so

dargelegt, dass er, für sich betrachtet, sich nicht zum zweiten fügt. Wir dürfen
aufgrund der bisherigen Darlegungen folgern, dass der zweite Grund, da er nicht zum
ersten passt, von Terenz stammt. Er liebt es, auf diese Weise - vgl. etwa tum (Ht.
288) - einen Grund von sich aus an ein Argument des Originals anzuhängen, was
in diesen Fällen nur psychologisch, nicht logisch zu erklären ist68.

Wenn sich somit gezeigt hat, dass der Dialog zwischen Crito und Mysis eine

Zudichtung des Terenz ist, andererseits die beiden Reden Critos 796 ff. und 808 ff.

gut mit seinem aus I 1 für Menander rekonstruierbaren Charakter zusammenstimmen,

erhält man für die 'Avôgta etwa folgendes Relikt des Crito-Monologs:
796 in haß habitasse platea dictumst Chrysidem,

quae sese inhoneste optavit parère hic ditias
potius quam honeste in patria pauper viveret:

799 eius morte ea ad me lege redierunt bona.

[Aber es wird schwierig für mich sein, an das

Geld zu kommen, denn Glycerium]
809 semper eius dictast esse (haec) atque habitast soroi.
810 quae illius fuerunt, possidet. nunc me hospitem

litis sequi, quam id mihi sit facile atque utile,
aliorum exempla commonent. simul arbitror
iam aliquem esse amicum et defensorem ei: nam fere

grandicula iam profectast illinc. clamitent
815 me sycophantam, hereditates persequi

mendicum.

Der Gedankengang ist einfach: Crito hat gehört, dass Chrysis gestorben ist, aber

er macht sich keine Hoffnung auf das Erbe, weil er weiss, dass Glycerium als ihre
leibliche Schwester gilt. Vor Gericht die Wahrheit zu erweisen, erscheint ihm als

hospes schwierig. Für das Original können zwei Arten des Tenors seiner Rede als

möglich gelten. Entweder liess es Crito trotz den Schwierigkeiten, die er als hospes

hatte, auf einen Prozess ankommen; oder aber er resignierte im Laufe seiner

Betrachtungen: es schien ihm unmöglich, an das Geld zu kommen, weil er nicht
damit gerechnet hatte, dass Glycerium noch mit Chrysis in Gemeinschaft lebte69. In
diesem Falle - der wahrscheinlicher ist - wäre seine Starrheit gemildert, wenn er
auch aus Gründen der Ohnmacht resignierte, nicht aus Edelmut.

Es bleibt noch festzustellen, dass es auch für den Anlass seines Besuches zwei

Möglichkeiten gibt. 1. Crito ist eigens aus Andros gekommen, weil er dort gehört

68 Vgl. Expositionstechnik 30.
69 Sie könnte selbständig leben, verheiratet oder gestorben sein. An das Wiederfinden der Eltern

kann jedoch nicht gedacht werden.



44 Eckard Lefèvre

hat, dass Chrysis gestorben sei. Das ist die allgemeine Ansicht70. 2. Crito könnte
aus irgendeinem Grunde in Athen sein und zufällig von Chrysis' Tode gehört
haben. Dann hiesse 818, Mysis solle Crito zu Glycerium führen, da er ja schon

einmal da sei. hue würde also, falls es bei Menander eine Entsprechung hatte, nicht
bedeuten 'hierher' zu dem Haus der Chrysis (wie es für Terenz naheliegt),
sondern 'hierher' nach Athen, wo er sowieso sei. Denn er musste in das Haus gehen,
damit das Spiel weiterging. Dabei könnte ihm Mysis die Tür geöffnet haben. Im
einzelnen ist das nicht mehr zu rekonstruieren71. Es lässt sich vielleicht noch
erkennen, dass Crito bei Menander nur zufällig in Athen weilte, z. B. wegen einer
Geschäftsreise. Denn als ihn 907 Chremes fragt, quid tu Athenas insolens
antwortet er einfach: evenit. Offenbar bedeutet das nicht, wie man seit Donats
Erklärung pudet fateri propter hereditatem venisse (zu 907) immer wiederholt, Crito
schäme sich, Chrysis' Erbe als Grund seiner Reise zu nennen72, sondern es soll
wohl heissen, dass es in diesem Zusammenhange auf den Grund der Reise nicht
ankomme. Wie dem auch sei, so dürfte auch in dieser Komödie das Wirken
der Tv%r\ eindrucksvoll gewesen sein: wenig freundlich und mürrisch stattet
Crito Glycerium einen Besuch ab und bewirkt doch - wider seinen Willen - ihr
Glück.

Es ist angebracht, an dieser Stelle auf den Ausgangspunkt unserer Untersuchung
zurückzukommen: auf das Wissen der Bühnenpersonen von Glyceriums Herkunft.
Es ergab sich, dass die Erwähnung der Eltern Glyceriums im Dialog zwischen

Crito und Mysis 806 f. ein Zusatz des Terenz ist. Daher ist es wichtig, dass noch

in der terenzischen Fassung zu erkennen ist, wie Crito offenbar im Original von
Glyceriums Herkunft gesprochen hat. Denn als Grund dafür, dass er als hospes

in Athen keine Aussicht habe, Chrysis' Erbe zu erhalten, gibt er an, dass Glycerium
als ihre leibliche Schwester gelte: semper eius dictast esse haec atque habitast soror

(809). Er rechnet also nicht damit, dass ihm in Athen in einem Prozess Glauben

geschenkt würde, Glycerium sei in Wahrheit civis Attica. Er rechnet weiterhin auch

nicht damit, dass Glycerium und Mysis ihm das bezeugen könnten. Vielmehr
nimmt er an, dass diese wirklich an die Verwandtschaft mit Chrysis glauben. Denn
einen Meineid wird er kaum bei ihnen voraussetzen73. Kurz : er ist sich dessen sehr

wohl bewusst, dass er als einziger weiss, dass Glycerium aus Attika stammt. Auch

70 So Spengel zu 796: «Veranlasst ist seine Reise nach Athen durch den in der ersten Scene des
ersten Aktes erwähnten Tod der Chrysis». Ebenso Norwood (oben Anm. 46) 30 und La Magna
(oben Anm. 55) 129.

71 Es soll wenigstens auf die Möglichkeit hingewiesen werden, dass Crito hei Menander
aufgetreten wäre, um Chrysis zu besuchen, jedoch von ihrem Tode erfuhr. Darauf könnte er die
Rede 807ff. gehalten haben. Aus dem terenzischen Text lässt sich jedoch weder für noch

gegen diese Hypothese ein Argument gewinnen.
72 Vgl. etwa La Magna (oben Anm. 55) und Ship (oben Anm. 29) zu 907. Spengel dürfte

dasselbe meinen, wenn er z. St. bemerkt, Critos Antwort sei «ausweichend».
73 Auch von hier aus wird es deutlich, dass die Version, viele Leute auf Andros wüssten, dass

Phania aus Rhamnus stammte (930f.), auf Terenz zurückgeht.



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 45

scheint er dessen sicher zu sein, dass auch Chrysis nichts von Glyceriums civitas
wusste74.

Es dürfte sich somit ergeben haben, dass das cmtas-Motiv bei Menander erst
durch Crito dramatisch wirksam geworden war. Wenn oben gesagt wurde, dass

Terenz in der Täuschungsszene IV 4 dieses Motiv um der augenblicklichen
Wirkung willen eingesetzt habe75, so darf von der Crito-Szene her vielleicht ein weiterer
Grund dafür verantwortlich gemacht werden. Während der griechische Zuschauer

durch den Prolog wusste, dass Crito die Nachricht der civitas Glyceriums bringen
würde, hat Terenz offenbar absichtlich dieses Motiv noch einmal ausdrücklich

aufklingen lassen, um Critos Auftritt in der unmittelbar vorhergehenden Szene

vorzubereiten. Vor allem aber hat er wohl im Gegensatz zu Menander Crito von
der civitas zu Mysis sprechen lassen, damit der Zuschauer wusste, was Critos
Erscheinen überhaupt bedeuten sollte. Die Vorbereitung eines Motivs durch den

Einschub einer Information in der vorhergehenden Szene wäre nicht das einzige

Beispiel in der Andria. Denn die Ankündigung der Schwangerschaft Glyceriums
durch Davus 215f. dient der Vorbereitung der Mysis-Szene I 4, obwohl ihr Auftritt

sich ohne weiteres auch aus sich selbst expliziert76.
Die Untersuchung der Crito-Szene IV 5 lehrt einerseits, zu welch weitgehenden

Umgestaltungen Terenz durch die Eliminierung des originalen Prologs gezwungen
war, zeigt jedoch andererseits, dass er trotz aller Freiheit den Originalen gegenüber
stets bemüht gewesen ist, die Eingriffe nach Möglichkeit durch eine sorgfältige
Dramaturgie auszugleichen.

8

Wenn man den Blick zum Ausgangspunkt unserer Betrachtung zurücklenkt,
den beiden Berichten, die Davus 220ff. und Crito 923ff. von Glyceriums Herkunft
geben, so ist es inzwischen deutlich geworden, dass der erste derselben ein
Einschub des Terenz ist, der den Zuschauer anstelle des gestrichenen Prologs des

Originals über die Vorgeschichte der Handlung informieren sollte, und der zweite
auf Menander zurückgeht, bei dem erst an dieser Stelle der Handlung die

Bühnenpersonen mit diesem entscheidenden Strang des argumentum vertraut gemacht
wurden. Man darf also die Diskrepanz, wenn es sich überhaupt um eine solche

handelt, auf Terenz zurückführen. Es wurde jedoch schon gezeigt, dass Terenz

auch im zweiten Bericht geändert hat, insofern er es eine auf Andros bekannte
Geschichte sein liess, dass Glyceriums Onkel aus Rhamnus stammte (930f.) : auf

74 Es soll freilich nicht übersehen werden, dass auch der terenzische Text glaubhaft ist. Da
Crito bei Terenz voraussetzen kann, dass Glycerium über ihre Herkunft im Büde ist, rechnet
er damit, dass sie wider besseres Wissen sich vor Gericht als Chrysis' leibliche Schwester
ausgeben würde, um sich in den Besitz der Erbschaft zu setzen. Übrigens zeigt auch dieser
Gedankengang, wie wenig edelmütig Crito ist.

76 S. 33.
76 Vgl. Oppermann (oben Anm. 18) 267.



46 Eckard Lefèvre

diese Weise war es möglich, Glyceriums Wissen zu legitimieren". Sonst darf aber
Critos Bericht als original gelten, zumal er auch der ausführlichere ist: Terenz

konnte in den Davus-Monolog auf jeden Fall nur eine abgekürzte Fassung des

Schiffbruchs einflechten. Schon von diesem Umstände her erklärt sich der eine

'Widerspruch', auf den Mazzarino so grossen Wert gelegt hat78, dass der
Schiffbrüchige der Davus-Erzählung auf einer Handelsreise, derjenige der zweiten
Schilderung auf einer privaten Fahrt umgekommen sei. Davus spreche von einem

quidam senex mercator (221f.), während Chremes eingehend 934ff. die Flucht vor
einem Kriege als Grund für die Reise seines Bruders Phania angebe. Davus'
Charakterisierung des senex bedeutet jedoch noch nicht, dass dieser auf einer
Geschäftsreise als mercator Schiffbruch erlitten habe, sondern bezeichnet lediglich
seinen Beruf: Auch ein mercator konnte vor einem Kriege fliehen. Und dass an der
zweiten Stelle nicht noch einmal der Beruf wiederholt wird - weil er im
Zusammenhange mit der Schiffsreise keine Rolle spielt -, sondern der den Zuschauern
bekannte Alte einfach Atticus (923) genannt wird, ist wahrlich kein Widerspruch.

Ebenfalls durch den Umstand, dass Terenz im Davus-Monolog nur Andeutungen
geben konnte, ist es bedingt, dass Davus 223 gleich nach der Erwähnung des

Schiffbruchs bemerkt, der Alte sei tot, damit die Zuschauer nicht sein Auftreten
erwarten. Wenn er dann nachträgt, dass Chrysis' Vater die kleine Glycerium
aufgenommen habe, so steht das keineswegs in Widerspruch zu Critos Bericht, nach
dem auch der Onkel aufgenommen wurde und erst dann gestorben sei (924ff.).
Davus erzählt abgekürzt. Zunächst referiert er in wörtlicher Rede das Ereignis
des Schiffbruchs als Gerede der jungen Leute. Dann trägt er selbst in indirekter
Rede die Tatsache nach, dass Chrysis' Vater Glycerium aufgenommen habe. Es

ist also ganz verfehlt, aus den strukturell verschiedenen Teilen seiner Rede eine

zeitliche Abfolge der einzelnen geschilderten Ereignisse abzuleiten, wie es Kuiper,
Mazzarino, Enk und Klotz getan haben79. Die Ursache dieses vermeintlichen
Widerspruchs lässt sich noch deutlich erkennen : sie liegt nicht in der mangelhaften
Erweiterung des Davus-Monologs, sondern in der Änderung, die Terenz am Schluss

der Crito-Erzählung vornehmen musste. Phania hat den Schiffbruch kurz überlebt,

damit Crito, der ein cognatus von Chrysis' Vater ist, dort im Hause auch den

Namen von dem Gast selbst noch erfahren konnte, bevor dieser starb: is mihi
cognatus fuit / qui eum recepit. ibi ego audivi ex illo sese esse Atticum. / is ibi mortuost

(926 ff.). So weit stimmt sein Bericht mit der Davus-Erzählung überein. Erst durch
den schon betrachteten Zusatz des Terenz 930 f., dass viele Leute hörten, Phania

" Vgl. oben S. 27f.
78 S. 23ff. (oben Anm. 11).
78 Kuiper (oben Anm. 7) 109ff., Mazzarino (oben Anm. 11) 23ff., Enk (oben Anm. 8) 131, Klotz

(oben Anm. 26) 1038. Dass aus Davus' Darstellung keineswegs auf den Tod des mercator
schon beim Schiffbruch zu schliessen ist, sieht Spengel in der Formulierung obiit mortem
(223) begründet: «Schon die Wahl des Ausdrucks zeigt, dass er nicht im Meere ertrank,
sondern auf Andros, wohin er sich aus dem Schiffbruch gerettet hatte, natürlichen Todes starb»
(zu 223).



Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz 47

habe sich auf Andros als Rhamnusier bezeichnet, entsteht notwendig der falsche

Eindruck, als habe er den Schiffbruch lange überlebt. Bei Menander hatte
hingegen Crito die Nachricht gerade noch empfangen und war nach dem Tode von
Chrysis' Eltern der einzige, der über Phania und damit über Glyceriums attische
Herkunft Bescheid wusste. Als letztes ist schliesslich zu beachten, dass Terenz
im Davus-Monolog I 3 gezwungen war, den Gewährsmann, den Chrysis für ihr
Wissen angab, sogleich wieder auszuschalten. Denn es musste deutlich sein, dass

der Zuschauer nicht erwarten konnte, Glycerium könnte eigentlich auch mehr
über ihre Herkunft wissen. - Von einem prinzipiellen Widerspruch kann an keinem
Punkt der beiden Berichte die Rede sein. Mazzarinos Annahme, Terenz habe den

ersten Bericht aus der IleQivûîa übernommen, hat ebenso wie Kuipers These - der
sich Enk und Klotz angeschlossen haben80 -, Terenz habe unzulässigerweise Crito
zum Wissenden gemacht, zur Folge, dass dem lateinischen Dichter auch nicht das

allerelementarste Können zuzutrauen wäre, zwei denkbar einfache Erzählungen
aufeinander abzustimmen. Wer glaubt, Terenz habe nicht einen banalen Bericht
über den Schiffbruch eines mercator selbständig dichten können, ohne haarsträubende

Widersprüche zu provozieren, verkennt doch wohl gröblich seine dramaturgische

Fähigkeit. So weit das Technische.
Es ist andererseits nicht zu übersehen, dass Terenz den Verstoss gegen die

innere Struktur des Stücks offenbar leichteren Herzens durchgeführt hat, als dies

ein Dichter der Néa in einem Original getan hätte. Denn er hat über die - unter
den genannten Umständen zu rechtfertigende - Einlage in I 3 hinaus auch sonst,
wie wir gesehen haben, mit den einmal geänderten Voraussetzungen im Wissen
der Bühnenpersonen operiert. So liess er Mysis ebenfalls über Glyceriums Herkunft
informiert sein (781. 807). Vor allem aber liess er Davus dieses Wissen aktivieren
(778ff.) sowie Chremes seinerseits gegenüber Simo anwenden (833). Dabei ging es

ihm nicht nur um die augenblickliche Wirkung, sondern in I 3 ausschliesslich und
778ff. zu einem wesentlichen Teil um die künstlerisch so wichtige Frage der

Exposition. Da andererseits die neu eingewobenen Motive an keiner Stelle das ihnen
für das Gesamtgeschehen notwendig zukommende Gewicht erhalten, ergibt sich,
dass das lateinische Stück jederzeit auf der Nadelspitze balanciert - in einem

Masse, wie es für die Schöpfungen der Néa undenkbar ist: ein Wort zuviel, und
das Stück wäre zu Ende. Denn die Bühnenpersonen dürfen oft nicht die Bedeutung

des Wissens erkennen, das ihnen verliehen ist. Und wenn sie es dennoch tun,
da sie der Dichter ihr Wissen zuweilen aktivieren heisst, so dürfen sie erwarten,
dass ihr Gesprächspartner nicht die Konsequenzen zu ziehen bereit ist. Während
bei Menander das Wissen der Bühnenpersonen streng handlungsgebunden ist, d. h.

aus der Handlung hervorgeht und auf diese seinerseits wieder einwirkt, sind die

Personen des lateinischen Stücks vom Beheben des Autors abhängig, insofern sie

nur die Konsequenzen ziehen dürfen, die er ihnen erlaubt. Es ist nämlich keines-

80 Vgl. oben S. 23.



48 Eckard Lefèvre: Das Wissen der Bühnenpersonen

wegs so, dass Terenz die Bedeutung des civitas-Motivs für den römischen Zuschauer
unterschätzt und daher leichtfertig mit ihm geschaltet hätte. Denn er hat, wie
schon Frank erkannte81, durch die Erwähnung dieses Motivs in 220 bewusst «a

full preparation» für die Entwicklung der Handlung gegeben. Terenz wollte - aus
dem gleichen Streben heraus wie die Dichter der Néa - den Zuschauer von
vornherein einen unmissverständlichen Wink über den Ausgang der Handlung erfahren
lassen82.

Terenz nahm die Konsequenz, dass er den Bühnenpersonen ein Wissen geben

musste, das sie gar nicht haben durften, nicht aus Gründen des elementaren

Handlungsverständnisses in Kauf, sondern um der attischen Gepflogenheit willen, den
Zuschauer von vornherein zum Wissenden zu erheben. Nur von dieser künstlerischen

Absicht, nicht von einem dramaturgischen Zwang her, ist der Haupt-
anstoss - Davus' Bericht - zu erklären. Es wird nur zu leicht unterschätzt, dass

sich der römische Palliatendichter in einer unangenehmen Lage befand, insofern
sein Bestreben, nach griechischen Vorbildern zu arbeiten, die Eigeninitiative
notwendig einschränkte. Denn bei der strengen Architektur der griechischen Komödien

bedeutete die - an sich so erfreuliche - Freiheit gegenüber den äusseren

Gegebenheiten eines Stücks fast immer zugleich einen Verstoss gegen die innere
Struktur. Es gilt jedoch zu sehen, dass Terenz sich bei aller Selbständigkeit - im
Gegensatz zu Plautus - nicht aus Willkür zu Änderungen hinreissen liess, sondern

von künstlerischen Gesichtspunkten ausging. So bedeutete die Eliminierung der
undramatischen Prologerzählung ohne Zweifel einen künstlerischen Fortschritt.
Der entscheidende Unterschied zwischen Menander und Terenz liegt also nicht
darin, dass der zweite einen Mangel an künstlerischem Urteil hatte, sondern in der
verschiedenen Einstellung hinsichtlich der Bewertung konkurrierender Grössen.

Wenn Terenz eine künstlerische Frage anders beurteilte als Menander, kam er,
wie gesagt, notwendig mit den Voraussetzungen des Originals in Konflikt.

81 S. 318 (oben Anm. 17).
82 Das haben Frank (oben Anm. 17) 318 und Oppermann (oben Anm. 18) 282f. nachdrücklieh

betont.


	Das Wissen der Bühnenpersonen bei Menander und Terenz am Beispiel der Andria

