
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 4

Artikel: Quintilians Urteil über Seneca : eine rhetorische Analyse

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quintilians Urteil über Seneca

Eine rhetorische Analyse

Von Thomas Geizer, Zürich

Discipulos id unum interim moneo, ut prae-
ceptores suos non minus quam ipsa studia
ament et parentes esse non quidem corporum sed

mentium credant. Inst. or. 2, 9,1.

Quintilians Urteil über Seneca (Inst. or. 10, 1, 125-131) verbindet als Urteilenden

und als Beurteilten zwei so berühmte Männer, dass sich damit seit jeher
Literaturkritiker und Philologen intensiv beschäftigt haben1. In geradezu exemplarischer

Weise spiegelt sich in der vehementen Abwehrreaktion des Quintilian
gegen den offenbar überwältigenden Erfolg von Senecas brillanter, ganz der
Wirkung auf die Gegenwart hingegebener Schriftstellerei auf die studierende Jugend
(10, 1, 125) der Gegensatz zweier charakteristischer Geschmacksrichtungen und
Lebenshaltungen. Der akademische Klassizist, der sich aus sittlicher und
ästhetischer Verantwortung dazu berufen fühlt, seine an Meisterwerken zeitloser
kanonischer Geltung, vor allem am Stilideal Ciceros geschulten Wertmasstäbe zu

begründen und aufrecht zu erhalten, um damit die bildsame Jugend für sein

Ideal des vir bonus dicendi peritus (12, 1, 1) zu gewinnen und so dem ihm nur
durch den Zerfall des iudicium (vgl. 10, 1, 125. 131) erklärbaren Abstieg der
lateinischen Redekunst entgegenzutreten, steht dem Mann der grossen Welt,
dem universal interessierten Gelehrten und dem auf die Bewältigung der bedrängenden

gegenwärtigen Wirklichkeit zielenden Moralisten gegenüber, der mit souveräner

Unbefangenheit und psychagogischer Virtuosität gerade die durch ihre
bewusste und gesuchte Modernität als aktuell und pikant wirkenden Stilmittel
in beinahe allen Gattungen literarischer Kunst pflegt, um damit eine verwöhnte,
verdorbene und die mühsame gedankliche Arbeit verachtende Gesellschaft
anzusprechen und so aus ihrer innerlichen Verwahrlosung aufzurütteln.

Aber gerade dieses Urteil ist von Quintilian so formuliert, dass einem naiven
Leser, der es zudem noch isoliert betrachtet, die grundsätzliche Schärfe und der
leidenschaftliche persönliche Einsatz, der seiner Ablehnung Senecas zugrunde-

1 Die neueren Arbeiten seit W. Peterson, in seinem Kommentar zum zehnten Buch (Oxford
1891; Neudruck Hildesheim 1967) XXIVff., sind aufgeführt und diskutiert bei G. Brugnoli,
Quintiliano, Seneca e il de causis corruptae eloquentiae, Orpheus 6 (1959) 29-41. Stellensammlungen

zu Quintilians Urteilen über die Modernisten bei F. Kühnert, Quintilians Stellung zu der
Beredsamkeit seiner Zeit, Listy Filologické 87 (1964) 33-50. Leider war mir H. F. Culver,
Quintilian's condemnation of Seneca, Class. Bull. 44 (1967) 26-28 nicht erreichbar. Zur
literaturkritischen Stellung des Quintilian gut G. M. A. Grube, The Greek and Roman Critics (London
1965) 284-307.



Quintilians Urteil über Seneca 213

liegt, nicht ohne weiteres durchsichtig werden2. Im folgenden sollen nun aber nicht
die schon ausgiebig behandelten Fragen der Berechtigung oder Angemessenheit
von Quintilians Urteil und seiner zeitgeschichtlichen, literaturkritischen und
allgemeintypischen Bedingtheiten noch einmal aufgerollt werden; sondern anhand

von Quintilians eigenen Anleitungen und Hinweisen soll verfolgt werden, wie er
selber bei seiner Formulierung vorgegangen ist und was sich daraus über seine

Absichten erkennen lässt. Das ist meines Wissens bisher noch nicht versucht worden.

Dabei lassen sich dann die scheinbare Zurückhaltung und die Zweideutigkeit

der spezifischen Mischung von Lob und Tadel von ihrem Zweck her als

bewusst zur Erreichung einer eindeutigen Wirkung eingesetzte Mittel verstehen,
und der beabsichtigte präzise Sinn des Ganzen und seiner einzelnen Sätze ergibt
sich aus dem kunstvoll aufgebauten System der Beziehungen, in die dieses

Stück von Quintilian im Zusammenhang hineingestellt wird. Dieser polemische
Abschnitt erweist sich dann als ein Musterbeispiel von Quintilians eigener
rhetorischer Kunst im Dienste einer grundsätzlichen, Person und Sache betreffenden

Auseinandersetzung.
Wie kämpferisch die Mittel seiner Redekunst überhaupt gemeint sind, sagt er

gerade im zehnten Buch dort, wo er sie gegen diejenigen der poetae abgrenzt,
denen er weitgehend dasselbe vorwirft wie dann nachher den dulcibus vitiis des

Seneca (129), des Vertreters der modernen Rhetorik: Meminerimus tarnen non

per omnia poetas esse oratori sequendos genus ostentationi comparatum solam

petit voluptatem... quod non semper uti propriis possit, sed depulsa recta via neces-

sario ad eloquendi quaedam deverticula confugiat... und dagegen seine Position
abhebt : nos vero armatos stare in acie et summis de rebus decernere et ad victoriam niti,
eindrücklich verstärkt durch das kriegerische Bild der rhetorischen Waffen mit
dem Glanz qui terreat, qualis est ferri (10, 1, 28ff.). Während er in seinem Kampf
gegen Seneca zwar nicht in einen Prozess oder in eine politische Auseinandersetzung

verwickelt ist, wie es der normalen Situation seines klassischen Redners3

2 Ältere Charakterisierungen dieses Urteils zusammengestellt von W. H. Alexander, The
Professor's Deadly Vengeance, The Univ. of Toronto Quarterly 4 (1934/5) 239-258 (S. 243f.),
vgl. unten Arim. 12. A. hebt die scharfe Ablehnung drastisch hervor, ohne aber auf die Mittel,
mit denen Quintilian sie erreicht, und auf den Sinn des ganzen Urteils im Zusammenhang
einzugehen, sucht (meist persönliche und kaum beweisbare) Gründe dafür und verteidigt Seneca. -
Die Stellen aus Quint. 10, 1, 125-131 sind im folgenden nur mit der Paragraphenzahl
bezeichnet.

3 Zur Ausrichtung des Quintilian auf die forensische Redekunst und auf die Jurisprudenz
vgl. J. Cousin, Etudes sur Quintilien 1 (Paris 1953) 685-732. Seine eigene klassizistische
Redekunst, die er auch in seiner Institutio anwendet, ihre partes und ihre Techniken, haben nicht
nur eine andere Funktion als diejenige der klassischen juristischen und politischen exempta,
auf die er sich beruft (dazu gut Grube a. 0. [oben Anm. 1] 286f.), sondern sie entfernen sich
natürlich auch stilistisch weit von ihnen und unterliegen trotz allem dem Einfluss der eigenen
Zeit, was Peterson a. O. (oben Anm. 1) XXXIXff. ausführlich illustriert. Die Invektive gegen
Seneca ist also trotz der Abschätzung, mit der Quintilian die declamationes im Gegensatz zum
forum behandelt, doch eher deklamatorisch als einem wirklichen Prozess entsprechend
gestaltet.



214 Thomas Geizer

entspräche, ist es ihm dabei doch um nichts weniger ernst; denn es geht auf
seinem eigensten Gebiet um summae res und erst recht um die victoria. Wenn
irgendwo in seinem Buch, dann ist hier für ihn der Anlass, seine Waffen zu
schärfen.

Wie soll nun aber die Kunst aussehen, mit der nach seiner Auffassung der vollendete

Redner kämpft? - Gerade für die Besten, deren Lektüre er seinem Schüler
der Redekunst empfiehlt, beschreibt er die Unmerklichkeit, mit denen jener seine

Mittel einsetzt : saepe enim praeparat, dissimulât, insidiatur orator, eaque in prima
parte actionis dicit, quae sunt in summa profutura. itaque suo loco minus placent,
adhuc nobis quare dicta sint ignorantibus, ideoque erunt cognitis omnibus repetenda

(10, 1, 21). Damit diese Qualitäten des Redners erfasst werden können, ja der
Sinn einzelner Abschnitte überhaupt klar wird, muss also jedes Werk sorgfältig
studiert und das Verhältnis seiner Teile zueinander aus dem Uberblick überdacht
werden, nec per partes modo scrutanda omnia, sed perlectus Uber utique ex integro
resumendus, praecipueque oratio, cuius virtutes frequenter ex industria quoque occul-

tantur (10, 1, 20). Wir haben also auch bei Quintilian selber, wo er im Kampf
steht, mit der Verwendung solcher versteckter Mittel zu rechnen, deren Sinn und
Einsatz erst nach mehrmaligem Lesen des Ganzen erkennbar wird.

Eine vollständige Analyse erforderte allerdings die Durchbesprechung aller
von Quintilian beschriebenen Techniken in omnibus eloquentiae partibus (vgl. 10,

1, 46), und das würde den hier konzedierten Raum bei weitem überschreiten. Es
können also nur wenige ausgewählte Punkte berührt werden. Aber das Prinzip
tritt damit klar genug zutage.

Das Urteil über Seneca (125-131) setzt er von der geschlossenen Reihe der

vorausgehenden Empfehlungen (46-124) deutlich ab (ex industria Senecam in omni

genere eloquentiae distuli 125), und es gehört auch inhaltlich nicht zur selben

Kategorie wie diese Liste, die umfasst, qui sint (legendi*), quae in auetore quoque

praecipua virtus (37), eingeführt als nostri iudicii summa (40). Seine Auswahl

von wenigen eminentissimi kann und muss ergänzt werden, facile est enim studiosis,

qui sint his simillimi, iudicare (45). Das indicium über solche Ergänzungen ist aber

nur möglich innerhalb ipsorum qui rectum dicendi genus (vgl. 10, 1, 89; 2, 5,11 ;

9, 3, 3) sequi volunt (44)4. Damit bezieht er seinen mittleren, sich auf Cicero und
dessen Urteil berufenden (vgl. z. B. 10, 1, 24. 27. 33. 38 ff. 105 ff. 123 ; Cic. Or. 20 ff.)
Standpunkt und schliesst dabei gleichzeitig die zwei extremen Positionen jener,
die solos veteres legendos putant - die archaisierenden 'Attizisten' - und jener, die

recens haec lascivia deliciaeque et omnia ad voluptatem multitudinis imperitae com-

posita delectant (43) - die 'asianischen' Modernisten - kategorisch aus5. Seneca

4 Auch innerhalb des rectum dicendi genus gibt es die Variationsbreite der drei genera, die
er 10, 1, 44 beschreibt und 12, 10, 58 terminologisch als subtile îoxvôv), grande atque
robustum ußoöv), medium oder floridum àv&rjoôv) bezeichnet.

5 Zu Quintilians mittlerem Standpunkt und der rhetorischen Theorie seiner Zeit vgl. Ed.
Norden, Die antike Kunstprosa l5 (Darmstadt 1958) 269.



Quintilians Urteil über Seneca 215

gehört weder zu den empfohlenen eminentissimi noch zu den diesen simillimi,
sondern zur zweiten Gruppe der Ausgeschlossenen. Technisch gesprochen ist also
das Urteil über ihn ein Exkurs, für dessen Einführung Quintüian auch eine
besondere Begründung gibt (125).

Den Exkurs, egressus oder egressio, behandelt er (4, 3) wie die anderen Teile

hauptsächlich unter dem Gesichtspunkt der Gerichtsrede und definiert ihn als

alicuius rei, sed ad utilitatem causae pertinentis, extra ordinem excurrens tractatio

(4, 3, 14). Ein Exkurs kann allen Teilen der Rede angehängt werden, unter der

Bedingung, dass er den Zusammenhang nicht zerreisst. Er kann drei Funktionen
haben, die Quintilian im vorliegenden Fall alle ausnützt, nämlich als Ubergang
von einem Teil zum anderen, si cohaeret et sequitur (4, 3, 4f.) - hier als Ubergang
zwischen de copia verhörum (10, 1) und de imitatione (10, 2) - oder velut sequentis
exordium (4, 3, 9) - hier zur Einleitung von de imitatione - und schliesslich post
quaestionem perorationis vice fungitur (4, 3, 11) - hier als peroratio zu de copia
verborum und zur Reihe der iudicia.

Dass dieser Exkurs ad utilitatem causae pertinens (4, 3, 14) zur Sache der iudicia
gehört, so sehr sogar, dass sein spezifischer Exkurscharakter gar nicht unmittelbar

in die Augen springt, muss nicht eigens nachgewiesen werden. Technisch wichtig

ist die Begründung, mit der Quintilian ihn einleitet: propter vulgatam falso
de me opinionem, qua damnare eum (sc. Senecam) et invisum quoque habere sum
creditus (125). Von den möglichen Inhalten des Exkurses (indignatio, miseratio,
invidia, convicium, excusatio, conciliatio, maledictorum refutatio 4, 3, 15) macht
diese Begründung die folgende Ausführung zur maledictorum refutatio oder excusatio

gegenüber der über Quintilian verbreiteten opinio (ob dabei falso der Wahrheit

entspricht oder nicht, kann hier ausser Acht gelassen werden; vgl. zur
communis utilitas 2, 17, 36), während sie in Wirklichkeit viel eher der invidia dient.
Aber Quintilian verschafft sich damit nicht nur die Möglichkeit, dieses Urteil
überhaupt auszusprechen, sondern er versetzt sich gleichzeitig in die Position des

zu Unrecht Angeklagten und die inventio seiner Verteidigung in den status quali-
tatis (7, 4, Iff.) und wehrt erst noch den Vorwurf der invidia ab, die sein Urteil
über Seneca sonst wirkungslos machen könnte. Invidia gehört zu den res in
quibus maxime sunt personis iuncta quae agimus (5, 10, 32), speziell zu denen,
inde errares existunt et pessimi adfectus, in quibus sunt ira, odium, invidia (5, 10,

34). Mit der vorsichtig zurückhaltenden Formulierung seiner 'Verteidigung' ist
also Quintilian absichtlich bestrebt, den Anschein irgendeines dieser pessimi
adfectus zu verwischen und dessen Wirkung vielmehr dem bekämpften Gegner

anzuhängen (vgl. potioribus praeferri non sinebam, quos ille non destiterat in-
cessere, cum... placere se diffideret 126). Die Argumente, die er dafür
verwendet, zählt er beim status qualitatis auf. Die stärksten sind xar' âvTiXrjipLv ;

denn defensio longe potentissima est, qua ipsum factum, quod obicitur, dicimus
honestum esse, und zwar natura, quod fit secundum cuiusque rei dignitatem (7,

4, 4f.). Der Vorwurf gegen ihn sei damals - anlässlich der Veröffentlichung seines



216 Thomas Geizer

früheren Traktates de causis corruptae doquentiae6 - erhoben worden dum corrup-
tum dicendi genus revocare ad severiora indicia contendo (125) und jenen potioribus
praeferri non sinebam (126). Weiter verteidigt er sich Kar' âvrldeatv, das heisst
factum per se improbabile adsumptis extrinsecus auxiliis tuemur (7, 4, 7). Der Schein

von damnare und invisum habere sei als zufällige Folge jenes honestum factum
entstanden (accidit mihi 125), während non equidem omnino conabar excutere,
sed (126). Der Anlass dazu, dass er damals Seneca in die Schranken zu
verweisen hatte, sei gewesen, dass tum solus hie fere in manibus adulescentium fuit
(125).

Schliesslich benützt er jenes Mittel, von dem er sagt: in quo genere fortissimum
est, si crimen causa facti tuemur avreyxXrj/ua dicitur, quia omnis nostra defensio

constat eius accusatione, qui vindicatur (7, 4, 8), und solche accusatio als stärkste

'Verteidigung' bildet dann in Wirklichkeit das Rückgrat der Qualifikation des

Seneca. Seneca accusatur, dass er potiores non destiterat incessere, cum diversi sibi
conscius generis placere se in dicendo posse <(m) quibus Uli placèrent diffideret (126),
und ihm wird vorgeworfen: placebat propter sola vitia (127) multa rerum cogni-
tio, in qua tarnen aliquando ab his, quibus inquirenda quaedam mandabat, deceptus

est (128) in philosophia parum diligens (129). Seine elocutio, um die es hier in
erster Linie geht, ist ganz verwerflich: in doquendo corrupta pleraque atque eo

perniciosissima, quod abundant dulcibus vitiis (129). Damit ist also, zu Quintilians
Verteidigung, als selbstverständlich berechtigt dargestellt, dass er Seneca damals
ablehnen musste, dum corruptum et omnibus vitiis fractum dicendi genus revocare
ad severiora indicia contendo (125), was eben zu jener, wie Quintilian glauben
machen will, vulgatam falso de me opinionem geführt habe, qua damnare eum et

invisum quoque habere sum creditus (125). Diese accusatio wird aber von Quintilian
als solche sorgfältig verborgen. Zwischen ihren Sätzen lobt er deshalb auch manches

an Seneca, denn reus (als den Quintilian sich ja darstellt), quotiens causa patietur,
debebit esse in defensione moderatus, quia fere ira et concitatio furori sunt similia
(7, 4, 31). Deshalb vermeidet er auch den Eindruck von ira auf seiner Seite und
die offene Beschimpfung, die zu diesem Eindruck beitragen müsste. Hingegen
arbeitet er auf die für seine Sache günstige invidia hin, aber nach den Regeln
der Kunst mit versteckten Mitteln, namque eos gravis et intolerabiles id ipsum
demonstrat, quod cedimus, et ignorant cupidi maledicendi aut adfectatores libertatis

plus invidiam quam convicium posse ; nam invidia adversarios, convicium nos
invisos facit (6, 2, 16). Damit stossen wir zum zentralen Mittel vor, das Quintilian
verwendet, um unter dem Schein der moderatio seine Invektive aufzubauen. Es

6 Eine Vorstellung vom Inhalt dieses verlorenen Werkes (vgl. 6 pr. 3; 8, 6, 76) kann sich
allein auf die Vorwürfe gegen die moderne Rhetorik stützen, die in der Institutio enthalten sind.
Einen neuen Versuch, ihm schon gewisse Urteile zuzuweisen, indem er sie mit Seneca in
Verbindung bringt, unternimmt Brugnoli a. O. (oben Anm. 1) 35 ff. Es lässt sich zwar kaum
erweisen, was wirklich im früheren Buch schon gestanden hat; aber es ist doch wahrscheinlich,

dass es wesentlich polemischer war als das hier formulierte Urteil über Seneca, was ein
weiterer Grund sein könnte für die jetzt zur Schau getragene Zurückhaltung.



Quintilians Urteil über Seneca 217

ist die simulatio (gepriesen auch 10, 1, 21; s. oben), satisfaciendi rogandi elgcoveia,

quae diversum ei, quod dicit, intellectum petit, hinc etiam ille maior ad concitandum
odium, nasci adfectus solet, cum hoc ipso, quod nos adversariis summittimus, intelle-

gitur tacita impotentiae exprobratio (6, 2, 15f.; zur impotentia vgl. die eben
ausgeschriebene Stelle 126 non destiterat incessere conscius diffideret, ferner inge-
nium tractavit... omnem materiam 128, si non omnia sua anlasset 130).

Zur EÎQCùveia gehören die immer wieder eingeschränkten Belobigungen des

Seneca, die man zunächst im Lichte der negativen Urteile lesen muss, die ohne

Rückzieher gefällt werden. Dazu wird ihr wahrer Sinn noch deutlicher im
Beziehungsfeld der weiteren Teile, in die der Exkurs hineingestellt ist. Bei Seneca

sind nicht nur in eloquendo corrupta pleraque, sondern eo perniciosissima, quod
abundant dulcibus vitiis (129). Die Begründung für diese besondere Gefährlichkeit
wird ausführlich dargelegt. In einer anaphorischen irrealen Konditionalperiode
werden vier Vorwürfe zusammengestellt (130). Ihr reales Gewicht wird
deutlicher, wenn man die Figur der irrealen Bedingung auflöst und sie zusammen
mit der Apodosis in den entsprechenden affirmativen Satz zurückübersetzt. Das

ergibt : (obyliqua non contempsit, parum <[recta> concupivit7 (vgl. den Gegensatz

ipsorum qui rectum dicendi genus sequi volunt 44), omnia sua amavit (vgl.
lascivus Ovidius et nimium amator ingenii sui 88), rerum pondéra minutissimis
sententiis fregit, itaque puerorum amore potius quam consensu eruditorum compro-
batur. Der consensus eruditorum also lehnt ihn ab, und nur die Unreifen, die pueri,
lieben ihn. Verum sie quoque iam robustis et severiore genere satisfirmatis legendus

(131), womit noch einmal daran erinnert ist, dass Quintilian in jenem Buch de

causis corruptae eloquentiae das corruptum et omnibus vitiis fractum dicendi genus
selber revocare ad severiora iudicia contendit (125), dessen Thesen er also keines

wegs zurücknimmt, sondern deren Berechtigung er mit seiner 'Verteidigung' im
Gegenteil nochmals bekräftigt und auf das er sozusagen für weitere Auskunft
verweist. Seneca ist also nur den satis firmatis legendus, denn diu non nisi optimus
quisque et qui credentem sibi minime fallai legendus est (20; vgl. schon 2, 5, 18ff.),
und gerade dieses fallere hat Seneca den credentibus sibi pueris gegenüber mit
verderblichen Folgen bewirkt: amabant autem eum magis quam imitabantur, tan-

tumque ab illo defluebant, quantum ille ab antiquis descenderat (126). Deshalb war

7 Der Text mit den von Ed. Wölfflin, Hermes 25 (1890) 326f. vorgeschlagenen Konjekturen
<[obytiqua und parum <recta}, die Peterson a. O. (oben Anm. 1) 207 f. diskutiert und verteidigt,
ist zumindest dem Sinne nach befriedigend, parum rectum auch terminologisch sehr passend
(vgl. ausser dem sehr ähnlichen 2, 13, 10 den betonten Gegensatz zu Modernisten und Archa-
isten: ipsorum qui rectum dicendi genus sequi volunt 10,1,44, der beinahe in unmittelbarem
Bezug zum nachher entsprechend beurteilten Seneca steht; vgl. obenS. 214), (obyliquaallerdings

nur durch die Lesart der Handschriftenklasse A si aliqua nahegelegt, während die
Klasse B simile qua, die Excerpta Parisina (E, s. XII) simile quamvi bieten. Eine reiche Ernte
weiterer, weniger wahrscheinlicher Vermutungen bei Brugnoli a. O. (oben Anm. 1) 31
Anm. 5, der selber beim non liquet bleibt, und bei V. Buchheit, in Radermachers Text, ed.
stereotypa correctior, pars II (Leipzig 1959) 457.



218 Thomas Geizer

die Wirkung seiner dulcia vitia perniciosissima : placebat propter sola vitia et ad

ea se quisque dirigebat effingenda, quae poterat (127). Der Grund dafür war, dass

nur er den pueri gefiel, solus hie fere in manibus adulescentium fuit (125), solchen

eben, die noch kein gefestigtes iudicium (vgl. 131) hatten, während er sogar aus

böswilliger Berechnung die potiores non destiterat incessere, cum diversi sibi conscius

generis placere se in dicendo posse (iis) quibus Uli placèrent (eben dem consensus

eruditorum) diffideret. Er hätte wohl Besseres erreichen können, aber absichtlich
hat er es nicht versucht: digna enim fuit ilia natura, quae meliora vellet: quod
voluit effecit (131). Seneca war also eigentlich willentlich und wissentlich ein
Verderber der urteilslosen Jugend.

Wenn er trotzdem zum legendus erklärt wird (131), so wird davon nichts

zurückgenommen, im Gegenteil. Er ist es ja nur satis firmatis, und zwar mit der

Bestimmung vel ideo, quod exercere potest utrimque (also Seneca als Beispiel des

schlechten Geschmacks) iudicium', denn gerade das iudicium darf sich nicht nach

ihm richten, sondern es muss selbständig unterscheiden, und das heisst in diesem

Fall: seine vitia ablehnen können: velles eum suo ingenio dixisse, alieno iudicio
(130) und eligere modo curae sit, quod utinam ipse fecisset (131). Nicht zufällig geben
also diese beiden exclamationes jenen beiden Stellen Pathos (augendis adfectibus
accomodatae figurae, constant maxime simulatione [vgl. wieder 10, 1, 21] irasci
nos ...et dolere et indignari ...fingimus quod exclamationem quidam vocant...
haec simulata et arte composita schemata 9, 2, 26f.), wo von der verderblichsten

Wirkung seiner dulcia vitia (129) und seiner fehlgeleiteten voluntas (131) die Rede

ist. Im Lichte dieser Urteile erscheinen die ironischen Belobigungen und gar
Verteidigungen des Seneca als reiner Hohn (vgl. dazu 9, 2, 44ff.). Schon die
verharmlosende Einschränkung: quem non equidem omnino conabar excutere, findet
ihre Bestätigung nur in jener zweifelhaften Empfehlung, dass Seneca legendus

quod exercere potest utrimque iudicium. Die Nachahmung durch seine Liebhaber
hat für diese katastrophale Folgen (deßuebant 126). Diese waren zwar unreife

Stümper, ad ea se quisque dirigebat effingenda, quae poterat (127). Aber mit simulierter

indignatio wird Seneca sogar verteidigt gegen den schlechten Eindruck, den

diese mit ihrer iactatio von ihm erweckten: Sie verleumdeten ihn geradezu, denn

so schlecht wie diese sei er doch nicht gewesen, deinde cum se iactaret eodem modo

dicere, Senecam infamabat (127). Ja, es wird sogar Bedauern darüber geäussert,
dass ihr amor sie zu nichts Besserem führte, foret enim optandum pares ac saltern

proximos Uli viro fieri (126) - man hat allerdings gerade eben erfahren, quantum
ille ab antiquis descenderat und dass er das auch wusste (126), und liest später
noch, dass er es eigentlich wollte (131). Wie gut wären also diese Nachahmer
geworden, selbst wenn sie den irrealen Wunsch erfüllt hätten pares ac saltern proximos

Uli viro zu werden
Er gefiel leider propter sola vitia; aber gönnerhaft wird eingeräumt: cuius et

multae alioqui et magnae virtutes fuerunt (128). Nimmt man allerdings das Lob
dieser virtutes unter die Lupe, so wird klar, welche Bedeutung sie für den Schüler



Quintilians Urteil über Seneca 219

der eloquentia haben, nämlich gar keine. Es sind in Wirklichkeit alles Dinge, die

gar nicht nachgeahmt werden können : adde quod ea quae in oratore maxima sunt,
imitabilia non sunt, ingenium, inventio, vis, facilitas et quidquid arte non traditur
(10, 2, 12; vgl. amabant magis quam imitabantur 126). Für das was arte traditur
wird auch abschliessend festgehalten: sed in eloquendo corrupta pleraque (129).
Und was bedeuten die zugestandenen virtutes im einzelnen? Über den Wert des

ingenium facile et copiosum hört man nachher: velles eum suo ingenio dixisse,
alieno iudicio (130). Ingenium ohne iudicium ist aber omnium in eloquentia vitiorum
pessimum (8, 3, 56), und um jeden Preis sein ingenium zeigen zu wollen, ist
xaxôÇrjÀov, ein charakteristisches vitium der Modernisten (vgl. 2,5, 10 ff.; 10, 1, 88),
und auch copiosum ist nur gut mit iudicium (nobis autem copia cum iudicio paranda
est 10, 1, 8f. ; vgl. 2, 12, 6ff.), das bei Seneca eben fehlt. Das plurimum studii
führte Seneca doch nicht einmal zu einer seriösen Sachkenntnis: seine multa
rerum cognitio stammt erstens aus zweiter Hand und ist zweitens erst noch

unzuverlässig, in qua tarnen aliquando ab his, quibus inquirenda quaedam mandabat,

deceptus est (128). War es also unter diesen Umständen ein Vorteil, dass er tractavit
etiam omnem fere studiorum materiaml Auch ohne die oben schon behandelten
Urteile wäre es klar, was Quintilian darüber meint, wenn er nur eine trockene
Liste gibt von orationes, poemata, epistulae, dialogi ohne jedes Lob dafür, und nach

jener Einleitung: ex industria Senecam in omni g en ere eloquentiae distuli
(125), und besonders da sich derselbe Erfolg ausdrücklich in seiner eigentlichen
Domäne, der Philosophie, bestätigt: in philosophia purum diligens (129). Aber
er war wenigstens ein egregius vitiorum insectator und multa etiam morum gratia
legenda. Doch auch dieser Trostpreis wiegt nicht schwer, denn a philosophorum
vero lectione ut essent multa nobis petenda vitio factum est oratorum, qui quidem Ulis

optima sui operis parte cesserunt, nam et de iustis etc. (sc. de moribus) dicunt.
Zwar gilt von einigen, dass sie oratorem futurum optime praeparant. sed his

quoque adhibendum est simile iudicium, ut etiam cum in rebus versemur isdem, non
tarnen eandem esse condicionem sciamus litium ac disputationum (10, 1, 35f.)8.

Gleich zweischneidig wie das ingenium sind auch die multae in eo claraeque

sententiae, denn gerade die Häufigkeit der Sentenzen (multae), die Quintilian immer
wieder tadelt, gehört zu den entscheidenden Kriterien dafür, dass der Redner
der verurteilten modernistischen Richtung folgte (8, 5, 2 ff. 13 ff.). Einer der gegen
Seneca ausgesprochenen Vorwürfe ist ja, dass er rerum pondéra minutissimis sen-

tentiis fregit (130), und diese gehören zu dem vitiosum et corruptum dicendi genus,
quod aut verborum licentia exultât aut puerilibus sententiis lascivit... (12, 10, 73),
zur recens haec lascivia (10, 1, 43). Gerade die pueri sind besonders gefährdet durch
die iactatio mit Sentenzen (2, 11, 7), sie gehören zur puerilis adfectatio (4, 1, 77),

8 Dazu, wie Quintilians Gesichtsfeld, im Gegensatz etwa zu seinem grossen Vorbild Cicero,
ganz auf die rhetorische Schule beschränkt ist, deren Unabhängigkeit von jeder anderen
Disziplin er ängstlich nachzuweisen bestrebt ist, vgl. Peterson a. 0. (oben Anm. 1) XXVf.
und Grube a. O. (oben Anm. 1) 286f.



220 Thomas Geizer

zu jenen dulcibus vitiis also, die Senecas Liebhabern so verhängnisvoll wurden.
Die scheinbar gelobten virtutes des Seneca sind also von derselben Art wie
diejenigen der poetae und der historia, deren Gefahren wiederum für den Redner
dieselben sind wie diejenigen der Modernisten (10, 1, 28ff. 31 ff.). Wenn also die

historia et ipsa sic est legenda, ut sciamus plerasque eins virtutes oratori esse vitandas,
est enim proximo poetis (10, 1, 31), so gilt dieser Schluss auch für Seneca, was hier

nur wegen der elgcoveia verschwiegen wird.
Zum Abschluss steigert Quintilian seine Ironie zur Parodie, indem er sein Urteil

in eine imitatio von Senecas Stil ausmünden lässt (imitatio morum alienorum...
posita fere in eludendo versatur et in factis et in dictis 9, 2, 58). Hiezu muss gerade
das für die Modernisten charakteristische Ubermass der sententiae (8, 5, 29 ff.)
herhalten in der besonders typischen Weise, dass sich die sententiolae mit dem

Klauselrhythmus zu geschmacklosen Effekten verbinden (8, 5, 13ff.). Er wiederholt

noch einmal {ut dixi) sein generelles scheinbares Lob (multa multa 131-—'129),

gibt aber diesmal die Einschränkungen, auf die alles ankommt, in einer Reihe
solcher sententiolae, die in der kondensierten Pointe gipfeln: quod voluit, effecit

Die Klauseln aller Kola (vgl. 9, 4, 121 ff.) enden auf einen choreus: eligere modo

curae sit (ou u 9, 4, 98), quod utinam ipse fecisset —u u 9, 4, 100). digna enim

fuit ilia natura (—u u9, 4, 100), quae meliora vellet (_u_u9, 4, 103). quod voluit,
effecit (uu u 9, 4, 98). Von diesen Klauseln gehören die erste und die letzte zu
den minus bene qualifizierten (9, 4, 98), während die vorletzte, der dichoreus, be

sonders dem Lager der Feinde eigen ist, quo Asiani sunt usi plurimum (9, 4,103)9.
Die Parodie rechnet Quintilian zu den harmloseren Mitteln {iam inter leniores

adfectus numerari potest), aber sie macht lächerlich {in eludendo 9, 2, 58), und das

ist also offenbar der letzte Effekt, mit dem er die versteckten Bosheiten seiner

malitiösen Charakterisierung krönt.
Um die Möglichkeiten der rhetorischen Analyse systematisch auszuschöpfen,

müssten der Binnenaufbau des ganzen Exkurses, die darin verwendeten
Argumente und Enthymene und die Figuren und Tropen vollständig behandelt werden.
Dabei würde aber nur noch weiter erhärtet, dass kein Satz oder Satzteil ohne die

gleichzeitige Anwendung verschiedener Kunstmittel formuliert ist, die eine Reihe

von Assoziationen wecken sollen, deren Verständnis sich aber erst im Zusammenhang

der eindringenden Lektüre des ganzen Werks erschliesst10. Wenige Hinweise
müssen genügen, um noch anzudeuten, was Quintilian zusätzlich mittels der

dispositio erreicht hat, damit also, dass er dieser egressio den vorliegenden Platz
zuwies (4,3,14ff. ; s. oben S. 215). Als peroratio (zu 10,1 und speziell zu den iudicia)

9 Die pedes der Klauseln stimmen mit denen der angegebenen Stellen bei Quintilian überein,
nicht aber die Wortabtrennungen mit denen seiner Beschreibungen; das ist aber auch nicht
bei allen von ihm selber angeführten Beispielen der Kall.

10 Manches findet sich schon in den Kommentaren, viel einschlägiges Material nach
Sachgruppen zusammengestellt bei Kühnert a. O. (oben Anm. 1) 35ff.



Quintilians Urteil über Seneca 221

hat sie eine doppelte Funktion: in rebus - als Rekapitulation - und in adfectibus
(6, 1, Iff.). Die Affekte sind oben schon behandelt. Sie wenden sich gegen die
wie überall sonst, so auch hier (10, 1, 43) ausdrücklich verurteilte corrupta elo-

quentia der Modernisten. Als Rekapitulation, die ihrerseits unter ganz verschiedenen

äusseren Formen auftreten kann (6, 1, 2ff.), nimmt sie nochmals die
dominierenden Stichwörter auf wie iudicium adhibendum (10, 1, 8. 17. 19. 26. 36. 40),

qui legendi (8. 20), vitiosa pluribus placent (18), virtutes und virtutes vitandae

(31. 37). Gegenüber den iudicia über die eminentissimi (46-124) bildet der getadelte
Seneca ebenso betont den Schluss (ex industria distuli 125) wie der beinahe gleich
ausführlich11 gelobte Homer den Anfang (ab lerne ineipiendum 46). Darauf, wie
Seneca jenem absichtlich entgegengesetzt wird, weist schon ein Vergleich der

jedem von ihnen in der Hierarchie der auetores angewiesenen Plätze und ihrer
Bedeutung für aemulatio und invitatio. Homer : omnes sine dubio et in omni genere
eloquentiae (wörtlich gleich 125!) proeul a se reliquit (51), Seneca: ab antiquis de-

scenderat (126). Homer ist so gross, ut magni sit virtutes eius non aemulatione, quod

fieri non potest, sed intellectu sequi (50) - für die Nachahmer des Seneca foret...
optandum pares ac saltern proximos Uli viro fieri, während er placebat propter sola

vitia (127), und die summa, Homer: in verbis, sententiis, figuris, dispositione totius

operis humani ingenii modum excedit (50) - Seneca: in eloquendo corrupta plera-

que atque eo perniciosissima, quod abundant dulcibus vitiis (129). Aber Seneca wird
nicht nur Homer, sondern auch Cicero (105-112, besonders deutlich der Gegenbezug

auf Tiunc igitur spectemus, hoc propositum nobis sit exemplum, ille se profe-
cisse sciat, cui Cicero valde placebit 112 in 126f.) mit dem konträren Erfolg seiner
Nachahmer als warnendes Menetekel gegenübergestellt.

In dieser Funktion wird die egressio gleichzeitig dem folgenden Kapitel über
die imitatio als exordium (4, 3, 9) vorausgeschickt. Die Bezüge sind hier beinahe
noch deutlicher als diejenigen zum vorausgehenden Abschnitt. Es geht bei der
imitatio um die lectione digni auetores (10, 2, 1 ; vgl. 10, 1, 131), caute et cum iudicio
muss ausgewählt werden (10, 2, 3; vgl. 10, 1, 125. 130. 131). Der Kern der

Warnung, die mit dem Beispiel des Seneca gegeben wird, ist mit offensichtlichen
Anspielungen zusammengefasst: (10, 2, 14) exaetissimo iudicio circa hanc partem
studiorum examinanda sunt omnia, primum, quos imitemur: (vgl. 10, 1, 126f.) ;

nam sunt plurimi, qui similitudinem pessimi cuiusque et corruptissimi concupierunt
(vgl. 10, 1, 125. 129); tum in ipsis, quos elegerimus, quid sit, <(ad> quod nos efficien-
dum comparemus (vgl. placebat propter sola vitia 10, 1, 127). Ausführlich werden
alle die Gefahren beschrieben (10, 2, 9ff. 15ff. ; effingere 13f., vgl. 10,1,127;
declinare 16, vgl. 10,1,126; proxima virtutibus vitia comprehendunt 16, vgl. 10, 1,

11 Wenn der jedem iudicium zugestandene Umfang ein Indiz für seine Wichtigkeit ist, so-
kommt Seneca mit (in Itadermachers Text) 39 Zeilen an zweiter Stelle, vor Homer mit 37 und
nur übertroffen von Cicero mit 47, während die diesen beiden zugeordneten Entsprechungen
in der anderen Sprache, Vergil mit 12 und Demosthenes sogar nur mit 5 Zeilen, nur durch
Vergleich mit ihrem Pendant (10, 1, 85.105) charakterisiert werden.



222 Thomas Geizer

129), denen eben die unglücklichen Nachahmer des Seneca erlegen sind (10,1,126 f.),
und es wird nun ausgeführt, warum solche imitatores ihr Vorbild nicht einmal
erreichen (10, 1, 127), geschweige denn übertreffen können (10, 2, 10). Die Seneca

zugestandenen virtutes (10, 1, 128 ff., die ja ihrerseits proximae vitiis waren) werden
hier als gar nicht nachahmbar erklärt (10, 2, 12f. ; s. oben S. 219).

Mit dem abschreckenden Beispiel dafür, was den pueri passieren kann, die noch
kein gefestigtes indicium haben und nicht wissen, worin das Wesen der schöpferischen

imitatio (10, 2, 10) besteht und deshalb auf Seneca als populärstes Vorbild
des modernen Stüs (10, 1, 126) hereinfallen, bildet also diese egressio auch eine
die beiden ersten Kapitel verbindende Überleitung (vgl. 4, 3, 4f.). Als Bezugspunkt

im System aller dieser hier nur angedeuteten Beziehungen gesehen wird
also das ablehnende indicium über Seneca, das Quintilian unter der Oberfläche
seiner rhetorischen simulatio ausspricht, noch wesentlich verschärft.

Quintilian wollte sein Werk als literarisches Kunstwerk verstanden wissen

und entschuldigt sich ausdrücklich dafür, wo es ihm aus materiellen Gründen
nicht möglich ist, die entsprechenden Ansprüche zu erfüllen (3, 1, 2f.). Auch er
selber praeparat, dissimulât, insidiatur wie sein bester orator, und seine virtutes

ex industria quoque occultantur (10, 1, 20f.). Dass dabei die kalkulierte Kunst
seiner Formulierung nicht deutlicher zutage tritt, entspricht seinem Bekenntnis

zur circa occultandam eloquentiam simulatio, die er ausdrücklich, als multum ab

hac nostrorum temporum iactatione diversa, der bekämpften Modernität entgegenstellt

(4, 1, 9); denn perire artem putamus (d. h. 'wir' Modernen), nisi appareat,
cum desinat ars esse, si apparet (4, 2, 127). Man muss ihn also ernst nehmen mit
seinen Anweisungen, und zum Verständnis seiner Kunst muss dieselbe geduldige
Sorgfalt aufgewendet werden, die er für das Verständnis der anderen von ihm
empfohlenen Werke fordert (10, 1, 20). In seinem Urteil über Seneca wendet er
rhetorisch die Sachlage so, dass er von vornherein entschuldigt ist dafür, dass

er hier noch einmal auf die früher offenbar schon deutlich genug formulierte
Ablehnung des Seneca zu sprechen kommt, und wirbt um die Sympathie des

Lesers dafür, dass er es überhaupt auszusprechen genötigt ist, mit der Fiktion
der gekränkten Unschuld, die als Folge der Ausübung ihrer ernsten und
verantwortungsvollen Erzieherpflicht irrtümlich verleumdet wurde. Den Eindruck der
moderatio unterstützt ironisches Lob. Die Invektive gegen Seneca, seinen Stil
und seinen Erfolg präsentiert sich somit als milde Abweisung eines unberechtigten,

von eifrigen, aber unreifen Anhängern jenes Mannes erhobenen Vorwurfs. Mit
der scheinbaren Zurückhaltung bei seiner 'Verteidigung' ist er bemüht, um seine

Wirkung zu steigern, sich den Anschein der Unparteilichkeit in seinem indicium
über Seneca zu geben, was ihm auch weitgehend gelungen ist12. Die gedanklichen

12 Vgl. etwa unter den von Alexander a. O. (oben Anm. 2) mitgeteilten Würdigungen von
Quintilians Urteil diejenige von Summers (1913): «careful and, on the whole, favourable» und
das immerhin vorsichtige Understatement von Peterson a. O. (oben Anm. 1) XXIV: «It is
probable that, in spite of the appearance of candour which he assumes in dealing with him,
Quintilian approached Seneca with a certain degree of prejudice».



Quintilians Urteil über Seneca 223

und sprachlichen Mittel sind mit jener Kunst des Versteckens gehandhabt, die

verhindert, dass man die Absicht merkt und verstimmt wird.
Dass Quintilian als Rhetor seine rhetorische Kunst auch mit rhetorischen

Mitteln darlegt, deren Regeln der Leser kennen muss, um den Sinn seiner

Darstellung ganz erfassen zu können, ist übrigens keine so durchaus singulare Neuerung.

Er folgt damit mutatis mutandis dem Beispiel des von ihm auch immer wieder
als Autorität herangezogenen Horaz, der schon analog mit poetischen Mitteln
seine ars poetica dargestellt hatte. Innerhalb seines Buches ist das Urteil über
Seneca ein besonders ausgeprägtes Paradigma für die raffinierte Anwendung seiner

Kunst durch Quintilian selber. Dass er es dazu gemacht hat, mit dieser Konzentration

der simulatio und des insidiari gegen den doch lange schon toten Seneca,

lässt offenbar erkennen, wie viel ihm an seiner Wirkung lag und mit welcher
Leidenschaft er dabei am Werk war13. Welche Rückschlüsse sich aus der äusseren

auf die innere Form dieser Auseinandersetzung und die Position dessen, der sie

führt, ziehen Hessen, wäre eine interessante, aber hier nicht beantwortbare Frage.
Die Analyse nach seinen Regeln der Kunst verspricht aber jedenfalls auch für
andere Teile seines Werks, die nicht nur rein technischer Erklärung gelten, über
die ästhetische Erfassung seines Stils und die präzisere Erkenntnis des jeweils
Gemeinten hinaus Einsichten in die Intentionen, die Quintilian bei der Gestaltung
seiner Aussagen geleitet haben.

13 Eine Bestätigung der Tendenz, Seneca mit beinahe unmerklichen Mitteln in ein ungunstiges

Licht zu setzen, findet sich unter den anderen Erwähnungen in der Inshtutio. Offensichtlich

malitios ist die Auswahl des Beispiels bei den magis nova sententiarum genera (einer Sache,
der Quintilian ohnehin ablehnend gegenübersteht, s. oben S. 219f.) fur sola geminatio, qualis est
Senecae in eo scripto, quod Nero ad senatum misit occisa matre, cum se periclitatum videri vellet:
'salvum me esse adhuc nec credo nec gaudeo' (8, 5, 18), wo es ihm offensichtlich darum geht,
das odium der Sache, die mit diesem Brief verbunden ist und die eben vorher mit einem
gewagten Bonmot als verwerflich charakterisiert worden war (8, 5, 16), als Gelegenheit, dabei
erst noch eine solche nova sententia anzubringen, gegen Seneca wieder aufzurühren, wahrend
naturlich auch andere Beispiele zu finden gewesen waren und auch Senecas Name bei Neros
Brief nicht hatte genannt werden müssen. Quintilian, der selber nicht davor zurückschreckt,
Domitian als principem ut in omnibus ita in eloquentia eminentissimum (4, pr. 3) und sogar
als grossen Dichter (10, 1, 91) zu preisen, weiss naturlich genau, was er tut.


	Quintilians Urteil über Seneca : eine rhetorische Analyse

