
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 3

Artikel: Aufbau und Absicht des taciteischen Dialogus de oratoribus

Autor: Bringmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufbau und Absicht des taciteischen Dialogus de oratoribus

Von Klaus Bringmann, Marburg

Der Gegenstand des Dialogns, die Frage nach den Ursachen des Niedergangs
der Beredsamkeit, war im ersten Jahrhundert n. Chr. ein vielerörtertes Problem1.

Die Gründe, die Tacitus anführt, sind denn auch, wenigstens nach Ansicht der
meisten Betrachter, schon lange vor ihm erwogen worden: Von moralischer

Dekadenz2, von einer Fehlentwicklung der Bhetorenschule3 und auch von der

Veränderung der Verfassung4 ist in der Debatte über den Niedergang seit der
Zeit des Kaisers Tiberius die Rede.

Warum hat also Tacitus das alte Thema noch einmal aufgegriffen? Etwa weil

er das oft Gesagte noch einmal, nur besser als seine Vorgänger, sagen wollte?5
Oder wenn er einen eigenen Standpunkt vertreten wollte: führte er dann den

Niedergang in erster Linie auf einen Verfall der Erziehung zurück, wie K. von
Fritz meinte6, oder - im Widerspruch zum Ciceronianismus seiner Zeit - auf die

grundlegende, vielfältige Implikationen enthaltende Veränderung der Staatsform,

wie zuletzt K. Barwick betont hat7 Oder wollte Tacitus vielmehr zeigen,
dass hinter dem Verfall der Redekunst nicht eine Ursache, sondern ein

vielschichtiger Ursachenkomplex stehe, wie neuerdings vielfach angenommen wird,

1 Vgl. Ed. Norden, Antike Kunstprosa I (Darmstadt 19585) 245ff. ; K. Barwick, Der Dialogus
de oratoribus des Tacitus, SBLeipz. 101, 4 (Berlin 1954) 1; auch 0. Schönberger, Die Klagen
über den Verfall der römischen Beredsamkeit im 1. Jahrhundert n. Chr. Ein Beitrag zum Problem
der Dekadenz (Diss. Würzburg 1951).

2 Vgl. Sen. rhet. Controv. 1 praef. 6-11 ; Sen. Ep. 114; 115 Anf.; Autor negl vrpovç 44, 6-11;
Tac. Dial. 28/29.

3 Petron. Sat. Iff.; Quintilian in seiner verlorengegangenen Schrift De causis corruptae
eloquentiae: dazu A. Reuter, De Quintiliani libro qui fuit de causis corruptae eloquentiae (Diss.

Göttingen 1887) bes. 4f. (über Reuters Ergebnisse hinauszukommen versucht F. Kühnert,
Die Tendenz in Quintilians Institutio oratoria, Diss. Jena 1951), und Tac. Dial. 35.

4 Sen. rhet. Controv. 1 praef. 7 (er verweist hier unter anderem auf die Auffassung, dass
das Kaisertum der Redekunst die praemia genommen habe, ohne sich mit ihr zu identifizieren ;

Autor 7iegl vrpovç 44,1-5, wo über die Meinung eines 'Philosophen' referiert wird (Ed. Norden,
Das Genesiszitat in der Schrift vom Erhabenen [Berlin 1954] identifizierte ihn mit Philon von
Alexandria, jedoch ohne durchschlagende Gründe). Dort wird argumentiert, dass die Monarchie
die Seelen knechte, diese dann unfähig seien, grosse, erhabene Gedanken zu konzipieren, und
somit grosse Beredsamkeit im Keim erstickt werde. Anders gerichtet als diese 'psychologische'
Motivierung ist die Maternusrede in Dial. 36—41 ; vgl. U. von Wilamowitz, Der Glaube der
Hellenen II (Darmstadt 19593) 536ff.

5 Ed. Norden, Gesch. d. röm. Literatur (Leipzig 19545) 94f. ; Antike Kunstprosa I 246f.
6 Aufbau und Absicht des Dialogus de oratoribus, Rhein. Mus. 81 (1932) 275ff. : K. von Fritz

ist der Auffassung, dass die Messallarede, die moralisch-pädagogisch argumentiert, den eigentlichen

Grund bringe, das übrige gewissermassen die Gründe der Gründe.
7 Vgl. oben Anm. 1 ; vgl. einen entsprechenden Hinweis bei Wilamowitz a. 0. (oben Anm. 4).

537.



Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 165

so etwa von R. Güngerich8, W. Richter9, K. Vretska10, K. Büchner11 und H. Gu-
gel12

Eine Entscheidung zugunsten einer der vorgetragenen Thesen fällt deshalb so

schwer, weil jeder Versuch, die Absicht des Werkes zu erfassen, die Lösung
schwieriger Aufbauprobleme voraussetzt:

1. Seit Fr. Leo bemüht sich die Forschung zu klären, in welchem inneren
Zusammenhang das erste Redepaar des Dialogs mit den folgenden stehe13. Gelingt es

nicht, einen solchen, wie immer gearteten Zusammenhang aufzudecken, müsste

man annehmen, dass das Werk nicht einheitlich ist, sondern in zwei Teile mit
verschiedenen Themenkreisen zerfällt.

2. Neuerdings hat sich die Auffassung stark zur Geltung gebracht, dass durch
einen grösseren, etwa ein Viertel des Werkes umfassenden Textausfall -
zwischen Kap. 35 und 36 - eine ganze Rede verlorengegangen sei14. In dieser
Rede habe Secundus, eine der am Anfang eingeführten Dialogpersonen, seine

Auffassung über die Ursachen des Niedergangs der Redekunst vorgetragen.
Welches der Inhalt der postulierten Secundusrede war, darüber gehen die

Meinungen wieder auseinander15. Solange man aber nicht weiss, ob Secundus

überhaupt eine Rede gehalten hat (von ihrem möglichen oder wahrscheinlichen
Inhalt ganz zu schweigen), so lange wird sich auch über die Absicht des Ganzen

schwerlich etwas Sicheres aussagen lassen.

Um mit dem letztgenannten Punkt zu beginnen: es gibt, wie ich glaube, die

Möglichkeit, in der Frage der Secundusrede festen Boden zu gewinnen. Am Schluss
des Dialogus findet sich ein deutlicher Hinweis darauf, wer im letzten Teil des

Werkes zu Wort gekommen war. Es heisst in 42,1: Finierat Maternus, cum
Messalia: 'erant quibus contra dicerem, erant de quitus plura dici vellem, nisi iam
dies esset exactus.' lfiet' inquit Maternus 'postea arbitratu tuo, et si qua tibi obscura

in hoc meo sermone visa sunt, de iis rursus conferemus.'
Aus diesem kurzen Wortwechsel folgt: Die Maternusrede, die bereits in dem

ausgefallenen Textstück begonnen hat und bis Kap. 41 reicht, bildet die Antilogie
zur Messallarede, die ihrerseits bis in das verlorene Stück hineinreichte. Wenn

8 Gnomon 27 (1955) 439ff. (in der Rezension der genannten Arbeit von Barwick).
9 Zur Rekonstruktion des Dialogus de oratoribus, NGG 1961, H. 12, 387ff.
10 Das Problem der Lücke und der Secundusrede im Dialogus de oratoribus, Emerita 23 (1955)

182ff.
11 Tacitus, Die historischen Versuche (Stuttgart 19632) 219f.
12 Untersuchungen zu Stil und Aufbau des Rednerdialogs des Tacitus, Comment. Aenipont. 20

(Innsbruck 1969) (das Buch basiert auf Gugels Grazer Diss, von 1964) und: Abermals die
große Lücke im Dialogus, Symb. Osl. 41 (1966) 117ff.

13 In der wichtigen Rezension des DiaZogras-Kommentars von Gudeman: GGA 1898, 170f.
Kl. Schriften (Rom 1960) 278ff. Noch nach mehr als einem halben Jahrhundert kommt W.

Richter a. O. 413 zu dem berechtigten Schluss, dass der Eingangsabschnitt (Kap. 3-13) «noch
immer reichlich ungeklärt» sei.

14 So in den genannten Arbeiten von K. von Fritz, K. Vretska, W. Richter und H. Gugel:
vgl. dazu unten den Exkurs S. 177f.

15 Auch hierzu ist auf den Exkurs dieses Aufsatzes zu verweisen.



166 Klaus Bringmann

aber beide Reden, nach Messallas Reaktion zu urteilen, antithetisch aufeinander
bezogen sind, so dürfte zwischen ihnen keine dritte Rede, eine des Secundus,

gestanden haben.
Dieses - vorläufige - Ergebnis wird durch eine Beobachtung von K. Keyssner16

gestützt, die sich auf den Text von 42,2 bezieht: Ac simul assurgens et Aprum
complexus 'ego' inquit 'te poetis, Messalla autem antiquariis criminabimur.' 'at ego

vos rhetoribus et scholasticis' inquit. Alle diejenigen, die im erhaltenen Text Reden

halten, werden also am Schluss genannt, und zwar so, dass in heiter-scherzhafter
Form die jeweilige Tendenz ihrer Beiträge kurz charakterisiert wird. Man wird
somit kaum um die Annahme herumkommen, dass Secundus, der mit keinem
Wort erwähnt wird, nur in den dialogischen Zwischenpartien eine Rolle gespielt
hat17.

Dass Maternus das letzte Wort zufällt, bedeutet nach der Konvention antiker
Dialogtechnik18, dass in der Maternusrede die Aussage enthalten ist, auf die es

Tacitus ankommt. Der Umstand, dass Messalla sich mit einer ebenfalls
konventionellen Wendung19 der weiteren Diskussion entzieht (wenngleich er zuerkennen
gibt, dass er sich angegriffen fühlt), weist in dieselbe Richtung: Messalla: 'erant

quibus contra dicerem, erant de quibus plura did vellem, nisi iam dies esset exactus'
Tatsächlich kommt Tacitus alles darauf an, die moralisch-pädagogische

Betrachtungsweise des Messalla zu überwinden. Das Werk zielt darauf ab, die

politischen Ursachen aufzudecken, die den Niedergang der Redekunst bewirkten.
Dies geschieht in einer kunstvoll aufgebauten Argumentation, in der - wie sich

zeigen wird - zwei vorbereitende Stufen zu der Lösung des Problems hinführen.
Im ersten Redepaar (3,4-13) geht der Streit zwischen Aper und Maternus

darum, ob der Beredsamkeit oder der Dichtkunst der Vorrang zukomme oder

genauer: ob Maternus, der einst ein gefeierter Redner war, sich vom Foium
zurückziehen und sich ganz der Dichtung widmen dürfe20. Noch immer bereitet
es Schwierigkeiten, die Funktion dieses Streites für das Ganze zu bestimmen.
So viel kann immerhin als gesichert gelten: Das Gegeneinander zweier Reden

protreptischen Charakters21 und der Einsatz mit einer Erörterung extra causam22

gehen auf das Vorbild ciceronianischer Dialoge zurück. Und weiter: ähnlich wie

16 Beobachtungen zum Dialogus als Kunstwerk und, Bekenntnis, Würzburg. Stud. 9 (1936) 99ff.
17 Vgl. R. Waltz, Le 'rôle' de Secundus dans le dialogue des orateurs, Rev. Phil. 9 (1935) 296ff.;

W. den Boer, Die gegenseitigen Verhältnisse der Personen im Dialogus de oratoribus und die
Anschauungen des Tacitus, Mnemosyne III 7 (1939) 193ff.

18 Vgl. R. Hirzel, Der Dialog I (Leipzig 1895) 294 unter Hinweis auf Cicero, Att. 2, 3, 3.
19 Vgl. A. Gudeman, Komm. z. Stelle; Minucius Felix hat den Schluss des Octavius ähnlich

gestaltet (40, 2), freilich ohne den Widerspruch, das contra dicere, ins Spiel zu bringen.
20 Die präzisere Fragestellung nach J. Stroux, Vier Zeugnisse zur röm. Literaturgeschichte,

Philologus 86 (1931) 338ff.
21 Vgl. R. Helm, Zwei Probleme des taciteischen Dialogue, NJbb. 11 (1908) 485ff. Helm

betont den Zusammenhang zwischen erster Maternusrede und der Cicerorede im Hortensius.
22 E. Koestermann, Der taciteische Dialogus und Ciceros Schrift de re publica, Hermes 65

(1930) 396ff.



Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 167

im ersten Redepaar von Ciceros De oratore soll auch bei Tacitus der hohe
Anspruch der Redekunst gleich zu Beginn bestritten werden23.

Die Unterschiede zwischen De oratore und dem Dialogus sind freilich beträchtlich.

Während bei Cicero eingangs die einander konträr gegenüberstehenden
Ansprüche von Philosophie und Rhetorik vorgeführt werden und am Ende dieser
Streit im Ideal des orator doctus, der Redekunst und Philosophie vereint, seine

Auflösung findet, scheint bei Tacitus jene Verbindung von Exposition und Lösung
zu fehlen - vor allem aber: dem Redner wird nicht, wie es der Tradition
entsprach24, der Philosoph, sondern der Dichter gegenübergestellt.

Man wird annehmen, dass Tacitus nicht zufällig den Dichter Maternus zur
Hauptfigur seines Dialogs über die Redner gemacht hat. Aber wenn schon

biographische Zufälligkeiten nicht ins Spiel gebracht werden dürfen25, so ist doch zu
fragen, warum gerade der Dichter die Kontrastfigur zum Redner ist. Die Antwort
lautet m. E. so: Weil auf diese Weise der gesellschaftliche Zustand ins Blickfeld
gerückt werden konnte, der nach Tacitus' Meinung den Nährboden der
Beredsamkeit abgibt. Seit dem ausgehenden Revolutionszeitalter und. dem Übergang
zum Prinzipat hatten die Dichter immer wieder die alte, von Hesiod und Arat
übermittelte Vorstellung vom goldenen, gesegneten Zeitalter dazu verwandt,
den Schrecken der eigenen Zeit das Ideal menschlichen Zusammenlebens
gegenüberzustellen und schliesslich den Heilserwartungen der Epoche dichterischen
Ausdruck zu verleihen26.

Im Dialogus stellt Tacitus den Rückzug des Maternus in die Dichtung als einen

Rückzug in die reinen, unverdorbenen Urzeiten des Menschengeschlechts dar -
in einen Zustand, in dem das Verbrechen noch nicht existierte und in dem es also

auch keinen Platz für die Redekunst gab. Dieser Gedanke führt über die
traditionellen Topoi der Werberede, die das ganze Redepaar durchziehen, weit hinaus.
Maternus sagt in diesem Zusammenhang (12,1 f.): sed secedit animus in loca

pura atque innocentia fruiturque sedibus sacris. haec eloquentiae primordia, haec

penetralia; hoc primum habitu cultuque commoda mortalibus in ilia casta et nullis
contacta vitiis pectora influxit: sic oracula loquebantur. nam lucrosae huius et san-
guinantis eloquentiae usus recens et ex malis moribus natus atque, ut tu dicebas,

Aper, in locum teli repertus. ceterum felix illud et, ut more nostro loquar, aureum
saeculum, et oratorum et criminum inops, poetis et vatibus abundabat, qui bene

facta canerent, non qui mala admissa defenderent.

23 Vgl. Koestermann a. 0. 401, wo freilich der Vergleich auf Ciceros De re publica fixiert
bleibt.

24 Zu dem die Jahrhunderte durchziehenden Streit zwischen Rhetorik und Philosophie vgl.
H. von Arnim, Leben und Werke des Dion von Prusa (Berlin 1898) Kap. I.

25 Ähnliches gilt für die verbreitete Annahme (vgl. etwa Barwick a. 0. 26ff.), dass Tacitus
durch den Mund des Maternus seine Abkehr von der Redekunst und seine Hinwendung zur
Geschichtsschreibung bekunde und rechtfertige. Maternus ist Dichter und kein Geschichtsschreiber,

und wenn nach einer bestimmten Theorie auch zwischen beiden eine enge Verwandtschaft

besteht, so ist doch der Unterschied m. E. immer gesehen worden.
26 Vorerst sei auf Catull. 64, 384ff. und Hör. Epo. 16 verwiesen. Näheres unten S. 175.



168 Klaus Bringmann

Wie wichtig die hier entwickelte Vorstellung für den Fortgang des Dialogs ist,
geht daraus hervor, dass Maternus in seiner Schlussrede an sie anknüpft (41,3):
Quod si inveniretur aliqua civitas, in qua nemo peccaret, supervacuus esset inter
innocentes orator sicut inter sanos medicus. Was in der Schlussrede hinzukommt,
ist die historische Dimension : Dort deutet Maternus die römische Geschichte seit
der ausgehenden Republik im Lichte des in der ersten Rede aufgezeigten Ideals.

Das erste Redepaar dient also einmal dazu, Wesen und politisch-gesellschaftliche

Voraussetzungen der Beredsamkeit bewusst zu machen. In Apers Rede
erscheint die Redekunst als Werkzeug des blossen Machttriebs, als eine scharfe
Waffe im Kampf um Ruhm, Einfluss, Macht - oder um das nackte Überleben27.

In der Maternusrede wird das alles vom Gegenbüd der Dichtkunst und des ihr
zugeordneten goldenen Zeitalters noch schärfer beleuchtet.

Apers Lob der Beredsamkeit ist jedoch noch in anderer Hinsicht aufschlussreich:

Er macht deutlich, wie sehr sich in der Kaiserzeit das Wirkungsfeld des Redners

verengt hatte, d. h. er relativiert gewissermassen gegen seinen Wülen das, was

er beweisen will: die These von der Macht der Beredsamkeit. Für Cicero war der
Redner vor allem der Staatsmann, der Volk und Senat durch die Kraft der Rede

leitet und lenkt28, für Aper ist er der Gerichtsredner29. Wie sehr auch der
Sprachgebrauch diese Einengung des Wirkungskreises des Redners widerspiegelt, darauf
hat Tacitus im ersten Satz des Werkes programmatisch hingewiesen: Saepe ex

me requiris, luste Fabi, cur, cum priora saecula tot eminentium oratorum ingeniis
gloriaque floruerint, nostra potissimum aetas deserta et laude eloquentiae orbata vix
nomen ipsum oratoris retineat; neque enim ita appellamus nisi antiquos, borum autem

temporum diserti causidici et advocati et patroni et quidvis potius quam oratores

vocantur.
Aus These und Antithese des ersten Redepaares hebt sich somit ein doppeltes

Ergebnis heraus : Einmal zeichnen sich die Bedingungen ab, unter denen sich nach
Tacitus' Auffassung die Beredsamkeit entwickelt, zum anderen wird auch die

Verengung deutlich, der die Beredsamkeit in der Kaiserzeit unterliegt. Auch ist
keine Rede mehr von dem hohen moralischen Anspruch, den Cicero für die
Beredsamkeit erhoben hatte30. Mit dieser - immanent negativen - Einschätzung der

27 Vgl. 5, 4ff. Für Aper manifestiert sich die Macht der Rede gerade an den skrupellosesten
Delatoren der vespasianischen Zeit : vgl. 5, 7 mit 8, 3 ; möglich, dass hier das im Gorgias
entworfene Büd von der Amoralität der Rhetorik mittelbar nachwirkt. F. Egermann, Der Dia-
logus des Tacitus und Piatons Gorgias, Hermes 70 (1935) 424ff. hat den Einfluss des platonischen

Dialogs auf den Dialogus weit überschätzt.
28 Vgl. etwa die erste Rede des Crassus in De or. 1, 30fF.; dort auch der Hinweis auf die

politische Vorbedingung grosser Redekunst : Haec una res in omni libero populo maximeque in
pacatis tranquillisque civitatibus praecipue semper floruit semperque dominata est. Zur Wendung
dieses Gedankens in der zweiten Maternusrede vgl. unten S. 173f.

29 5, 6 ist kein Gegenbeweis, da dort, dem ganzen Zusammenhang nach, an die Gerichtsbarkeit

von Senat und Princeps gedacht ist.
30 Vgl. De or. 1, 34: Sic enim statuo, perfecti oratoris moderatione et sapientia non solum ipsius

dignitatem, sed et privatorum plurimorum et universae rei publicae salutem maxime contineri.



Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 169

Dinge ist ein erster Schritt auf die Schlussrede des Maternus hin getan : Dort wird
gezeigt, dass die grosse Bedekunst der ciceronianischen Epoche, als historisches
Phänomen betrachtet, nur unter den anarchischen, bürgerkriegsähnlichen
Bedingungen jener Zeit möglich war.

Mit dem Hinzutreten einer weiteren Dialogperson (Kap. 14), des Messalla,
verlagert sich das Gespräch auf das 'eigentliche', am Anfang des Werkes angekündigte

Thema: die Ursache des Verfalls der Beredsamkeit. Freilich, kaum ist das

Wort Verfall in die Debatte geworfen, erhebt sich ein Streit über die Berechtigung
einer solchen Abwertung des Neuen. Aper verteidigt gegen Messalla, den
Verehrer der Alten, die moderne Form der Kede (Kap. 16,4-26). Nun hat Tacitus
einen deutlichen Hinweis darauf gegeben, dass Apers Verteidigung der 'Moderne'
eher eine dialektische Funktion erfüllt als dass sie Apers wahre Meinung
enthüllt31. Seine Darlegungen verfolgen denn auch, wenn man sie mit denen seines

Gegners, des Messalla, zusammennimmt, eine Eichtung, die sich erst vom letzten
Eedepaar her voll erschliessen lässt. Um das Ergebnis vorwegzunehmen: das

zweite Eedepaar zeigt objektiv, unabhängig von den subjektiv verschiedenen
Werturteilen der Kontrahenten, die Symptome des Verfalls auf. Darüber hinaus
deutet Aper die Dichtung wenigstens an, in der man nach den Ursachen des von
ihm konstatierten Stilwandels zu suchen habe. Er weist darauf hin, dass die Form
der Eede sich mit den veränderten Zeitbedingungen wandeln musste. Dass er
damit nicht nur Wandlungen des Geschmacks meint, die aus dem modischen
Streben nach Abwechslung zu erklären sind, geht aus zwei Stellen deutlich hervor.
So sagt er von Cassius Severus, einem Eedner der augusteischen Zeit (19,2): Vidit
namque, ut paulo ante dicebam32, cum condicione temp or um et diversitate aurium
formam quoque ac speciem orationis esse mutandam.

Was unter der veränderten condicio temporum zu verstehen ist, deutet Aper
in Umrissen an, indem er bemerkt, dass sich mit einer tiefgreifenden Änderung
der Gerichtsverfassung auch die Form der Gerichtsrede verändern musste (19,5):

novis et exquisitis itineribus opus est, per quae orator fastidium aurium effugiat,
utique apud eos indices, qui vi et potestate, non iure et legibus cognoscunt nee acci-

piunt tempora, sed constituunt nec exspectandum habent oratorem, dum Uli libeat
de ipso negotio dicere, sed saepe ultro admonent atque alio transgredientem revocant

et festinare se testantur. Angespielt wird hier auf die steigende Bedeutung des

Kaisergerichts und der übrigen cognitiones extra ordinem33, die weder an gesetzliche

Aper dagegen setzt das Redetalent eines Eprius Marcellus in Antithese zur - wirkungslosen -
sapientia des Helvidius Priscus (5, 7).

31 Maternus sagt in Kap. 24, 2 : Ac ne ipse (sc. Aper) quidem ita sentit, sed more veteri et a
nostris philosophis saepe celebrato sumpsit sibi contra dicendi partes. Apers Rolle ist also
derjenigen ähnlich, die Philus bei Cicero in De re publica III spielt; vgl. H. Drexler, Zu Tacitus'
Dialogus und Sallust, Maia 14 (1962) 4.

32 Das bezieht sich auf 18,2: mutari cum temporibus formas quoque et genera dicendi.
33 Zur Entwicklung des Kaisergerichts vgl. J. Bleicken, Senatsgericht und Kaisergericht. Eine

Studie zur Entwicklung des Prozessrechtes imfruhen Prinzipat, Abh. Akad. Göttingen, Phil.-hist.
Kl. 3. Folge Nr. 53 (Göttingen 1962); zur cognitio extra ordinem des praefectus urbi, des prae-



170 Klaus Bringmann

(ius und leges umfassende) Bestimmungen bezüglich des Urteils noch formal an
einen bestimmten Modus procedendi gebunden waren34 und also auch Art und

Umfang der Verteidigung festlegen konnten35.

An diesen Punkt knüpft Maternus in seiner Schlussrede an. In zwei Kapiteln
(38/39) arbeitet er dort die Änderungen in Gerichtsverfassung und prozessualem
Verfahren heraus und stellt sie in den grösseren Zusammenhang der politischen
Umwälzung von der Republik zum Prinzipat: Die Zeit, als vor den quaestiones de

vi, de ambitu und de repetundis die Rivalitäten und Auseinandersetzungen der

Mächtigen ausgetragen wurden, war endgültig vorüber, und so fehlte der
Beredsamkeit das, was Tacitus ihre materies loquendi nennt: die grossen, die ganze res

publica angehenden Prozesse.

So wenig Aper schon alle Implikationen seiner Andeutung aufdecken kann,
so deutlich hebt er jedoch die Konsequenzen hervor, die sich aus der eingeengten
Situation des Redners für die Form der Rede ergeben hatten: ein Manierismus
in Stil, Vortrag und Gestik36. In diesem Bild der neuen Redekunst stimmen Aper
und Messalla bei allen Unterschieden in der Bewertung dieser Phänomene durchaus

überein. Somit zeichnet sich im zweiten Redepaar als 'modern' ein Redestil
ab, der sich in Wortwahl, Satzfügung und Vortrag der Dichtung jener Zeit nähert37.

Die einst auf politische Wirkung gerichtete Redekunst war zu einem formalen
Spiel begabter Virtuosen geworden.

Damit aber ist der zweite vorbereitende Schritt auf die Schlussrede des Maternus
hin getan. Die Tatsache, dass die neue Redekunst sich so einseitig in die Richtung
eines Stilmanierismus entwickelte, weist auf Zusammenhänge, die Aper höchstens

andeutet, die aber erst Maternus zum Schluss ganz aufdeckt: dass nämlich der
Beredsamkeit unter dem Prinzipat eine wirkliche politische Funktion und die

grossen, die Allgemeinheit angehenden Themen fehlten.
Wenn nun Tacitus das Gespräch bis an die Erörterung der Gründe in der Weise

herangeführt hat, dass deutlich wird, wie sehr er auf eine politische Erklärung
der Phänomene abzielt, so muss auffallen, dass der Erklärungsversuch, den Messalla

in Kap. 28-32 vorträgt, aus der vorgezeichneten Richtung völlig herausfällt.

Messalla führt den Niedergang auf einen rein moralisch-pädagogischen
Ursachenkomplex zurück.

fectus praetorio (für Italien) und auch des praefectus vigilum (mit geringeren Befugnissen) sei
auf W. Kunkel, Rom. Rechtsgeschichte (Köln/Graz 19675) 74ff. verwiesen.

34 Vgl. Th. Mommsen, Rom. Strafrecht (Leipzig 1899) 262ff. 447ff.
35 Missbrauch wird in dieser Hinsicht vor allem Claudius vorgeworfen : vgl. Suet. Claud. 29 ;

Sen. Apocol. 10, 4; 12 V. 19ff.; 14 u. a.
36 Die Charakterisierung der ' modernen', der sogenannten corrupta eloquentia begegnet ausser

bei Tacitus auch bei anderen Autoren des 1. Jahrhunderts n.Chr.: Seneca Rhet., Seneca,
Quintilian u. a. Die entsprechenden Stellen hat F. Kuhnert, Die Tendenz in Quintilians Insti-
tutio oratoria (Diss. Jena 1951) 24ff. gesammelt; vgl. auch K. Barwick a. 0. 8ff. und Ed. Norden,

Antike Kunstprosa I 270ff.
37 Vgl. 20, 5: Exigitur enim iam ab oratore etiam poeticus color, non Accii aut Pacuvii veterno

inquinatus, sed ex Horatii et Vergilii et Lucani sacrario prolatus.



Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 171

Bei der Lektüre des ersten Teils seiner zweiten Rede38 fällt zweierlei auf: dass

er hervorhebt, allgemein Bekanntes vorzutragen39, und dass bei ihm jedes Eindringen

in die politischen Zusammenhänge fehlt. Das lässt vermuten, dass Tacitus
in dem, was Messalla vorträgt, die zu überwindende Position gesehen hat. Messallas

Lieblingsthese, dass die Preisgabe des ciceronianischen Bildungsideals, das Redekunst

und Philosophie vereinte, die Schuld oder wenigstens die Hauptschuld
am Niedergang der Redekunst trage, wird denn auch von Maternus mit spürbar
ironischem Unterton zurückgewiesen, und damit scheint er bei den übrigen Gre-

sprächsteilnehmern Billigung zu finden (33,1/2): Et Maternus 'mihi quiderri inquit
'susceptum a te munus adeo peregisse nondum videris, ut inchoasse tantum et velut

vestigia ac liniamenta quaedam ostendisse videaris. nam quitus artibus instrui veteres

oratores soliti sint, dixisti differentiamque nostrae desidiae et inscientiae adversus

acerrima et fecundissima eorum studia demonstrasti: cetera exspecto, ut quem ad
modum ex te didici, quid aut illi scierint aut nos nesciamus, ita hoc quoque cognoscam,

quitus exercitationibus iuvenes iam et forum ingressuri confirmare et alere ingénia
sua soliti sint. neque enim solum arte et scientia, sed longe mag is facultate et usu
eloquentiam contineri nee tu puto abnues et hi significare vultu videntur.

Diese Ablehnung des Ciceronianismus40 ist Messalla nicht genehm; er versucht
zunächst, unter Anlehnung an Cicero, seine Position zu halten41. Dann lässt er
sich jedoch darauf ein, darzulegen, wie früher die Schüler durch Anschluss an die

grossen Redner, die das Forum beherrschten, ihre Fähigkeiten ausbildeten, während

neuerdings die praktische Ausbildung in die Hände der Deklamatoren
geraten sei: An die Stelle eines praxisbezogenen Lernens sei ein weltfremder,
spielerischer Schulbetrieb getreten...

Dann bricht der Text ab; die Messallarede stand offenbar kurz vor ihrem
Abschluss. Sie hatte einen Punkt erreicht, wo das Ausbildungsproblem sich eng
mit den politisch bedingten Voraussetzungen der Ausbüdung berührt: Messalla

lobt zwar eine Ausbüdung, die ihren guten Sinn unter den Bedingungen der
libera res publica gehabt hatte, aber nicht ein Wort seiner Ausführungen deutet

38 K. Barwick a. 0. lf. konfrontiert die zweite Aperrede (16, 4-23, 6) mit einer ersten,
25, 1-26, 9 umfassenden Messallarede; die zweite reiche von 28, 1 bis 35, 5 (in Kap. 33 werde
Messalla durch Maternus unterbrochen). Gegen diese Gliederung hat K. Vretska a. 0. 183f.
eingewandt, dass man entweder nur eine Messallarede annehmen dürfe (25, 1-35, 5) oder drei,
wenn die Zwischenbemerkungen des Maternus gliedernde Funktion besässen. Dieser Einwand
ist m. E. zu formal-abstrakt, als dass er Barwicks Gliederung erschüttern könnte. In Kap.
25/26 setzt sich Messalla mit Aper auseinander; in Kap. 28 beginnt er, auf Maternus' Mahnung
hin, mit der Erörterung der Gründe, die bis Kap. 35 reicht. Maternus' Eingreifen in Kap. 33
zielt lediglich auf eine Ergänzung der bisherigen Ausführungen des Messalla, ist also mit dem
Eingreifen in Kap. 27 sachlich nicht vergleichbar.

39 28, 1 : Et Messalla: 'non reconditas, Materne, causas requiris nec aut tibi aut huic Secundo
vel huic Apro ignotas

40 Maternus vertritt also etwa den Standpunkt, den Cicero mit seinem Werk De oratore
(vgl. etwa 1, 5) überwinden wollte.

41 Messalla will in 33, 4-6 darauf hinaus, dass ars und exercitatio nicht zu trennen sind ; seine
zweistufig aufgebaute Argumentation lehnt sich formal an De oratore 3, 20-22 an.



172 Klaus Bringmann

darauf hin, dass er Einsicht in die historische Bedingtheit der alten, so sehr
gelobten Ausbildung gezeigt hätte.

An diesem Punkt, an dem die Enge der Betrachtungsweise des Messalla besonders

evident ist und sich die Präge nach den politischen Voraussetzungen
aufdrängen musste, hat Maternus eingesetzt. Er greift das Stichwort exercere aus
dem letzten Teil der Messallarede auf und verschiebt die Argumentation vom
Pädagogischen ins Politische. Auch von daher wird deutlich, dass man mit einer
Secundusrede zwischen Messalla- und Maternusrede nicht rechnen darf'12.

Maternus weist im einzelnen nach, dass es die innere Auflösung der römischen

Republik und die bürgerkriegsähnlichen Verhältnisse waren, welche die
Beredsamkeit übten und gross werden liessen. So heisst es etwa nach Aufzählung der

politischen Wirren im letzten Jahrhundert der Republik (36,4) : Quae singula etsi

distrahebant rem publicam, exercebant tarnen illorum temporum eloquentiam et magnis
cumulare praemiis videbantur... Von diesen Zeiten setzt Maternus die eigene

Gegenwart scharf ab. Mit dem Prinzipat hatte sich eine Ordnung etabliert, die
der Redekunst nur noch einen geringen Freiheitsraum liess und ihr so die Möglichkeit

nahm, sich an der 'Praxis' zu üben. Die Monarchie hatte den Kampf der
Grossen um Ruhm, Macht und Einfluss in engere Grenzen gezwungen; grosse
Beredsamkeit konnte sich unter diesen Bedingungen nicht mehr entfalten.

Maternus hatte mit kaum verhüllten Worten die Rückführung des Niedergangs
der Redekunst auf die Preisgabe des ciceronianischen Bildungsideals als völlig
unzureichend zurückgewiesen, und er hatte Messallas Berufung auf die alte Form
der Ausbildung, den Anschluss an grosse Redner und das Lernen auf dem Forum,
in der Weise aufgegriffen, dass er zeigte, wie eine solche Ausbildung nur unter
den Bedingungen der Republik ihren Sinn gehabt hatte. Aus all dem folgt, wie
mir scheint, dass K. Barwick im Prinzip recht hatte, als er die Maternusrede als

gegen Messalla gerichtet auffasste43. Man wird ihm auch darin recht geben, dass

Messalla die Erklärung des Verfalls der Redekunst vorträgt, die sich der Cicero-
nianismus der flavischen Zeit, wie er vor allem durch Quintilian repräsentiert
wird, zurecht gelegt hatte. Freilich wird sich manches von dem, was Barwick
und sein Schüler F. Kühnert in diesem Zusammenhang vortragen, nicht halten
lassen44. Es ist gewiss nicht so, dass Messalla den Inhalt der verlorenen Schrift
Quintilians De causis corruptae eloquentiae wiedergibt. Die Rückverweise, die

Quintilian in der Institutio oratoria auf die verlorene Schrift gibt45, lassen ver-
42 Vgl. dazu den Exkurs unten S. 177f.
43 Dieses Ergebnis der genannten Arbeit Barwicks ist bestritten worden von R. Güngerich,

Gnomon 27 (1955) 441, und man ist der Kritik weitgehend gefolgt : vgl. oben S. 165 Anm. 8-12.
44 Barwick und Kühnert wollen aus der 'Tendenz', die der Institutio oratoria zugrunde liegt,

auf den Inhalt von De causis corruptae eloquentiae schliessen.
45 Inst. or. II 4, 41; V 12, 17-23; VIII 4, 57f.; VI 76. Was aufgrund dieser Angaben für

den Inhalt von De causis zurückgewonnen werden kann, hat m. E. A. Reuter in seiner
Dissertation De Quintiliani libro qui fuit de causis corruptae eloquentiae (Göttingen 1887)
geleistet. Die weitergehenden Versuche Kühnerts und Barwicks erscheinen dagegen methodisch
zu wenig gesichert.



Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 173

muten, dass dort vornehmlich von 'technischen' Fehlern der rhetorischen
Ausbildung gehandelt wurde. Dass in der Messallarede überdies auch die Institutio
benutzt worden ist, hat R. Güngerich schlagend bewiesen46. Daraus folgt jedoch
nicht, dass Messalla das Wesentliche der beiden Schriften Quintilians getreu
reproduziert hätte. Die Verachtung für die Schulrhetorik, die Messalla, der römische

Aristokrat, offen zur Schau trägt47, findet bei Quintilian, dem Professor der Rhetorik,

keine Entsprechung. Im Gegenteil: gerade Quintilian wollte mit seiner Institutio

oratoria einen Beitrag zur Gesundung der Redekunst leisten48, und selbst
die von Messalla verachteten Deklamationsübungen erschienen ihm, sofern sie

entsprechend seinen Vorstellungen reformiert würden, als eine wichtige Übung
für den künftigen Redner49.

Darin gleicht Messalla immerhin Quintilian, dass er den Niedergang der Redekunst

auf eine verfehlte Erziehung und Ausbildung, vornehmlich auf den Abfall
vom Bildungsideal Ciceros, zurückführt. Gerade was den letzten Punkt betrifft,
hat Tacitus die Stellungsnahme des Messalla (wenn man sie mit der Quintilians
vergleicht) idealtypisch überzeichnet.

Was bei Messalla ebenso wie bei Quintilian auffällt, ist das Absehen von den
konkreten Bedingungen, unter denen sich die vielbewunderte Redekunst der
Alten erst entfalten konnte. Wenn Quintilian darüber Klage führt, dass die Rheto-
ren und Deklamatoren die Inhalte über blossen Stilkünsten vernachlässigten,
so sieht er gewiss etwas Richtiges, aber, was schwerer wiegt, er übersieht die tieferen

geschichtlichen Hintergründe einer solchen Fehlentwicklung50. Und wenn er
gelegentlich die Dinge so darstellt, als käme dem Redner die Aufgabe zu, Senat

und Volk zu führen, so kommt man an dem Urteil nicht vorbei, dass hier Anspruch
und Wirklichkeit weit auseinander klaffen51.

Tacitus zielt also im Dialogus darauf ab, den in der Flavierzeit aufgekommenen
Ciceronianismus als einen Anachronismus zu erweisen. Dabei bleibt er jedoch
nicht stehen: Er wendet sich auch gegen Cicero selbst oder genauer: gegen dessen

Urteil über die Zusammengehörigkeit von Beredsamkeit und einem freien,
wohlgeordneten Staat52. Für Tacitus ist die Redekunst eine Waffe, die ihre ganze
Schärfe erst in anarchischen, bürgerkriegsähnlichen Verhältnissen gewinnt. Den

46 Der Dialogus des Tacitus und Quintilians Institutio oratoria, Class. Phil. 46 (1951) 159ff.
Vgl. auch H. Bardon, Dialogue des orateurs et Institution oratoire, REL 19 (1941) 113ff.

47 Vgl. 30, 2 (wo die Rhetorik nur in der Figur der praeteritio gerade noch erwähnt wird) :

Sed expetuntur quos rhetoras vocant; quorum professio quando primum in hanc urbem introdueta
sit quamque nullam apud maiores nostros auetoritatem habuerit, statim dicturus referam necesse
est Vgl. Kap. 35. Die Unterschiede zwischen Messalla und Quintilian hat Güngerich im
Gnomon a. 0. 440f. gut aufgezeigt.

48 Einzelnachweise bei Kuhnert a. O. 68ff. ; zur hohen Zielsetzung Quintilians vgl. etwa
Inst. or. I praef. 18; XII 1, 24f. Auch über das bereits Erreichte scheint Quintilian nicht
eben gering gedacht zu haben: X 1, 122.

49 Vgl. Inst. or. II 10, If.; X 5, 14; zum ganzen Komplex Kühnert a. O. 8ff.
50 Vgl. etwa Inst. or. V 8, 1 ; 12, 17ff. u. a.
51 Vgl. Inst. or. II 16, 19; VIII 3, 14; XI 1, 45; auch XII 11, 29.
52 Vgl. De or. 1, 30; 2, 33; Brut. 7 und bes. 45.



174 Klaus Bringmann

Gegensatz zu Cicero hat er so weit getrieben, dass er dessen Urteil über das Wesen

der Redekunst m enger Anlehnung an ciceronianische Formulierungen m das

genaue Gegenteil verkehrt53 Cicero nennt die Beredsamkeit bene constitutae

civitatis quasi alumna, Tacitus alumna licentiae, Cicero nennt sie comes pacis,
Tacitus comes seditionum, fur Cicero setzt sie eine bene morata et bene constituta
civitas voraus, bei Tacitus heisst es kategorisch eloquentia m bene constitutis
cwitatibus non oritur Und nicht genug damit Tacitus bezeichnet Ciceros

Einschätzung des Sachverhalts als Torheit magna illa et notabilis eloquentia alumna

licentiae, quam stulti hbertatem vocant 54

Eine so harte Kritik an Cicero hangt damit zusammen, dass Tacitus die Zeit
der untergehenden Republik aus grosserer Distanz und aufgrund emer
fortgeschritteneren politischen Erfahrung betrachten konnte, als dies fur Cicero, den

glaubigen Verehrer der von den maiores ererbten res publica, möglich war55, sie

hangt aber auch mit emer - allerdings eingeschränkten - Anerkennung des

Prinzipats zusammen In Übereinstimmung mit den Anschauungen der Historiographie

hielt Tacitus das letzte Jahrhundert der Republik fur eine Epoche der
Anarchie und inneren Auflosung56 Von daher erklart sich das Mass an Anerkennung,

das Tacitus dem Prinzipat zuzugestehen bereit war Im Interesse des Friedens

und des Fortbestehens des romischen Reiches war es unumgänglich, die

Macht m die Hände 'des ersten Burgers' zu legen57

Tacitus macht im Dialogus unmissverstandlich klar, dass die Monarchie,
verglichen mit der Endphase der Republik, einen besseren Zustand heraufgefuhrt
hatte Aber er lasst zugleich keinen Zweifel daran, dass das Ideal, das aureum
saeculum, keineswegs erreicht war Im Dialogus ist durchaus gegenwartig, dass

es noch Gerichte und politische Verfolgungen gab und dass die verächtlichsten
Delatoren m hoher kaiserlicher Gunst standen58 Und nicht ohne tiefere Absicht

53 Vgl Dial 40, 2 mit Brut 45 und 7
54 Dieser direkten Polemik entspricht ein subtil ironisches Verhältnis zu Cicero überhaupt

m der Form des ciceronianisehen Dialogs und m enger Anlehnung an zahlreiche Einzelstellen
aus Ciceros Dialogen, ja auch m der ciceronianischen Stilisierung der Sprache werden Cicero
und der Ciceronianismus uberwunden

50 Tacitus' Polemik gegen die von Cicero so nachdrücklich behauptete Stabiiitat der Misch
Verfassung (De re publica), die in Ann IV 33, 1 fast beiläufig, m einem Satzglied, vorgetragen
wird, beruht gewiss auf der Erfahrung der politischen Umwälzungen, die zum Prinzipat ge
fuhrt hatten

86 Vgl Sali Cat 10, 1, lug 41f H ist fr 12, zu Livius (aufschlussreich ist allem schon I
praef 9) vgl den verbreitete Vorstellungen behutsam korrigierenden Aufsatz von W Hoff
mann, Livius und die romische Geschichtsschreibung, Antike und Abendland 4 (1954) 170ff
Wie stark Tacitus unter dem Emfluss des duster gezeichneten Bildes vom 'Revolutionszeit
alter' steht, zeigen neben der zweiten Maternusrede Stellen wie Hist II 38 und Ann III 27f

67 Vgl HiA 11,1 Postquam bellatum apud Achum atque omnem potentiam ad unum confem
pacis mterfuit Ann I 9, 4, IV 33, 2, auch IIist I 16, 1 (Galbarede) Wie konventionell
diese und ahnliche Urteile m der Historiographie waren, zeigt ein bei Lactanz, Inst div VII
15, 14 erhaltenes Historikerfragment, wahrscheinlich aus dem Geschichtswerk des alteren
Seneca HRR II 91

58 Vgl 8, 3 (auch 5, 7) über Epnus Marcellus und Vibius Crispus



Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 175

hat Tacitus den Dialog von der Gefährdung ausgehen lassen, in die Maternus
durch seine Catotragödie geraten war.

Damit wird vollends deutlich, was die in der ersten Maternusrede eingeführte
Vorstellung von der goldenen Zeit für die Aussage des Dialogus leistet. Man muss
sich vergegenwärtigen, dass die Dichter der augusteischen Zeit das Bild der aurea
aetas in behutsamer Weise dazu verwandt hatten, das Werk des Augustus zu
deuten: als eine Rückkehr zu den glücklichen Ursprüngen59. Das war dann zu
einem Bestandteil der Kaiserideologie geworden und war zu mancherlei Schlagworten

umgemünzt worden wie félicitas publica, Augusti, Caesarum, temporum,
beatissimum saeculum u. ä.60. Indem Tacitus explizite und mehr noch implizite
durch den Kontrast zwischen Lob der Gegenwart und Gefährdung desjenigen,
der dieses Lob vorträgt, und durch ironische Übertreibung61 den ideologischen
Anspruch des Kaisertums an der geschichtlichen Wirklichkeit misst, wird die

komplizierte Verbindung, in der sich Anerkennung und Vorbehalt dem Prinzipat
gegenüber verschränken, für den aufmerksamen Leser deutlich.

59 Es kann hier nicht meine Aufgabe sein, diesen weitläufigen und vielschichtigen Komplex
zu untersuchen; einige Hinweise müssen genügen. Worauf es hier ankommt, ist folgendes: Der
Gegensatz zwischen den Schrecken der eigenen Zeit und der aurea aetas hebt sich für Vergil
allmählich - vgl. Ed. 9, 1 und 4 - durch das Wirken eines göttlichen Heilbringers auf, der in
Octavian/Augustus konkrete Gestalt annimmt. Das Thema wird in den Georgica vielfach
angeschlagen (vgl. 1, 24ff. 500f.; 2, 17Off.; 3, Iff.; 4, 559ff.) und findet seine abschliessende
Behandlung in der Aeneis: vgl. 6, 791ff. und das achte Buch mit seiner Beschreibung der
goldenen Urzeit Italiens und der angedeuteten Rückkehr zu dieser gesegneten Zeit unter Führung
des Augustus (Schildbeschreibung). Hingewiesen sei hier noch auf Fr. Klingner, Virgil. Bu-
colica, Georgica, Aeneis (Zürich/Stuttgart 1967) 30f. 72ff. 155f. u. a. - Horaz' Entwicklung von
Epo. 16 zum Carm. saec. (V. 56ff.) zeigt vergleichbare Züge.

60 Zu Augustus als Garanten der félicitas vgl. Suet. Aug. 58; CIL XII 4333; zur weiteren
Entwicklung vgl. G. Wissowa, Religion und Kultus der Römer (19122) 266f. ; Art. Felicitas in
RAC 7 (1969) 716ff. mit Literatur. Das Ineinandergreifen von dichterisch ausgestalteter aurea -

aetas-Vorstellung und derjenigen vom Kaiser als Segensbringer ist besonders gut für die neroni-
sche Zeit nachweisbar: vgl. 0. Weinreich, Senecas Apocolocyntosis (Berlin 1923) 42ff. Tacitus
selbst hatte im Jahre 98 den Anbruch einer 'neuen Zeit' in den üblichen Wendungen gefeiert:
beatissimum saeculum und félicitas temporum: vgl. R. M. Ogilvie im Komm. z. Agricola 3, 1

(Oxford 1967).
61 41, 3/4: Vor allem auf diese Stelle gestützt hat R. Reitzenstein, Bemerkungen z. d. kl.

Schriften d. Tacitus, NGG 1914, 237 S. Aufsätze z. Tacitus (Darmstadt 1967) 87f. die
Auffassung vertreten, aus dem Dialogus gehe hervor, dass Tacitus sich begeistert zur Monarchie
bekenne (s. dagegen Fr. Klingner, Rom. Geisteswelt [München 19614] 492ff.). Dem ist folgendes
entgegenzuhalten: Maternus geht a. O. vom Bild eines Wunschstaates aus, um dann die
Verhältnisse in Rom nach dem Vorbild der eingangs entworfenen Utopie zu zeichnen: Quid enim
opus est longis in senatu sententiis, cum optimi cito consentiant quid multis apud populum con-
tionibus, cum de re publica non imperiti et multi deliberent, sed sapientissimus et unus quid
voluntariis accusationibus, cum tarn raro et tarn parce peccetur quid invidiosis et excedentibus
modum defensionibus, cum dementia cognoscentis obviam periclitantibus eat Dieses Ideal steht
in deutlichem Kontrast zu den auch im Dialogus gegenwärtigen problematischen Zügen des
wirklichen Rom, dem Treiben der Delatoren und Ankläger, der Gefährdung des Maternus u. a.
Nimmt man den Eingang des Agricola hinzu (um von den späteren Werken einmal abzusehen),
so wird man den ironischen Charakter der oben ausgeschriebenen Textstelle nicht verkennen ;

vgl. auch K. Büchner, Tacitus. Die historischen Versuche (Stuttgart 19632) 216.



176 Klaus Bringmann

Diese Deutung unterscheidet sich in einem Punkte von der Klingners62. Dieser

meinte, dass Maternus in seiner zweiten Rede nur eine Wertgruppe - fax und quies -
ins Blickfeld rücke, die andere, für einen Römer mindestens ebenso wichtige,
libertas, gloria, virtus, beiseite lasse. Mir scheint, dass Tacitus in der Maternusrede
nicht abstrakt von den 'römischen Werten' spricht, sondern das - ihm vorgegebene

- Bild der untergehenden Republik zeichnet: Damals, so heisst es, gab es

keine libertas, sondern licentia, und gloria und fama gingen zu Lasten von fax und
quies - Gütern, für die niemand, wie Maternus selbst sagt (37,7), Krieg eintauschen

würde, mag es auch der Krieg sein, der die grossen, bewundernswerten Kämpfer
hervorbringt: Qms ignorât utilius ac melius esse frui face quam bello vexari?

flures tarnen bonos froeliatores bella quam fax ferunt. similis eloquentiae condicio.
Die Bewunderung der grossen Alten und ihrer Beredsamkeit bleibt unangefochten

- auch Maternus beschäftigt sich in seinen Tragödien mit den grossen Gestalten
der untergehenden libera res fublica -, aber die furchtbaren Voraussetzungen,
die ihre Redekunst zum Gipfel führten, wird sich niemand zurückwünschen.

Ich fasse zusammen : Im Gegensatz zu einer heute weitverbreiteten Auffassimg
wird man nicht mit einem Ausfall einer Secundusrede zwischen Kap. 35 und 36

zu rechnen haben.
Das erste Redepaar, dessen Einordnung in den Dialog als ganzen immer

Schwierigkeiten bereitet hatte, hat sich als wichtige Argumentationsstufe im
Aufbau des Werkes erwiesen. Es legt die Grundlage für die abschliessende Würdigung

der Beredsamkeit und für die Deutung der römischen Geschichte seit dem
'Revolutionszeitalter'.

Uberhaupt ist das Werk ganz im Hinblick auf das grosse abschliessende

Streitgespräch zwischen Messalla und Maternus aufgebaut. Ihre Reden ergänzen sich

nicht in dem Sinne, dass zwei gültige Erklärungen gewissermassen addiert würden,
sie stehen vielmehr in einem antithetischen Verhältnis. Maternus wendet sich

gegen Messalla, und die Absicht des Werkes ist es demnach, den an Cicero
orientierten Klassizismus jener Zeit zu überwinden - einen Klassizismus, der die
bewunderte Redekunst der ausgehenden Republik von ihren historischen
Voraussetzungen lösen musste und als bloss ästhetisches Vorbild fasste.

Was Tacitus sagen wollte, ist etwa dies: Es wäre sinnlos, die Beredsamkeit
der alten Zeit wiederbeleben zu wollen, sie ist ein historisches Phänomen,
bewundernswert, aber endgültig der Vergangenheit angehörend. Ja mehr noch: selbst

wenn es möglich wäre, zum Alten zurückzukehren, so wäre dies nicht einmal
wünschenswert. Der Preis, der für die grosse Beredsamkeit gezahlt werden musste,

war zu hoch. Gewiss bleibt auch die neue Ordnung, der Prinzipat, weit hinter
seinem ideologischen Anspruch zurück: Im ganzen hat er, einzelnen Verfolgungen
und Ubergriffen zum Trotz, fax und quies verwirklicht und zusammen mit dem

Machtkampf der grossen Familien der Alten Anarchie ein Ende gesetzt.

62 Tacitus, Rom. Geisteswelt4 492ff.



Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 177

Exkurs

Wie oben angedeutet worden ist63, spielt in der neueren Literatur zum Dialogus die
Auffassung eine grosse Rolle, dass in der Textlücke zwischen Kap. 35 und 36 eine Rede des
Secundus verloren gegangen sei. Auf zwei Arten wird zugunsten dieser These argumentiert:
1. Aus bestimmten - einander widersprechenden - Angaben von Niccolo Niccoli, Decembrio

und der Codd.64 wird geschlossen, dass aus dem Cod. Hersfeld. 6 Blätter, also ca. ein Viertel
des Werkes, ausgefallen seien.
Auf der anderen Seite werden diese Angaben so interpretiert, dass nur 1 y2 Blatt verloren
seien - eine Ansicht, die impliziert, dass Secundus keine Rede gehalten haben kann65.
Eine Lösung des Problems setzt m. E. voraus, dass entweder die Angabe, die auf einen Verlust

von 6 Blättern (so Decembrio) führt, mit den anderslautenden sinnvoll vereinbar ist oder
umgekehrt diejenige, die von einem Verlust von 1 y2 Blatt ausgeht, mit der erstgenannten und
dass die Argumente zugunsten der einen Seite der oben gestellten Alternative nicht umkehrbar
sind.

R. P. Robinson und - dessen Lösung modifizierend - R. Häussler haben gezeigt, dass die
Angaben der Hss.-Gruppe Z (denen die Instruktion Niccolis entspricht) sich auf den
Zustand des Cod. Hersfeld, beziehen (—Verlust von 1 y2 Blatt) und dass die übrigen, die von
einem Verlust von 6 paginae oder pagellae sprechen, sich auf einen älteren, in Majuskeln
geschriebenen Cod. beziehen, von dem sich der Hersfeld, herleitet: Der Schreiber des Hersfeld,
habe errechnet, dass dem Verlust von 6 paginae seiner Vorlage 1 y2 Blatt seiner in Minuskeln
geschriebenen Abschrift entsprach : Der Cod. E lässt so viel frei und notiert dazu : ' in exemplari
dicitur deesse sex paginas'.

Auf die Einzelheiten kommt es hier nicht an .-Nur so viel ist wichtig, dass diejenigen, die im
Cod. Hersfeld, einen Verlust von 6 Blättern annehmen, komplizierte Berechnungen anstellen
müssen, die an der Überlieferung keinen Halt finden, wenn sie die überlieferte Angabe eines
Verlustes von nur 1 % Blatt eliminieren66. Man wird also annehmen, dass im Hersfeld. 1 y2 Blatt
unbeschrieben waren und sich dort eine Notiz fand, die sich auf die Lücke der in Majuskeln
geschriebenen Vorlage bezog und die dann im 15. Jahrhundert nicht mehr richtig verstanden
wurde.
2. Die Argumentation zugunsten der Existenz einer Secundusrede zielt darauf ab, entweder

aus der Rolle des Secundus oder aus dem Verlauf des Gesprächs im Dialog den Schluss zu
ziehen, dass eine solche Rede mit einem bestimmten Inhalt (über ihn ist man sich freilich
nicht einig) existiert haben muss.

Dazu ist folgendes zu bemerken: Wenn die Textlücke nur 1 y2 Blatt im Hersfeld, umfasste,
kann es keine Secundusrede gegeben haben. Aber abgesehen davon: oben ist gezeigt worden,
wie die Reden des Messalla und Maternus ineinandergreifen. Aus dem erhaltenen Text geht
zudem nicht hervor, was Secundus hätte sagen können oder müssen. K. von Fritz meinte, er
habe über Veränderungen in den mores civitatis gesprochen. Das aber hatte Messalla bereits in
Kap. 28/29 getan, und so hat E. Koestermann in seinem Literaturbericht mit Recht davon

63 Vgl. oben S. 165: dort finden sich auch die Literaturangaben.
64 Vgl. die Übersicht über das Überlieferte bei K. Vretska (oben Anm. 10) 369f.
65 K. Barwick a. 0. 33ff. (ähnlich hatte Barwick schon in früheren Aufsätzen argumentiert:

Rhein. Mus. 68 [1913] 279ff.; Festschr. Judeich [Jena 1929] 81 ff.); R.P.Robinson, The
Germania of Tacitus (Middletown Conn. 1935) 13; R. Häussler, Hermes 91 (1963) 382ff.

66 Vgl. etwa Vretska a. 0. 371ff. ; H. Gugel, Symb. Osl. 41 (1966) 117ff. wendet gegen
Häussler ein, dass die Schrift im Hersfeld, zunehmend enger werde, und führt das darauf
zurück, dass der Schreiber mit einer bestimmten Zahl von Blättern habe auskommen müssen.
Wenn nun nach Häussler eine Seite der postulierten Majuskelhandschrift einer Kolumne des
Hersfeld, entsprochen habe, müsse man die unwahrscheinliche Annahme machen, dass auch
der Schreiber der Majuskelhandschrift zunehmend enger geschrieben habe. Dieses Argument
schlägt m. E. nicht durch. Der Schreiber des Hersfeld, braucht ja bei der Umrechnung der
Lücke nicht Buchstabe für Buchstabe (auf einer Seite des Erhaltenen) gezählt zu haben, er
konnte sich, was auch das wahrscheinlichste ist, mit einer Abschätzung begnügen, die die
Grössenverhältnisse annähernd traf. [Korrekturzusatz: Nachträglich wurde mir der Aufsatz

12 Museum Helveticum



178 Klaus Bringmann: Zum taciteischen Dialogus de oratoribus

gesprochen, dass es schwierig sei, den Inhalt einer postulierten Secundusrede festzustellen67.
K Vretska erwog neben der Losung, die K. von Fritz angeboten hatte, die andere, dass Secun-
dus von den Möglichkeiten der Ausbildung zur Zeit der Republik gesprochen habe. Gerade
das aber hatte Messalla m Kap 35 getan, und m diesem Punkte berührten sich, wie oben
gezeigt wurde, Messalla- und Maternusrede Schliesslich hat W. Richter, und ihm folgend H. Gu-
gel, dargelegt, Secundus sei darauf eingegangen, dass die Redekunst wie alles übrige auch dem
Gesetz von Wachsen und Vergehen unterworfen sei (vgl. Veil. Pat. 1, 17, Sen rhet. Controv.
I praef 7, so schon Cic Tusc. 2, 5) Dagegen spricht, dass dieser Gedanke, bekanntlich peri-
patetischer Herkunft und auf alle Kunstgattungen anwendbar, die zielstrebige Erörterung der
spezifisch auf die Beredsamkeit bezüglichen Argumente empfindlich gestört hatte (es fehlt ja
im Erhaltenen auch jedes Indiz dafür, dass so, wie Richter will, argumentiert worden ist). Die
Antithetik der aufeinander bezogenen Reden des Messalla und Maternus ware durch ein
eingeschobenes allgemeines Rasonnement über die Entwicklung der Kunst aufgehoben worden.
An ihre Stelle waren im Sehlussteil (im Gegensatz zum Vorangehenden) drei Reden getreten,
die weder innerlich sinnvoll verknüpft noch auf das Telos hm angelegt waren Das aber ist,
nach den Schlussbemerkungen m Kap 42 zu urteilen, unmöglich.

von R Haussler, Zum Umfang und Aufbau des Dialogus de oratoribus, Philologus 113 (1969)
24ff bekannt, m dem er seine Auffassung gegen Gugel verteidigt ]

67 Tacitus. Ber. ub. d. Schrifttum d. Jahre 1931-1938, Burs. Jahresber. 282 (1944) 87.


	Aufbau und Absicht des taciteischen Dialogus de oratoribus

