Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 3

Artikel: Aufbau und Absicht des taciteischen Dialogus de oratoribus
Autor: Bringmann, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufbau und Absicht des taciteischen Dialogus de oratoribus

Von Klaus Bringmann, Marburg

Der Gegenstand des Dialogus, die Frage nach den Ursachen des Niedergangs
der Beredsamkeit, war im ersten Jahrhundert n. Chr. ein vielerortertes Problem?.
Die Griinde, die Tacitus anfiihrt, sind denn auch, wenigstens nach Ansicht der
meisten Betrachter, schon lange vor ihm erwogen worden: Von moralischer
Dekadenz?, von einer Fehlentwicklung der Rhetorenschule® und auch von der
Verdnderung der Verfassung? ist in der Debatte iiber den Niedergang seit der
Zeit des Kaisers Tiberius die Rede.

Warum hat also Tacitus das alte Thema noch einmal aufgegriffen ? Etwa weil
er das oft Gesagte noch einmal, nur besser als seine Vorgénger, sagen wollte ?5
Oder wenn er einen eigenen Standpunkt vertreten wollte: fiihrte er dann den
Niedergang in erster Linie auf einen Verfall der Erziehung zuriick, wie K. von
Fritz meinte®, oder — im Widerspruch zum Ciceronianismus seiner Zeit — auf die
grundlegende, vielfiltige Implikationen enthaltende Verdnderung der Staats-
form, wie zuletzt K. Barwick betont hat?? Oder wollte Tacitus vielmehr zeigen,
dass hinter dem Verfall der Redekunst nicht eine Ursache, sondern ein viel-
schichtiger Ursachenkomplex stehe, wie neuerdings vielfach angenommen wird,

1 Vgl. Ed. Norden, Anttke Kunstprosa I (Darmstadt 1958°) 2451f.; K. Barwick, Der Dialogus
de oratoribus des Tacitus, SBLeipz. 101, 4 (Berlin 1954) 1; auch O. Schonberger, Die Klagen
diber den Verfall der rémischen Beredsamkeit im 1. Jahrhundert n. Chr. Ein Beitrag zum Problem
der Dekadenz (Diss. Wiirzburg 1951).

2 Vgl. Sen. rhet. Controv. 1 praef. 6-11; Sen. Ep. 114; 115 Anf.; Autor zegi dyouvs 44, 6-11;
Tac. Dial. 28/29.

8 Petron. Saf. 1ff.; Quintilian in seiner verloren gegangenen Schrift De causis corruptae
eloquentiae: dazu A. Reuter, De Quintiliani libro qui fuit de causis corruptae eloquentiae (Diss.
Gottingen 1887) bes. 4f. (iiber Reuters Ergebnisse hinauszukommen versucht F. Kiihnert,
Die Tendenz in Quintilians Institutio oratoria, Diss. Jena 1951), und Tac. Dial. 35.

1 Sen. rhet. Controv. 1 praef. 7 (er verweist hier unter anderem auf die Auffassung, dass
das Kaisertum der Redekunst die praemia genommen habe, ohne sich mit ihr zu identifizieren!);
Autor negi Tyovs 44, 1-5, wo iiber die Meinung eines ‘Philosophen’ referiert wird (Ed. Norden,
Das Genesiszitat in der Schrift vom Erhabenen [Berlin 1954] identifizierte ihn mit Philon von
Alexandria, jedoch ohne durchschlagende Griinde). Dort wird argumentiert, dass die Monarchie
die Seelen knechte, diese dann unfihig seien, grosse, erhabene Gedanken zu konzipieren, und
somit grosse Beredsamkeit im Keim erstickt werde. Anders gerichtet als diese ‘psychologische’
Motivierung ist die Maternusrede in Dial. 36—41; vgl. U. von Wilamowitz, Der Glaube der
Hellenen I1 (Darmstadt 19593%) 536ff.

5 Ed. Norden, Gesch. d. rém. Literatur (Leipzig 1954°) 94f.; Antike Kunstprosa 1 246f.

¢ Aufbau und Absicht des Dialogus de oratoribus, Rhein. Mus. 81 (1932) 275ff.: K. von Fritz
ist der Auffassung, dass die Messallarede, die moralisch-padagogisch argumentiert, den eigent-
lichen Grund bringe, das iibrige gewissermassen die Griinde der Griinde.

7 Vgl. oben Anm. 1; vgl. einen entsprechenden Hinweis bei Wilamowitz a. O. (oben Anm. 4).
537.




Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 165

so etwa von R. Giingerich®, W. Richter®, K. Vretska'?, K. Biichner und H. Gu-
gell2?

Eine Entscheidung zugunsten einer der vorgetragenen Thesen fillt deshalb so
schwer, weil jeder Versuch, die Absicht des Werkes zu erfassen, die Losung
schwieriger Aufbauprobleme voraussetzt:

1. Seit Fr. Leo bemiiht sich die Forschung zu kléren, in welchem inneren Zusam-
menhang das erste Redepaar des Dialogs mit den folgenden stehe'®. Gelingt es
nicht, einen solchen, wie immer gearteten Zusammenhang aufzudecken, miisste
man annehmen, dass das Werk nicht einheitlich ist, sondern in zwei Teile mit
verschiedenen Themenkreisen zerféllt.

2. Neuerdings hat sich die Auffassung stark zur Geltung gebracht, dass durch
einen grosseren, etwa ein Viertel des Werkes umfassenden Textausfall —
zwischen Kap. 35 und 36 — eine ganze Rede verlorengegangen sei't. In dieser
Rede habe Secundus, eine der am Anfang eingefiihrten Dialogpersonen, seine
Auffassung iiber die Ursachen des Niedergangs der Redekunst vorgetragen.

Welches der Inhalt der postulierten Secundusrede war, dariiber gehen die
Meinungen wieder auseinander'®. Solange man aber nicht weiss, ob Secundus
iiberhaupt eine Rede gehalten hat (von ihrem moglichen oder wahrscheinlichen
Inhalt ganz zu schweigen), so lange wird sich auch iiber die Absicht des Ganzen
schwerlich etwas Sicheres aussagen lassen.

Um mit dem letztgenannten Punkt zu beginnen: es gibt, wie ich glaube, die
Moglichkeit, in der Frage der Secundusrede festen Boden zu gewinnen. Am Schluss
des Dialogus findet sich ein deutlicher Hinweis darauf, wer im letzten Teil des
Werkes zu Wort gekommen war. Es heisst in 42,1: Finterat Maternus, cum
Messalla: ‘erant quibus contra dicerem, erant de quebus plura dici vellem, nisv tam
dies esset exactus.” ‘fiet’ inquit Maternus ‘postea arbitratu tuo, et s qua tibi obscura
wn hoc meo sermome visa sunt, de 1S rursus conferemus.’

Aus diesem kurzen Wortwechsel folgt: Die Maternusrede, die bereits in dem
ausgefallenen Textstiick begonnen hat und bis Kap. 41 reicht, bildet die Antilogie
zur Messallarede, die ihrerseits bis in das verlorene Stiick hineinreichte. Wenn

8 Gnomon 27 (1955) 4391f. (in der Rezension der genannten Arbeit von Barwick).

® Zur Rekonstruktion des Dialogus de oratoribus, NGG 1961, H. 12, 387ff.

10 Das Problem der Liicke und der Secundusrede im Dialogus de oratoribus, Emerita 23 (1955)
182ff.

U Tacitus, Die historischen Versuche (Stuttgart 1963%) 219f.

12 Untersuchungen zu Stil und Aufbau des Rednerdialogs des Tacitus, Comment. Aenipont. 20
(Innsbruck 1969) (das Buch basiert auf Gugels Grazer Diss. von 1964) und: Abermals die
grofe Liicke vm Dialogus, Symb. Osl. 41 (1966) 117ff.

13 In der wichtigen Rezension des Dialogus-Kommentars von Gudeman: GGA 1898, 1701.
= KIl. Schriften (Rom 1960) 278ff. Noch nach mehr als einem halben Jahrhundert kommt W.
Richter a. O. 413 zu dem berechtigten Schluss, dass der Eingangsabschnitt (Kap. 3-13) «noch
immer reichlich ungeklart» sei.

14 So in den genannten Arbeiten von K. von Fritz, K. Vretska, W. Richter und H. Gugel:
vgl. dazu unten den Exkurs S. 1771.

15 Auch hierzu ist auf den Exkurs dieses Aufsatzes zu verweisen.




166 Klaus Bringmann

aber beide Reden, nach Messallas Reaktion zu urteilen, antithetisch aufeinander
bezogen sind, so diirfte zwischen ihnen keine dritte Rede, eine des Secundus,
gestanden haben.

Dieses — vorldufige — Ergebnis wird durch eine Beobachtung von K. Keyssner®
gestiitzt, die sich auf den Text von 42,2 bezieht: Ac semul assurgens et Aprum
complexus ‘ego’ inquit ‘te poetis, Messalla autem antiquarivs criminabimur.” ‘at ego
vos rhetoribus et scholasticis’ inquat. Alle diejenigen, die im erhaltenen Text Reden
halten, werden also am Schluss genannt, und zwar so, dass in heiter-scherzhafter
Form die jeweilige Tendenz ihrer Beitrdge kurz charakterisiert wird. Man wird
somit kaum um die Annahme herumkommen, dass Secundus, der mit keinem
Wort erwihnt wird, nur in den dialogischen Zwischenpartien eine Rolle gespielt
hat??.

Dass Maternus das letzte Wort zufillt, bedeutet nach der Konvention antiker
Dialogtechnik?®, dass in der Maternusrede die Aussage enthalten ist, auf die es
Tacitus ankommt. Der Umstand, dass Messalla sich mit einer ebenfalls konven-
tionellen Wendung!® der weiteren Diskussion entzieht (wenngleich er zu erkennen
gibt, dass er sich angegriffen fiihlt), weist in dieselbe Richtung: ... Messalla: ‘erant
quibus contra dicerem, erant de quibus plura dici vellem, nist iam dies esset exactus.’

Tatsdchlich kommt Tacitus alles darauf an, die moralisch-pddagogische Be-
trachtungsweise des Messalla zu iiberwinden. Das Werk zielt darauf ab, die
politischen Ursachen aufzudecken, die den Niedergang der Redekunst bewirkten.
Dies geschieht in einer kunstvoll aufgebauten Argumentation, in der — wie sich
zeigen wird — zweil vorbereitende Stufen zu der Losung des Problems hinfiihren.

Im ersten Redepaar (3,4-13) geht der Streit zwischen Aper und Maternus
darum, ob der Beredsamkeit oder der Dichtkunst der Vorrang zukomme oder
genauer: ob Maternus, der einst ein gefelerter Redner war, sich vom Forum
zuriickziehen und sich ganz der Dichtung widmen diirfe?. Noch immer bereitet
es Schwierigkeiten, die Funktion dieses Streites fiir das Ganze zu bestimmen.
So viel kann immerhin als gesichert gelten: Das Gegeneinander zweier Reden
protreptischen Charakters® und der Kinsatz mit einer Erorterung extra causam??
gehen auf das Vorbild ciceronianischer Dialoge zuriick. Und weiter: &hnlich wie

18 Beobachtungen zum Dialogus als Kunstwerk und Bekenntnis, Wiirzburg. Stud. 9 (1936) 99ff.

17 Vgl. R. Waltz, Le ‘réle’ de Secundus dans le dialogue des orateurs, Rev. Phil. 9 (1935) 296fF. ;
W. den Boer, Die gegenseitigen Verhdltnisse der Personen vm Dialogus de oratoribus und die
Anschauungen des Tacitus, Mnemosyne 111 7 (1939) 193ff.

18 Vgl. R. Hirzel, Der Dialog 1 (Leipzig 1895) 294 unter Hinweis auf Cicero, Att. 2, 3, 3.

19 Vgl. A. Gudeman, Komm. z. Stelle; Minucius Felix hat den Schluss des Octavius dhnlich
gestaltet (40, 2), freilich ohne den Widerspruch, das contra dicere, ins Spiel zu bringen.

20 Die prazisere Fragestellung nach J. Stroux, Vier Zeugnisse zur rom. Literaturgeschichte,
Philologus 86 (1931) 338ff.

2 Vgl. R. Helm, Zwei Probleme des taciteischen Dialogus, NJbb. 11 (1908) 485ff. Helm be-
tont den Zusammenhang zwischen erster Maternusrede und der Cicerorede im Hortensius.

22 . Koestermann, Der taciteische Dialogus und Ciceros Schrift de re publica, Hermes 65
(1930) 396ff.




Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 167

im ersten Redepaar von Ciceros De oratore soll auch bei Tacitus der hohe An-
spruch der Redekunst gleich zu Beginn bestritten werden?3.

Die Unterschiede zwischen De oratore und dem Dialogus sind freilich betrécht-
lich. Wéhrend bei Cicero eingangs die einander kontrédr gegeniiberstehenden An-
spriiche von Philosophie und Rhetorik vorgefithrt werden und am Ende dieser
Streit im Ideal des orator doctus, der Redekunst und Philosophie vereint, seine
Auflosung findet, scheint bei Tacitus jene Verbindung von Exposition und Lésung
zu fehlen — vor allem aber: dem Redner wird nicht, wie es der Tradition ent-
sprach?4, der Philosoph, sondern der Dichter gegeniibergestellt.

Man wird annehmen, dass Tacitus nicht zufillig den Dichter Maternus zur
Hauptfigur seines Dialogs iiber die Redner gemacht hat. Aber wenn schon bio-
graphische Zufilligkeiten nicht ins Spiel gebracht werden diirfen?, so ist doch zu
fragen, warum gerade der Dichter die Kontrastfigur zum Redner ist. Die Antwort
lautet m. E. so: Weil auf diese Weise der gesellschaftliche Zustand ins Blickfeld
geriickt werden konnte, der nach Tacitus’ Meinung den Néihrboden der Bered-
samkeit abgibt. Seit dem ausgehenden Revolutionszeitalter und.dem Ubergang
zum Prinzipat hatten die Dichter immer wieder die alte, von Hesiod und Arat
libermittelte Vorstellung vom goldenen, gesegneten Zeitalter dazu verwandt,
den Schrecken der eigenen Zeit das Ideal menschlichen Zusammenlebens gegen-
iiberzustellen und schliesslich den Heilserwartungen der Epoche dichterischen
Ausdruck zu verleihen?®,

Im Dialogus stellt Tacitus den Riickzug des Maternus in die Dichtung als einen
Riickzug in die reinen, unverdorbenen Urzeiten des Menschengeschlechts dar —
in einen Zustand, in dem das Verbrechen noch nicht existierte und in dem es also
auch keinen Platz fiir die Redekunst gab. Dieser Gedanke fiihrt iiber die tradi-
tionellen Topoi der Werberede, die das ganze Redepaar durchziehen, weit hinaus.
Maternus sagt in diesem Zusammenhang (12,1f.): ... sed secedit antmus in loca
pura atque innocentia frutturque sedebus sacris. haec eloquentiae primordia, haec
penetralia; hoc primum habitu cultuque commoda mortalibus in illa casta et nullvs
contacta vitivs pectora influxit: sic oracula loquebantur. nam lucrosae huius et san-
guinantis eloquentiae usus recens et ex malis moribus natus atque, ut tu dicebas,
Aper, in locum telv repertus. ceterum felvx illud et, ut more nostro loquar, aureum
saeculum, et oratorum et creminum tnops, poetis et vatebus abundabat, qui bene
facta canerent, non qui mala admissa defenderent.

2 Vgl. Koestermann a. O. 401, wo freilich der Vergleich auf Ciceros De re publica fixiert
bleibt.

2t Zu dem die Jahrhunderte durchziehenden Streit zwischen Rhetorik und Philosophie vgl.
H. von Arnim, Leben und Werke des Dion von Prusa (Berlin 1898) Kap. I.

25 Ahnliches gilt fiir die verbreitete Annahme (vgl. etwa Barwick a. O. 26ff.), dass Tacitus
durch den Mund des Maternus seine Abkehr von der Redekunst und seine Hinwendung zur
Geschichtsschreibung bekunde und rechtfertige. Maternus ist Dichter und kein Geschichts-
schreiber, und wenn nach einer bestimmten Theorie auch zwischen beiden eine enge Verwandt-
schaft besteht, so ist doch der Unterschied m. E. immer gesehen worden.

26 Vorerst sei auf Catull. 64, 384ff. und Hor. Epo. 16 verwiesen. Niheres unten S. 175.




168 Klaus Bringmann

Wie wichtig die hier entwickelte Vorstellung fiir den Fortgang des Dialogs ist,
geht daraus hervor, dass Maternus in seiner Schlussrede an sie ankniipft (41,3):
Quod st vnveniretur aliqua ciwvitas, n qua memo peccaret, supervacuus esset inter
immocentes orator sicut inter sanos medicus. Was in der Schlussrede hinzukommt,
ist die historische Dimension: Dort deutet Maternus die romische Geschichte seit
der ausgehenden Republik im Lichte des in der ersten Rede aufgezeigten Ideals.

Das erste Redepaar dient also einmal dazu, Wesen und politisch-gesellschaft-
liche Voraussetzungen der Beredsamkeit bewusst zu machen. In Apers Rede
erscheint die Redekunst als Werkzeug des blossen Machttriebs, als eine scharfe
Waffe im Kampf um Ruhm, Einfluss, Macht — oder um das nackte Uberleben?”.
In der Maternusrede wird das alles vom Gegenbild der Dichtkunst und des ihr
zugeordneten goldenen Zeitalters noch schérfer beleuchtet.

Apers Lob der Beredsamkeit ist jedoch noch in anderer Hinsicht aufschlussreich:
Er macht deutlich, wie sehr sich in der Kaiserzeit das Wirkungsfeld des Redners
verengt hatte, d. h. er relativiert gewissermassen gegen seinen Willen das, was
er beweisen will: die These von der Macht der Beredsamkeit. Fiir Cicero war der
Redner vor allem der Staatsmann, der Volk und Senat durch die Kraft der Rede
leitet und lenkt?8, fiir Aper ist er der Gerichtsredner®. Wie sehr auch der Sprach-
gebrauch diese Einengung des Wirkungskreises des Redners widerspiegelt, darauf
hat Tacitus im ersten Satz des Werkes programmatisch hingewiesen: Saepe ex
me requiris, luste Fabi, cur, cum priora saecula tot eminentium oratorum ingeniis
glortaque floruerint, nostra potissimum aetas deserta et laude eloquentiae orbata vix
nomen ipsum oratoris retineat; neque envm tta appellamus nist antiquos, horum autem
temporum diserti causidict et advocaty et patrons et quidvis potius quam oratores
vocantur.

Aus These und Antithese des ersten Redepaares hebt sich somit ein doppeltes
Ergebnis heraus: Einmal zeichnen sich die Bedingungen ab, unter denen sich nach
Tacitus’ Auffassung die Beredsamkeit entwickelt, zum anderen wird auch die
Verengung deutlich, der die Beredsamkeit in der Kaiserzeit unterliegt. Auch ist
keine Rede mehr von dem hohen moralischen Anspruch, den Cicero fiir die Bered-
samkeit erhoben hatte?. Mit dieser — immanent negativen — Einschédtzung der

27 Vgl. 5, 4ff. Fiir Aper manifestiert sich die Macht der Rede gerade an den skrupellosesten
Delatoren der vespasianischen Zeit: vgl. 5, 7 mit 8, 3; moglich, dass hier das im Gorgias ent-
worfene Bild von der Amoralitat der Rhetorik mittelbar nachwirkt. F. Egermann, Der Dia-
logus des Tacitus und Platons Gorgias, Hermes 70 (1935) 424ff. hat den Einfluss des platoni-
schen Dialogs auf den Dialogus weit liberschitzt.

28 Vgl. etwa die erste Rede des Crassus in De or. 1, 30ff.; dort auch der Hinweis auf die
politische Vorbedingung grosser Redekunst: Haec una res in omnsi libero populo maximeque in
pacatis tranquillisque civitatibus praecipue semper floruit semperque dominata est. Zur Wendung
dieses Gedankens in der zweiten Maternusrede vgl. unten S. 173f.

29 5, 6 ist kein Gegenbeweis, da dort, dem ganzen Zusammenhang nach, an die Gerichtsbar-
keit von Senat und Princeps gedacht ist.

30 Vgl. De or. 1, 34: Sic enim statuo, perfecti oratoris moderatione et sapientia non solum 1psius
dignitatem, sed et privatorum plurimorum et universae rei publicae salutem maxime continert.




Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 169

Dinge ist ein erster Schritt auf die Schlussrede des Maternus hin getan: Dort wird
gezeigt, dass die grosse Redekunst der ciceronianischen Epoche, als historisches
Phénomen betrachtet, nur unter den anarchischen, biirgerkriegséhnlichen Bedin-
gungen jener Zeit moglich war.

Mit dem Hinzutreten einer weiteren Dialogperson (Kap. 14), des Messalla, ver-
lagert sich das Gesprédch auf das ‘eigentliche’, am Anfang des Werkes angekiin-
digte Thema: die Ursache des Verfalls der Beredsamkeit. Freilich, kaum ist das
Wort Verfall in die Debatte geworfen, erhebt sich ein Streit iiber die Berechtigung
einer solchen Abwertung des Neuen. Aper verteidigt gegen Messalla, den Ver-
ehrer der Alten, die moderne Form der Rede (Kap. 16,4-26). Nun hat Tacitus
einen deutlichen Hinweis darauf gegeben, dass Apers Verteidigung der ‘Moderne’
eher eine dialektische Funktion erfiillt als dass sie Apers wahre Meinung ent-
hiillt*t. Seine Darlegungen verfolgen denn auch, wenn man sie mit denen seines
Gegners, des Messalla, zusammennimmt, eine Richtung, die sich erst vom letzten
Redepaar her voll erschliessen ldsst. Um das Ergebnis vorwegzunehmen: das
zweite Redepaar zeigt objektiv, unabhidngig von den subjektiv verschiedenen
Werturteilen der Kontrahenten, die Symptome des Verfalls auf. Dariiber hinaus
deutet Aper die Richtung wenigstens an, in der man nach den Ursachen des von
1thm konstatierten Stilwandels zu suchen habe. Er weist darauf hin, dass die Form
der Rede sich mit den verdnderten Zeitbedingungen wandeln musste. Dass er
damit nicht nur Wandlungen des Geschmacks meint, die aus dem modischen
Streben nach Abwechslung zu erklédren sind, geht aus zwei Stellen deutlich hervor.
So sagt er von Cassius Severus, einem Redner der augusteischen Zeit (19,2): Vidat
namque, ut paulo ante dicebam®?, cum condicrone temporum et diversitate curium
formam quoque ac speciem orationis esse mutandam.

Was unter der verdnderten condicio temporum zu verstehen ist, deutet Aper
in Umrissen an, indem er bemerkt, dass sich mit einer tiefgreifenden Anderung
der Gerichtsverfassung auch die Form der Gerichtsrede verdndern musste (19,5):
... NOVIS et exquisitis itineribus opus est, per quae orator fastidium aurium effugiat,
utique apud eos tudices, qui vu et potestate, non 1ure et legibus cognoscunt nec acci-
prunt tempora, sed constituunt nec exspectandum habent oratorem, dum il libeat
de ipso negotio dicere, sed saepe ultro admonent atque alio transyredientem revocant
et festinare se testantur. Angespielt wird hier auf die steigende Bedeutung des Kaiser-
gerichts und der iibrigen cognitiones extra ordinem®, die weder an gesetzliche

Aper dagegen setzt das Redetalent eines Eprius Marcellus in Antithese zur — wirkungslosen —
saprentia des Helvidius Priscus (5, 7).

3t Maternus sagt in Kap. 24, 2: Ac ne ipse (sc. Aper) quidem ita sentit, sed more veter: et a
nostris philosophis saepe celebrato sumpsit sibi contra dicendi partes. Apers Rolle ist also der-
jenigen dhnlich, die Philus bei Cicero in De re publica I11 spielt; vgl. H. Drexler, Zu Tacitus’
Dialogus und Sallust, Maia 14 (1962) 4.

8 Das bezieht sich auf 18,2: mutari cum temporibus formas quoque et genera dicends.

8 Zur Entwicklung des Kaisergerichts vgl. J. Bleicken, Senatsgericht und Kaisergericht. Eine
Studie zur Entwicklung des Prozessrechies im frichen Prinzipat, Abh. Akad. Géttingen, Phil.-hist.
Kl. 3. Folge Nr. 53 (Gottingen 1962); zur cognitio extra ordinem des praefectus urbe, des prae-




170 Klaus Bringmann

(tus und leges umfassende) Bestimmungen beziiglich des Urteils noch formal an
einen bestimmten Modus procedendi gebunden waren3* und also auch Art und
Umfang der Verteidigung festlegen konnten3.

An diesen Punkt kniipft Maternus in seiner Schlussrede an. In zwei Kapiteln
(38/39) arbeitet er dort die Anderungen in Gerichtsverfassung und prozessualem
Verfahren heraus und stellt sie in den grosseren Zusammenhang der politischen
Umwilzung von der Republik zum Prinzipat: Die Zeit, als vor den quaestiones de
vi, de ambitu und de repetundis die Rivalititen und Auseinandersetzungen der
Méchtigen ausgetragen wurden, war endgiiltig voriiber, und so fehlte der Bered-
samkeit das, was Tacitus ihre materies loquend: nennt: die grossen, die ganze res
publica angehenden Prozesse.

So wenig Aper schon alle Implikationen seiner Andeutung aufdecken kann,
so deutlich hebt er jedoch die Konsequenzen hervor, die sich aus der eingeengten
Situation des Redners fiir die Form der Rede ergeben hatten: ein Manierismus
in Stil, Vortrag und Gestik®. In diesem Bild der neuen Redekunst stimmen Aper
und Messalla bei allen Unterschieden in der Bewertung dieser Phénomene durch-
aus iiberein. Somit zeichnet sich im zweiten Redepaar als ‘modern’ ein Redestil
ab, der sich in Wortwahl, Satzfiigung und Vortrag der Dichtung jener Zeit ndhert3.
Die einst auf politische Wirkung gerichtete Redekunst war zu enem formalen
Spiel begabter Virtuosen geworden.

Damit aber ist der zweite vorbereitende Schritt auf die Schlussrede des Maternus
hin getan. Die Tatsache, dass die neue Redekunst sich so einseitig in die Richtung
eines Stilmanierismus entwickelte, weist auf Zusammenhénge, die Aper hochstens
andeutet, die aber erst Maternus zum Schluss ganz aufdeckt: dass némlich der
Beredsamkeit unter dem Prinzipat eine wirkliche politische Funktion und die
grossen, die Allgemeinheit angehenden Themen fehlten.

Wenn nun Tacitus das Gesprach bis an die Erorterung der Griinde in der Weise
herangefiihrt hat, dass deutlich wird, wie sehr er auf eine politische Erkldrung
der Phinomene abzielt, so muss auffallen, dass der Erkldrungsversuch, den Mes-
salla mm Kap. 28-32 vortrdgt, aus der vorgezeichneten Richtung voéllig heraus-
fallt. Messalla fithrt den Niedergang auf einen rein moralisch-pddagogischen
Ursachenkomplex zuriick.

fectus praetorio (fir Italien) und auch des praefectus vigilum (mit geringeren Befugnissen) sei
auf W. Kunkel, Rom. Rechtsgeschichte (Koln/Graz 1967°) 74ff. verwiesen.

3 Vgl. Th. Mommsen, Rom. Strafrecht (Leipzig 1899) 262ff. 447ff.

35 Missbrauch wird in dieser Hinsicht vor allem Claudius vorgeworfen: vgl. Suet. Claud. 29;
Sen. Apocol. 10, 4; 12 V. 19ff.; 14 u. a.

36 Die Charakterisierung der ‘modernen’, der sogenannten corrupta eloquentia begegnet ausser
bei Tacitus auch bei anderen Autoren des 1. Jahrhunderts n. Chr.: Seneca Rhet., Seneca,
Quintilian u. a. Die entsprechenden Stellen hat F. Kithnert, Die Tendenz in Quintilians Insti-
tutio oratoria (Diss. Jena 1951) 24ff. gesammelt; vgl. auch K. Barwick a. O. 8ff. und Ed. Nor-
den, Antike Kunstprosa 1 270ff.

3 Vgl. 20, 5: Exigitur envm iam ab oratore etiam poeticus color, non Accii aut Pacuvii veterno
wquinatus, sed ex Horativ et Vergilii et Lucani sacrario prolatus.




Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 171

Bei der Lektiire des ersten Teils seiner zweiten Rede3® fillt zweierlei auf: dass
er hervorhebt, allgemein Bekanntes vorzutragen, und dass bei ihm jedes Eindrin-
gen in die politischen Zusammenhédnge fehlt. Das ldsst vermuten, dass Tacitus
in dem, was Messalla vortrigt, die zu iiberwindende Position gesehen hat. Messallas
Lieblingsthese, dass die Preisgabe des ciceronianischen Bildungsideals, das Rede-
kunst und Philosophie vereinte, die Schuld oder wenigstens die Hauptschuld
am Niedergang der Redekunst trage, wird denn auch von Maternus mit spiirbar
ironischem Unterton zuriickgewiesen, und damit scheint er bei den iibrigen Ge-
sprichsteilnehmern Billigung zu finden (33,1/2): Et Maternus ‘muhi quidem’ inquat
‘susceptum a te munus adeo peregisse nondum videris, ut inchoasse tantum et velut
vestigia ac liniamenta quaedam ostendisse videaris. nam quibus artibus instrur veteres
oratores soliti sint, dixisti differentiamque nostrae desidiae et inscientiae adversus
acerrima et fecundissima eorum studia demonstrasti: cetera exspecto, ut quem ad
modum ex te didict, quid aut illv scierint aut nos nesciamus, ita hoc quoque cognoscam,
quibus exercitationibus tuvenes tam et forum ingressur confirmare et alere ingenia
sua soliti sint. neque enim solum arte et scientia, sed longe magus facultate et usu
eloquentiam continers nec tu puto abnues et hv significare vultu videntur.

Diese Ablehnung des Ciceronianismus?® ist Messalla nicht genehm; er versucht
zunéchst, unter Anlehnung an Cicero, seine Position zu halten®. Dann lédsst er
sich jedoch darauf ein, darzulegen, wie frither die Schiiler durch Anschluss an die
grossen Redner, die das Forum beherrschten, ihre Fiahigkeiten ausbildeten, wah-
rend neuerdings die praktische Ausbildung in die Hénde der Deklamatoren ge-
raten sei: An die Stelle eines praxisbezogenen Lernens sei ein weltfremder,
spielerischer Schulbetrieb getreten...

Dann bricht der Text ab; die Messallarede stand offenbar kurz vor ihrem
Abschluss. Sie hatte einen Punkt erreicht, wo das Ausbildungsproblem sich eng
mit den politisch bedingten Voraussetzungen der Ausbildung beriihrt: Messalla
lobt zwar eine Ausbildung, die ihren guten Sinn unter den Bedingungen der
libera res publica gehabt hatte, aber nicht ein Wort seiner Ausfiihrungen deutet

3 K. Barwick a. O. 1f. konfrontiert die zweite Aperrede (16, 4-23, 6) mit einer ersten,
25, 1-26, 9 umfassenden Messallarede; die zweite reiche von 28, 1 bis 35, 5 (in Kap. 33 werde
Messalla durch Maternus unterbrochen). Gegen diese Gliederung hat K. Vretska a. O. 183f.
eingewandt, dass man entweder nur eine Messallarede annehmen diirfe (25, 1-35, 5) oder drei,
wenn die Zwischenbemerkungen des Maternus gliedernde Funktion besissen. Dieser Einwand
ist m. E. zu formal-abstrakt, als dass er Barwicks Gliederung erschiittern kénnte. In Kap.
25/26 setzt sich Messalla mit Aper auseinander; in Kap. 28 beginnt er, auf Maternus’ Mahnung
hin, mit der Erérterung der Griinde, die bis Kap. 35 reicht. Maternus’ Eingreifen in Kap. 33
zielt lediglich auf eine Ergidnzung der bisherigen Ausfiihrungen des Messalla, ist also mit dem
Eingreifen in Kap. 27 sachlich nicht vergleichbar.

39 28, 1: Et Messalla: ‘non reconditas, Materne, causas requiris nec aut tibi aut huic Secundo
vel huic Apro ignotas ...

% Maternus vertritt also etwa den Standpunkt, den Cicero mit seinem Werk De oratore
(vgl. etwa 1, 5) iiberwinden wollte.

41 Messalla will in 33, 4-6 darauf hinaus, dass ars und exercitatio nicht zu trennen sind; seine
zweistufig aufgebaute Argumentation lehnt sich formal an De oratore 3, 20-22 an.




172 Klaus Bringmann

darauf hin, dass er Einsicht in die historische Bedingtheit der alten, so sehr ge-
lobten Ausbildung gezeigt hitte.

An diesem Punkt, an dem die Enge der Betrachtungsweise des Messalla beson-
ders evident ist und sich die Frage nach den politischen Voraussetzungen auf-
dringen musste, hat Maternus eingesetzt. Er greift das Stichwort exercere aus
dem letzten Teil der Messallarede auf und verschiebt die Argumentation vom
Piddagogischen ins Politische. Auch von daher wird deutlich, dass man mit einer
Secundusrede zwischen Messalla- und Maternusrede nicht rechnen darf2,

Maternus weist im einzelnen nach, dass es die innere Auflsung der rémischen
Republik und die biirgerkriegsdhnlichen Verhiltnisse waren, welche die Bered-
samkeit iibten und gross werden liessen. So heisst es etwa nach Aufzihlung der
politischen Wirren im letzten Jahrhundert der Republik (36,4): Quae singula ets
distrahebant rem publicam, exercebant tamen illorum temporum eloquentiam et magnis
cumulare praemiis videbantur... Von diesen Zeiten setzt Maternus die eigene
Gegenwart scharf ab. Mit dem Prinzipat hatte sich eine Ordnung etabliert, die
der Redekunst nur noch einen geringen Freiheitsraum liess und ihr so die Moglich-
keit nahm, sich an der ‘Praxis’ zu iiben. Die Monarchie hatte den Kampf der
Grossen um Ruhm, Macht und Einfluss in engere Grenzen gezwungen; grosse
Beredsamkeit konnte sich unter diesen Bedingungen nicht mehr entfalten.

Maternus hatte mit kaum verhiillten Worten die Riickfithrung des Niedergangs
der Redekunst auf die Preisgabe des ciceronianischen Bildungsideals als vollig
unzureichend zuriickgewiesen, und er hatte Messallas Berufung auf die alte Form
der Ausbildung, den Anschluss an grosse Redner und das Lernen auf dem Forum,
in der Weise aufgegriffen, dass er zeigte, wie eine solche Ausbildung nur unter
den Bedingungen der Republik ihren Sinn gehabt hatte. Aus all dem folgt, wie
mir scheint, dass K. Barwick im Prinzip recht hatte, als er die Maternusrede als
gegen Messalla gerichtet auffasste®®. Man wird ihm auch darin recht geben, dass
Messalla die Erkldrung des Verfalls der Redekunst vortrédgt, die sich der Cicero-
nianismus der flavischen Zeit, wie er vor allem durch Quintilian reprisentiert
wird, zurecht gelegt hatte. Freilich wird sich manches von dem, was Barwick
und sein Schiiler F. Kiihnert in diesem Zusammenhang vortragen, nicht halten
lassen®s. Es ist gewiss nicht so, dass Messalla den Inhalt der verlorenen Schrift
Quintilians De causis corruptae eloquentiae wiedergibt. Die Riickverweise, die
Quintilian in der Institutio oratoria auf die verlorene Schrift gibt*, lassen ver-

2 Vgl. dazu den Exkurs unten S. 177f.

3 Dieses Ergebnis der genannten Arbeit Barwicks ist bestritten worden von R. Giingerich,
Gnomon 27 (1955) 441, und man ist der Kritik weitgehend gefolgt: vgl. oben S. 165 Anm. 8-12.

44 Barwick und Kiihnert wollen aus der ‘Tendenz’, die der Institutio oratoria zugrunde liegt,
auf den Inhalt von De causis corruptae eloguentiae schliessen.

% Inst. or. 11 4, 41; V 12, 17-23; VIII 4, 57f.; VI 76. Was aufgrund dieser Angaben fiir
den Inhalt von De causis ... zuriickgewonnen werden kann, hat m. E. A. Reuter in seiner
Dissertation De Quintiliani libro qui fuit de causis corruptae eloguentiae (Gottingen 1887) ge-
leistet. Die weitergehenden Versuche Kiihnerts und Barwicks erscheinen dagegen methodisch
zu wenig gesichert.




Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 173

muten, dass dort vornehmlich von ‘technischen’ Fehlern der rhetorischen Aus-
bildung gehandelt wurde. Dass in der Messallarede iiberdies auch die Institutio
benutzt worden ist, hat R. Giingerich schlagend bewiesen®. Daraus folgt jedoch
nicht, dass Messalla das Wesentliche der beiden Schriften Quintilians getreu re-
produziert hitte. Die Verachtung fiir die Schulrhetorik, die Messalla, der romische
Aristokrat, offen zur Schau tragt?”, findet bei Quintilian, dem Professor der Rheto-
rik, keine Entsprechung. Im Gegenteil: gerade Quintilian wollte mit seiner Insti-
tutio oratoria einen Beitrag zur Gesundung der Redekunst leisten?®, und selbst
die von Messalla verachteten Deklamationsiibungen erschienen ihm, sofern sie
entsprechend seinen Vorstellungen reformiert wiirden, als eine wichtige Ubung
fiir den kiinftigen Redner®.

Darin gleicht Messalla immerhin Quintilian, dass er den Niedergang der Rede-
kunst auf eine verfehlte Erziehung und Ausbildung, vornehmlich auf den Abfall
vom Bildungsideal Ciceros, zuriickfiihrt. Gerade was den letzten Punkt betrifft,
hat Tacitus die Stellungsnahme des Messalla (wenn man sie mit der Quintilians
vergleicht) idealtypisch iiberzeichnet.

Was bei Messalla ebenso wie bei Quintilian auffillt, ist das Absehen von den
konkreten Bedingungen, unter denen sich die vielbewunderte Redekunst der
Alten erst entfalten konnte. Wenn Quintilian dariiber Klage fithrt, dass die Rheto-
ren und Deklamatoren die Inhalte iiber blossen Stilkiinsten vernachlissigten,
so sieht er gewiss etwas Richtiges, aber, was schwerer wiegt, er iibersieht die tiefe-
ren geschichtlichen Hintergriinde einer solchen Fehlentwicklung®. Und wenn er
gelegentlich die Dinge so darstellt, als kime dem Redner die Aufgabe zu, Senat
und Volk zu fiihren, so kommt man an dem Urteil nicht vorbei, dass hier Anspruch
und Wirklichkeit weit auseinander klaffens!.

Tacitus zielt also im Dialogus darauf ab, den in der Flavierzeit aufgekommenen
Ciceronianismus als einen Anachronismus zu erweisen. Dabei bleibt er jedoch
nicht stehen: Er wendet sich auch gegen Cicero selbst oder genauer: gegen dessen
Urteil iiber die Zusammengehorigkeit von Beredsamkeit und einem freien, wohl-
geordneten Staat’?. Fir Tacitus ist die Redekunst eine Waffe, die ihre ganze
Schérfe erst in anarchischen, biirgerkriegsihnlichen Verhéltnissen gewinnt. Den

8 Der Dialogus des Tacitus und Quintilians Institutio oratoria, Class. Phil. 46 (1951) 159ff.
Vgl. auch H. Bardon, Dialogue des orateurs et Institution oratoire, REL 19 (1941) 113ff.

47 Vgl. 30, 2 (wo die Rhetorik nur in der Figur der praeteritio gerade noch erwahnt wird):
Sed expetuntur quos rhetoras vocant, quorum professio quando primwum tn hanc urbem introducta
sit quamque nullam apud maiores nostros auctoritatem habuerit, statim dicturus referam necesse
est ... Vgl. Kap. 35. Die Unterschiede zwischen Messalla und Quintilian hat Giingerich im
Gnomon a. 0. 440f. gut aufgezeigt.

8 Finzelnachweise bei Kiihnert a. O. 68ff.; zur hohen Zielsetzung Quintilians vgl. etwa
Inst. or. I praef. 18; XII 1, 24f. Auch iiber das bereits Erreichte scheint Quintilian nicht
eben gering gedacht zu haben: X 1, 122.

9 Vgl. Inst. or. II 10, 1f.; X 5, 14; zum ganzen Komplex Kiihnert a. O. 8ff.

80 Vgl. etwa Inst. or. V 8, 1; 12, 17ff. u. a.

51 Vgl. Inst. or. 11 16, 19; VIII 3, 14; XI 1, 45; auch XII 11, 29.

%2 Vgl. Deor. 1, 30; 2, 33; Brut. 7 und bes. 45.




174 Klaus Bringmann

Gegensatz zu Cicero hat er so weit getrieben, dass er dessen Urteil iiber das Wesen
der Redekunst in enger Anlehnung an ciceronianische Formulierungen in das
genaue (Gegenteil verkehrt®s. Cicero nennt die Beredsamkeit bene constitutae
cwvitatts quast alumna, Tacitus alumna licentiae, Cicero nennt sie comes pacis,
Tacitus comes seditionum, fiir Cicero setzt sie eine bene morata et bene constituta
civitas voraus, bei Tacitus heisst es kategorisch: eloquentia in bene constitutis
crvitatibus nown oritur. Und nicht genug damit: Tacitus bezeichnet Ciceros Ein-
schitzung des Sachverhalts als Torheit: magna illa et notabilis eloquentia alumna
licentiae, quam stulty libertatem vocant...’

Eine so harte Kritik an Cicero héngt damit zusammen, dass Tacitus die Zeit
der untergehenden Republik aus grésserer Distanz und aufgrund einer fortge-
schritteneren politischen Erfahrung betrachten konnte, als dies fiir Cicero, den
glidubigen Verehrer der von den maiores ererbten res publica, moglich war®; sie
hingt aber auch mit einer — allerdings eingeschrdnkten — Anerkennung des
Prinzipats zusammen. In Ubereinstimmung mit den Anschauungen der Historio-
graphie hielt Tacitus das letzte Jahrhundert der Republik fiir eine Epoche der
Anarchie und inneren Auflosung®. Von daher erklirt sich das Mass an Anerken-
nung, das Tacitus dem Prinzipat zuzugestehen bereit war: Im Interesse des Frie-
dens und des Fortbestehens des rémischen Reiches war es unumginglich, die
Macht in die Hénde ‘des ersten Biirgers’ zu legen®.

Tacitus macht im Dialogus unmissverstdndlich klar, dass die Monarchie, ver-
glichen mit der Endphase der Republik, einen besseren Zustand heraufgefiihrt
hatte. Aber er lisst zugleich keinen Zweifel daran, dass das Ideal, das aureum
saeculum, keineswegs erreicht war: Im Dialogus ist durchaus gegenwértig, dass
es noch Gerichte und politische Verfolgungen gab und dass die verédchtlichsten
Delatoren in hoher kaiserlicher Gunst standen®®. Und nicht ohne tiefere Absicht

53 Vgl. Dial. 40, 2 mit Brut. 45 und 7.

54 Dieser direkten Polemik entspricht ein subtil ironisches Verhéltnis zu Cicero iiberhaupt:
in der Form des ciceronianischen Dialogs und in enger Anlehnung an zahlreiche Einzelstellen
aus Ciceros Dialogen, ja auch in der ciceronianischen Stilisierung der Sprache werden Cicero
und der Ciceronianismus iiberwunden.

55 Tacitus’ Polemik gegen die von Cicero so nachdriicklich behauptete Stabilitit der Misch-
verfassung (De re publica), die in Ann. IV 33, 1 fast beildufig, in einem Satzglied, vorgetragen
wird, beruht gewiss auf der Erfahrung der politischen Umwiélzungen, die zum Prinzipat ge-
fiithrt hatten.

56 Vgl. Sall. Cat. 10, 1; Tug. 411.; Hist. fr. 12; zu Livius (aufschlussreich ist allein schon I
praef. 9) vgl. den verbreitete Vorstellungen behutsam korrigierenden Aufsatz von W. Hoff-
mann, Livius und die romische Geschichtsschreitbung, Antike und Abendland 4 (1954) 170ff.
Wie stark Tacitus unter dem Einfluss des diister gezeichneten Bildes vom ‘Revolutionszeit-
alter’ steht, zeigen neben der zweiten Maternusrede Stellen wie Hist. II 38 und Ann. I1I 27f.

57 Vgl. Hist. 1 1, 1: Postquam bellatum apud Actium atque omnem potentiam ad unwm conferri
pacis tnterfuit ...; Ann. 19, 4; IV 33, 2; auch Hist. I 16, 1 (Galbarede). Wie konventionell
diese und @hnliche Urteile in der Historiographie waren, zeigt ein bei Lactanz, Inst. div. VII
15, 14 erhaltenes Historikerfragment, wahrscheinlich aus dem Geschichtswerk des &lteren
Seneca = HRR II 91.

% Vgl. 8, 3 (auch 5, 7) tiber Eprius Marcellus und Vibius Crispus.




Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 175

hat Tacitus den Dialog von der Gefihrdung ausgehen lassen, in die Maternus
durch seine Catotragddie geraten war.

Damit wird vollends deutlich, was die in der ersten Maternusrede eingefiihrte
Vorstellung von der goldenen Zeit fiir die Aussage des Dialogus leistet. Man muss
sich vergegenwirtigen, dass die Dichter der augusteischen Zeit das Bild der aurea
aetas In behutsamer Weise dazu verwandt hatten, das Werk des Augustus zu
deuten: als eine Riickkehr zu den gliicklichen Urspriingen®. Das war dann zu
einem Bestandteil der Kaiserideologie geworden und war zu mancherlei Schlag-
worten umgemiinzt worden wie felicitas publica, Augusti, Caesarum, temporum,
beatissimum saeculum u. 4.5°, Indem Tacitus explizite und mehr noch implizite
durch den Kontrast zwischen Lob der Gegenwart und Gefdhrdung desjenigen,
der dieses Lob vortrigt, und durch ironische Ubertreibung®! den ideologischen
Anspruch des Kaisertums an der geschichtlichen Wirklichkeit misst, wird die
komplizierte Verbindung, in der sich Anerkennung und Vorbehalt dem Prinzipat
gegeniiber verschrianken, fiir den aufmerksamen Leser deutlich.

% Es kann hier nicht meine Aufgabe sein, diesen weitldufigen und vielschichtigen Komplex
zu untersuchen; einige Hinweise miissen geniigen. Worauf es hier ankommt, ist folgendes: Der
Gegensatz zwischen den Schrecken der eigenen Zeit und der aurea aetas hebt sich fiir Vergil
allméhlich — vgl. Eel. 9, 1 und 4 — durch das Wirken eines gottlichen Heilbringers auf, der in
Octavian/Augustus konkrete Gestalt annimmt. Das Thema wird in den Georgica vielfach an-
geschlagen (vgl. 1, 24ff. 5001.; 2, 170ff.; 3, 1ff.; 4, 559ff.) und findet seine abschliessende Be-
handlung in der Aeneis: vgl. 6, 791ff. und das achte Buch mit seiner Beschreibung der gol-
denen Urzeit Italiens und der angedeuteten Riickkehr zu dieser gesegneten Zeit unter Fithrung
des Augustus (Schildbeschreibung). Hingewiesen sei hier noch auf Fr. Klingner, Virgil. Bu-
colica, Georgica, Aeneis (Ziirich/Stuttgart 1967) 30f. 72ff. 155f. u. a. — Horaz’ Entwicklung von
Epo. 16 zum Carm. saec. (V. 561f.) zeigt vergleichbare Ziige.

80 Zu Augustus als Garanten der felicitas vgl. Suet. Aug. 58; CIL XII 4333; zur weiteren
Entwicklung vgl. G. Wissowa, Religion und Kultus der Romer (19122) 266f.; Art. Felicitas in
RAC 7 (1969) 716ff. mit Literatur. Das Ineinandergreifen von dichterisch ausgestalteter aurea-
aetas-Vorstellung und derjenigen vom Kaiser als Segensbringer ist besonders gut fiir die neroni-
sche Zeit nachweisbar: vgl. O. Weinreich, Senecas Apocolocyntosis (Berlin 1923) 42ff. Tacitus
selbst hatte im Jahre 98 den Anbruch einer ‘neuen Zeit’ in den iiblichen Wendungen gefeiert:
beatissimum saeculum und felicitas temporum: vgl. R. M. Ogilvie im Komm. z. Agricola 3, 1
(Oxford 1967).

1 41, 3/4: Vor allem auf diese Stelle gestiitzt hat R. Reitzenstein, Bemerkungen z. d. kl.
Schriften d. Tacitus, NGG 1914, 237 S. = Aufsdtze z. Tacitus (Darmstadt 1967) 87f. die Auf-
fassung vertreten, aus dem Dialogus gehe hervor, dass Tacitus sich begeistert zur Monarchie
bekenne (s. dagegen Fr. Klingner, Rom. Geisteswelt [Miinchen 1961¢] 492ff.). Dem ist folgendes
entgegenzuhalten: Maternus geht a. O. vom Bild eines Wunschstaates aus, um dann die Ver-
héltnisse in Rom nach dem Vorbild der eingangs entworfenen Utopie zu zeichnen: Quid enim
opus est longis in senatu sententits, cum optims cito consentiant ? quid multis apud populum con-
tionibus, cum de re publica non imperiti et multi deliberent, sed sapientissimus et unus? quid
voluntariis accusationibus, cum tam raro et tam parce peccetur ? quid tnvidiosis et excedentibus
modum defensionibus, cum clementia cognoscentis obviam periclitanttbus eat ? Dieses Ideal steht
in deutlichem Kontrast zu den auch im Dialogus gegenwirtigen problematischen Ziigen des
wirklichen Rom, dem Treiben der Delatoren und Ankléger, der Gefiahrdung des Maternus u. a.
Nimmt man den Eingang des Agricola hinzu (um von den spiteren Werken einmal abzusehen),
so wird man den ironischen Charakter der oben ausgeschriebenen Textstelle nicht verkennen;
vgl. auch K. Biichner, T'acitus. Die historischen Versuche (Stuttgart 1963%) 216.




176 Klaus Bringmann

Diese Deutung unterscheidet sich in einem Punkte von der Klingners®2, Dieser
meinte, dass Maternusin seiner zweiten Rede nur eine Wertgruppe — paz und quies —
ins Blickfeld riicke, die andere, fiir einen Romer mindestens ebenso wichtige,
libertas, gloria, virtus, beiseite lasse. Mir scheint, dass Tacitus in der Maternusrede
nicht abstrakt von den ‘rdmischen Werten’ spricht, sondern das — thm vorgege-
bene — Bild der untergehenden Republik zeichnet: Damals, so heisst es, gab es
keine libertas, sondern licentia, und gloria und fama gingen zu Lasten von paz und
quies — Giitern, fiir die niemand, wie Maternus selbst sagt (37,7), Krieg eintauschen
wiirde, mag es auch der Krieg sein, der die grossen, bewundernswerten Kdmpfer
hervorbringt: Quas ignorat utilius ac melius esse frui pace quam bello vexar:?
plures tamen bonos proeliatores bella quam pax ferunt. simalis eloquentiae condicio.

Die Bewunderung der grossen Alten und ihrer Beredsamkeit bleibt unangefoch-
ten — auch Maternus beschéaftigt sich in seinen Tragddien mit den grossen Gestalten
der untergehenden libera res publica —, aber die furchtbaren Voraussetzungen,
die ihre Redekunst zum Gipfel fiihrten, wird sich niemand zuriickwiinschen.

Ich fasse zusammen: Im Gegensatz zu einer heute weitverbreiteten Auffassung
wird man nicht mit einem Ausfall einer Secundusrede zwischen Kap. 35 und 36
zu rechnen haben.

Das erste Redepaar, dessen Einordnung in den Dialog als ganzen immer
Schwierigkeiten bereitet hatte, hat sich als wichtige Argumentationsstufe im
Aufbau des Werkes erwiesen. Es legt die Grundlage fiir die abschliessende Wiirdi-
gung der Beredsamkeit und fiir die Deutung der romischen Geschichte seit dem
‘Revolutionszeitalter’.

Uberhaupt ist das Werk ganz im Hinblick auf das grosse abschliessende Streit-
gesprich zwischen Messalla und Maternus aufgebaut. Ihre Reden ergéinzen sich
nicht in dem Sinne, dass zwei giiltige Erkldrungen gewissermassen addiert wiirden,
sie stehen vielmehr in einem antithetischen Verhdltnis. Maternus wendet sich
gegen Messalla, und die Absicht des Werkes ist es demnach, den an Cicero orien-
tierten Klassizismus jener Zeit zu iiberwinden — einen Klassizismus, der die be-
wunderte Redekunst der ausgehenden Republik von ihren historischen Voraus-
setzungen l6sen musste und als bloss dsthetisches Vorbild fasste.

Was Tacitus sagen wollte, ist etwa dies: Es wire sinnlos, die Beredsamkeit
der alten Zeit wiederbeleben zu wollen, sie ist ein historisches Phinomen, bewun-
dernswert, aber endgiiltig der Vergangenheit angeh6rend. Ja mehr noch: selbst
wenn es moglich wire, zum Alten zuriickzukehren, so wire dies nicht einmal
wiinschenswert. Der Preis, der fiir die grosse Beredsamkeit gezahlt werden musste,
war zu hoch. Gewiss bleibt auch die neue Ordnung, der Prinzipat, weit hinter
seinem ideologischen Anspruch zuriick: Im ganzen hat er, einzelnen Verfolgungen
und Ubergriffen zum Trotz, paz und quies verwirklicht und zusammen mit dem
Machtkampf der grossen Familien der Alten Anarchie ein Ende gesetzt.

82 Tacitus, Rom. Geisteswelt® 492fT.




Zum taciteischen Dialogus de oratoribus 177

Exkurs

Wie oben angedeutet worden ist®, spielt in der neueren Literatur zum Dialogus die Auf-
fassung eine grosse Rolle, dass in der Textliicke zwischen Kap. 35 und 36 eine Rede des
Secundus verloren gegangen sei. Auf zwei Arten wird zugunsten dieser These argumentiert:

1. Aus bestimmten - einander widersprechenden — Angaben von Niccolo Niccoli, Decembrio
und der Codd.* wird geschlossen, dass aus dem Cod. Hersfeld. 6 Blitter, also ca. ein Viertel
des Werkes, ausgefallen seien.

Auf der anderen Seite werden diese Angaben so interpretiert, dass nur 1% Blatt verloren

seien — eine Ansicht, die impliziert, dass Secundus keine Rede gehalten haben kannss,

Eine Loésung des Problems setzt m. E. voraus, dass entweder die Angabe, die auf einen Ver-
lust von 6 Blattern (so Decembrio) fiihrt, mit den anderslautenden sinnvoll vereinbar ist oder
umgekehrt diejenige, die von einem Verlust von 1, Blatt ausgeht, mit der erstgenannten und
dass die Argumente zugunsten der einen Seite der oben gestellten Alternative nicht umkehrbar
sind.

R. P. Robinson und - dessen Losung modifizierend — R. Héaussler haben gezeigt, dass die
Angaben der Hss.-Gruppe Z (denen die Instruktion Niccolis entspricht) sich auf den Zu-
stand des Cod. Hersfeld. beziehen (=Verlust von 1% Blatt) und dass die iibrigen, die von
einem Verlust von 6 paginae oder pagellae sprechen, sich auf einen &dlteren, in Majuskeln ge-
schriebenen Cod. beziehen, von dem sich der Hersfeld. herleitet: Der Schreiber des Hersfeld.
habe errechnet, dass dem Verlust von 6 paginae seiner Vorlage 1, Blatt seiner in Minuskeln
geschriebenen Abschrift entsprach: Der Cod. F ldsst so viel frei und notiert dazu: ‘in exemplari
dicitur deesse sex paginas’.

Auf die Einzelheiten kommt es hier nicht an: Nur so viel ist wichtig, dass diejenigen, die im
Cod. Hersfeld. einen Verlust von 6 Bldattern annehmen, komplizierte Berechnungen anstellen
miissen, die an der Uberlieferung keinen Halt finden, wenn sie die iiberlieferte Angabe eines
Verlustes von nur 1 Blatt eliminieren®. Man wird also annehmen, dass im Hersfeld. 11, Blatt
unbeschrieben waren und sich dort eine Notiz fand, die sich auf die Liicke der in Majuskeln
geschriebenen Vorlage bezog und die dann im 15. Jahrhundert nicht mehr richtig verstanden
wurde.

2. Die Argumentation zugunsten der Existenz einer Secundusrede zielt darauf ab, entweder
aus der Rolle des Secundus oder aus dem Verlauf des Gespriachs im Dialog den Schluss zu
ziehen, dass eine solche Rede mit einem bestimmten Inhalt (iiber ihn ist man sich freilich
nicht einig) existiert haben muss.

Dazu ist folgendes zu bemerken: Wenn die Textliicke nur 115 Blatt im Hersfeld. umfasste,
kann es keine Secundusrede gegeben haben. Aber abgesehen davon: oben ist gezeigt worden,
wie die Reden des Messalla und Maternus ineinandergreifen. Aus dem erhaltenen Text geht
zudem nicht hervor, was Secundus hétte sagen kénnen oder miissen. K. von Fritz meinte, er
habe iiber Verdnderungen in den mores civitatis gesprochen. Das aber hatte Messalla bereits in
Kap. 28/29 getan, und so hat E. Koestermann in seinem Literaturbericht mit Recht davon

8 Vgl. oben S. 165: dort finden sich auch die Literaturangaben.

61 Vgl. die Ubersicht iiber das Uberlieferte bei K. Vretska (oben Anm. 10) 369f.

8 K. Barwick a. O. 33ff. (ihnlich hatte Barwick schon in fritheren Aufsidtzen argumentiert:
Rhein. Mus. 68 [1913] 279ff.; Festschr. Judeich [Jena 1929] 81ff.); R. P. Robinson, The
Germania of Tacitus (Middletown Conn. 1935) 13; R. Haussler, Hermes 91 (1963) 382ff.

8 Vgl. etwa Vretska a.O. 371ff.; H. Gugel, Symb. Osl. 41 (1966) 117ff. wendet gegen
Haussler ein, dass die Schrift im Hersfeld. zunehmend enger werde, und fiihrt das darauf zu-
riick, dass der Schreiber mit einer bestimmten Zahl von Blattern habe auskommen miissen.
Wenn nun nach Hiussler eine Seite der postulierten Majuskelhandschrift einer Kolumne des
Hersfeld. entsprochen habe, miisse man die unwahrscheinliche Annahme machen, dass auch
der Schreiber der Majuskelhandschrift zunehmend enger geschrieben habe. Dieses Argument
schligt m. E. nicht durch. Der Schreiber des Hersfeld. braucht ja bei der Umrechnung der
Liicke nicht Buchstabe fiir Buchstabe (auf einer Seite des Erhaltenen) gezihlt zu haben, er
konnte sich, was auch das wahrscheinlichste ist, mit einer Abschitzung begniigen, die die
Grossenverhiltnisse annihernd traf. [Korrekturzusatz: Nachtrigli_-h wurde mir der Auf_atz

12 Museum Helveticum




178 Klaus Bringmann: Zum taciteischen Dialogus de oratoribus

gesprochen, dass es schwierig sei, den Inhalt einer postulierten Secundusrede festzustellen®”.
K. Vretska erwog neben der Losung, die K. von Fritz angeboten hatte, die andere, dass Secun-
dus von den Moglichkeiten der Ausbildung zur Zeit der Republik gesprochen habe. Gerade
das aber hatte Messalla in Kap. 35 getan, und in diesem Punkte beriihrten sich, wie oben ge-
zeigt wurde, Messalla- und Maternusrede. Schliesslich hat W. Richter, und ihm folgend H. Gu-
gel, dargelegt, Secundus sei darauf eingegangen, dass die Redekunst wie alles iibrige auch dem
Gesetz von Wachsen und Vergehen unterworfen sei (vgl. Vell. Pat. 1, 17; Sen. rhet. Controv.
I praef. 7; so schon Cic. Tusc. 2, 5). Dagegen spricht, dass dieser Gedanke, bekanntlich peri-
patetischer Herkunft und auf alle Kunstgattungen anwendbar, die zielstrebige Erorterung der
spezifisch auf die Beredsamkeit beziiglichen Argumente empfindlich gestért hétte (es fehlt ja
im Erhaltenen auch jedes Indiz dafiir, dass so, wie Richter will, argumentiert worden ist). Die
Antithetik der aufeinander bezogenen Reden des Messalla und Maternus wire durch ein ein-
geschobenes allgemeines Riasonnement iiber die Entwicklung der Kunst aufgehoben worden.
An ihre Stelle wiren im Schlussteil (im Gegensatz zum Vorangehenden) drei Reden getreten,
die weder innerlich sinnvoll verkniipft noch auf das Telos hin angelegt wéren. Das aber ist,
nach den Schlussbemerkungen in Kap. 42 zu urteilen, unmoglich.

von R. Haussler, Zum Umfang und Aufbau des Dialogus de oratoribus, Philologus 113 (1969)
241f. bekannt, in dem er seine Auffassung gegen Gugel verteidigt.]
67 Tacitus. Ber. ib. d. Schrifttum d. Jahre 1931-1938, Burs. Jahresber. 282 (1944) 87.




	Aufbau und Absicht des taciteischen Dialogus de oratoribus

