
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 3

Artikel: Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge

Autor: Spoerri, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge

Yon Walter Spoerri, Neuchatel

Peter Von der Muhll zum 1. August 1970

Ein Vergils 6. Ekloge behandelnder Aufsatz von Z. Stewart («The Song of
Silenus». HarvSt 64 [1959] 179ff.) veranlasst mich, auf die Kosmogonie des Silenus

(Ecl. 6, 3Iff.) zurückzukommen, zu der ich mich bereits m meinem Buch «Spät-
hellenistische Berichte über Welt, Kultur und Götter» (Basel 1959) 47f.x kurz
geäussert habe. Im Anschluss an ältere Deutungen erklart Stewart2 diese

Weltentstehungslehre als eine aus ursprünglich nicht zusammengehörigen, zum Teil
epikureischen und empedokleischen Bestandteilen zusammengesetzte Schöpfung
Vergils. Demgegenüber bleibe ich bei meiner früher vorgetragenen Auffassung, dass

Vergils Kosmogonie nicht allem, was allgemein anerkannt ist, sich im Ausdruck an
Lukiez anlehnt, sondern auch inhaltlich durchweg epikureisch ist3.

* In kurzgefasster Gestalt habe ich diesen Gegenstand am «Ville Congrès international de
l'Association Guillaume Budé» (Paris, April 1968) behandelt; der Text der in franzosischer
Sprache vorgetragenen Mitteilung ist in den Acta des Kongresses (Paris 1969/70) S. 447ff.
erschienen. Auch m einem Seminar, das ich auf Einladung der Faculté des lettres von Neuchatel
im Februar 1961 hielt, wurde dieses Thema erörtert.

Folgende Werke werden mit blossem Verfassernamen zitiert:
a) die Vergilausgaben von Heyne I (s. u. Anm. 23); Wunderlich I (ebd.); Heyne-Wagner 1

(s.u. Anm. 24); Th. Ladewig I2 (Berlin 1855; 9. Aufl. von Paul Jahn [1915]); Fr. Dubner
(Paris 1858); A. Forbiger I4 (Leipzig 1872); B.H.Kennedy8 (London 1881); J. Conmgton-
H. Nettleship I, 5. Aufl. von F. Haverfield (London 1898); F. Plessis-P. Lejay (Paris 1920);
H. R. Fairclough I (Loeb, London 1929); die Eklogen- und Georgicaausgabe von E. Benoist3
(Paris 1884); die Eklogenausgaben von H. Goelzer (Paris 1925; 2. Aufl. 1933), F. Deila Corte2

(Verona 1941); E. de Samt-Denis (s. u. Anm. 3);
b) die Lukrezausgaben von H. A. J. Munro II4 (Cambridge 1886); C. Giussani (Torino

1896/98), Neudruck von E. Stampini (1968; Buch 1/2) und E. Stampini- V. d'Agostmo (1967;
Buch 5); C. Bailey (Oxford 1950), wonach hier zitiert wird; Patin u. a. (s. u. Anm. 24), der
Kommentar von A. Ernout-L. Robm (Paris 1925/26. 28);

c) W. H Kolster, Veigils Eklogen in ihrer strophischen Gliederung nachgewiesen mit Kommentar
(Leipzig 1882); A. Cartault, Etude sur les Bucoliques de Virgile (Paris 1897); E. Bignone, Em-
pedocle (Torino 1916); H. Disch, De poetis aevi Augusti Epicureis (Diss. Bonn 1921); E. Para-
tore, Virgilio2 (Firenze 1954); Gerh. Muller, Die Darstellung der Kinetik bei Lukrez (Berlin
1959) ; J. Bollack, Empédocle (Paris 1965/69), D. O'Brien, Empedocles1 Cosmic Cycle (Cambridge
1969). Weitere Abkürzungen s. u. Anm. 1-3.

1 Schweizer. Beitr. z. Altertumswiss., H. 9 (im folgenden als Berichte zitiert).
2 183ff. (im folgenden als «Stewart» zitiert).
3 Die Berichte a. O. zitierte Literatur ist hier nur zum Teil wieder herangezogen; Verschiedenes,

das mir damals entging, soll jetzt nachgetragen werden. Unter den neueren, nach meinem
Buch erschienenen Vergilpubhkationen gibt B. Otis, Virgil (Oxford 1963) offenbar nichts fur
unser Thema aus J. P. Eider, Non iniussa cano, HarvSt 65 (1961) 121 Anm. 2 scheint Stewarts
Quellenanalyse zu billigen; ebenso E. W. Leach, The Unity of Eclogue 6, Latomus 27 (1968) 17,
Nicht erwähnt ist Stewart m der Neuauflage der Bucoliques von E. de Samt-Denis (Paris 1967).



Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 145

Abgesehen von der sonstigen lukrezischen Ausdrucksweise sieht Stewart die

Vorstellung des leeren Baumes in magnum per inane (v. 31) als epikureischen Bestandteil

an4. Im übrigen habe man insbesondere die empedokleische Lehre der Vier
Elemente. Auch die Reihenfolge, in der die einzelnen kosmischen Teile entstehen,
entspreche nicht atomistischer Lehre, sondern stimme mit Empedokles überein.

Im wesentlichen besagt die empedokleische Elementenlehre, dass die

Weltentstehung von den Vier, nicht weiter zerlegbaren Elementen Feuer, Luft, Wasser

und Erde ausgeht; diese bilden durch Mischung alle anderen, zusammengesetzten
Substanzen. Dass in der Süenkosmogonie nicht eine solche Theorie zugrunde liegt,
dies soll als erster Punkt näher begründet werden. Dazu müssen wir vor allem
feststellen, was man unter den semina terrarum, animae, maris, liquidi ignis, aus
denen der Kosmos hervorgeht (v. 32f.), zu verstehen hat.

Als - metrisch günstige - Wiedergabe des epikureischen Terminus aTieg/aara ist
semina (neben corpora u. a.) einer der Ausdrücke, deren sich Lukrez bedient, um
die Atome (semina rerum) zu bezeichnen5. Alle Erscheinungen setzen sich aus

der weiterhin S. XII (vgl. S. 69f.) die vergilische Weltentstehung als treues Résumé der
lukrezischen Kosmogonie ansieht (vgl. dens.,Le chant de Silène à la lumière d'une découverte récente,
RevPhil 37 [1963] 24; R. Coleman, Gallus, the Bucolics, and the Ending of the Fourth Géorgie,
AJPh 83 [1962] 56). Auch L. Alfonsi, L'Epicureismo nella storia spirituale di Vergilio, in:
Epicurea in memoriam H. Bignone (1959) 170 hält am epikureischen Charakter der
Süenkosmogonie fest. W. Wimmel, Kallimachos in Rom, Hermes, Einzelschr. 16 (1960) 144. 174
redet von «lucrezischem Stoff», J. A. Notopoulos, Silenus the Scientist, C1J 62 (1966/67) 309

von «Epicurean science». Erst bei Abschluss des Manuskriptes wurde mir jener Teil der
grösseren Studie von G. Castelli, Echi Lucreziani nelle ecloghe Virgiliane zugänglich, der sich mit
der Süenkosmogonie befasst (RivStudClass 15 [1967] 176ff. ; im folgenden als «Castelli» zitiert).
Castelli, dessen Literaturangaben unvollständig und auch nicht immer sorgfältig sind, kennt
Stewarts Aufsatz nicht. Im ersten Teil seiner Studie (RivStudClass 14 [1966] 313 Anm. 1) gibt
er den Eindruck, als ob Pascal, La dottrina (s. u. Anm. 23) als erster epikureisches Gut in der
Süenkosmogonie nachgewiesen habe ; für Italien mag dies stimmen, auf andere Länder trifft es
nicht zu. Die Vergilliteratur ist unübersehbar, und ich hoffe nur, dass ich nicht allzuviel
übergangen habe von dem, was verdiente berücksichtigt zu werden ; zurzeit nicht erreichbar waren
mir manche der zahlreichen kommentierten Gesamt- oder Teilausgaben, die namentlich in
Italien und auch in den angelsächsischen Ländern erschienen sind. Neben den bekannten
allgemeinen bibliographischen Werken sind hilfreich die Spezialbibliographien von F. Peeters
(The Americ. Class. League, Bull. 28 [1933]), J. Van Ooteghem (EtCl 5 [1936] 354ff. ; 29 [1961]
76ff.), G. Mambeüi (Gli studi Virgiliani net secolo XX [Firenze 1940]), G. E. Duckworth (C1W
51 [1958] 89ff. 116f. 123ff. 151ff. 185ff. 228ff. [für 1940-1956]; 57 [1964] 193ff. [für 1957-1963])
und die Berichte im «Vergilius» (von 1955 bis 1959: «The Virgilian Digest»), Gymnasium
und AnzAW.

4 magnum per inane steht Lucr. 1, 1018. 1103; 2, 65. 105. 109 stets an derselben Verssteüe
wie in der Süenkosmogonie; vgl. Munro 111; Ernout-Robin I 187. Weitere gleichbedeutende
Ausdrücke im Lukrez bei Cartault 269; C. Hosius, P. Vergili Maronis Bucolica (Bonn 1915) 34

(Lietzmanns Kl. Texte 134); Casteüi 177. Die formalen und ausdrucksmässigen Parallelen
zwischen dem Vergiltext und Lukrez verzeichnen namentlich die Kommentare; vgl. auch
R. Wöhler, Über den Einfluss des Lukrez auf die Dichter der augusteischen Zeit I (Progr. Greifswald

1876) 4f. ; G. Regel, De Vergilio poetarum imitatore testimonia (Diss. Göttingen 1907) 47;
W. A. Merrill, Parallels and Coincidences in Lucretius and Virgil, Univ. of California Publ. in
Class. Philol. 3, 3 (1918) 220; D. Knecht, AntCl 32 (1963) 500.

5 1,59. Vgl. Munro 34; Ernout-Robin I 24f.; Fr. Peters, T. Lucretius et M. Cicero quo modo
vocabula Graeca Epicuri diseiplinae propria Latine verterint (Diss. Münster i.W. 1926) 11;

10 Museum Helveticum



146 Walter Spoerri

festen, unveränderlichen und unzerstörbaren Atomen zusammen ; indem die
abstrakten Urkörperchen sich miteinander verbinden, erzeugen sie die vielfältigen
Gestalten der sinnlich-körperlichen Welt: die semina, auch genitalia corpora
genannt6, werden zu res genitae. Auch die Stoffe, die als die Vier Elemente in den
nicht-atomistischen Systemen letzte, irreduktible Grundbausteine des Kosmos

sind, bestehen für die Atomisten aus Atomen, die nur die allgemeinsten
Eigenschaften der Materie besitzen. Wenn Lukrez von semina aquae oder semina ignis
redet, meint er damit nicht Wasser- oder Eeueratome, also kleinste, unzerstörbare,
bereits differenzierte Wasser- oder Feuerpartikeln, sondern «Samen», aus denen

Wasser oder Feuer hervorgeht, d. h. Atome, deren Vereinigung erst Wasser oder

Feuer darstellt7. In diesem Zusammenhang sei auch erwähnt, dass C. Bailey nicht
überzeugt, wenn er im Anschluss an frühere Interpreten8 meint, onegfiaxa und
semina (wie auch corpora) bezeichne oft nicht die Atome selbst, sondern der

ursprünglichen Bedeutung des Begriffs gemäss, namentlich in Verbindungen vom
Typ semina aquae oder ignis, «nuclei, or small particles formed by the union of
atoms, which are the germs of concrete things» bzw., im Singular, «a nucleus of
atoms of such shapes and relative arrangement that it is specially adapted for the
creation of some particular thing»9; allerdings betont Bailey10 auch, dass die so

verstandenen semina nicht als kleinste Teile des Ganzen im Sinne unserer Moleküle
aufzufassen seien11. Die Atome als solche sind semina, genitalia corpora rebus12 ;

die materies ist genitalis und verdankt ihre Zeugungskraft den mannigfaltigen
Verbindungen, dem Gewicht, den Stössen, dem Zusammentreffen und der Bewegung
der Atome: durch diese Eigenschaften werden alle Dinge geschaffen13. Die Ein-

C. Bailey, The Greek Atomists and Epicurus (Oxford 1928) 343f. ; dens. I 140; II 606ff. 1019f.

(Kritik bei Stewart 201 Anm. 27) ; G. Vlastos, The Physical Theory of Anaxagoras, PhilosRev
59 (1950) 33. 50; F. Solmsen, Epicurus and Cosmological Heresies, AJPh 72 (1951) 20ff. Kl.
Schriften 1 [Hildesheim 1968] 480ff.); P. Boyancé, Lucrice et VEpicurisme (Paris 1963) llOf.
Zu corpora s. unten Anh. 1.

6 s. u. Anm. 12.
7 Die Lukrezstellen mit semina aquae, ignis findet man bei Bailey, Greek Atomists 344; richtige

Deutung in der Lukrezübers. von R. Waltz S. 115 Anm. 6; 21 If. Anm. 6. 15 (Annales de
l'Université de Lyon, Ille sér., Lettres, 24 [1954]). Lucr. 1, 901/03 wird der Unterschied
zwischen ignis und den betreffenden semina (semina ardoris) gut deutlich. Vgl. Munro 102.

360; Giussani ad loc. ; Bailey II 755; Castelli 180. Ernout in seiner Lukrezausg. I7 (Paris 1946)
62 gibt semina ardoris ungenau mit «éléments inflammables» wieder. Auch die terrai corpora
(Lucr. 5, 449 [Schilderung der Entstehung der Erde]) sind nicht Erdeatome Erdepartikeln),
sondern Atome, deren Verbindung miteinander Erde ergibt; vgl. Berichte 24 Anm. 30.

8 z. B. Giussani ad 6, 21 Iff.; Gassendi.
9 Greek Atomists 343f.; I 140; II 628/31. 755. 1019f.; III 1581.1588.
10 Greek Atomists 342f. ; II 755.
11 Anders Giussani (s. o. Anm. 8); Kritik an ihm bei J. Masson, Lucretius: Epicurean and

Poet (London 1907) 129f. ; vgl. Compl. Vol. (1909) 95. 193. Irreführend Stewart 201 Anm. 27,
der andererseits zugibt, dass es unmöglich sei, klar zu entscheiden, in welcher Bedeutung
jeweils Lukrez semina verwerte.

12 Lucr. 1, 58f.; 2, 62. 548; vgl. 1, 167.
13 Lucr. 1, 631ff.; 2, 225ff.; vgl. 1, 182f. (genitale concilium); 2, 935; dazu Masson (s.o.

Anm. 11) 149f. ; Compl. Vol. 95. Vgl. auch Bailey II 607. 631. 809. 844. 892.



Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 147

führung von «nuclei» scheint nicht nötig14. Ein zusammengesetzter Körper ist
nicht einfach die Summe seiner semina; gegenseitige Lage der Atome und deren

Bewegungen ergeben die sekundären Eigenschaften der Dinge, so dass die Atome,
die nur die allgemeinsten Eigenschaften der Materie besitzen, sich zur Mannigfaltigkeit

der Einzelerscheinungen wie Samen zu Neubildungen verhalten15.

Wie man sieht, lässt die Verbindung, in der die Silenkosmogonie semina

gebraucht, die lukrezische (epikureische) Bedeutung dieses Terminus durchaus zu16.

Unter den semina terrarum, animae, maris, ignis, mit denen die Weltbildung
einsetzt, hat man Atome zu verstehen, die nur die allgemeinsten Eigenschaften alles

Körperlichen haben und deren Vereinigung erst Feuer, Luft usw. ergibt. Ein
Haupteinwand, den man gegen die Zurückführung der Silenkosmogonie auf den

epikureischen Vorstellungsbereich geltend gemacht hat, erweist sich als nichtig:
Vergil spricht nicht von Feuer-, Luft-, Wasser- und Erdeatomen (was durchaus

unepikureisch wäre) ; seine Kosmogonie setzt nicht mit bereits differenzierten
Elementen ein. Dazu kommt noch, dass es hier ja gar nicht um die «Samen» der Vier
Elemente als solcher geht, ignis und anima bezeichnen Feuer und Luft17; die

Verwendung von terrae (nicht terra) und mare zeigt indessen, dass Vergil nicht an die
Elemente stricto sensu denkt, sondern die vier grossen kosmischen Bereiche im
Sinne hat; Feuer, Luft, Meer und Land stellen nach allgemeiner, auch für die
Atomisten und Lukrez bezeugter Auffassung die Gesamtheit des Kosmos dar18.

14 Gesundes Urteil bei Waltz (s. o. Anm. 7) 115 Anm. 6. Unzutreffende Einschränkung S. 146,
da Lucr. 4, 333/34 luroris semina nicht Moleküle gelber Farbe sind.

15 Das Einzelatom ist natürlich noch kein eigentliches semen; erst indem sie sich verbinden
und dadurch Dinge zustande kommen, werden die Atome zu semina; vgl. Masson (s. o. Anm.
11), Compl. Vol. 95. Ähnlich bezeichnet Empedokles die Vier Elemente, deren Mischung die
zusammengesetzten Körper ausmacht, als gtCco^ara der Dinge (VS 31 B 6, 1 ; vgl. B 23, 10

{for/rcöv... ntjyriv; dazu M. L. West im Komm. z. Hesiods Theogonie [Oxford 1966] 361. 364;
Bollack III 177 ; aber auch I 88; V. Pöschl, Bibliographie zur antiken Bildersprache [Heidelberg
1964] 617 s.v. çlÇcofia [Lit.]); Verbindung von cméqpa und glt,a Demosth. 25, 48.

16 Anders G. Jachmann, Vergils sechste Ekloge, Hermes 58 (1923) 290f.
17 anima ist Lucr. 1, 715 die Luft als eines der empedokleischen Elemente. Vgl. Munro 88f. ;

Cartault 270; Ernout-Robin I 146; ThLL s.v. anima 70, 38ff.
18 terrae ist die Erde, nicht als Element oder Stoff (auch nicht als Erdkörper), sondern als

mannigfaltig gestaltete, nicht notwendigerweise bebaute, aus den einzelnen Ländern bestehende
Ausdehnung; vgl. Munro 22; Cartault 270; J. Ph. Krebs7 - J. H. Schmalz, Antibarbarus der lat.
Sprache 2 (Basel 1907) 656; Ernout-Robin I 6; Bailey II 592. 902f. Man hat bei Vergil nicht
terrai für terrarum zu konjizieren; anders P. Hofman Peerlkamp, Ad Virgilium, Mnemosyne
I 10 (1861) 22f. (vgl. Cartault a. O.). Deila Corte 152 meint, Vergil bezeichne die Elemente
Erde und Wasser mit terrae und mare «per maggior concretezza, per determinazione artistica».
Kolster 119 sieht im Plural terrarum die verschiedenen Formen der Erdenstoffe. J. B. Green-

ough, The Greater Poems of Virgil 1 (Boston 1888) 41 erblickt darin eine Anspielung auf die
Pluralität der Welten in Epikurs System. - Zur Einteilung des Kosmos in die vier Bereiche
vgl. VS 67 (Leukippos) A 24 S. 77, 21f. 27f. (wohl jungepikureisch); Lucr. 5, 495ff. (Äther
Feuer; vgl. 5, 448. 458f. ; vgl. Munro 37; Giussani ad 1, 73). 235ff. (s. u. Anm. 22); Cic. Nat.
deor. 2, 25ff.; Ov. Met. 1, 21ff. ; Manil. 1, 149ff. 249; 3, 52; 4, 888f. ; ob im Einzelfall eine Lehre
der Vier Elemente vorliegt, ist irrelevant (vgl. Manil. 1, 147f.). Daneben ist auch eine
Dreiteilung bekannt: Lucr. 5, 91ff. (Himmel, Land, Meere; 2,1063 und 5, 431 treten die Lebewesen
hinzu; weiteres bei Ernout-Robin I 5. 160; F. Börner, Ovid, Die Fasten 2 [Heidelberg 1958]



148 Walter Spoerri

Ob Vergil die Naturbereiche im Anschluss an Vorstellungen der Atomisten oder in
Anlehnung an allgemem-populare Anschauungen erwähnt, ist eine andere, doch
wohl eher mussige Frage. Auf keinen Fall hat man mit der empedokleischen
Elementenlehre zu operieren. Es geht hier um die Atome, aus denen sich die vier

grossen Naturbereiche zusammensetzen werden19. Eine Deutung der vergilischen
semina in epikureischem (lukrezischem) Sinne ist sachlich ganz einwandfrei20. Sie

ist auch, wie sich im weiteren Verlauf unserer Untersuchung zeigen wird, allein
dem ganzen Kontext angemessen.

Etwas anders läge der Fall, wenn die zu semina gehörenden Genitive ausschliesslich

die Termini fur die Vier Elemente als solche waren. Freilich ist auch dann der

Bezug auf die Naturbereiche möglich. Aber selbst wenn unser Text besagen wollte,

292; vgl. Munro 21f. 289f. ; Bailey III 1335); Verg. Georg. 4, 222 (vgl. Ed. 4, 51 ; m erweiterter
Gestalt Aen. 6, 724f. [vgl. Lucr. 5, 68f.]) ; Manil. 2, 61; Cicero (vgl. A. S. Pease, Cicero, De
natura deorurn [Cambridge Mass. 1955. 1958] 466). Weiteres Material zur Einteilung des
Kosmos m die grossen Bereiche. ThLL s.v. aer 1047f.; aether 1152, 15ff.; caelum 79, 56ff.;
80, lOff.; mare 378 I A 2; mundus 1636, 38ff.; J. Vessereau, L'Etna (Paris 1923) 57; Borner
291f wo jedoch wie auch sonst in der Literatur nicht scharf zwischen Elementen an und fur
sich und Naturbereichen unterschieden wird. Zu den Naturbereichen s. auch Anh. 1.

19 Vgl. Lucr. 1, 820; 2, 1061ff.; 5, 67ff. 416ff. 429ff. Bei der ganzen Ausrichtung einer ato-
mistischen Kosmogome mag es zunächst auffällig erscheinen, dass schon im ersten Stadium
des kosmogomschen Prozesses der Blick auf die spateren kosmischen Bereiche gerichtet ist;
die Materie des Kosmos ist vorerst nur eme wirre Atommenge (z. B. Lucr. 5, 416ff.), die sich
im weiteren Verlauf der Dinge auf mannigfachste Weise entwickeln kann; vgl. Berichte 16.
Doch heisst es hinwiederum auch Lucr. 2, 1052/66; 5, 416/31 (2, 1062 semper [vgl. 5, 430
saepe~\ bedeutet nicht «une fois pour toutes» [Ernout-Robm I 352]; vgl. Munro 305; Giussani
ad 5, 430; Bailey II 967), dass jeweils em Kosmos entsteht, erst wenn nach zahllosen
unergiebigen Verbindungen der Urkorperchen endlich die Atome zusammentreten, aus denen
Erde, Meer, Himmel (und Lebewesen) hervorgehen können; vgl. Bailey II 966f. ; Muller 81ff.
Das Fehlen des Artikels im Lateinischen hat zur Folge, dass nicht ohne weiteres klar ist, ob
man semina im Vergiltext mit «Samen» (F. Klmgner, Virgil [Zurich/Stuttgart 1967] 103) oder
«die Samen» (so die frz. Übers, von Goelzer S. 53 und de Samt-Denis S. 74) wiedergeben muss.
Da mit der Erwähnung konkreter kosmischer Bereiche (nicht Elemente') der Blick bereits auf
unseren Kosmos gelenkt wird, denkt man an die zweite Möglichkeit; doch Lucr. 2, 1048/89
wird betont, dass die grossen Weltteile Himmel, Erde, Meer usw. Gattungswesen sind und nicht
nur einmalig vorkommen.

20 Jachmann (s. o. Anm. 16), fur den Vergil die Vier Elemente als Urstoff der Welt ansetzt,
meint, man könne gegen den Geist epikureischer und überhaupt atomistischer Physik nicht
arger Verstössen, als wenn man von den Atomen der Vier Elemente spreche. Ahnlich A. La
Penna, Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio 221. 253ff. (Entretiens Hardt 7, 1962);
Vergil verbinde epikureische und empedokleische Zuge, der epikureische (lukrezische) Emfluss
zeige sich vor allem im Ausdruck und berühre weniger die Lehre selbst. Im Verlauf der nicht
immer befriedigenden, an La Pennas Exposé anschliessenden Diskussion sieht F. Solmsen
S. 254 m den dichterischen Kosmogonien (Apoll. Rhod., Vergil, Ovid usw.) eine Art Vulgata,
die gelegentlich leichte Beruhrungen mit philosophischen Systemen aufweise ; diese dürfe man
nicht uberbewerten. In Wahrheit jedoch smd die Dinge differenzierbarer. Bei Grimai (S. 255)
bringt die vermeintliche Kombination von Zügen verschiedener Herkunft durch Vergil einmal
mehr die unvermeidliche «volonté de synthèse» aufs Tapet. Unter Berufung auf Jachmann
meint H. Holtorf, Vergil, Die grosseren Gedichte 1 (Freiburg l.Br. 1959) 192, Lukrez kenne nur
die Atome, Vergil bringe die Vier Elemente; S. 186. 192 redet er von einer Weltentstehung
im Sinne Epikurs die lukrezischen Gedanken seien «in dichterischer Verklarung und grosser
Freiheit» gebracht.



Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 149

dass aus den Atomen zunächst die Vier Elemente hervorgehen und aus diesen
hinwiederum die höheren Körper, dürfte man nicht ohne genauere vorherige Prüfung
von empedokleischer (besser gesagt: allgemein-populärer) Elementenlehre reden.
Man hätte zunächst zu bestimmen, welches überhaupt in der atomistischen
Kosmologie die genaue Stellung der Vier Elemente war, die zwar als axoiiela
abgelehnt, aber als «Zustandsformen» durchaus anerkannt wurden21. Ob für die Ato-
misten die Vier Elemente Zwischenformen zwischen den Atomen und den höheren

Körpern waren, soll hier indessen nicht näher erörtert werden22.

Versucht man, die Silenkosmogonie von der empedokleischen Elementenlehre
her zu interpretieren, so dürfte es namentlich schwer fallen, einen voll befriedigenden

Sinn für semina zu finden, ignis und anima bezeichnen dann irreduktible
Elemente, mare und terrae zwar keine Elemente, aber immerhin Elementargebiete, in
denen im wesentlichen die Elemente Wasser und Erde vertreten sind. Das würde
bedeuten, dass die Feuer-, Luft-, Meer- und Landsamen in der Hauptsache
Partikeln der Elemente wären und nicht noch elementarere Bestandteile, wie man es

aufgrund der ursprünglichen Bedeutung von semina, zumal im Falle von Feuer
und Luft, eher erwartete23. Im übertragenen Sinne verwendet, erweckt doch der
Terminus semina zwei Vorstellungen: a) Aus den Samen entsteht oder wächst

etwas Neues hervor; b) was aus den Samen werden soll, ist in ihnen noch verbor-

21 Vgl. W. Kranz, Lukrez und Empedokles, Philologus 96 (1944) 91. Verschiedentlich finden
auch Autoren, die sonst am epikureischen Charakter der Silenkosmogonie festhalten, in ihr
die Vier Elemente: Kennedy 316; Greenough (s. o. Anm. 18) 40; Cartault 270; Conington-
Nettleship 78; Deila Corte 151; Paratore 138. 238f.; vgl. Plessis 47 ; s. u. Anm. 86. Wenn
Lukrez von den Elementen redet, muss man im Ausdruck auch mit empedokleischem Einfluss
rechnen; vgl. Berichte 23f., bes. Anm. 24. 30 (Lit.; ferner s. u. Anm. 30).

22 Dazu Giussani ad 1, 567. 820; 5, 237; Bailey II 740 (Elemente und Naturbereiche nicht
voneinander unterschieden!); III 1356; Castelli 180ff. Zur Stellung der Elemente in den
Kosmologien derAtomistenvgl. Berichte 15f. 21 ; W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy
2 (Cambridge 1965) 413f. Insbesondere müsste geklärt werden, ob Lucr. 5, 235ff., wo es von
terrai corpus, umor, aurarum leves animae und calidi vapores heisst e quibus haec rerum con-
sistere summa videtur, auf die Vier Elemente oder die Naturbereiche geht; s. u. Anh. 1.

23 Wenn Jachmann (s. o. Anm. 16) mit Berufung auf Ov. Met. 1, 9 (semina rerum; vgl.
Berichte 35 Anm. 5) semina mit «Elemente» übersetzt, führt dies in Verbindung mit ignis und
animae zu einer Tautologie. C. Pascal, Studii critici sulpoema di Lucrezio (Roma/Milano 1903)
176 ff. vermag offenbar in semina allenfalls mit den betreffenden Elementareigenschaften schon
ausgestattete Atome der Vier Elemente zu sehen (vorsichtiger ders., La dottrina epicurea nelVeg-
loga VI di Vergilio, Atti Acc. Sc. Torino 37 [1901/02] 170; der Wortlaut dieses Artikels ist
weitgehend mit dem der Studii identisch) und neigt wohl eher dazu, darunter nur Partikeln der
Vier Elemente im Sinne des Empedokles zu verstehen (zurückhaltender L. Cisorio, BollFilClass
12 [1905/06] 1 lf.) ; doch würden sich dafür die Termini corpora, partes oder particulae besser

eignen (vgl. Kranz [s. o. Anm. 21] 90). Zu den empedokleischen Elementteilen vgl. W. Kranz,
Empedokles und die Atomistik, Hermes 47 (1912) 24ff. ; Bignone 338. 536; Ed. Zeller6-W. Nestle,
Die Philos, d. Gr. 1, 2 (Leipzig 1920) 952ff.; Bollack I 24ff. ; II 58f. ; III 162f. ; Guthrie (s. o.
Anm. 22) 149ff. Pascal, Studii 175/83 glaubt, Vergil habe mit Hilfe lukrezischer Ausdrücke und
Vorstellungen im wesentlichen die empedokleische Kosmogonie wiedergeben wollen, mit der
diejenige des Lukrez übrigens eng verwandt sei (S. 170ff.). Ders., La dottrina 168/77 ist der
Ansicht, dass Vergils Darstellung sowohl auf Epikur als auch auf Empedokles zutrifft, je nachdem

man die semina als Atome oder als Partikeln von Elementen versteht; Vergil wolle in
Anlehnung an Lukrez epikureische Lehre darstellen, berücksichtige aber auch Empedokles,



150 Walter Spoerrx

gen, keimhaft angelegt, die charakteristischen Eigenschaften der Neubildung
treten im Samen zumindest noch nicht offen zutage, und im Vergleich zur gestalteten

Vielfalt der aus ihnen hervorgehenden Gewächse sind die Samen noch sehr

undifferenziert. Wie man ferner weiss, verwendet die lateinische Sprache semen m
nicht technischem bildlichem Sinne als Synonym fur Ursache, Grundursache,
Grundlage, Veranlassung, Urheber, Stoff usw Zu diesem ganzen Sachverhalt passt
es viel besser, wenn semma m übertragener Bedeutung nicht einfach kleinste,
dem Ganzen gleichartige Teile bezeichnet, sondern Dinge, aus denen etwas Neu-
und Andersartiges, Differenzierteres hervorgeht und deren Verbindung den Stoff
der Neubildung veimittelt Auf Lukrezens semma rerum trifft dies zu (wir brauchen

hier nicht naher auf den Samenbegriff m der epikureischen Physik
einzugehen) und, im Rahmen der empedokleischen Lehre der Vier Elemente, vielleicht
auch noch auf Land- oder gar auf Meeressamen, im Falle der irreduktiblen Stoffe
Feuer und Luft jedoch waren die Samen nur kleinste Teile von derselben Beschaffenheit

wie das Ganze24

dessen Kosmogonie, wie er gewusst habe, m die epikureische Lehre eingegangen sei Gegen
derart spezielle philosophische Kenntnisse Vergils wendet sich mit Recht P Jahn, JAW 130

(1906) 55, doch kann ich ihm nicht zugestehen, dass es eine mussige Frage sei, welchem
philosophischen System Vergil hier folgen wollte Gegen Pascal polemisiert Castelli 185f Auch C

Ranzoli, La rehgione e la ßlosofia di Virgilio (Torino 1900) 66ff und Disch 25/27 29 32
beziehen Vergils semma auf die Vier Elemente Nach Disch kombiniert Vergil empedokleische
Lehre mit Epikurs mane, Ranzoli, der ebenfalls mit Kontamination bei Vergil rechnet, schliesst
Empedokles als Quelle aus, da gewisse Vorstellungen im Vergiltext mit semer Lehre unvereinbar

seien, und beschrankt die Lukrezimitation auf das Formale, obwohl die S 67 angeführten
Unterschiede zwischen Vergil und Lukrez fur die Quellenfrage irrelevant sind Gegen Ranzoli
und fur atomistischen Ursprung der Silenkosmogonie tritt ein R Helm, JAW 113 (1902) 6
Schon Chr Gottl Heyne in der 1 Aufl semer Vergilausg 1 (Leipzig 1767) 59 hat wegen der
< Erwähnung der Vier Elemente» gegen die Zuruckfuhrung der Silenkosmogonie auf epikure
ische Lehre Einspruch erhoben, aber m seinen Ausfuhrungen zur Stelle nicht davon Gebrauch
gemacht, in Bd 1 der 3 Aufl, ersch um 1800 (S 158 im Abdruck von N E Lemaire [Paris
1819]), sind die semma als elementarer chaos sparsa (^ atomi Epicurei [sie']) gedeutet, wobei
vermutlich an eme Chaoskosmogome im Sinne Ovids gedacht ist E C F Wunderlich m
semer Ausgabe des Heyneschen «Vergil» 1 (Leipzig 1828) 46 spricht vom Ursprung der We't
aus den am Anfang durcheinandergemischten Elementen

24 Wer trotzdem um jeden Preis die vergilischen semma im Smne der Lehre des Empedokles
deuten will, wird vielleicht geltend machen, dass die Qualität isolierter empedokleischer Ele
mentpartikeln noch nicht deutlich wird (Bollack I 35) Zur SamenVorstellung m übertragenem
Sinne Lit bei Poschl (s o Anm 15) 543 - Auf die epikureische Philosophie (Lukrez) fuhren
die Silenkosmogonie zurück Ph Wagner m der 4 Aufl des Heyneschen Kommentars 1 (Leipzig
1830) 175 (vgl auch Wagners u Anm 46 zitierte Vergilausgaben), J H Voss m seinem
Kommentar der Ländlichen Gedichte Vergils 2 (Altona 1797) 303ff (vgl die 2 Aufl hg von A Voss,
2 [1830] 21ff Lemaire (s o Anm 23) 5 (1820) 296, Ladewig 28, Dubner VII 27,Forbiger
100 106 (vgl bereits die 1 Aufl [Leipzig 1836] 122 116 Anm wo allerdings S 115f als
argumentum noch der Text von Heyne übernommen ist), Kolster 119, Benoist 55 58, Munro
307 u o Comngton Nettleship 78 (S 79 158 allerdings «quasi Epicurean», «not strictly
Epicurean»), M Patm m der Ausg d 5 Lukrezbuches von Patm, E Benoist und Lantome2
(Paris 1913) 30, Pichon (s u Anm 76) Weitere Lit Berichte 48 Anm 6, 215, s o Anm 21
C Bailey, Virgil 950 m The Oxford Classical Dictionary (Oxford 1949) bezweifelt den
epikureischen Charakter der Silenkosmogonie, anders früher m Greek Atomists 365 Anm 6

(vgl III 1335), übernommen von H Schwabl, Weltschopfung, RE Suppl 9 (1962) 1545f



Zur Kosmogonie m Vergils 6. Ekloge 151

Unter den neueren Vergilerklärern bestreitet J. Perret25 zwar nicht, dass Vergil
die Weltentstehung im Anschluss an Lukrez schildert und insbesondere Atome als
Urstoffe ansetzt; doch ist auch er bestrebt, allerhand Abweichungen von der
streng-epikureischen Lehre nachzuweisen. Seme Ausfuhrungen über die Bedeutung
der Vier Elemente für die Silenkosmogonie uberzeugen nicht. Offenbar geht Perret
von unscharfen Vorstellungen aus, wenn er meint, nach lukrezischer Art bezeichne

Vergil die Elemente gern mit einem spezielleren Terminus, z. B. mare, Nereus,
nubes, irnbres fur das Wasser, nubes und imbres sind in unserem Text (v. 38) Wolken
und Regen. Von «terme plus particulier» für das Wasser als Element vermag nicht
die Rede zu sein, auch wenn andernorts imber (wie o/ußgog) Wasser überhaupt
(Nass, Flüssigkeit) und als Element bezeichnen kann26, auch der Umstand, dass

Wasser {nubes, imbres) und Warme {sol) Voraussetzung fur die Existenz von Pflanzen

und Lebewesen sind (v. 37ff.), lasst sich nicht m Perrets Smn verwerten27.

mare (und Nereus) ist in der Süenkosmogonie (v. 32. 35) wie auch sonst oft das
Meer als der die Erde umgebende kosmische Wasserbereich28, aber nicht im eigentlichen

Sinne Wasser als Grundstoff29. Es war zweifellos em Fehlgriff, hier uberall
spezielle Termini fur die Elemente ermitteln zu wollen30. Ebensowenig kann ich

Bailey, Virgil and Lucretius, Proceedings of the Class. Association 1931, 21ff. war mir nicht
zugänglich.

25 Virgile, Les Bucoliques (Pans 1961) 70f.
26 Lucr. 1, 714f.; vgl. Munro 89; Ernout-Robin I 146; Bailey II 725; ThLL s.v. imber 423,

Iff. 8f. ; Bollack III 113.
27 Fur den Verfechter der Elementenlehre Lucr. 1, 803ff. ist der Umstand, dass Lebewesen

und Pflanzen Erde, Luft, Regen (Wasser) und Sonne (Warme) brauchen, em Beweis dafür,
dass Feuer, Luft, Wasser und Erde als Urstoffe angesetzt werden müssen. Der Atomist dagegen
ist der Meinung, dass die beiden Bereiche gemeinsame, allerdings verschieden bewegte und
gemischte Urstoffe, die Atome, voraussetzen (820f.). Ihm kommt es dabei nicht auf die Vier
Elemente an; die Umwelt von Lebewesen und Pflanzen erscheint bei ihm als caelum, mare,
terrae, flumina, sol, womit nicht die Elemente gemeint sind; anders Giussani ad 1, 820ff.;
Bailey II 740. Auch Lucr. 1, 744, wo man den Text dementsprechend abgeändert hat, geht es
wohl noch nicht unbedingt um die Vier Elemente als solche; anders Giussani ad loc.; Bailey
II 730f. ; richtig Kranz (s. o. Anm. 21) 89 Anm. 36. Der Gegensatz Himmel, Meer. Land, Flusse,
Sonne Pflanzen, Lebewesen kehrt Lucr. 2, 1015f. m seltsamer Verwendung wieder, vgl.
Muller 74ff. ; anders P. Boyancé, Gnomon 32 (1960) 628f.

28 Vgl. ThLL s.v. mare 378, 24ff. 47ff.
29 In spateren Texten werden otoi%eiov und elementum fur Meer oder Land verwendet,

ferner fur andere grundlegende Bestandteile des Kosmos wie Himmel, Sonne, Mond, Gestirne
usw.; vgl. ThLL s.v. elementum 343, 34ff.; 346, 32ff. 72ff.; 347, 18ff.; mare 378, 45ff.; dazu
H. Diels, Elementum (Leipzig 1899) 41f. 44ff. 50ff. 72/74. 77/79; A. Lumpe, Elementum, RAC
4 (1959) 1083f. 1087f. 1095f.; Delling, oroixelov, Kittels Theol. WB zum NT (1963) 670ff. 674
Anm. 31; 681ff. ; weitere Lit. m Bauers WB zum NT s.v. oroixelov.

30 Zu Perrets Deutung von v. 35 solum s. u. Teil 2. Auch wenn Lukrez mit Empedokles darin
wetteifert, verschiedene Elementnamen zu wählen, wie sie sich gerade dem Vers emschmiegen
(Kranz [s. o. Anm. 21]), ist hier Vorsicht am Platze; s. o. Anm. 27. Ähnlich unbefriedigend sind
die Ausfuhrungen von Guthrie (s. o. Anm. 22) 141. 158f. (richtiger S. 185) und J. Longrigg,
1 Roots', CIRev 17 (1967) 4 zur empedokleischen Terminologie der Vier Elemente. Emp. B
38, 3 nôvroç ist Naturbereich ; im Kranzschen Wortmdex s.v. ^dAarra erscheint Empedokles
nur unter der Rubrik &. — Teil der Erde, und s.v. rjhoç (S. 195) steht unter r\. — Element

jivq) eine einzige Empedoklesstelle. Richtig Bignone 432; C. H. Kahn, Anaximander and



152 Walter Spoerri

Perret zustimmen, wenn er meint, Yergils offenbare Annahme von «atomes
différents pour chacun des quatre éléments» sei eine Abweichung von der eigentlichen
epikureischen Lehre. Die «Vier Elemente» sind für die Atomisten zwar sekundärer

Natur; doch darf auch nicht übersehen werden, dass die Atome, aus denen sie

bestehen, sich durch einfache Eigenschaften (Grösse, Gestalt, Glätte, Rauheit,
Gewicht usw.) voneinander unterscheiden31: Lucr. 5, 443ff. entstehen die kosmischen

Bereiche im Zusammenhang mit einer Sichtung der Atome nach Grösse,

Gewicht, Glätte, Gestalt usw.32 Andererseits allerdings fragt es sich, inwiefern

überhaupt eine Differenzierung der Atome in der Silenkosmogonie zum Ausdruck
kommt33. Stünde nicht simul neben liqaidi ignis (v. 33), so brauchte der Text
zunächst nicht mehr zu besagen, als dass die Samen zusammentreten, aus denen

Luft, Land, Meer und Feuer hervorgehen werden; dass von einem Naturbereich

zum anderen gewisse Unterschiede in der Beschaffenheit der Atome im allgemeinen

auftreten, wäre darin nicht notwendigerweise impliziert. Nun aber scheint

simul, das die Gleichzeitigkeit zweier Angaben bezeichnet34, doch darauf
hinzuweisen, dass dem Dichter schon bei der Sammlung der Materie des Kosmos
zumindest die Samen, aus denen das Feuer entstehen wird, irgendwie als solche in
ihrer Gesamtheit und Eigenart vorschweben35. Wenn endlich Perret glaubt, Yergils

Schilderung impliziere «aucune obédience à une doctrine quelconque»36, dann

the Origins of Greek Cosmology2 (New York 1964) 124f.; Bollack III 261ff. Zum Verhältnis
Lukrez-Empedokles s. o. Anm. 21 ; ferner J. Bollack, Lukrez und Empedokles, Die Neue Rundschau

70 (1959) 656ff.; Empédocle passim; Müller 114f.; Boyancé, Lucrèce 60. lOlff.; E. Para-
tore, Struttura, ideologia e poesia nelVecloga VI di Virgilio in Hommages à J. Bayet, Coll. La-
tomus 70 (1964) 522ff. ; O'Brien, passim. Lukrez fühlt sich dem Empedokles allgemein stark
verpflichtet (Kranz 68ff.), setzt sich aber auch mit seiner Lehre auseinander (1, 714ff. 742ff.
734ff., wo allerdings, was gern übersehen wird, auch die Weisheit der inferiores weit verlässlicher
als das pythische Orakel heisst). Lukrezens Verhältnis zu Empedokles wird schief beurteilt von
Waszink, im Anschluss an La Pennas Exposé (s. o. Anm. 20), S. 253f. ; Waszink durfte hier
nicht ein Analogon zum andersgearteten Verhältnis Vergils zu Lukrez sehen.

31 Vgl. Lucr. 2, 333ff., bes. 444ff. (Unterschiede der Atome harter, flüssiger und gasförmiger
Körper). 725ff. (Individualität der Bereiche Land, Meer und Himmel, die durch «the different
classes of atoms which go to compose them» [Bailey II 917] charakterisiert sind; vgl. Munro
155); vgl. Bailey 857ff. ; Boyancé, Lucrèce 118ff. Zu den älteren Atomisten V. E. Alfieri,
Atomos idea (Firenze 1953) 60; Guthrie (s. o. Anm. 22). Auch C. Pascal, im Kommentar zum
1. Lukrezbuch (Roma/Milano 1904) 57 (S. 23 der 2., von L. Castiglioni bes. Aufl. [1928];
übernommen von Bailey 630) operiert mit der unzutreffenden Vorstellung der «atomi, i quali per
la dottrina epicurea non sono differenziati, e quindi non possono dirsi speciali ad un corpo
piuttcstochè afl'altro», wenn er Lucr. 1, 171 corpora prima in Widerspruch zur ausdrücklichen
Definition 1, 60f. als erste Atomaggregate deutet; zur Problematik der Stelle Solmsen (s. o.
Anm. 5); Vlastos (ebd.) 50 Anm. 71.

32 Vgl. VS 67 A 24.
33 P. Giuffrida in seiner Eklogenausg. (Firenze 1948) 92 (gegen ihn Castelli 182f.) sieht in

Vergils semina viererlei, den traditionellen Elementen entsprechende Atomarten. So weit geht
jedoch die erwähnte Differenzierung der Atome nicht, dass jedem Element eine bestimmte
Atomart entspräche.

34 Vgl. H. Menge, Repetitorium der lat. Syntax und Stilistik12 (Leverkusen 1955) 173.
35 Vgl. auch Paratore 239.
36 Vgl. S. 67 : die Silenkosmogonie sei kein «morceau doctrinal».



Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 153

lassen wir dies nur gelten, wenn damit gemeint sein soll, dass Vergil nicht durch
die Theorie, sondern durch das Bild gereizt wurde37; wie sich auch im weiteren Verlauf

unserer Untersuchung zeigen wird, trägt das Bild selbst auf jeden Fall
unverkennbar die charakteristischen Merkmale des Systems, dem es entnommen ist.

Deutet man die Samenvorstellung der Silenkosmogonie im Sinne der epikureischen

(lukrezischen) Kosmologie, so braucht man nicht eine mehr oder weniger
künstliche Erklärung des inane zu geben, indem man diesen Begriff im Lichte
anderer Systeme interpretiert38. Es wird dann verständlich, warum unser kosmo-

gonischer Abriss nicht nur mit den Grundbaustoffen der Materie einsetzt, sondern

auffälligerweise in Verbindung mit ihnen auch den leeren Raum erwähnt; Materie
und leerer Raum waren ja die Grundgegebenheiten der atomistischen Physik, und
in keinem anderen antiken Philosophiesystem kam dem leeren Raum eine derart
fundamentale Bedeutung zu39. Unbegreiflich ist mir, wie man sagen konnte, die

Silenkosmogonie wäre als Darstellung von Epikurs Prinzipienlehre so ungeschickt
wie möglich40.

Stellte man sich Vergils Urzustand im Sinne der nicht-atomistischen Kosmo-

gonien vor, dann würde auch die Vorstellung der semina magnum fer inane coacta

(v. 31 f.) grosse Schwierigkeiten bereiten. Unvoreingenommene Deutung von
coacta führt nämlich zum Schluss, dass die semina zunächst zerstreut waren und
dann auf einem bestimmten Raum zusammengeführt wurden41. Für Elemente-

Kosmogonien, die zudem die Existenz eines einzigen Kosmos annehmen, wäre eine

solche Vorstellung wohl eher abwegig. Dagegen entspricht sie ausgezeichnet den

Auffassungen der Atomisten, die jeweils als Ausgangsstadium einer Kosmogonie
eine grosse Zusammenballung (â&Qoia/aôç) ansetzen, zu der sich die zuvor zerstreuten

Atome, die den Kosmos bilden werden, aus der unendlichen Fülle der Atomwelt
heraus vereinigen42.

37 Vgl. H. Klepl, Lukrez und Virgil in ihren Lehrgedichten (Diss. Leipzig 1940) 92; H. Bardon,
Les élégies de Cornélius Callus, Latomus 8 (1949) 218; dens., La littérature latine inconnue 2

(Paris 1956) 35.
38 Anders urteilt Jaehmann (s. o. Anm. 16) 291.
39 z. B. VS 68 (Demokritos) AÏS. 84, 10; Lucr. 1, 420: nam corpora sunt et inane. Vgl.

Munro 67 ; Bailey, Creelc Atomists, passim; II 665ff. Wie sehr inane mit dem atomistischen
Vorstellungsbereich verbunden ist, zeigen die Stellen ThLL s.v. inane 827, 24ff.

40 M. Pohlenz, Die hellenistische Poesie und die Philosophie in Xagireç Fr. Leo (Berlin 1911)
95 Anm. 1. Treffend äussert sich P. Boyancé, Le sens cosmique de Virgile, REL 32 (1954) 224f. ;

Virgile et VEpicurisme, Revue de la Franco-Ancienne 124 (1958) 233.
41 cogi ~ coire, colligi; vgl. ThLL s.v. cogo 1519, 23ff.; bes. die S. 1525, 14ff. angeführten

Stellen, wo der vorangehende Zustand der Zerstreuung expliziert wird; vgl. Lucr. 1, 1020
cogi disiecta.

42 Vgl. Berichte 14f.; Müller 82. cogi, coactus beziehen sich Lucr. 1, 1020; 2, 1060 (coacta am
Versende wie Ecl. 6, 31) auf die Sammlung von Atomen; vgl. Cartault 269f. Es entspricht dem
ganz, wenn Lukrez in solchen Zusammenhängen Verba des Zusammenkommens verwendet
und auch Substantive wie concilium (1, 484; 2, 560ff. [sehr deutlich]. 935 [concilio coacto]
u. ö. ; vgl. ThLL s.v. 45, 48ff. ; Ggt. discidium), congressus (2, 1065 ; 5, 67 : congressus materiai,
von der Bildung des â&QOiapôç), coetus, coitus; vgl. Munro 49; Heinze (s.u. Anm. 68) 158;
Ernout-Robin 1, 59f. 66. 290; 3, 11; Peters (s. o. Anm. 5) 7. 21; Pascal-Castiglioni (s. o. Anm.



154 Walter Spoerri

Nicht ganz unwichtig ist in diesem Zusammenhang die Frage, ob (canebat uti
semina) coacta fuissent (v. 31f.) als coacta essent zu deuten ist (Konj. Plqpf. von
cogi: «wie die Samen zusammengeführt worden waren, sich gesammelt hatten»)43
oder ob der Ausdruck, wie es zunächst dem korrekten Sprachgebrauch entsprach,
perfektische Bedeutung hat, also nicht eine Handlung, sondern einen Zustand
bezeichnet («wie die Samen vereinigt gewesen waren»)44; die Gleichung coacta fuissent
— coacta essent darf man a priori wohl ohne Bedenken bei Vergil als möglich
ansetzen45. Kommentare und Interpreten sagen nicht immer, worauf sich ihre oft
seltsamen Ausdeutungen stützen. Doch war es wohl die zweite der angeführten
Möglichkeiten, von der aus man dazu kam, das Partizip coacta weniger im Sinne
des vollzogenen Übergangs von einem Zustand der Zerstreuung in einen Zustand
der Ansammlung zu interpretieren als vielmehr vor allem die Vorstellung der An-

31) 69; Bailey II 631f. 638. 682. 718. 734. 823. 947. 950. 1129; III 1294. 1332 usw. Auch in
Luer. 5, 416 coniectus (für congressus-, vgl. 5, 67) kommt wohl der Wert von con- zum Ausdruck
(vgl. bes. 5, 599ff.). coniectus ist offenbar als «Wurf» zu verstehen; vgl. Bailey II 1022; III
1332. 1381. 1619; ThLL s.v. 318, 25; K. Büchner in seiner Lukrezübers. (Zürich 1956) 447:
«Zuwurf des Stoffes»; anders Castelli 183 und Ernout, Lukrezausg. 2 (Paris 1964), wo 5, 67

congressus mit «concours», aber 5, 416 coniectus mit «amas» wiedergegeben ist; vgl. ferner
F. Klingner, Philosophie und Dichtkunst am Encle des zweiten Buches des huerez, Hermes 80
(1952) 4 Anm. 1. Auf Verg. Ecl. 6, 31ff. verweist Patin zu v. 67; vgl. Kolster 119. Vergils
coacta ist im Prinzip richtig gedeutet von Castelli 179f. In Ovids Schilderung des Chaos (Met.
1, 8f. congesta eodem semina rerum) soll Vergil anklingen (vgl. Die Metamorphosen des P. Ovi-
dius Naso, 1, erkl. von M. Haupt, 9. Aufl. hg. von R. Ehwald [Berlin 1915] 15; Neudruck von
M. v. Albrecht [1966]); während jedoch bei Vergil vor allem die Vorstellung einer Vereinigung
vorher zerstreuter Elementarkörperchen vorliegt, kommt in Ovids Text zum Ausdruck, dass
die Urstoffe einen ungeordneten Haufen bilden und noch nicht auf die ihnen jeweils
zukommenden Räume verteilt sind (vgl. Met. 1, 32f. disposita congeries)-, dazu Berichte 35ff. Das
Ordnungslose in congeries (vgl. das Lat.-Dtsche Hdicb. von K. E. Georges l8 [Hannover/Leipzig
1913] s.v.) wird ThLL s.v. nicht hervorgehoben. Bemerkt sei noch, dass die ThLL s.v. cogo
gebotene Klassifizierung des Materials zum Teil verfehlt ist. Nach der zu I B 3 gegebenen
Überschrift (Verdichtung in sich, Gerinnen eines flüssigen, dünnen Stoffes usw.) erwartet man nicht,
in jenem Abschnitt die Stellen zu finden, wo von den Atomansammlungen die Rede ist ; für
andere dort zitierte Stellen ist ähnliches zu beanstanden. Zu Lukrezens Gebrauch von misceri
u. ä. in bezug auf die Atome s. u. Anh. 2.

43 So z. B. Cartault 270 Anm. 1; Patin 30; Goelzer 53; L. Herrmann, Virgile, Bucoliques,
éd. et trad., 43 in: Coll. Latomus 10 (Bruxelles 1952); de Saint-Denis 74. Allerdings kommt
dabei die Bedeutung von cogi nicht immer rein zum Ausdruck.

44 Über diese Frage allgemein R. Kühner -C. Stegmann-A. Thierfelder, Ausf. Grammatik der
lat. Sprache, Satzlehre (Hannover 1955) 1,163ff. 166f. ; O. Riemann7-A. Ernout, Syntaxe latine
(Paris 1942) 238ff. 241f. ; A. Ernout-F. Thomas, Syntaxe latine2 (Paris 1953) 228f. ; Menge (s. o.
Anm. 34) 202; J. B. Hofmann-A. Szantyr, Lat. Syntax und Stilistik (München 1965) 321f.

45 H. Blase, in: G. Landgraf, Histor. Grammatik der lat. Sprache 3, 1 (Leipzig 1903) 228 gibt
für Vergil vier, der Äneis entnommene Fälle von verschobenem fuisset neben Part.Perf.Pass. ;

Lejay ad locc. (in: Plessis-Lejay) lehnt allerdings zwei davon ab und erkennt nur einen
ausdrücklich an, was zeigt, dass im Einzelfall die Entscheidung delikat sein kann. Unter den mit
Vergil etwa gleichzeitigen Autoren kommt als Zeuge für diese Verschiebung namentlich Livius
in Frage (vgl. O. Riemann, Etudes sur la langue et la grammaire de Tite-Live2 [Paris 1885]
223ff. ; Blase, Geschichte des Plusquamperfekts im Lateinischen [Giessen 1894] 86ff.; dens., in
Landgrafs Histor. Gramm. 228) ; für Cicero J. Lebreton, Etudes sur la langue et la grammaire de
Cicéron (Paris 1901) 206f. Die Verschiebung des Konj. Plqpf. geht nicht derjenigen des
Indikativs parallel.



Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 155

gehäuftheit, der Mischung und der Ungeschiedenheit darin ausgedrückt zu finden ;

in manchen Fällen fragt es sich, ob man coacta nicht einfach adjektivisch mit
semina verbunden und fuissent im Sinne von «sich befinden» aufgefasst hat46. Die
Durchsicht des wichtigsten zu cogere erhaltenen Materials47 hat mich zur
Uberzeugung gebracht, dass solche Deutungsversuche aus sprachlichen Gründen kaum
zulässig sind. Sie wurden offenbar dadurch bestimmt, dass man an die Süenkosmo-

gonie mit Vorstellungen herantrat, die weniger auf eine atomistische Kosmogonie
als auf die anderen Weltentstehungstypen zutreffen48. Voll gerecht wird man dem
lateinischen Sprachgebrauch, wenn in der Wiedergabe der strittigen Worte der

Begriff des Sich-Sammelns gebührend zur Geltung kommt49.

Mit dem soeben behandelten Problem hängt die Frage zusammen, ob magnum
per inane (v. 31) die Bewegung durch den Raum oder die Verbreitung über einen

Raum hin meint50. Drückt coacta fuissent als Plqpf. von cogi eine Sammelbewegung

aus, dann kann man magnum per inane wohl nur als den Raum auffassen, durch
den sich die Atome bewegen, also, wie es bei Lukrez üblich ist, als die Weite des

leeren Raumes, in dem sich die Atombewegungen vollziehen51. Gibt man dagegen
dem coacta fuissent perfektische Bedeutung, so wäre zu erwägen, ob magnum per
inane neben dem zuständlichen Partizip coacta noch die Bewegung durch einen

Raum ausdrücken könnte und nicht vielmehr die bei Verben des Versammelns

mögliche, auf die Frage ubi (statt quo) antwortende Bestimmung sein müsste52.

per würde dann nicht wie etwa in (mit Abi.) das Umgrenztsein ausdrücken,
sondern die Verbreitung über einen Raum hin, und zwar nicht im Sinne einer

kongruenten Uberlagerung, sondern mit Ubergang in die distributive Bedeutung (in...
umher, überall in)53. Eine solche Umstandsbestimmung passt aber sehr schlecht

zu coacta, falls man noch die spezifische Bedeutung des Verbums empfindet, in

46 Ph. Wagner, P. Virgili Maronis Carmina3 (Leipzig 1861) 22, der semina richtig als die
Atome deutet, meint, diese seien coacta, insofern sie noch gemischt waren und sich noch nicht
in die Elemente geschieden hatten; vgl. dens., Die Gedichte des P. Virgilius Maro 1 (Leipzig
1849) 26; Ladewig 28 (vgl. Is [1870] 44), wo nicht zwischen den «Urstoffen oder Atomen» und
Erde, Luft, Wasser und Feuer unterschieden wird. Für Pascal, Studii 180 (vgl. La dottrina
172; s. o. Anm. 23) bezeichnet coacta den Mischungszustand im empedokleischen Sphairos.
Verstehe ich den schwierigen Wortlaut recht, so bezieht Heyne3 (s. o. Anm. 23) coacta wohl
nicht auf die ungeordnete Bewegung der noch zerstreuten Urstoffe, sondern auf deren Sammlung

zu den Vier Elementen. Weiteres s. u. Anm. 55. 86.
47 ThLL s.v. cogo 1519ff.
48 Über den Unterschied zwischen atomistischen Weltentstehungstheorien und Meigma-

kosmogonien, den ich gegen C. W. Müller, Gleiches zu Gleichem 93 (Klass.-Philol. Studien 31

[1965]) aufrecht erhalte, vgl. Berichte 13ff. 22ff.
49 Richtig Serv. In Yerg. Ecl. 6, 31 S. 70, 3 Th.; Dübner 27; Forbiger 106; ThLL s.v. cogo

1523, 60 (unter einer ganz verkehrten Rubrik! s. o. Anm. 42); Fairclough 45. Weiteres s. o.
Anm. 42. 43.

50 Vgl. Kühner-Stegmann 1, 554; Hofmann-Szantyr 239ff.
51 So ganz deutlich Voss 2, 281; Voss2 (s. o. Anm. 24) 23; Castelli 178f. Zu den betreffenden

Lukrezstellen (s. o. Anm. 4) vgl. Müller 28.
52 Vgl. Kühner-Stegmann 1, 593.
53 Vgl. Riemann-Ernout (s. o. Anm. 44) 183.



156 Walter Spoeiri

dem ja gerade eine Bewegung gegenteiliger Art zum Ausdruck kommt54. Es sei

denn, man verstände den Yergiltext m dem Sinne, dass überall im bzw. in einem
unermesslichen Baum semina angesammelt waren, also Atomansammlungen
bestanden; dies wäre jedoch mit dem Kontext unvereinbar, der nur auf eine Welt
Bezug nimmt55. Mir indessen scheint es das Angemessenste zu sein, coacta fuissent
als Ausdruck des Plqpf. von cogi anzusehen ; man erhält dann einen glatt lesbaren,
verständlichen und sinnvollen Wortlaut. Der leere Baum und die sich ständig
bewegenden Atome sind die Grundlage aller Dmge. Da eme Weltbildung einsetzt,

wenn die dazu erforderliche Atomansammlung sich bildet, und da die Bewegung
der Atome durch den leeren Baum stets gegeben ist, wäre es weniger sinnvoll, die

Schilderung erst in dem Augenblick beginnen zu lassen, wo die Ansammlung der
Materie bereits vorliegt56.

54 Aus dem Artikel cogo des ThLL geht hervor, dass dieses Verbum wie überhaupt die Verba
des Versammelns (vgl. Kuhner Stegmann 1, 592f.) häufig mit ad, in und sub (beides mit Akkus.)
konstruiert wird; seltener kommen mtta und circa vor, aber auch diese Präpositionen haben
dem Sinn von cogere entsprechend einengende spatiale Bedeutung. Eme Verbindung von cogere
mit einem im Sinne der Ausbreitung zu verstehenden per habe ich nicht finden können. Die
Betrachtung sinnverwandter Verben bestätigt diesen Befund. Die beiden einzigen ThLL s.v.
colligo 1620, 62 angegebenen Verbindungen von colligere mit per (vgl. 1609, 61 ; 1610, 65 [varum

unter I B 1 a und nicht unter I B 1 b eingeordnet ?]) erscheinen dort nur aufgrund falscher
Deutung der Stellen. Amm. Marc. 25, 7, 2 ist gröblich missverstanden : per provmcias ist mit
diffusum(') und nicht mit colhgi zu verbinden. Lucr. 6, 557f. (Erdbebentheorie) tentus cum
per loca subcava terrae collectus parle ex una procumbit et urget geht per loca subcava terrae zwar
mit collectus, aber nicht im Sinne des locus, quo (vel ubi) colligitur (ThLL a. 0. 1620, 15);
per loca collectus bedeutet nicht, dass der ventus sich m den unterirdischen Höhlungen
gesammelt hat, sondern dass er, der sich dort befindet, durch diese Hohlräume hmdurchstro-
mend, sich sammelt, sich ballt (und somit an einem einzigen Punkt gegen diese druckt) ; vgl.
Ernout-Robm 3, 277; Bailey III 1639; Ernout, Lukrezausg., 2, 124: «quand le vent répandu
dans les cavernes souterraines se rassemble ...». Über colligi als mediales Passiv vgl. Riemann
(s. o. Anm. 45) 201 ; Blase, in Landgraf 300 (s. o. Anm. 45); Kuhner-Stegmann 1, 107 ; Ernout-
Thomas (s. o. Anm. 44) 202.

55 Diese Konsequenz hat offenbar kein Interpret gezogen. Dagegen sehen mehrere, wie es

scheint, m magnum per mane die Angabe des Raumes, wo sich die semina befinden, und sie
verbmden gewöhnlich damit die Vorstellung, dass m coacta Mischung, Ungeschiedenheit usw.
zum Ausdruck kommt. In diesem Sinne offenbar Disch 25 : « (elementa) quae primo magnum per
mane coacta i.e. mixta erant». Nach Ladewig l9-Jahn 48 (vgl. Ladewig [s. o. Anm. 46]) gab es

anfangs «in einem unermesslichen leeren Räume» nur die noch ungeschiedenen Atome der Vier
Elemente; ein an und fur sich nicht unzutreffender Verveis auf Lucr. 2, 1059f. (s. o. Anm. 42)
stutzt dabei die irrige, aus den früheren Auflagen entnommene Behauptung. Klmgner (s. o.
Anm. 19) 101. 103, der sich m der Gesamtbeurteilung der Silenkosmogonie (S. 111) offenbar
mit Perret berührt (lukrezische Nachklange, Fehlen unterscheidender Merkmale der atomi-
stischen Lehre), ubersetzt «wie im weiten Leerraum zusammengeballt Samen gewesen seien».
Kolster 119, der fur coacta richtig auf die entsprechenden lukrezischen Ausdrucke verweist:
«vie m dem endlosen leeren Räume gesammelte Keime gewesen waren» (fuissent Pradikat,
coacta samt Zubehör Subjekt).

66 Gesondert klassiert Riemann (s. o. Anm. 45) 219f. (vgl. Riemann-Ernout [s. o. Anm. 44]
241) den Fall, wo die Periphrase vom Typ scriptus fueram eine Handlung bezeichnet, die vor
einer anderen, im Plqpf. ausgedruckten eingetreten ist ; im Prinzip hegt dieser Fall in unserem
Text vor. Das Fehlen einer Verbindung zwischen coacta fuissent und concreverit geht auch m
diese Richtung. In den Tempora der Folge coacta fuissent, concreverit, coeperit, stupeant usw.



Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 157

In Verbindung mit der, wie uns scheint, unzutreffenden Deutung von coacta

wollte man in magnum inane «einen unermesslichen Raum» sehen, in dem sich
die Atome vor Entstehung des Kosmos befinden57. Eine solche Vorstellung erinnert

natürlich an Leukipps Lehre, wonach eine Kosmogonie damit einsetzt, dass

Atome sich aus dem «Unendlichen» absondern und in einem ptèya xevov sammeln

(â'&QoiÇea'&atY8. Gegen eine derart spezielle Deutung von Vergils magnum inane

spricht jedoch allein schon der Umstand, dass auch bei Lukrez magnum inane den

unermesslichen Raum überhaupt als Sitz der Atombewegung bezeichnet und
nicht etwa bloss ein /uéya xevov, wo ein Kosmos entsteht59; ein solches wird denn
anch Lucr. 5, 416ff. nicht erwähnt60.

v. 33f. ist die Textüberlieferung der Silenkosmogonie nicht einheitlich. Während
die Vergilhandschriften im allgemeinen (insbesondere R, a, y) und die antiken
Testimonia61 his exordia primis omnia lesen, schreibt P his ex omnia primis omnia

(omnisa mit durchgestrichenem 5). Schon P. Hofman Peerlkamp62 konjizierte, ohne

die Lesung von P zu kennen, ex omnia für exordia, da in lukrezischer Sprache
exordia mit semina gleichbedeutend sei (was in Verbindung mit his primis
keinen Sinn ergäbe)63 oder, wenn man darunter die Vier Elemente zu verstehen

wirkt sich ein Übergang zum Praesens historicum im regierenden Verb canebat aus wie in den
untergeordneten Zeitwörtern; vgl. Heyne3 zu v. 37sqq.; Wunderlich 46f.; Forbiger 107;
Kolster 119ff. ; Benoist 59; Plessis 47; Deila Corte 152f. Bemerkt sei auch, dass v. 33 simul
besser zu einem Verbum passt, das eine Handlung, nicht einenZustand ausdrückt (s. o. S. 152).

57 Vgl. Ladewig-Jahn (s. o. Anm. 55).
58 Diog. Laert. 9, 30f. VS 67 A 1 S. 70, 21f. 29f.); vgl. A 10. Vgl. Berichte 6ff.; J. Ker-

schensteiner, Zu Leukippos A 1, Hermes 87 (1959) 441ff. ; dies., Kosmos, Zetemata 30 (1962)
157 ; Guthrie (s. o. Anm. 22) 4061Ï. Gegen Leukipp polemisiert offenbar der epikur. Pythokles-
brief § 89; vgl. C. Bailey, Epicurus (Oxford 1926) 282f.; Greek Atomists 92. 362f. ; Alfieri,
Atomos idea (s. o. Anm. 31) 109.

59 Irreführend Bailey II 777. Vgl. per inane profundum (am Versende) 1, 1108; 2, 96. 222;
in magno inani 2, 122; s. o. Anm. 4. 51.

60 Ausdrücklich erwägt Paratore 239 die Möglichkeit einer Berührung der Silenkosmogonie
mit Leukipp, geht freilich dabei von etwas anderen Voraussetzungen aus. Er operiert offenbar
mit einer irrigen Deutung des oœ/jdrœv eîç to xevàv ipmnrovrcov in Leukipps Kosmogonie VS
67 A 1 S. 70, 21f.). Damit sind die Atome gemeint, die sich vom «Unendlichen» abgetrennt
haben und in eine grosse Leere eindringen, wo sie sich sammeln und der Kosmos aus ihnen
entsteht; es geht aber dabei nicht um die vorkosmische Atombewegung überhaupt (vgl. auch
V. E. Alfieri, Gli Atomisti [Bari 1936] 2ff. Anm. 6. 11; Atomos idea 109f.). Verstehe ich Paratore

recht, so sollen sich also die Silenkosmogonie und Leukipp dadurch von Epikur
unterscheiden, dass es sich beide Male um Vorgänge handelt, die als «Eindringen» in das Leere
gesehen werden und keine Fallbewegung der Atome im Leeren voraussetzen, magnum per
inane coacta gibt nichts für eine solche Annahme aus. Dass Paratore im Widerspruch zu
Lucr. 2, 842ff. von heissen und kalten Atomen redet, zeugt nicht für die nötige Vertrautheit
mit der atomistischen Physik. Mit Paratore setzt sich auch Castelli 178f. auseinander; auch er
scheint die Leukippdoxographie nicht genau angesehen zu haben. Zu Lukrezens Raumvorstellung

Boyancé, Lucrèce 95 (Lit.).
61 Macrobius, Serviuskommentar, Berner Scholien (auch Spuren der anderen Schreibung),

Comm. Lucani 1, 642 S. 42 Us.
62 (s. o. Anm. 18) 23f. 370.
63 Herrmann (s. o. Anm. 43) lässt die Atome aus «ces éléments» zusammengesetzt sein! Auch

Holtorf (s. o. Anm. 20) 192 versteht offenbar Atome unter Vergils exordia. Vgl. ThLL s.v.



158 Walter Spoerri

hatte, omnia störend ware64 Dagegen ubernimmt H Nettleship den Text von R,
liest jedoch, m Weiterbildung eines lukrezischen Ausdrucks (4, 28 ouha prima
primordia), ex ordia statt exordia65 R Sabbadmi, der den Codex P ganz besonders

schätzt, kehrt hinwiederum zu dessen Lesung zurück und schreibt auch omnis

zu Beginn von v 3466

Lukrez bedient sich verschiedentlich des Terminus exordia zur Bezeichnung der

Atome, doch dann immer m Verbindung mit cunctarum rerum oder prima67 Man
darf daiaus wohl schliessen, dass exordia, fur sich allem genommen, nichts anderes

ausdruckt als das, was seme urspiungliche Bedeutung besagt68 Wenn es Lucr 5,

471 im Anschluss an die Bildung des Äthers heisst hunc (sc aethera) exordia sunt
solis lunaeque secuta, memt exordia die Entstehung oder, m ganz konkreter Bedeutung,

die Anfangsbildungen der Gestirne69 Ähnliches hat man wohl auch 2, 1062

und - fast \\ örtlich gleich - 5, 430 vorauszusetzen, wo im Zusammenhang mit der

Bildung des Kosmos von den Atomen die Rede ist, die zu magnarum rerum (sc

terrai, maris et caeli generisque animantum) exordia werden Es besteht kein Grund,
so scheint mir, an diesen Stellen mehr m exordia hineinzulegen, als der Terminus

an und fui sich bedeutet70 Dass Lukrez gerade im 2 Buch die Atome zu magnarum

exordium 1567, 39f Fur Ladewig l5, 196 ist his exordia primis unklar, weil exordia auch von
den Atomen selbst verstanden werden könne, vgl Ladewig l9 Jahn 49 270, wo daher der Text
von P übernommen vird

64 Wie man «elements) exordia) bei de Samt Denis 74 zu verstehen hat, ist mir nicht
ganz klar

65 Arch f lat Lexikogr 6 (1889) 433 (vgl Conmgton Nettleship 78), so bereits C Haeber
lin, Philolog Anzeiger 17 (1887) 595, doch auch mit Änderung von primis m prima Dadurch
gewinnt Nettleship die bei Lukrez häufige mterkalierte Stellung der Präposition (Bailey I
107, vgl auch Yerg Ecl 6, 19, wozu Munro 99) So käme auch concrescere zum üblichen Ob
jekt mit Präposition (vgl ThLL s v 95, 80ff Mit der Lesung omnia erreicht man dasselbe

Vgl auch F Skutsch, Aus Vergils Fruhzeit (Leipzig 1901) 46, Plessis 47
66 P Vergili Maronis Opera l2 (Roma 1937) 61, vgl dieBucolica und Georgica Ausg von

L Castiglioni R Sabbadmi (Torino 1945) 27 (ohne omnis) Sabbadmis Text hat ThLL s v
exordium 1561, 56ff (wo fur den Text von R, a, y zu Unrecht auf 1567, 38 verwiesen ist)
omnis ist Vorschlag von A Kirsch, Quaestiones Vergilianae criticae (Diss Munster 1886) 9f
(< der Himmel m semer Gesamtheit) Dem exordia zieht Kirsch ex omnia vor, weil exordia «de

primis omnium rerum mitns aut atomis» gebraucht verde und nicht von einem so fortge
schnttenen Zustand der Kosmogonie, wie er m tener mundi orbis (v 34) zum Ausdruck komme,
auch sei ex notig (s u Anm 79) omnis konnte als Reminiszenz von Lucr 2, 729 caelum omne
(vgl Giussam ad loc von Muller 52 athetiert, dagegen Boyance [s o Anm 27] 626f
angesehen werden

67 2, 333, 3, 31 380, 4, 45 114f Vgl ThLL s v exordium 1567, 39ff
68 Vgl Bailey II 859 996 cunctarum exordia rerum primordia rerum, vgl Munro 138 34

194, R Hemze im Kommentar zum 3 Lukrezbuch (Leipzig 1897) 54f 108
89 Vgl ThLL s v exordium 1565, 9ff
70 Fur Cartault 270f handelt es sich da wie auch m der Silenkosmogonie um die «embryons

de corps», vgl Masson (s o Anm 11) 142f 152 ((rudiments», «germs >), Munro 171 (< the
rudimentary formations of earth, sea, heaven etc »), der mit Recht zu Lucr 2, 1062 Verg
Ecl 6, 33 zitiert (vgl Ernout Robin 1, 352) Pascal, La dottrina 175 (vgl dens Studn 162f
s o Anm 23) deutet Lukrezens exordia von Erde, Meer, Himmel und Lebewesen als erste
Atomverbindungen die sich m einem früheren Stadium der Kosmogonie bildeten, Erde, Meer
usw seien aus der Vereinigung ihrer exordia entstanden Vergils exordia beschrankt ders La



Zur Kosmogonie m Vergils 6 Ekloge 159

rerum exordia und nicht einfach zu den magnae res selbst werden lasst, erweist sich
als besonders sinnvoll, wenn man den Kontext genauer betrachtet Ziel der Partie
ist der Beweis der Pluralitat der Welten, dazu werden die allgemeinen Bedingungen

fur die Entstehung einer Welt festgestellt Nach vielen erfolglosen, unergiebigen

Versuchen veremigen sich endlich solche Atome, die - im vorliegenden Fall
wie auch sonst71 - zu magnarum rerum exordia werden können exordia bringt deutlich

zum Ausdruck, dass es um em erstes Auftreten der magnae res geht Entscheidend

ist, dass nunmehr derartiges zustande kommen kann, m dem mit starker
Häufung der Ausdrucke geschilderten, unergiebigen Zustand vor Bildung des

â&goio/uoç war dies noch nicht möglich Aber exordia mag auch noch auf die spatere
Entwicklung des Kosmos hinweisen Es gibt einen Zeitpunkt, wo die kosmischen
Bereiche und die Gestirne entstehen (v 1105f Durch Zufluss von Matene aus
dem All, so fuhrt Lukrez v 1107ff weiter aus, ist die einmal entstandene Welt mit
ihren Elementargebieten gewachsen, dieses Wachstum hat bis zu einem bestimmten

Zustand anhalten können, nunmehr geht die Welt abnehmend und alternd
einem nicht mehr fernen Ende entgegen Offenbar wird v 1105ff das v 1058/63

Ausgeführte vorausgesetzt und auch weitergeführt72 Nun smd aber die nachträglich

von aussen hinzukommenden Atome nicht m jenem â&Qoia/uôç enthalten,
dessen Atome magnarum rerum exordia werden, da der Zustrom der neuen Materie

em Wachsen der grossen Naturbereiche zur Folge hat, ist es sinnvoll, v 1061ff

dottrina 172 (Studn 180 182) auf die ersten Verbindungen gleichartiger Partikeln der Elemente
Nach Muller 82 besagt Lucr 2, 1061ff, dass «die spezifischen exordia die Erde, Meer, Him
mel und Lebewesen zustande brachten», sich schliesslich aus dem â&goiopoç absonderten, diese
exordia seien von vornherein als Teilmengen aus der Gesamtmenge der semina von v 1059

(a&goiofioç) aufzufassen Mullers Ausfuhrungen zu dieser Lukrezstelle scheinen mir verfehlt
Offenbar sollen fur ihn 2, 1058ff zwei Stadien der Kosmogonie zum Ausdruck kommen a) die
planlose Zusammenballung von Atomen (adQoiapoç,v 1058/60), b) ihre geordnete Gliederung
(v 1061/63) Doch zeigt gerade der Vergleich mit der ausführlicheren Darstellung im 5 Buch,
die auch Muller heranzieht, dass im 2 Buch nur von den allgemeinen Voraussetzungen fur
eine Weitbildung (Bildung eines adqoiapoç) die Rede ist 2,1061/63 kehrt 5,429/31 in ähnlicher
Form wieder Dort geht es zunächst nur um den coniectus material (v 416, vgl 2, 1065 con
gressus material), erst 5, 443ff setzt die geordnete Gliederung der Atommasse ein 5, 422ff
schildert, wie auch 2, 1058/60, nicht das erste Stadium der Entstehung unserer Welt, sondern
den Zustand vor Bildung eines a&Qoiopoç FurMuller ist em exordium olfenbar die ganze Atom
menge, aus der je Erde, Meer, Himmel oder Lebewesen hervorgehen, eine solche Vorstellung
ist im Falle von Lebewesen abwegig Bemerkt sei auch, dass Lucr 2, 1061 ea, welches auch das
davorstehende Verbumsein mag, nicht exordia ('Teilmengen' nach Muller) sind, sondern 'solche
Atome, die zu exordia werden konnten' Ohne näheren Kommentar schreibt Stewart 184
(zu Lucr 5, 427ff bloss « exordia atoms >

71 s o Anm 19, Waltz (s o Anm 7) 148
72 Vgl Muller 88 Vielleicht sollte bei Muller deutlicher zum Ausdruck kommen, dass v 1105ff

die Weltentstehung streng genommen schon zum Abschluss gekommen ist und dass man es
mit einem Fortsatz der eigentlichen Kosmogonie zu tun hat Zumindest schief ist es, von der
Bildung eines Himmelsdachs in der Hohe und der Ausfüllung des Raumes mit Luft zu reden,
m Wahrheit hat sich das Himmelsdach gehoben, und die Luft ist aufgestiegen (v lllOf zu
consurgeret Munro 174, Giussani ad loc Bailej II 977 < gathered together and rose > wohl un
möglich) Zur Lehre vom Wachsen und Altern der Welt vgl auch F Solmsen, Epicurus on
the Growth and Decline of the Cosmos, AJPh 74 (1953) 34ff Kl Schriften 1, 484ff



100 Walter Spoerri

nur von exordia zu reden73. Freilich darf man diesen Bezug von exordia auf das

Folgende nicht allzu sehr pressen; denn exordia erstreckt sich auch auf das
«Geschlecht der Lebewesen».

Dass Verg. Ecl. 6, 33 exordia gleichsam lectio difficilior ist74, wird bekräftigt
durch die Verwendung des Terminus bei Lukrez; nicht alle Autoren übrigens und
auch nicht alle Dichter der klassischen Zeit kennen das Wort75. Auch für Vergil
hat man wie bei Lukrez nicht mehr in den Begriff hineinzulegen, als er an und für
sich bedeutet. Es soll nur zum Ausdruck kommen, dass Silen schildert, wie aus
den Atomen, die nunmehr gesammelt vorliegen, alles seinen Anfang genommen
hat. Es geht um das erste Auftreten der Dinge, aus denen unsere Welt besteht: aus

Atomen hervorgegangen ist alles, was in die Erscheinung getreten ist76. Somit sind

die Einwände hinfällig, die man von der Bedeutung her zugunsten von omnia

gegen exordia erhoben hat. Was die Trennung ex ordia anbelangt, so ist dieser

Emendationsversuch nicht ganz unbedenklich, weil man nicht ohne weiteres aus

der Zerlegung primordia in ordia prima (Lucr. 4, 28)77 ein selbständig gebrauchtes
ordia herauslösen kann ; an und für sich würde dieses dasselbe wie exordia bedeuten
müssen78. Dass diese Konjektur ein ex zu his primis ergibt, zwingt nicht zu ihrer
Annahme ; denn, wenn der zur Debatte stehende Ablativ von v. 34 concreverit

abhängt, bedarf er nicht unbedingt einer Präposition79. Dasselbe trifft auf die Lesung

73 Vgl. Munro 174.
74 Skutsch (s. o. Anm. 65) 46; anders Disch 25 Anm. 19, die P folgt, da u. a. unklar sei,

was die zusammen mit dem Himmel entstehenden exordia omnia (im Sinne von Pascal [s. o.
Anm. 70] verstanden; anders S. 30, mit seltsamem Lateinfehler) sollen.

75 Vgl. ThLL s.v. 1561, 34ff.
76 Vgl. auch bei allen grundsätzlichen Verschiedenheiten Disch 30. Die gelehrte Literatur

bietet eine Vielfalt der Deutungen von exordia; u. a. dachte man auch an die ersten Dinge, die
entstanden sind (z. T. embryonales Stadium). Vgl. Deila Corte 151f. («primi germi», «cose

primordiali»); Paratore 138 («embrioni»); Castelli 182f. («le cose primordiali»: die aus der
Vereinigung des Gleichen mit dem Gleichen resultierenden Atomkomplexe); Wunderlich 46

(«quae primum elementis coactis enata sunt»); Voss2 (s. o. Anm. 24) 23 («die Ursprünge alle»);
Heyne4-Wagner 175 («singulae res ex atomorum concursu natae»); Wagner3 (s. o. Anm. 46) 22

(«omne initium rerum»); Forbiger 106 («singulae res ex atomorum concursu post elementorum
discretionem natae»); Kennedy 316. 689 («all nascent bodies»; «all rudiments»); Munro, bei
Kennedy 317 («all first formations» [Erde, Meer, Äther usw.]); Kolster 119 («die erste Gestaltung

der Dinge, die Urformen, nicht res ipsae»); Benoist 58 («les choses, qui ont pris naissance
des atomes, après la séparation des éléments»); Greenough (s. o. Anm. 18) 41 («the beginnings
of things»);R.Pichon, Virgile, Oeuvres complètes (Paris 1916) 76 («les premières combinaisons
des atomes»); Fairclough 45 («ail beginnings»); Goelzer 53 («toutes choses»); s. o. Anm. 64.
66. 70; s. u. Anm. 78. Klingner (s. o. Anm. 19) bleibt eher unbestimmt («alles Anfängliche»).
Offenbar gehört zu den exordia insbesondere tener mundi orbis; s. u. Teil 2.

77 Vgl. Munro 231; Ernout-Robin 2, 181; Bailey III 1183.
78 Plessis 47 : «les choses, les formes de la vie, premiers résultats de la combinaison des

atomes». Unzutreffend Cartault 271 Anm. 1.
79 Anders Kirsch (s. o. Anm. 66); Disch 25 Anm. 19. Vgl. Cic. Ac. 2, 121 asperis corporibus

concreto haec esse (atomistische Lehre), wo erst J. S. Reid (London 1885) ein auch Non. Mar-
cell. S. 189,10M nicht überliefertes ex vor asperis konjiziert (vonFr. Wehrli, Straton von Lamp-
sakos2 [Basel 1969] fr. 32 nicht übernommen); Aug. Civ. 13, 24 (limus) umore terraque con-

cretus; Ps. Aug. Categ. 5 multis partibus esse concretum (unum corpus). Vgl. auch Piasbergs



Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 161

omnia zu ; auch die anderen für sie vorgebrachten Argumente schlagen nicht recht
durch80. Für unsere spezielle Fragestellung kommt indessen nicht allzu viel darauf

an, ob Vergil exordia, ex ordia oder ex omnia geschrieben hat. Für exordia
entscheidet sich jetzt offenbar die Mehrzahl der Editoren.

Stewart meint, unter his primis (v. 33), das sich auf das unmittelbar
Vorangehende beziehe, seien die Elemente zu verstehen ; dies sei das entscheidende Argument

dafür, dass semina, das an und für sich auch die epikureischen Atome
bezeichnen könnte, in unserem Kontext nicht im Sinne der epikureischen Lehre zu
deuten sei81. Dagegen muss ich scharfen Einspruch erheben. Jus primis, das die

Prinzipien bezeichnet, aus denen alles andere entsteht, bezieht sich nicht auf

terrarum, animae, maris und ignis (v. 32f.), sondern nimmt semina (terrarumque
animaeque marisque ...et liquidi simul ignis) auf82. Wie wir gesehen haben83,

bezeichnen die von semina abhängigen Genitive nicht die Vier Elemente stricto sensu,
sondern die betreffenden kosmischen Bereiche ; Meer und Land können aber nicht
unter den Stoffen angeführt werden, aus denen alles andere hervorgeht, primis
ist prädikativisch aufzufassen: «... aus diesen als ersten ,..»84. Das Sprachgefühl
fordert diese Auffassung; die Gedankenführung hat viel mehr Relief, wenn stark
betont wird, dass die Samen, die sich gesammelt haben, die Grundprinzipien der

Dinge sind und alles seinen Anfang daraus genommen hat; nicht umsonst steht

primis in betonter Stellung85. Dass his primis sich nicht auf die von semina

Ausg. der Academica (Leipzig 1908) ad loc., dessen Verweis auf Cic. Tusc. 1, 60 jedoch nicht
unbedingt beweiskräftig ist (vgl. 1, 62!), da in terra aut sata aut concreta (vis memoriae) der
reine Ablativ in erster Linie durch sata bestimmt ist; vgl. Kühner-Stegmann 1, 375, der wie
auch Georges s.v. concresco den Passus missversteht.

80 Man sollte P nicht überbewerten; vgl. K. Büchner, P. Vergilius Maro, RE 8 A 2 (1958)
1478. Formal und auch inhaltlich steht Ecl. 6, 33 (2. Vershälfte) Gebilden wie Lucr. 1, 61

corpora prima quod ex Ulis sunt omnia primis (vgl. Munro 35; Ernout-Robin 1, 26) und 6, 788
nahe, ohne dass jedoch daraus eine Bestätigung dafür folgt, dass Vergil auch ex omnia
geschrieben habe (anders Disch 25 Anm. 19). Vergils exordia steht an derselben Versstelle wie bei
Lukrez in der grossen Mehrzahl der Fälle. In P befindet sich omnia in Anadiplosis (vgl. bes.

Ladewig l9-Jahn 49) an denselben Versstellen wie Lucr. 6, 528f., wo nach dem einleitenden
cetera und im Rahmen der vorgetragenen Aufzählungen dieses Stilmittel berechtigt ist (zum
Kontext Munro 369; Bailey III 1631); im kurzgefassten Vergiltext würde die Anadiplosis
zunächst wohl eher auffallen (vgl. Pichon [s. o. Anm. 76]), wenn auch denkbar wäre, dass auf
lukrezische Weise - wie z. B. 6, 527ff. - betont werden sollte, alles ohne Ausnahme lasse sich
mit Hilfe der Atome erklären. Zu den Wortwiederholungen bei Lukrez Bailey I 155ff. omnia et

am Versanfang Lucr. 1, 710. Ob man eine Doppelfassung der Vergilstelle ansetzen soll? Vgl.
F. Cupaiuolo, Paideia 3 (1948) 84.

81 S. 184; vgl. bereits Ranzoli (s. o. Anm. 23) 66ff.
82 Vgl. Kolster 119.
83 S. 147f.
84 Richtig Klingner (s. o. Anm. 19) 103; vgl. Voss2 (s. o. Anm. 24) 23. Ähnlich Lucr. 1, 61

(s. o. Anm. 80); vgl. Munro 35 ;E. Benoist-H. Lantoine, Ausg. v. Lucr. 1, 1-550 (Paris 1892)
24; Giussani ad loc.; Ernout-Robin 1, 26 (zu Unrecht polemisiert Stewart 201 Anm. 28);
Bailey II 608, der primis (Lucr. 1, 61) substantivisch auffasst. prima wird Lucr. 1, 61; 2, 313;
4, 186 von den Urkörperchen gebraucht.

85 Wer Vergils primis als substantiviertes Adjektiv ansieht (vgl. Lucr. 2, 313; 4, 186) und
his damit als Epitheton verbindet, kann his primis leichter an das unmittelbar Vorangehende

11 Museum Helveticum



162 Walter Spoerri

abhängigen Genitive beziehen kann, geht auch daraus hervor, dass die Trennung
von Erde und Meer, vor der es ja noch gar keine terrae geben kann, erst v. 35f.
erwähnt wird ; auch Meer und Land gehören zu den Dmgen, deren Ursprung mit
Ins pnmis angegeben wird.

Offenbar geht die Silenkosmogonie von den Atomen direkt zu den Schöpfungen
im Kosmos über. Von einer Mittelstellung der Vier Elemente zwischen den Atomen
und dem Kosmos, wie sie von verschiedenen Kommentatoren angenommen wird,
ist nicht die Rede, die von semma abhangigen Genitive bezeichnen die
Naturbereiche86.

(Schluss folgt)

anschliessen Anscheinend vertritt Stewart 184 diese sprachlich unschöne Auflosung von his

primis Vgl. Kirsch (s o. Anm. 66) 10 (his primis offenbar auf die Atome bezogen) und alle
Interpreten, die von «diesen ersten Stoffen, Urstoffen, Prinzipien, Elementen etc.» reden und
dabei bald an die Atome, bald an die Vier Elemente denken Lemaire; Ladewig; Jahn;
Kennedy 316f. 689; E. Benoist15-L. Duvau, P. Virgili Maronis Opera (Paris 1903) 62; Fair-
clough; Deila Corte; Herrmann, Castelli 182f der m pnmis den betreffenden term, techn
Lukrezens fur die Atome sieht (vgl Cartault 270) Auch in den Ubersetzungen von Patm 30,
Goelzer 53, de Samt Denis 74 kommt pradikativische Auffassung von primis nicht zum
Ausdruck. Wunderlich 46. prima — elementa (vgl Dubner 27);Conmgton-Nettleship 78:primis —

pnncipns Manche finden m der Silenkosmogonie die Vorstellung von semma prima-. Kennedy
316; Munro bei Kennedy 317; vgl. Hofman Peerlkamp (s o. Anm. 18) 22ff S.Colombo,
P. Vergilii Maronis Opera (Torino 1955) 43.

86 Anders Serv. In Yerg. Ecl. 6, 31 S. 69, 26ff. Th.; C Ruaeus; Lemaire (s. o Anm 23) 5,
296, Dubner 27; Forbiger 106; Comngton-Nettleshrp 78, vgl. Masson (s.o. Anm. 11) 69.
Wenn Deila Corte 152 zu v. 33 simul bemerkt, dass alle vier Elemente zusammen entstanden
waien, impliziert dies wohl, dass mit coacta die Entstehung der Elemente eng zusammenhangt;
man fragt sich, ob dann noch überhaupt die Sammlung der Atome zum â&goio/Liôç darin zum
Ausdruck kommt, oder ob nicht vielmehr coacta bedeuten soll, dass sich jeweils die Atome der
einzelnen Elemente miteinander verbunden haben und so die Vier Elemente m Erscheinung
getreten sind (vgl S. 151). Auch Kolster 119. 121 redet von «Sammlung der Atome zu
Elementen» (s o Anm 55), vgl Voss2 (s o Anm 24) 2Iff («die Urstoffe der vier Elemente ziehn
sich zusammen», aus ihren Atomen erwachsen die Vier Elemente, «Anfange der Dinge»), der
andererseits aber auch die Bildung des â&goiô/AÔç wohl kennt, Hofman Peerlkamp (s. o Anm.
85), der prima semma («atomi») und semma coacta («quatuorelementa») unterscheidet;
Forbiger 106 (semma coacta «atomi ita comunctae et collectae, ut quatuor ilia rerum elementa
efficerent») ; Kennedy 316, Paratore 239 Weiteres s o. Anm 46 Da die gelehrte Literatur nicht
immer scharf zwischen Naturbereichen und Elementen an und fur sich unterscheidet (s. o.
Anm 18), konnte es sein, dass verschiedentlich eine Zwischenstellung der Naturbereiche und
nicht der Elemente als solcher gemeint ist. Doch glaube ich nicht, dass v. 31/33 die Gliederung
des â&Qoiopôç (vgl Lucr. 5,443ff zum Ausdruck kommen soll Es ware auffällig, wenn unser
Abriss erst mit diesem Stadium des kosmogonischen Prozesses einsetzte und nicht gesagt wurde,
was «ganz am Anfang» war und geschah (s. o. S. 156). Vor der Angabe, dass Silen schildert,
wie aus den Atomen alles semen Anfang genommen hat, erwartet man viel eher eine Aussage
darüber, dass die allgemeinen Bedingungen fur eine Weltbildung (âÛQOiOjuôç) sich erfüllten.
Ausserdem wird die Entstehung des Himmelsrundes und die Trennung von Meer und Land,
die doch eng mit der Gliederung der kosmischen Materie zusammenhangt, erst spater erwähnt.
Nach E. L. Brown, Numeri Vergilmni, Coli Latomus 63 (1963) 62 schildern v. 31ff. «how from
the four primal elements arose all beginnings»; ob die Vier Elemente ihrerseits auf Atome
zurückgehen, wird nicht erörtert Bei G. Stégen, Commentaire sur cinq Bucoliques de Virgile
(Namur 1957) 44, der von «explication philosophique empruntée à Lucrèce» redet, heisst es-
«Au vide immense succéda la naissance des 4 éléments qui se réunirent en une masse immense,



Zur Kosmogonie m Vergils 6 Ekloge 163

l'univers (v. 31/34)». Manche Kommentatoren der Silenkosmogonie sprechen von einer Trennung

der Elemente; s. o. Anm. 76, u. Teil 2. Von einer «separation of the sky from the earth»
(Conmgton-Nettleship a. 0 vermag ich nichts zu finden So weit geht die Apollomosimitation
nicht. Zu dieser vgl. Berichte 47, de Saint-Denis, Le chant de Silene (s o. Anm 3) 26, der
ebenfalls eine «dissociation des éléments» m unserem Text findet Bei Ladewig l9-Jahn 48 ist
der Vergleich zwischen der Silenkosmogonie und Apollonios nicht glücklich durchgeführt (v 34
concreverit mit ovvagrjoora zusammengebracht').


	Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge

