Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 3

Artikel: Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge
Autor: Spoerri, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge

Von Walter Spoerri, Neuchdtel

Peter Von der Miihll zum 1. August 1970

Ein Vergils 6. Ekloge behandelnder Aufsatz von Z.Stewart (<The Song of
Silenus»: HarvSt 64 [1959] 179ff.) veranlasst mich, auf die Kosmogonie des Silenus
(Ecl. 6, 311f.) zurlickzukommen, zu der ich mich bereits in meinem Buch «Spét-
hellenistische Berichte iiber Welt, Kultur und Gotter» (Basel 1959) 47f. kurz ge-
dussert habe. Im Anschluss an &ltere Deutungen erklirt Stewart? diese Welt-
entstehungslehre als eine aus urspriinglich nicht zusammengehorigen, zum Teil
epikurcischen und empedokleischen Bestandteilen zusammengesetzte Schopfung
Vergils. Demgegeniiber bleibe ich bei meiner friither vorgetragenen Auffassung, dass
Vergils Kosmogonie nicht allein, was allgemein anerkannt ist, sich im Ausdruck an
Lukrez anlehnt, sondern auch inhaltlich durchweg epikureisch ist3.

* In kurzgefasster Gestalt habe ich diesen Gegenstand am «VIIIe Congrés international de
I’Association Guillaume Budé» (Paris, April 1968) behandelt; der Text der in franzoésischer
Sprache vorgetragenen Mitteilung ist in den Acta des Kongresses (Paris 1969/70) S. 447ff. er-
schienen. Auch in einem Seminar, das ich auf Einladung der Faculté des lettres von Neuchétel
im Februar 1961 hielt, wurde dieses Thema erortert.

Folgende Werke werden mit blossem Verfassernamen zitiert:

a) die Vergilausgaben von Heyne I (s. u. Anm. 23); Wunderlich I (ebd.); Heyne-Wagner 1
(s. u. Anm. 24); Th. Ladewig I? (Berlin 1855; 9. Aufl. von Paul Jahn [1915]); Fr. Diibner
(Paris 1858); A. Forbiger I* (Leipzig 1872); B. H. Kennedy® (London 1881); J. Conington-
H. Nettleship I, 5. Aufl. von F. Haverfield (London 1898); F. Plessis-P. Lejay (Paris 1920);
H. R. Fairclough I (Loeb, London 1929); die Eklogen- und Georgicaausgabe von E. Benoist?
(Paris 1884); die Eklogenausgaben von H. Goelzer (Paris 1925; 2. Aufl. 1933); F. Della Corte?
(Verona 1941); E. de Saint-Denis (s. u. Anm. 3);

b) die Lukrezausgaben von H.A.J. Munro II* (Cambridge 1886); C. Giussani (Torino
1896/98), Neudruck von E.Stampini(1968; Buch 1/2) und E. Stampini-V. d’Agostino (1967;
Buch 5); C. Bailey (Oxford 1950), wonach hier zitiert wird; Patin u. a. (s. u. Anm. 24); der
Kommentar von A. Ernout - L. Robin (Paris 1925/26. 28);

¢) W. H. Kolster, Vergils Eklogen in threr strophischen Gliederung nachgewiesen mit Kommentar
(Leipzig 1882); A. Cartault, Etude sur les Bucoliques de Virgile (Paris 1897); E. Bignone, Em-
pedocle (Torino 1916); H. Disch, De poetis aevi Augusti Epicureis (Diss. Bonn 1921); E. Para-
tore, Virgilio? (Firenze 1954); Gerh. Miiller, Die Darstellung der Kinetik bei Lukrez (Berlin
1959); J. Bollack, Empédocle (Paris 1965/69); D. O’Brien, Empedocles’ Cosmic Cycle (Cambridge
1969). Weitere Abkiirzungen s. u. Anm. 1-3.

1 = Schweizer. Beitr. z. Altertumswiss., H. 9 (im folgenden als Berichte zitiert).

2 183ff. (im folgenden als «Stewart» zitiert).

3 Die Berichte a. O. zitierte Literatur ist hier nur zum Teil wieder herangezogen; Verschiede-
nes, das mir damals entging, soll jetzt nachgetragen werden. Unter den neueren, nach meinem
Buch erschienenen Vergilpublikationen gibt B. Otis, Virgil (Oxford 1963) offenbar nichts fir
unser Thema aus. J. P. Elder, Non intussa cano, HarvSt 65 (1961) 121 Anm. 2 scheint Stewarts
Quellenanalyse zu billigen ; ebenso E. W. Leach, The Unity of Eclogue 6, Latomus 27 (1968) 17,
Nicht erwahnt ist Stewart in der Neuauflage der Bucoligues von E. de Saint-Denis (Paris 1967).




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 145

Abgesehen von der sonstigen lukrezischen Ausdrucksweise sieht Stewart die Vor-
stellung des leeren Raumes in magnum per inane (v. 31) als epikureischen Bestand-
teil an®. Im iibrigen habe man insbesondere die empedokleische Lehre der Vier
Elemente. Auch die Reihenfolge, in der die einzelnen kosmischen Teile entstehen,
entspreche nicht atomistischer Lehre, sondern stimme mit Empedokles iiberein.

Im wesentlichen besagt die empedokleische Elementenlehre, dass die Welt-
entstehung von den Vier, nicht weiter zerlegbaren Elementen Feuer, Luft, Wasser
und Erde ausgeht; diese bilden durch Mischung alle anderen, zusammengesetzten
Substanzen. Dass in der Silenkosmogonie nicht eine solche Theorie zugrunde liegt,
dies soll als erster Punkt néher begriindet werden. Dazu miissen wir vor allem
feststellen, was man unter den semana terrarum, anvmae, maris, liquadi ignis, aus
denen der Kosmos hervorgeht (v. 32£.), zu verstehen hat.

Als — metrisch giinstige — Wiedergabe des epikureischen Terminus onéouara ist
semina (neben corpora u. a.) einer der Ausdriicke, deren sich Lukrez bedient, um
die Atome (semaina rerum) zu bezeichnen®. Alle Erscheinungen setzen sich aus

der weiterhin S. XII (vgl. S. 69f.) die vergilische Weltentstehung als treues Résumé der lukre-
zischen Kosmogonie ansieht (vgl. dens., Le chant de Siléne a la lumzére d’une découverte récente,
RevPhil 37 [1963] 24; R. Coleman, Gallus, the Bucolics, and the Ending of the Fourth Georgic,
AJPh 83 [1962] 56). Auch L. Alfonsi, L’Epicureismo nella storia spirituale di Vergilio, in:
Epicurea tn memoriam H. Bignone (1959) 170 hdlt am epikureischen Charakter der Silen-
kosmogonie fest. W. Wimmel, Kallimachos in Rom, Hermes, Einzelschr. 16 (1960) 144. 174
redet von «lucrezischem Stoff», J. A. Notopoulos, Silenus the Scientist, C1J 62 (1966/67) 309
von «Epicurean science». Erst bei Abschluss des Manuskriptes wurde mir jener Teil der gros-
seren Studie von G. Castelli, Echi Lucreziant nelle ecloghe Virgiliane zugéanglich, der sich mit
der Silenkosmogonie befasst (RivStudClass 15 [1967] 176ff.; im folgenden als «Castelli» zitiert).
Castelli, dessen Literaturangaben unvollstindig und auch nicht immer sorgfiltig sind, kennt
Stewarts Aufsatz nicht. Im ersten Teil seiner Studie (RivStudClass 14 [1966] 313 Anm. 1) gibt
er den Eindruck, als ob Pascal, La dottrina (s. u. Anm. 23) als erster epikureisches Gut in der
Silenkosmogonie nachgewiesen habe; fiir Italien mag dies stimmen, auf andere Léander trifft es
nicht zu. Die Vergilliteratur ist uniibersehbar, und ich hoffe nur, dass ich nicht allzuviel iiber-
gangen habe von dem, was verdiente beriicksichtigt zu werden; zurzeit nicht erreichbar waren
mir manche der zahlreichen kommentierten Gesamt- oder Teilausgaben, die namentlich in
Italien und auch in den angelsichsischen Landern erschienen sind. Neben den bekannten all-
gemeinen bibliographischen Werken sind hilfreich die Spezialbibliographien von F. Peeters
(The Americ. Class. League, Bull. 28 [1933]), J. Van Ooteghem (EtCl 5 [1936] 354fF.; 29 [1961]
76ff.), G. Mambelli (Qli studi Virgiliant nel secolo XX [Firenze 1940]), G. E. Duckworth (CIW
51 [1958] 89ff. 116£. 123ff. 151fF. 185ff. 228ff. [fiir 1940-1956]; 57 [1964] 193ff. [fiir 1957-1963])
und die Berichte im «Vergilius» (von 1955 bis 1959: «The Virgilian Digest»), Gymnasium
und AnzAW.

* magnum per inane steht Lucr. 1, 1018. 1103; 2, 65. 105. 109 stets an derselben Versstelle
wie in der Silenkosmogonie; vgl. Munro 111; Ernout-Robin I 187. Weitere gleichbedeutende
Ausdriicke im Lukrez bei Cartault 269; C. Hosius, P. Vergili Maronis Bucolica (Bonn 1915) 34
(Lietzmanns Kl. Texte 134); Castelli 177. Die formalen und ausdrucksmissigen Parallelen
zwischen dem Vergiltext und Lukrez verzeichnen namentlich die Kommentare; vgl. auch
R. Wohler, Uber den Einfluss des Lukrez auf die Dichter der augusteischen Zeit T (Progr. Greifs-
wald 1876) 4f.; G. Regel, De Vergilio poetarum imitatore testimonia (Diss. Gottingen 1907) 47;
W. A. Merrill, Parallels and Coincidences in Lucretius and Virgil, Univ. of California Publ. in
Class. Philol. 3, 3 (1918) 220; D. Knecht, AntCl 32 (1963) 500.

51,59. Vgl. Munro 34; Ernout-Robin I 24f.; Fr. Peters, T'. Lucretius et M. Cicero quo modo
vocabula Graeca Epicurt disciplinae propria Latine verterint (Diss. Minster i.W. 1926) 11;

10 Museum Helveticum




146 Walter Spoerri

festen, unverdnderlichen und unzerstorbaren Atomen zusammen ; indem die abs-
trakten Urkorperchen sich miteinander verbinden, erzeugen sie die vielfiltigen
Gestalten der sinnlich-korperlichen Welt: die semina, auch genitalia corpora ge-
nannt®, werden zu res genitae. Auch die Stoffe, die als die Vier Elemente in den
nicht-atomistischen Systemen letzte, irreduktible Grundbausteine des Kosmos
sind, bestehen fiir die Atomisten aus Atomen, die nur die allgemeinsten Eigen-
schaften der Materie besitzen. Wenn Lukrez von semina aquae oder semina ignes
redet, meint er damit nicht Wasser- oder Feueratome, also kleinste, unzerstorbare,
bereits differenzierte Wasser- oder Feuerpartikeln, sondern «Samen», aus denen
Wasser oder Feuer hervorgeht, d. h. Atome, deren Vereinigung erst Wasser oder
Feuer darstellt”. In diesem Zusammenhang sei auch erwéhnt, dass C. Bailey nicht
iiberzeugt, wenn er im Anschluss an frithere Interpreten® meint, ozéouara und
semina (wie auch corpora) bezeichne oft nicht die Atome selbst, sondern der ur-
spriinglichen Bedeutung des Begriffs geméss, namentlich in Verbindungen vom
Typ semina aquae oder ignis, «nuclei, or small particles formed by the union of
atoms, which are the germs of concrete things» bzw., im Singular, «a nucleus of
atoms of such shapes and relative arrangement that it is specially adapted for the
creation of some particular thing»®; allerdings betont Bailey!® auch, dass die so
verstandenen semina nicht als kleinste Teile des Ganzen im Sinne unserer Molekiile
aufzufassen seienl. Die Atome als solche sind semina, genitalia corpora rebus'?;
die matertes st genitalis und verdankt ihre Zeugungskraft den mannigfaltigen Ver-
bindungen, dem Gewicht, den Stossen, dem Zusammentreffen und der Bewegung
der Atome: durch diese Eigenschaften werden alle Dinge geschaffen!®. Die K-

C. Bailey, The Greek Atomists and Epicurus (Oxford 1928) 343f.; dens. I 140; II 606ff. 1019{.
(Kritik bei Stewart 201 Anm. 27); G. Vlastos, The Physical Theory of Anaxagoras, PhilosRev
59 (1950) 33. 50; F. Solmsen, Epicurus and Cosmological Heresies, AJPh 72 (1951) 20ff. (= KI.
Schriften 1 [Hildesheim 1968] 480ff.); P. Boyancé, Lucréce et I’ Epicurisme (Paris 1963) 1101.
Zu corpora s. unten Anh. 1.

6g. u. Anm. 12.

7 Die Lukrezstellen mit semina aquae, ignes findet man bei Bailey, Greek Atomists 344 ; rich-
tige Deutung in der Lukreziibers. von R. Waltz S. 115 Anm. 6; 211f. Anm. 6. 15 (Annales de
I'Université de Lyon, IIle sér., Lettres, 24 [1954]). Lucr. 1, 901/03 wird der Unterschied
zwischen ignis und den betreffenden semina (semina ardoris) gut deutlich. Vgl. Munro 102.
360; Giussani ad loc.; Bailey 11 755; Castelli 180. Ernout in seiner Lukrezausg. 17 (Paris 1946)
62 gibt semina ardoris ungenau mit «éléments inflammables» wieder. Auch die terrai corpora
(Lucr. 5, 449 [Schilderung der Entstehung der Erde]) sind nicht Erdeatome (= Erdepartikeln),
sondern Atome, deren Verbindung miteinander Erde ergibt; vgl. Berichte 24 Anm. 30.

8 z. B. Giussani ad 6, 211ff.; Gassendi.

o Greek Atomists 343f.; 1 140; II 628/31. 755. 10191.; III 1581.1588.

10 GQreek Atomists 342f.; 11 755.

11 Anders Giussani (s. o. Anm. 8); Kritik an ihm bei J. Masson, Lucretius: Epicurean and
Poet (London 1907) 129f.; vgl. Compl. Vol. (1909) 95. 193. Irrefithrend Stewart 201 Anm. 27,
der andererseits zugibt, dass es unmaglich sei, klar zu entscheiden, in welcher Bedeutung je-
weils Lukrez semina verwerte.

12 Luer. 1, 58f.; 2, 62. 548; vgl. 1, 167.

13 Lucer. 1, 6311f.; 2, 225ff.; vgl. 1, 182f. (genitale concilium); 2, 935; dazu Masson (s. 0.
Anm. 11) 1491.; Compl. Vol. 95. Vgl. auch Bailey II 607. 631. 809. 844. 892.




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 147

fiihrung von «nuclei» scheint nicht notigl. Ein zusammengesetzter Korper ist
nicht einfach die Summe seiner semina; gegenseitige Lage der Atome und deren
Bewegungen ergeben die sekundéren Eigenschaften der Dinge, so dass die Atome,
die nur die allgemeinsten Eigenschaften der Materie besitzen, sich zur Mannigfal-
tigkeit der Kinzelerscheinungen wie Samen zu Neubildungen verhalten®®.

Wie man sieht, lisst die Verbindung, in der die Silenkosmogonie semina ge-
braucht, die lukrezische (epikureische) Bedeutung dieses Terminus durchaus zu'.
Unter den semina terrarum, animae, maris, ignis, mit denen die Weltbildung ein-
setzt, hat man Atome zu verstehen, die nur die allgemeinsten Eigenschaften alles
Korperlichen haben und deren Vereinigung erst Feuer, Luft usw. ergibt. Ein
Haupteinwand, den man gegen die Zuriickfithrung der Silenkosmogonie auf den
epikureischen Vorstellungsbereich geltend gemacht hat, erweist sich als nichtig:
Vergil spricht nicht von Feuer-, Luft-, Wasser- und Erdeatomen (was durchaus
unepikureisch wire); seine Kosmogonie setzt nicht mit bereits differenzierten Ele-
menten ein. Dazu kommt noch, dass es hier ja gar nicht um die «Samen» der Vier
Elemente als solcher geht. ignis und anima bezeichnen Feuer und Luft'?; die Ver-
wendung von terrae (nicht terra) und mare zeigt indessen, dass Vergil nicht an die
Elemente stricto sensu denkt, sondern die vier grossen kosmischen Bereiche im
Sinne hat; Feuer, Luft, Meer und Land stellen nach allgemeiner, auch fiir die
Atomisten und Lukrez bezeugter Auffassung die Gesamtheit des Kosmos dars.

14 Gesundes Urteil bei Waltz (s. 0. Anm. 7) 115 Anm. 6. Unzutreffende Einschrinkung S. 146,
da Lucr. 4, 333/34 luroris semina nicht Molekiile gelber Farbe sind.

15 Das Einzelatom ist natiirlich noch kein eigentliches semen; erst iudem sie sich verbinden
und dadurch Dinge zustande kommen, werden die Atome zu semina; vgl. Masson (s. 0. Anm.
11), Compl. Vol. 95. Ahnlich bezeichnet Empedokles die Vier Elemente, deren Mischung die
zusammengesetzten Korper ausmacht, als gillwuara der Dinge (VS 31 B 6, 1; vgl. B 23, 10
PvyTw ... anyny; dazu M. L. West im Komm. z. Hesiods 7T'heogonie [Oxford 1966] 361. 364;
Bollack III 177; aber auch I 88; V. Poschl, Bibliographie zur antiken Bildersprache [Heidelberg
1964] 617 s.v. gilwua [Lit.]); Verbindung von onépua und gia Demosth. 25, 48.

16 Anders G. Jachmann, Vergils sechste Ekloge, Hermes 58 (1923) 290f.

17 gnima ist Lucr. 1, 715 die Luft als eines der empedokleischen Elemente. Vgl. Munro 88f.;
Cartault 270; Ernout-Robin I 146; ThLL s.v. antma 70, 38ff.

18 terrae ist die Erde, nicht als Element oder Stoff (auch nicht als Erdkérper), sondern als
mannigfaltig gestaltete, nicht notwendigerweise bebaute, aus den einzelnen Landern bestehende
Ausdehnung; vgl. Munro 22; Cartault 270; J. Ph.Krebs’-J. H. Schmalz, Antibarbarus der lat.
Sprache 2 (Basel 1907) 656; Ernout-Robin I 6; Bailey II 592. 902f. Man hat bei Vergil nicht
terras fir terrarum zu konjizieren; anders P. Hofman Peerlkamp, Ad Virgilium, Mnemosyne
110 (1861) 22f. (vgl. Cartault a. O.). Della Corte 152 meint, Vergil bezeichne die Elemente
Erde und Wasser mit terrae und mare « per maggior concretezza, per determinazione artistica».
Kolster 119 sieht im Plural terrarum die verschiedenen Formen der Erdenstoffe. J. B. Green-
ough, The Greater Poems of Virgil 1 (Boston 1888) 41 erblickt darin eine Anspielung auf die
Pluralitdt der Welten in Epikurs System. — Zur Einteilung des Kosmos in die vier Bereiche
vgl. VS 67 (Leukippos) A 24 S. 77, 21f. 27f. (wohl jungepikureisch); Lucr. 5, 495ff. (Ather =
Feuer; vgl. 5, 448. 458f.; vgl. Munro 37; Giussani ad 1, 73). 235ff. (s. u. Anm. 22); Cic. Nat.
deor. 2, 25ff.; Ov. Met. 1, 211f.; Manil. 1, 1491f. 249; 3, 52; 4, 888f.; ob im Einzelfall eine Lehre
der Vier Elemente vorliegt, ist irrelevant (vgl. Manil. 1, 147f.). Daneben ist auch eine Drei-
teilung bekannt: Lucr. 5, 91ff. (Himmel, Land, Meere; 2, 1063 und 5, 431 treten die Lebewesen
hinzu; weiteres bei Ernout-Robin I 5. 160; F. Bémer, Ovid, Die Fasten 2 [Heidelberg 1958]




148 Walter Spoerri

Ob Vergil die Naturbereiche im Anschluss an Vorstellungen der Atomisten oder in
Anlehnung an allgemein-populdre Anschauungen erwihnt, ist eine andere, doch
wohl eher miissige Frage. Auf keinen Fall hat man mit der empedokleischen Ele-
mentenlehre zu operieren. Iis geht hier um die Atome, aus denen sich die vier
grossen Naturbereiche zusammensetzen werden'®. Eine Deutung der vergilischen
semana 1n epikureischem (lukrezischem) Sinne ist sachlich ganz einwandfrei20. Sie
ist auch, wie sich im weiteren Verlauf unserer Untersuchung zeigen wird, allein
dem ganzen Kontext angemessen.

HEtwas anders ldge der Fall, wenn die zu semina gehorenden Genitive ausschliess-
lich die Termini fiir die Vier Elemente als solche wiren. Freilich ist auch dann der
Bezug auf die Naturbereiche moglich. Aber selbst wenn unser Text besagen wollte,

292; vgl. Munro 21f. 289f.; Bailey 111 1335); Verg. Georg. 4, 222 (vgl. Ecl. 4, 51; in erweiterter
Gestalt den. 6, 724f. [vgl. Lucr. 5, 68f.]); Manil. 2, 61; Cicero (vgl. A.S. Pease, Cicero, De
natura deorum [Cambridge Mass. 1955. 1958] 466). Weiteres Material zur Einteilung des
Kosmos in die grossen Bereiche: ThLL s.v. aer 1047f.; aether 1152, 15ff.; caelum 79, 56ff.;
80, 10ff.; mare 378 I A 2; mundus 1636, 38ff.; J. Vessereau, L’Etna (Paris 1923) 57; Bomer
2911., wo jedoch wie auch sonst in der Literatur nicht scharf zwischen Elementen an und fiir
sich und Naturbereichen unterschieden wird. Zu den Naturbereichen s. auch Anh. 1.

19 Vgl. Luecr. 1, 820; 2, 1061ff.; 5, 671f. 416ff. 429ff. Bei der ganzen Ausrichtung einer ato-
mistischen Kosmogonie mag es zunichst auffillig erscheinen, dass schon im ersten Stadium
des kosmogonischen Prozesses der Blick auf die spidteren kosmischen Bereiche gerichtet ist;
die Materie des Kosmos ist vorerst nur eine wirre Atommenge (z. B. Lucr. 5, 416ff.), die sich
im weiteren Verlauf der Dinge auf mannigfachste Weise entwickeln kann; vgl. Berichte 16.
Doch heisst es hinwiederum auch Lucr. 2, 1052/66; 5, 416/31 (2, 1062 semper [vgl. 5, 430
saepe] bedeutet nicht «une fois pour toutes» [Ernout-Robin I 352]; vgl. Munro 305; Giussani
ad 5, 430; Bailey IT 967), dass jeweils ein Kosmos entsteht, erst wenn nach zahllosen uner-
giebigen Verbindungen der Urkoérperchen endlich die Atome zusammentreten, aus denen
Erde, Meer, Himmel (und Lebewesen) hervorgehen kénnen; vgl. Bailey I1 966f.; Miiller 81ff.
Das Fehlen des Artikels im Lateinischen hat zur Folge, dass nicht ohne weiteres klar ist, ob
man semina im Vergiltext mit «Samen» (F. Klingner, Virgil [Ziirich/Stuttgart 1967] 103) oder
«die Samen» (so die frz. Ubers. von Goelzer S. 53 und de Saint-Denis S. 74) wiedergeben muss.
Da mit der Erwihnung konkreter kosmischer Bereiche (nicht Elemente!) der Blick bereits auf
unseren Kosmos gelenkt wird, denkt man an die zweite Moglichkeit; doch Lucr. 2, 1048/89
wird betont, dass die grossen Weltteile Himmel, Erde, Meer usw. Gattungswesen sind und nicht
nur einmalig vorkommen.

20 Jachmann (s. 0. Anm. 16), fiir den Vergil die Vier Elemente als Urstoff der Welt ansetzt,
meint, man konne gegen den Geist epikureischer und iiberhaupt atomistischer Physik nicht
drger verstossen, als wenn man von den Atomen der Vier Elemente spreche. Ahnlich A. La
Penna, Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio 221. 253ff. (Entretiens Hardt 7, 1962);
Vergil verbinde epikureische und empedokleische Ziige, der epikureische (lukrezische) Einfluss
zeige sich vor allem im Ausdruck und beriihre weniger die Lehre selbst. Im Verlauf der nicht
immer befriedigenden, an La Pennas Exposé anschliessenden Diskussion sieht F. Solmsen
S. 254 in den dichterischen Kosmogonien (Apoll. Rhod., Vergil, Ovid usw.) eine Art Vulgata,
die gelegentlich leichte Berithrungen mit philosophischen Systemen aufweise; diese diirfe man
nicht iiberbewerten. In Wahrheit jedoch sind die Dinge differenzierbarer. Bei Grimal (S. 255)
bringt die vermeintliche Kombination von Ziigen verschiedener Herkunft durch Vergil einmal
mehr die unvermeidliche «volonté de syntheése» aufs Tapet. Unter Berufung auf Jachmann
meint H. Holtorf, Vergil, Die grosseren Gedichte 1 (Freiburg i. Br. 1959) 192, Lukrez kenne nur
die Atome, Vergil bringe die Vier Elemente; S. 186. 192 redet er von einer Weltentstehung
im Sinne Epikurs: die lukrezischen Gedanken seien «in dichterischer Verkldrung und grosser
Freiheit» gebracht.




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 149

dass aus den Atomen zunéchst die Vier Elemente hervorgehen und aus diesen hin-
wiederum die héheren Korper, diirfte man nicht ohne genauere vorherige Priifung
von empedokleischer (besser gesagt: allgemein-populidrer) Elementenlehre reden.
Man hétte zunédchst zu bestimmen, welches iiberhaupt in der atomistischen Kos-
mologie die genaue Stellung der Vier Elemente war, die zwar als orotyeia abge-
lehnt, aber als «Zustandsformen» durchaus anerkannt wurden?!. Ob fiir die Ato-
misten die Vier Elemente Zwischenformen zwischen den Atomen und den hoheren
Korpern waren, soll hier indessen nicht nédher erértert werden?2.

Versucht man, die Silenkosmogonie von der empedokleischen Klementenlehre
her zu interpretieren, so diirfte es namentlich schwer fallen, einen voll befriedigen-
den Sinn fiir semena zu finden. ignes und anvma bezeichnen dann irreduktible Kle-
mente, mare und terrae zwar keine Elemente, aber immerhin Elementargebiete, in
denen im wesentlichen die Elemente Wasser und Erde vertreten sind. Das wiirde
bedeuten, dass die Feuer-, Luft-, Meer- und Landsamen in der Hauptsache Par-
tikeln der Elemente wéren und nicht noch elementarere Bestandteile, wie man es
aufgrund der urspriinglichen Bedeutung von semina, zumal im Falle von Feuer
und Luft, eher erwartete?:. Im iibertragenen Sinne verwendet, erweckt doch der
Terminus semina zwei Vorstellungen: a) Aus den Samen entsteht oder wichst
etwas Neues hervor; b) was aus den Samen werden soll, ist in ithnen noch verbor-

21 Vgl. W. Kranz, Lukrez und Empedokles, Philologus 96 (1944) 91. Verschiedentlich finden
auch Autoren, die sonst am epikureischen Charakter der Silenkosmogonie festhalten, in ihr
die Vier Elemente: Kennedy 316; Greenough (s. 0. Anm. 18) 40; Cartault 270; Conington-
Nettleship 78; Della Corte 151 ; Paratore 138. 238f.; vgl. Plessis 47; s. u. Anm. 86. Wenn Lu-
krez von den Elementen redet, muss man im Ausdruck auch mit empedokleischem Einfluss
rechnen; vgl. Berichte 23f., bes. Anm. 24. 30 (Lit.; ferner s. u. Anm. 30).

22 PDazu Giussani ad 1, 567. 820; 5, 237; Bailey II 740 (Elemente und Naturbereiche nicht
voneinander unterschieden!); IIT 1356; Castelli 180ff. Zur Stellung der Elemente in den
Kosmologien der Atomisten vgl. Berichte 15f.21; W.K. C. Guthrie, 4 History of Greek Philosophy
2 (Cambridge 1965) 413f. Insbesondere miisste geklart werden, ob Lucr. 5, 235ff., wo es von
terrai corpus, umor, aurarum leves animae und calidi vapores heisst e quibus haec rerum con-
sistere summa videtur, auf die Vier Elemente oder die Naturbereiche geht; s. u. Anh. 1.

2 Wenn Jachmann (s. o. Anm. 16) mit Berufung auf Ov. Met. 1, 9 (semina rerum; vgl.
Berichte 35 Anm. 5) semina mit «Elemente» iibersetzt, fiilhrt dies in Verbindung mit ignis und
animae zu einer Tautologie. C. Pascal, Studii critici sul poema di Lucrezio (Roma/Milano 1903)
176 ff. vermag offenbar in semina allenfalls mit den betreffenden Elementareigenschaften schon
ausgestattete Atome der Vier Elemente zu sehen (vorsichtiger ders., La dottrina epicurea nell’eg-
loga VI di Vergilio, Atti Ace. Se. Torino 37 [1901/02] 170; der Wortlaut dieses Artikels ist weit-
gehend mit dem der Studii identisch) und neigt wohl eher dazu, darunter nur Partikeln der
Vier Elemente im Sinne des Empedokles zu verstehen (zuriickhaltender L. Cisorio, BollFilClass
12 [1905/06] 11f.); doch wiirden sich dafiir die Termini corpora, partes oder particulae besser
eignen (vgl. Kranz [s. 0. Anm. 21] 90). Zu den empedokleischen Elementteilen vgl. W. Kranz,
Empedokles und die Atomistik, Hermes 47 (1912) 24ff. ; Bignone 338. 536; Ed. Zellers-W. Nestle,
Die Philos. d. Gr. 1, 2 (Leipzig 1920) 952ff.; Bollack I 24ff.; IT 58f.; I1I 162f.; Guthrie (s. o.
Anm. 22) 149ff. Pascal, Studit 175/83 glaubt, Vergil habe mit Hilfe lukrezischer Ausdriicke und
Vorstellungen im wesentlichen die empedokleische Kosmogonie wiedergeben wollen, mit der
diejenige des Lukrez iibrigens eng verwandt sei (S. 170ff.). Ders., La dottrina 168/77 ist der
Ansicht, dass Vergils Darstellung sowohl auf Epikur als auch auf Empedokles zutrifft, je nach-
dem man die semina als Atome oder als Partikeln von Elementen versteht; Vergil wolle in
Anlehnung an Lukrez epikureische Lehre darstellen, beriicksichtige aber auch Empedokles,




150 Walter Spoerri

gen, keimhaft angelegt; die charakteristischen Eigenschaften der Neubildung
treten im Samen zumindest noch nicht offen zutage, und im Vergleich zur gestal-
teten Vielfalt der aus ihnen hervorgehenden Gewéchse sind die Samen noch sehr
undifferenziert. Wie man ferner weiss, verwendet die lateinische Sprache semmen in
nicht-technischem bildlichem Sinne als Synonym fiir Ursache, Grundursache,
Grundlage, Veranlassung, Urheber, Stoff usw. Zu diesem ganzen Sachverhalt passt
es viel besser, wenn semina in iibertragener Bedeutung nicht einfach kleinste,
dem Ganzen gleichartige Teile bezeichnet, sondern Dinge, aus denen etwas Neu-
und Andersartiges, Differenzierteres hervorgeht und deren Verbindung den Stoff
der Neubildung vermittelt. Auf Lukrezens semina rerum trifft dies zu (wir brau-
chen hier nicht niher auf den Samenbegriff in der epikureischen Physik einzu-
gehen) und, im Rahmen der empedokleischen Lehre der Vier Elemente, vielleicht
auch noch auf Land- oder gar auf Meeressamen; im Falle der irreduktiblen Stoffe
Feuer und Luft jedoch wiren die Samen nur kleinste Teile von derselben Beschaf-
fenheit wie das Ganze*.

dessen Kosmogonie, wie er gewusst habe, in die epikureische Lehre eingegangen sei. Gegen
derart spezielle philosophische Kenntnisse Vergils wendet sich mit Recht P. Jahn, JAW 130
(1906) 55; doch kann ich ihm nicht zugestehen, dass es eine miissige Frage sei, welchem philo-
sophischen System Vergil hier folgen wollte. Gegen Pascal polemisiert Castelli 185f. Auch C.
Ranzoli, La religione e la filosofia di Virgilio (Torino 1900) 66ff. und Disch 25/27. 29. 32 be-
ziehen Vergils semina auf die Vier Elemente. Nach Disch kombiniert Vergil empedokleische
Lehre mit Epikurs inane; Ranzoli, der ebenfalls mit Kontamination bei Vergil rechnet, schliesst
Empedokles als Quelle aus, da gewisse Vorstellungen im Vergiltext mit seiner Lehre unverein-
bar seien, und beschrénkt die Lukrezimitation auf das Formale, obwohl die S. 67 angefithrten
Unterschiede zwischen Vergil und Lukrez fiir die Quellenfrage irrelevant sind. Gegen Ranzoli
und fiir atomistischen Ursprung der Silenkosmogonie tritt ein R. Helm, JAW 113 (1902) 6.
Schon Chr. Gottl. Heyne in der 1. Aufl. seiner Vergilausg. 1 (Leipzig 1767) 59 hat wegen der
«Erwidhnung der Vier Elemente» gegen die Zuriickfiihrung der Silenkosmogonie auf epikure-
ische Lehre Einspruch erhoben, aber in seinen Ausfiihrungen zur Stelle nicht davon Gebrauch
gemacht; in Bd. 1 der 3. Aufl., ersch. um 1800 (S. 158 im Abdruck von N. E. Lemaire [Paris
1819]), sind die semina als elementa per chaos sparsa (# atomi Epicuret [sic!]) gedeutet, wobei
vermutlich an eine Chaoskosmogonie im Sinne Ovids gedacht ist. E. C. F. Wunderlich in
seiner Ausgabe des Heyneschen «Vergil» 1 (Leipzig 1828) 46 spricht vom Ursprung der Welt
aus den am Anfang durcheinandergemischten Elementen.

2 Wer trotzdem um jeden Preis die vergilischen semina im Sinne der Lehre des Empedokles
deuten will, wird vielleicht geltend machen, dass die Qualitdt isolierter empedokleischer Ele-
mentpartikeln noch nicht deutlich wird (Bollack I 35). Zur Samenvorstellung in iibertragenem
Sinne Lit. bei Poschl (s. 0. Anm. 15) 543. — Auf die epikureische Philosophie (Lukrez) fithren
die Silenkosmogonie zuriick Ph. Wagner in der 4. Aufl. des Heyneschen Kommentars 1 (Leipzig
1830) 175 (vgl. auch Wagners u. Anm. 46 zitierte Vergilausgaben); J. H. Voss in seinem Kom-
mentar der Landlichen Gedichte Vergils 2 (Altona 1797) 303ff. (vgl. die 2. Aufl., hg. von A. Voss,
2 [1830] 21ff.); Lemaire (s. o. Anm. 23) 5 (1820) 296; Ladewig 28; Diibner VII. 27; Forbiger
100. 106 (vgl. bereits die 1. Aufl. [Leipzig 1836] 122. 116 Anm., wo allerdings S. 115f. als
argumentum noch der Text von Heyne iibernommenist); Kolster 119; Benoist 55. 58; Munro
307 u. 6.; Conington-Nettleship 78 (S. 79. 158 allerdings: «quasi-Epicurean», «not strictly
Epicurean»); M. Patin in der Ausg. d. 5. Lukrezbuches von Patin, E. Benoist und Lantoine?
(Paris 1913) 30; Pichon (s. u. Anm. 76). Weitere Lit. Berichte 48 Anm. 6; 215; s. 0. Anm. 21.
C. Bailey, Virgil 950 in The Ozford Classical Dictionary (Oxford 1949) bezweifelt den epi-
kureischen Charakter der Silenkosmogonie; anders frither in Greek Atomists 365 Anm. 6
(vgl. III 1335); iibernommen von H. Schwabl, Weltschopfung, RE Suppl. 9 (1962) 1545f.




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 151

Unter den neueren Vergilerkldrern bestreitet J. Perret® zwar nicht, dass Vergil
die Weltentstehung im Anschluss an Lukrez schildert und insbesondere Atome als
Urstoffe ansetzt; doch ist auch er bestrebt, allerhand Abweichungen von der
streng-epikureischen Lehre nachzuweisen. Seine Ausfiihrungen iiber die Bedeutung
der Vier Elemente fiir die Silenkosmogonie iiberzeugen nicht. Offenbar geht Perret
von unscharfen Vorstellungen aus, wenn er meint, nach lukrezischer Art bezeichne
Vergil die Elemente gern mit einem spezielleren Terminus, z. B. mare, Nereus,
nubes, vmbres fiir das Wasser. nubes und ¢mbres sind in unserem Text (v. 38) Wolken
und Regen. Von «terme plus particulier» fiir das Wasser als Element vermag nicht
die Rede zu sein, auch wenn andernorts tmber (wie dufooc) Wasser iiberhaupt
(Nass, Fliissigkeit) und als Element bezeichnen kann?; auch der Umstand, dass
Wasser (nubes, vmbres) und Wérme (sol) Voraussetzung fiir die Existenz von Pflan-
zen und Lebewesen sind (v. 37ff.), lisst sich nicht in Perrets Sinn verwerten?’.
mare (und Nereus) ist in der Silenkosmogonie (v. 32. 35) wie auch sonst oft das
Meer als der die Erde umgebende kosmische Wasserbereich?$, aber nicht im eigent-
lichen Sinne Wasser als Grundstoff?. Es war zweifellos ein Fehlgriff, hier iiberall
spezielle Termini fiir die Elemente ermitteln zu wollen®. Ebensowenig kann ich

Bailey, Virgil and Lucretius, Proceedings of the Class. Association 1931, 21ff. war mir nicht zu-
ganglich.

% Virgile, Les Bucoliques (Paris 1961) 70f.

26 Lucr. 1, 714f.; vgl. Munro 89; Ernout-Robin I 146; Bailey II 725; ThLL s.v. tmber 423,
1ff. 8f.; Bollack III 113.

27 Fiir den Verfechter der Elementenlehre Lucr. 1, 803ff. ist der Umstand, dass Lebewesen
und Pflanzen Erde, Luft, Regen (Wasser) und Sonne (Warme) brauchen, ein Beweis dafiir,
dass Feuer, Luft, Wasser und Erde als Urstoffe angesetzt werden miissen. Der Atomist dagegen
ist der Meinung, dass die beiden Bereiche gemeinsame, allerdings verschieden bewegte und
gemischte Urstoffe, die Atome, voraussetzen (820f.). IThm kommt es dabei nicht auf die Vier
Elemente an; die Umnwelt von Lebewesen und Pflanzen erscheint bei ihm als caelum, mare,
terrae, flumina, sol, womit nicht die Elemente gemeint sind; anders Giussani ad 1, 820ff.;
Bailey II 740. Auch Lucr. 1, 744, wo man den Text dementsprechend abgeindert hat, geht es
wohl noch nicht unbedingt um die Vier Elemente als solche; anders Giussani ad loc.; Bailey
I1 730f. ; richtig Kranz (s. 0. Anm. 21) 89 Anm. 36. Der Gegensatz Himmel, Meer, Land, Fliisse,
Sonne: Pflanzen, Lebewesen kehrt Lucr. 2, 1015f. in seltsamer Verwendung wieder; vgl.
Miiller 74ff.; anders P. Boyancé, Gnomon 32 (1960) 628f.

28 Vgl. ThLL s.v. mare 378, 24ff. 47ff.

2 In spiateren Texten werden otouyeiov und elementum fiir Meer oder Land verwendet,
ferner fiir andere grundlegende Bestandteile des Kosmos wie Himmel, Sonne, Mond, Gestirne
usw.; vgl. ThLL s.v. elementum 343, 34ff.; 346, 32ff. 72ff.; 347, 18ff.; mare 378, 45ff.; dazu
H. Diels, Elementum (Leipzig 1899) 41f. 44ff. 50ff. 72/74. 77/79; A. Lumpe, Elementum, RAC
4 (1959) 1083f. 1087f. 1095f. ; Delling, oroiyciov, Kittels Theol. WB zum NT (1963) 670ff. 674
Anm. 31; 681ff.; weitere Lit. in Bauers WB zum NT s.v. otoiyeiov.

80 Zu Perrets Deutung von v. 35 solum s. u. Teil 2. Auch wenn Lukrez mit Empedokles darin
wetteifert, verschiedene Elementnamen zu wihlen, wie sie sich gerade dem Vers einschmiegen
(Kranz [s. 0. Anm. 21]), ist hier Vorsicht am Platze; s. 0. Anm. 27. Ahnlich unbefriedigend sind
die Ausfithrungen von Guthrie (s. 0. Anm. 22) 141. 158f. (richtiger S. 185) und J. Longrigg,
‘Roots’, ClRev 17 (1967) 4 zur empedokleischen Terminologie der Vier Elemente. Emp. B
38, 3 mdvros ist Naturbereich; im Kranzschen Wortindex s.v. 9dlarza erscheint Empedokles
nur unter der Rubrik ¢. = Teil der Erde, und s.v. 7jAtos (S. 195) steht unter 7. = Element
(= ndp) eine einzige Empedoklesstelle. Richtig Bignone 432; C. H. Kahn, Anaximander and




152 Walter Spoerri

Perret zustimmen, wenn er meint, Vergils offenbare Annahme von «atomes diffé-
rents pour chacun des quatre éléments» sei eine Abweichung von der eigentlichen
epikureischen Lehre. Die «Vier Elemente» sind fiir die Atomisten zwar sekundérer
Natur; doch darf auch nicht iibersehen werden, dass die Atome, aus denen sie
bestehen, sich durch einfache Eigenschaften (Grosse, Gestalt, Gldtte, Rauheit,
Gewicht usw.) voneinander unterscheiden®': Lucr. 5, 443ff. entstehen die kosmi-
schen Bereiche im Zusammenhang mit einer Sichtung der Atome nach Grosse,
Gewicht, Glitte, Gestalt usw.3? Andererseits allerdings fragt es sich, inwiefern
iberhaupt eine Differenzierung der Atome in der Silenkosmogonie zum Ausdruck
kommt?3. Stiinde nicht semul neben liquidr ... ignis (v. 33), so brauchte der Text
zundchst nicht mehr zu besagen, als dass die Samen zusammentreten, aus denen
Luft, Land, Meer und Feuer hervorgehen werden; dass von einem Naturbereich
zum anderen gewisse Unterschiede in der Beschaffenheit der Atome im allgemei-
nen auftreten, wire darin nicht notwendigerweise impliziert. Nun aber scheint
stmul, das die Gleichzeitigkeit zweier Angaben bezeichnet?, doch darauf hinzu-
weisen, dass dem Dichter schon bei der Sammlung der Materie des Kosmos zu-
mindest die Samen, aus denen das Feuer entstehen wird, irgendwie als solche mn
ihrer Gesamtheit und Eigenart vorschweben®. Wenn endlich Perret glaubt, Ver-
gils Schilderung impliziere caucune obédience & une doctrine quelconque»?, dann

the Origins of Greek Cosmology* (New York 1964) 124f.; Bollack III 261ff. Zum Verhéaltnis
Lukrez-Empedokles s. 0. Anm. 21; ferner J. Bollack, Lukrez und Empedokles, Die Neue Rund-
schau 70 (1959) 656ff.; Empédocle passim ; Miiller 114f.; Boyancé, Lucréce 60. 101ff.; E. Para-
tore, Struttura, ideologia e poesia nell’ecloga VI di Virgilio in Hommages a J. Bayet, Coll. La-
tomus 70 (1964) 522ff.; O’Brien, passim. Lukrez fiihlt sich dem Empedokles allgemein stark
verpflichtet (Kranz 68ff.), setzt sich aber auch mit seiner Lehre auseinander (1, 714ff. 742ff.
734ff., wo allerdings, was gern iibersehen wird, auch die Weisheit der inferiores weit verléasslicher
als das pythische Orakel heisst). Lukrezens Verhéltnis zu Empedokles wird schief beurteilt von
Waszink, im Anschluss an La Pennas Exposé (s. 0. Anm. 20), S. 253f.; Waszink durfte hier
nicht ein Analogon zum andersgearteten Verhiltnis Vergils zu Lukrez sehen.

31 Vgl. Lucr. 2, 333ff., bes. 444ff. (Unterschiede der Atome harter, fliissiger und gasférmiger
Korper). 725ff. (Individualitét der Bereiche Land, Meer und Himmel, die durch «the different
classes of atoms which go to compose them» [Bailey II 917] charakterisiert sind; vgl. Munro
155); vgl. Bailey 857ff.; Boyancé, Lucréce 118ff. Zu den idlteren Atomisten V. E. Alfieri,
Atomos idea (Firenze 1953) 60; Guthrie (s. o. Anm. 22). Auch C. Pascal, im Kommentar zum
1. Lukrezbuch (Roma/Milano 1904) 57 (S. 23 der 2., von L. Castiglioni bes. Aufl. [1928]; tiber-
nommen von Bailey 630) operiert mit der unzutreffenden Vorstellung der «atomi, i quali per
la dottrina epicurea non sono differenziati, e quindi non possono dirsi speciali ad un corpo
piuttcstoché all’altro», wenn er Lucr. 1, 171 corpora prima in Widerspruch zur ausdriicklichen
Definition 1, 60f. als erste Atomaggregate deutet; zur Problematik der Stelle Solmsen (s. o.
Anm. 5); Vlastos (ebd.) 50 Anm. 71.

32 Vgl. VS 67 A 24.

33 P. Giuffrida in seiner Eklogenausg. (Firenze 1948) 92 (gegen ihn Castelli 182f.) sieht in
Vergils semina viererlei, den traditionellen Elementen entsprechende Atomarten. So weit geht
jedoch die erwiahnte Differenzierung der Atome nicht, dass jedem Element eine bestimmte
Atomart entspréche.

3 Vgl. H. Menge, Repetitorium der lat. Syntax und Stilistik'?* (Leverkusen 1955) 173.

35 Vgl. auch Paratore 239.

36 Vgl. S. 67: die Silenkosmogonie sei kein «morceau doctrinal».




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 153

lassen wir dies nur gelten, wenn damit gemeint sein soll, dass Vergil nicht durch
die Theorie, sondern durch das Bild gereizt wurde®; wie sich auch im weiteren Ver-
lauf unserer Untersuchung zeigen wird, trigt das Bild selbst auf jeden Fall un-
verkennbar die charakteristischen Merkmale des Systems, dem es entnommen ist.

Deutet man die Samenvorstellung der Silenkosmogonie im Sinne der epikure-
ischen (lukrezischen) Kosmologie, so braucht man nicht eine mehr oder weniger
kiinsthiche Erklirung des inane zu geben, indem man diesen Begriff im Lichte
anderer Systeme interpretiert®®. Es wird dann verstindlich, warum unser kosmo-
gonischer Abriss nicht nur mit den Grundbaustoffen der Materie einsetzt, sondern
auffilligerweise in Verbindung mit ihnen auch den leeren Raum erwéhnt; Materie
und leerer Raum waren ja die Grundgegebenheiten der atomistischen Physik, und
in keinem anderen antiken Philosophiesystem kam dem leeren Raum eine derart
fundamentale Bedeutung zu®. Unbegreiflich ist mir, wie man sagen konnte, die
Silenkosmogonie wire als Darstellung von Epikurs Prinzipienlehre so ungeschickt
wie moglich?.

Stellte man sich Vergils Urzustand im Sinne der nicht-atomistischen Kosmo-
gonien vor, dann wiirde auch die Vorstellung der semena magnum per inane coacte
(v. 31%.) grosse Schwierigkeiten bereiten. Unvoreingenommene Deutung von
coacta fihrt ndmlich zum Schluss, dass die semina zunichst zerstreut waren und
dann auf einem bestimmten Raum zusammengefiihrt wurden?!. Fiir Elemente-
Kosmogonien, die zudem die Existenz eines einzigen Kosmos annehmen, wire eine
solche Vorstellung wohl eher abwegig. Dagegen entspricht sie ausgezeichnet den
Auffassungen der Atomisten, die jeweils als Ausgangsstadium einer Kosmogonie
eine grosse Zusammenballung (dootoudc) ansetzen, zu der sich die zuvor zerstreu-
ten Atome, die den Kosmos bilden werden, aus der unendlichen Fiille der Atomwelt
heraus vereinigen®2.

3 Vgl. H. Klepl, Lukrez und Virgil in ihren Lehrgedichten (Diss. Leipzig 1940) 92; H. Bardon,
Les élégies de Cornélius Gallus, Latomus 8 (1949) 218; dens., La littérature latine inconnue 2
(Paris 1956) 35.

38 Anders urteilt Jachmann (s. 0. Anm. 16) 291.

3 7. B. VS 68 (Demokritos) A 1 S. 84, 10; Luecr. 1, 420: nam corpora sunt et inane. Vgl.
Munro 67; Bailey, Greek Atomists, passim; 11 665ff. Wie sehr inane mit dem atomistischen Vor-
stellungsbereich verbunden ist, zeigen die Stellen ThLL s.v. inane 827, 24ff.

40 M. Pohlenz, Die hellenistische Poesie und die Philosophie in Xdoiteg Fr. Leo (Berlin 1911)
95 Anm. 1. Treffend &ussert sich P. Boyancé, Le sens cosmique de Virgile, REL 32 (1954) 224f. ;
Virgile et I Epicurisme, Revue de la Franco-Ancienne 124 (1958) 233.

1 cogi ~ coire, colligi; vgl. ThLL s.v. cogo 1519, 23ff.; bes. die S. 1525, 14ff. angefiihrten
Stellen, wo der vorangehende Zustand der Zerstreuung expliziert wird; vgl. Lucr. 1, 1020
cogt distecta.

22 Vgl. Berichte 14£.; Miiller 82. cogi, coactus beziehen sich Lucr. 1, 1020; 2, 1060 (coacta am
Versende wie Ecl. 6, 31) auf die Sammlung von Atomen; vgl. Cartault 269f. Es entspricht dem
ganz, wenn Lukrez in solchen Zusammenhingen Verba des Zusammenkommens verwendet
und auch Substantive wie concilium (1, 484; 2, 560ff. [sehr deutlich]. 935 [concilio ... coacto]
u. 6.; vgl. ThLL s.v. 45, 48ff.; Ggt. discidium), congressus (2, 1065; 5, 67: congressus materiaz,
von der Bildung des ddpoioudc), coetus, coitus; vgl. Munro 49; Heinze (s. u. Anm. 68) 158;
Ernout-Robin 1, 59f. 66. 290; 3, 11; Peters (s. 0. Anm. 5) 7. 21; Pascal-Castiglioni (s. 0. Anm.




154 Walter Spoerri

Nicht ganz unwichtig ist in diesem Zusammenhang die Frage, ob (canebat uti
semina) coacta ... fuissent (v. 311.) als coacta essent zu deuten ist (Konj. Plqpf. von
cogi: «wie die Samen zusammengefiihrt worden waren, sich gesammelt hatten»)4®
oder ob der Ausdruck, wie es zunéchst dem korrekten Sprachgebrauch entsprach,
perfektische Bedeutung hat, also nicht eine Handlung, sondern einen Zustand be-
zeichnet («wie die Samen vereinigt gewesen waren»)*; die Gleichung coacta fuissent
= coacta essent darf man a priori wohl ohne Bedenken bei Vergil als méglich an-
setzen®>. Kommentare und Interpreten sagen nicht immer, worauf sich ihre oft
seltsamen Ausdeutungen stiitzen. Doch war es wohl die zweite der angefiihrten
Moglichkeiten, von der aus man dazu kam, das Partizip coacta weniger im Sinne
des vollzogenen Ubergangs von einem Zustand der Zerstreuung in einen Zustand
der Ansammlung zu interpretieren als vielmehr vor allem die Vorstellung der An-

31) 69; Bailey II 631f. 638. 682. 718. 734. 823. 947. 950. 1129; III 1294. 1332 usw. Auch in
Lucr. 5, 416 convectus (fiir congressus; vgl. 5, 67) kommt wohl der Wert von con- zum Ausdruck
(vgl. bes. 5, 5991f.). contectus ist offenbar als «(Wurf» zu verstehen; vgl. Bailey 1T 1022; 111
1332. 1381. 1619; ThLL s.v. 318, 25; K. Biichner in seiner Lukreziibers. (Ziirich 1956) 447 :
«Zuwurf des Stoffes»; anders Castelli 183 und Ernout, Lukrezausg. 2 (Paris 1964), wo 5, 67
congressus mit «concours», aber 5, 416 coniectus mit «amas» wiedergegeben ist; vgl. ferner
F. Klingner, Philosophie und Dichtkunst am Ende des zweiten Buches des Lucrez, Hermes 80
(1952) 4 Anm. 1. Auf Verg. Ecl. 6, 31ff. verweist Patin zu v. 67; vgl. Kolster 119. Vergils
coacta ist im Prinzip richtig gedeutet von Castelli 179f. In Ovids Schilderung des Chaos (M et.
1, 8f. congesta eodem semina rerum) soll Vergil anklingen (vgl. Die Metamorphosen des P. Ovi-
dius Naso, 1, erkl. von M. Haupt, 9. Aufl. hg. von R. Ehwald [Berlin 1915] 15; Neudruck von
M. v. Albrecht [1966]); wihrend jedoch bei Vergil vor allem die Vorstellung einer Vereinigung
vorher zerstreuter Elementarkorperchen vorliegt, kommt in Ovids Text zum Ausdruck, dass
die Urstoffe einen ungeordneten Haufen bilden und noch nicht auf die ihnen jeweils zukom-
menden Réume verteilt sind (vgl. Met. 1, 32f. disposita congeries); dazu Berichte 35ff. Das
Ordnungslose in congeries (vgl. das Lat.-Dtsche Hdwb. von K. E. Georges 1® [Hannover/Leipzig
1913] s.v.) wird ThLL s.v. nicht hervorgehoben. Bemerkt sei noch, dass die ThLL s.v. cogo
gebotene Klassifizierung des Materials zum Teil verfehlt ist. Nach der zu I B 3 gegebenen Uber-
schrift (Verdichtung in sich, Gerinnen eines fliissigen, diinnen Stoffes usw.) erwartet man nicht,
in jenem Abschnitt die Stellen zu finden, wo von den Atomansammlungen die Rede ist; fiir an-
dere dort zitierte Stellen ist dhnliches zu beanstanden. Zu Lukrezens Gebrauch von miscer:
u. d. in bezug auf die Atome s. u. Anh. 2.

43 So z. B. Cartault 270 Anm. 1; Patin 30; Goelzer 53; L. Herrmann, Virgile, Bucoliques,
éd. et trad., 43 in: Coll. Latomus 10 (Bruxelles 1952); de Saint-Denis 74. Allerdings kommt
dabei die Bedeutung von cogi nicht immer rein zum Ausdruck.

4 Uber diese Frage allgemein R. Kiihner- C. Stegmann - A. Thierfelder, Ausf. Grammatik der
lat. Sprache, Satzlehre (Hannover 1955) 1, 163ff. 166£.; O. Riemann’- A. Ernout, Syntaxe latine
(Paris 1942) 238ff. 241f.; A. Ernout - F. Thomas, Syntaxe latine? (Paris 1953) 228f.; Menge (s. 0.
Anm. 34) 202; J. B. Hofmann- A. Szantyr, Lat. Syntax und Stilistik (Miinchen 1965) 321f.

45 H. Blase, in: G. Landgraf, Histor. Grammatik der lat. Sprache 3, 1 (Leipzig 1903) 228 gibt
fiir Vergil vier, der Aneis entnommene Fille von verschobenem fuisset neben Part.Perf.Pass.;
Lejay ad loce. (in: Plessis-Lejay) lehnt allerdings zwei davon ab und erkennt nur einen aus-
driicklich an, was zeigt, dass im Einzelfall die Entscheidung delikat sein kann. Unter den mit
Vergil etwa gleichzeitigen Autoren kommt als Zeuge fiir diese Verschiebung namentlich Livius
in Frage (vgl. O. Riemann, Etudes sur la langue et la grammaire de Tite-Live? [Paris 1885]
223ff.; Blase, Geschichte des Plusquamperfekts im Lateinischen [Giessen 1894] 86ff.; dens., in
Landgrafs Histor. Gramm. 228); fiir Cicero J. Lebreton, Etudes sur la langue et la grammaire de
Cicéron (Paris 1901) 206f. Die Verschiebung des Konj. Plgpf. geht nicht derjenigen des Indi-
kativs parallel.




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 155

gehduftheit, der Mischung und der Ungeschiedenheit darin ausgedriickt zu finden;
in manchen Féllen fragt es sich, ob man coacte nicht einfach adjektivisch mit
semina verbunden und fuissent 1m Sinne von «sich befinden» aufgefasst hat?. Die
Durchsicht des wichtigsten zu cogere erhaltenen Materials?” hat mich zur Uber-
zeugung gebracht, dass solche Deutungsversuche aus sprachlichen Griinden kaum
zuléssig sind. Sie wurden offenbar dadurch bestimmt, dass man an die Silenkosmo-
gonie mit Vorstellungen herantrat, die weniger auf eine atomistische Kosmogonie
als auf die anderen Weltentstehungstypen zutreffen®s. Voll gerecht wird man dem
lateinischen Sprachgebrauch, wenn in der Wiedergabe der strittigen Worte der
Begriff des Sich-Sammelns gebiihrend zur Geltung kommt*.

Mit dem soeben behandelten Problem héngt die Frage zusammen, ob magnum
per inane (v. 31) die Bewegung durch den Raum oder die Verbreitung iiber einen
Raum hin meint®. Driickt coacta fuissent als Plgpf. von cogi eine Sammelbewegung
aus, dann kann man magnum per inane wohl nur als den Raum auffassen, durch
den sich die Atome bewegen, also, wie es bei Lukrez {iblich ist, als die Weite des
leeren Raumes, in dem sich die Atombewegungen vollziehen®!. Gibt man dagegen
dem coacta fuissent perfektische Bedeutung, so wire zu erwigen, ob magnum per
tnane neben dem zustdndlichen Partizip coacta noch die Bewegung durch einen
Raum ausdriicken kénnte und nicht vielmehr die bei Verben des Versammelns
mogliche, auf die Frage ubi (statt quo) antwortende Bestimmung sein miisste®?.
per wiirde dann nicht wie etwa ¢ (mit Abl.) das Umgrenztsein ausdriicken, son-
dern die Verbreitung iiber einen Raum hin, und zwar nicht im Sinne einer kon-
gruenten Uberlagerung, sondern mit Ubergang in die distributive Bedeutung (in...
umher, iiberall in)®, Eine solche Umstandsbestimmung passt aber sehr schlecht
zu coacta, falls man noch die spezifische Bedeutung des Verbums empfindet, in

1 Ph. Wagner, P. Virgili Maronis Carmina® (Leipzig 1861) 22, der semina richtig als die
Atome deutet, meint, diese seien coacta, insofern sie noch gemischt waren und sich noch nicht
in die Elemente geschieden hatten; vgl. dens., Die Gedichte des P. Virgilius Maro 1 (Leipzig
1849) 26; Ladewig 28 (vgl. 1° [1870] 44), wo nicht zwischen den «Urstoffen oder Atomen» und
Erde, Luft, Wasser und Feuer unterschieden wird. Fiir Pascal, Studii 180 (vgl. La dottrina
172; 8. 0. Anm. 23) bezeichnet coacta den Mischungszustand im empedokleischen Sphairos.
Verstehe ich den schwierigen Wortlaut recht, so bezieht Heyne?® (s. o. Anm. 23) coacta wohl
nicht auf die ungeordnete Bewegung der noch zerstreuten Urstoffe, sondern auf deren Samm-
lung zu den Vier Elementen. Weiteres s. u. Anm. 55. 86.

47 ThLL s.v. cogo 1519ff.

% Uber den Unterschied zwischen atomistischen Weltentstehungstheorien und Meigma-
kosmogonien, den ich gegen C. W. Miiller, Gleiches zu Gleichem 93 (Klass.-Philol. Studien 31
[1965]) aufrecht erhalte, vgl. Berichte 13ff. 22ff.

» Richtig Serv. In Verg. Ecl. 6,31 S. 70, 3 Th.; Diibner 27; Forbiger 106; ThLL s.v. cogo
1523, 60 (unter einer ganz verkehrten Rubrik! s. o. Anm. 42); Fairclough 45. Weiteres s. o.
Anm. 42. 43.

% Vgl. Kiithner-Stegmann 1, 554; Hofmann-Szantyr 239ff.

51 So ganz deutlich Voss 2, 281; Voss? (s. 0. Anm. 24) 23; Castelli 178f. Zu den betreffenden
Lukrezstellen (s. 0. Anm. 4) vgl. Miiller 28.

52 Vgl. Kiithner-Stegmann 1, 593.

5 Vgl. Riemann-Ernout (s. o. Anm. 44) 183.




156 Walter Spoerri

dem ja gerade eine Bewegung gegenteiliger Art zum Ausdruck kommt*. Es sei
denn, man verstdnde den Vergiltext in dem Sinne, dass iiberall im bzw. in einem
unermesslichen Raum semina angesammelt waren, also Atomansammlungen be-
standen; dies wire jedoch mit dem Kontext unvereinbar, der nur auf eine Welt
Bezug nimmt®. Mir indessen scheint es das Angemessenste zu sein, coacta fuissent
als Ausdruck des Plqpf. von cogi anzusehen ; man erhélt dann einen glatt lesbaren,
verstdndlichen und sinnvollen Wortlaut. Der leere Raum und die sich stindig
bewegenden Atome sind die Grundlage aller Dinge. Da eine Weltbildung einsetzt,
wenn die dazu erforderliche Atomansammlung sich bildet, und da die Bewegung
der Atome durch den leeren Raum stets gegeben ist, wire es weniger sinnvoll, die
Schilderung erst in dem Augenblick beginnen zu lassen, wo die Ansammlung der
Materie bereits vorliegt?®.

3 Aus dem Artikel cogo des ThLL geht hervor, dass dieses Verbum wie iiberhaupt die Verba
des Versammelns (vgl. Kithner-Stegmann 1, 592£.) hdufig mit ad, tn und sub (beides mit Akkus.)
konstruiert wird; seltener kommen inéra und circa vor, aber auch diese Priapositionen haben
dem Sinn von cogere entsprechend einengende spatiale Bedeutung. Eine Verbindung von cogere
mit einem im Sinne der Ausbreitung zu verstehenden per habe ich nicht finden kénnen. Die
Betrachtung sinnverwandter Verben bestétigt diesen Befund. Die beiden einzigen ThLL s.v.
colligo 1620, 62 angegebenen Verbindungen von colligere mit per (vgl. 1609, 61; 1610, 65 [war-
um unter I B 1 a und nicht unter I B 1 b eingeordnet ?]) erscheinen dort nur aufgrund falscher
Deutung der Stellen. Amm. Marc. 25, 7, 2 ist groblich missverstanden: per provincias ist mit
diffusum (!) und nicht mit colligi zu verbinden. Lucr. 6, 557f. (Erdbebentheorie) ventus cum
per loca subcava terrae collectus parte ex una procumbit et urget geht per loca subcava terrae zwar
mit collectus, aber nicht im Sinne des locus, quo (vel ubi) colligitur (ThLL a. O. 1620, 15);
per loca ... collectus bedeutet nicht, dass der ventus sich in den unterirdischen Hohlungen ge-
sammelt hat, sondern dass er, der sich dort befindet, durch diese Hohlraume hindurchstro-
mend, sich sammelt, sich ballt (und somit an einem einzigen Punkt gegen diese driickt); vgl.
Ernout-Robin 3, 277; Bailey IIT 1639; Ernout, Lukrezausg., 2, 124: «quand le vent répandu
dans les cavernes souterraines se rassemble ...». Uber colligi als mediales Passiv vgl. Riemann
(s. 0. Anm. 45) 201; Blase, in Landgraf 300 (s. o. Anm. 45); Kiithner-Stegmann 1, 107; Ernout-
Thomas (s. 0. Anm. 44) 202,

55 Diese Konsequenz hat offenbar kein Interpret gezogen. Dagegen sehen mehrere, wie es
scheint, in magnum per inane die Angabe des Raumes, wo sich die semina befinden, und sie
verbinden gewo6hnlich damit die Vorstellung, dass in coacte Mischung, Ungeschiedenheit usw.
zum Ausdruck kommt. In diesem Sinne offenbar Disch 25: « (elementa) quae primo magnum per
inane coacta i.e. mixta erant». Nach Ladewig 1°-Jahn 48 (vgl. Ladewig [s. o. Anm. 46]) gab es
anfangs «in einem unermesslichen leeren Raume» nur die noch ungeschiedenen Atome der Vier
Elemente; ein an und fiir sich nicht unzutreffender Verweis auf Lucr. 2, 10591. (s. 0. Anm. 42)
stiitzt dabei die irrige, aus den fritheren Auflagen entnommene Behauptung. Klingner (s. o.
Anm. 19) 101. 103, der sich in der Gesamtbeurteilung der Silenkosmogonie (S. 111) offenbar
mit Perret berithrt (lukrezische Nachklinge, Fehlen unterscheidender Merkmale der atomi-
stischen Lehre), ibersetzt «wie im weiten Leerraum zusammengeballt Samen ... gewesen seien».
Kolster 119, der fiir coacta richtig auf die entsprechenden lukrezischen Ausdriicke verweist:
«wie in dem endlosen leeren Raume gesammelte Keime ... gewesen wiren» (fuissent Pradikat,
coacta samt Zubehor Subjekt).

% Gesondert klassiert Riemann (s. o. Anm. 45) 219f. (vgl. Riemann-Ernout [s. 0. Anm. 44]
241) den Fall, wo die Periphrase vom Typ scriptus fueram eine Handlung bezeichnet, die vor
einer anderen, im Plqpf. ausgedriickten eingetreten ist; im Prinzip liegt dieser Fall in unserem
Text vor. Das Fehlen einer Verbindung zwischen coacta fuissent und concreverit geht auch in
diese Richtung. In den Tempora der Folge coacta fuissent, concreverit, coeperit, stupeant usw.




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 157

In Verbindung mit der, wie uns scheint, unzutreffenden Deutung von coacta
wollte man in magnum tnane «einen unermesslichen Raum» sehen, in dem sich
die Atome vor Entstehung des Kosmos befinden®. Eine solche Vorstellung erin-
nert natiirlich an Leukipps Lehre, wonach eine Kosmogonie damit einsetzt, dass
Atome sich aus dem «Unendlichen» absondern und in einem uéya »xevév sammeln
(adgoileodac)®. Gegen eine derart spezielle Deutung von Vergils magnum inane
spricht jedoch allein schon der Umstand, dass auch bei Lukrez magnum inane den
unermesslichen Raum iiberhaupt als Sitz der Atombewegung bezeichnet und
nicht etwa bloss ein uéya xevév, wo ein Kosmos entsteht®; ein solches wird denn
auch Lucr. 5, 416ff. nicht erwihnt$°,

v. 33f. ist die Textiiberlieferung der Silenkosmogonie nicht einheitlich. Wéahrend
die Vergilhandschriften im allgemeinen (insbesondere R, «, ) und die antiken
Testimonia® hus exordia primis omnia lesen, schreibt P his ex omnia primes omnia
(ommisa mit durchgestrichenem s). Schon P. Hofman Peerlkamp®2 konjizierte, ohne
die Lesung von P zu kennen, ex omnia fiir exordia, da in lukrezischer Sprache
exordia mit semina gleichbedeutend sei (was in Verbindung mit hAis ... primas
keinen Sinn ergibe)®® oder, wenn man darunter die Vier Elemente zu verstehen

wirkt sich ein Ubergang zum Praesens historicum im regierenden Verb canebat aus wie in den
untergeordneten Zeitwortern; vgl. Heyne® zu v. 37sqq.; Wunderlich 46f.; Forbiger 107;
Kolster 119ff.; Benoist 59; Plessis 47; Della Corte 152f. Bemerkt sei auch, dass v. 33 simul
besser zu einem Verbum passt, das eine Handlung, nicht einen Zustand ausdriickt (s. 0.S.152).

57 Vgl. Ladewig-Jahn (s. 0. Anm. 55).

58 Diog. Laert. 9, 30f. (= VS 67 A 1 S. 70, 21f. 29f.); vgl. A 10. Vgl. Berichte 6ff.; J. Ker-
schensteiner, Zu Leukippos A 1, Hermes 87 (1959) 441ff.; dies., Kosmos, Zetemata 30 (1962)
157; Guthrie (s. 0. Anm. 22) 406ff. Gegen Leukipp polemisiert offenbar der epikur. Pythokles-
brief § 89; vgl. C. Bailey, Epicurus (Oxford 1926) 282f.; Greek Atomists 92. 362f.; Alfieri,
Atomos vdea (s. o. Anm. 31) 109.

59 Irrefithrend Bailey II 777. Vgl. per inane profundum (am Versende) 1, 1108; 2, 96. 222;
wm magno tnant 2, 122; 8. o. Anm. 4. 51.

80 Ausdriicklich erwdgt Paratore 239 die Moglichkeit einer Beriihrung der Silenkosmogonie
mit Leukipp, geht freilich dabei von etwas anderen Voraussetzungen aus. Er operiert offenbar
mit einer irrigen Deutung des coudrwy eic 16 xevov Eumnrovrwy in Leukipps Kosmogonie (VS
67 A 1 8S.70, 211.). Damit sind die Atome gemeint, die sich vom «Unendlichen» abgetrennt
haben und in eine grosse Leere eindringen, wo sie sich sammeln und der Kosmos aus ihnen
entsteht; es geht aber dabei nicht um die vorkosmische Atombewegung iiberhaupt (vgl. auch
V. E. Alfieri, Gli Atomist: [Bari 1936] 2ff. Anm. 6. 11; Atomos idea 109f.). Verstehe ich Para-
tore recht, so sollen sich also die Silenkosmogonie und Leukipp dadurch von Epikur unter-
scheiden, dass es sich beide Male um Vorgéinge handelt, die als «Eindringen» in das Leere
gesehen werden und keine Fallbewegung der Atome im Leeren voraussetzen. magnum per
tnane coacta gibt nichts fiir eine solche Annahme aus. Dass Paratore im Widerspruch zu
Lucr. 2, 842ff. von heissen und kalten Atomen redet, zeugt nicht fiir die nétige Vertrautheit
mit der atomistischen Physik. Mit Paratore setzt sich auch Castelli 178f. auseinander; auch er
scheint die Leukippdoxographie nicht genau angesehen zu haben. Zu Lukrezens Raumvorstel-
lung Boyancé, Lucréce 95 (Lit.).

61 Macrobius, Serviuskommentar, Berner Scholien (auch Spuren der anderen Schreibung),
Comm. Lucani 1, 642 S. 42 Us.

62 (s. 0. Anm. 18) 23f. 370.

% Herrmann (s. 0. Anm. 43) lisst die Atome aus «ces éléments» zusammengesetzt sein! Auch
Holtorf (s. 0. Anm. 20) 192 versteht offenbar Atome unter Vergils exordia. Vgl. ThLL s.v.




158 Walter Spoerri

hitte, omnia storend wire®d. Dagegen tibernimmt H. Nettleship den Text von R,
liest jedoch, in Weiterbildung eines lukrezischen Ausdrucks (4, 28 ordia prima =
primordia), ex ordia statt exordia®. R. Sabbadini, der den Codex P ganz besonders
schitzt, kehrt hinwiederum zu dessen Lesung zuriick und schreibt auch ommnis
zu Beginn von v. 34%6.

Lukrez bedient sich verschiedentlich des Terminus exordia zur Bezeichnung der
Atome, doch dann immer in Verbindung mit cunctarum rerum oder prima®. Man
darf daraus wohl schliessen, dass exordia, fiir sich allein genommen, nichts anderes
ausdriickt als das, was seine urspriingliche Bedeutung besagt®. Wenn es Lucr. 5,
471 im Anschluss an die Bildung des Athers heisst hunc (sc. aethera) exordia sunt
solis lunaeque secuta, meint exordia die Entstehung oder, in ganz konkreter Bedeu-
tung, die Anfangsbildungen der Gestirne®®. Ahnliches hat man wohl auch 2, 1062
und - fast wortlich gleich — 5, 430 vorauszusetzen, wo im Zusammenhang mit der
Bildung des Kosmos von den Atomen die Rede ist, die zu magnarum rerum (sc.
terrar, maris et caeli generisque antmantum) exordia werden. Es besteht kein Grund,
so scheint mir, an diesen Stellen mehr in exordia hineinzulegen, als der Terminus
an und fiir sich bedeutet?. Dass Lukrez gerade im 2. Buch die Atome zu magnarum

exordium 1567, 39f. Fir Ladewig 15, 196 ist his exordia primis unklar, weil exordia auch von
den Atomen selbst verstanden werden konne; vgl. Ladewig 1?- Jahn 49. 270, wo daher der Text
von P iibernommen wird.

8 Wie man «éléments» (= exordia) bei de Saint-Denis 74 zu verstehen hat, ist mir nicht
ganz klar.

65 Arch. {. lat. Lexikogr. 6 (1889) 433 (vgl. Conington-Nettleship 78); so bereits C. Haeber-
lin, Philolog. Anzeiger 17 (1887) 595, doch auch mit Anderung von primis in prima. Dadurch
gewinnt Nettleshlp die bei Lukrez hiufige interkalierte Stellung der Praposition (Bailey I
107; vgl. auch Verg. Ecl. 6, 19, wozu Munro 99). So kiame auch concrescere zum iiblichen Ob-
jekt mit Préposition (vgl. ThLL s.v. 95, 80ff.). Mit der Lesung omnia erreicht man dasselbe.
Vgl. auch F. Skutsch, Aus Vergils Friihzeit (Leipzig 1901) 46; Plessis 47.

6 P. Vergili Maronis Opera 12> (Roma 1937) 61; vgl. die Bucolica- und Georgica-Ausg. von
L. Castiglioni - R. Sabbadini (Torino 1945) 27 (ohne omnis). Sabbadinis Text hat ThLL s.v.
exordium 1561, 56ff. (wo fir den Text von R, a,  zu Unrecht auf 1567, 38 verwiesen ist).
omnis ist Vorschlag von A. Kirsch, Quaestiones Vergilianae criticae (Diss. Miinster 1886) 9f.
(«der Himmel in seiner Gesamtheit»). Dem exordia zieht Kirsch ex omnia vor, weil exordia «de
primis omnium rerum initiis aut atomis» gebraucht werde und nicht von einem so fortge-
schrittenen Zustand der Kosmogonie, wie er in tener mundi orbis (v. 34) zum Ausdruck komme;
auch sei ex nétig (s. u. Anm. 79). omnis konnte als Reminiszenz von Luecr. 2, 729 caelum omne
(vgl. Giussani ad loc.; von Miiller 52 athetiert; dagegen Boyancé [s. o. Anm. 27] 626f.) ange-
sehen werden.

67 2, 333; 3, 31. 380; 4, 45. 114f. Vgl. ThLL s.v. exordium 1567, 39ff.

88 Vgl. Bailey II 859. 996. cunctarum exordia rerum = primordia rerum; vgl. Munro 138. 34.
194; R. Heinze im Kommentar zum 3. Lukrezbuch (Leipzig 1897) 54f. 108.

8 Vgl. ThLL s.v. exordium 1565, 9ff.

" Fiir Cartault 270f. handelt es sich da wie auch in der Silenkosmogonie um die «<embryons
de corps»; vgl. Masson (s. 0. Anm. 11) 142f. 152 («rudiments», «germs»); Munro 171 («the
rudimentary formations of earth, sea, heaven etc.»), der mit Recht zu Lucr. 2, 1062 Verg.
Ecl. 6, 33 zitiert (vgl. Ernout-Robin 1, 352). Pascal, La dottrina 175 (vgl. dens., Studii 162f.;
8. 0. Anm. 23) deutet Lukrezens exordia von Erde, Meer, Himmel und Lebewesen als erste
Atomverbindungen, die sich in einem fritheren Stadium der Kosmogonie bildeten; Erde, Meer
usw. seien aus der Vereinigung ihrer exordia entstanden. Vergils exzordia beschrinkt ders., La




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 159

rerum exordia und nicht einfach zu den magnae res selbst werden lidsst, erweist sich
als besonders sinnvoll, wenn man den Kontext genauer betrachtet. Ziel der Partie
1st der Beweis der Pluralitdt der Welten; dazu werden die allgemeinen Bedingun-
gen fiir die Entstehung einer Welt festgestellt. Nach vielen erfolglosen, unergiebi-
gen Versuchen vereinigen sich endlich solche Atome, die — im vorliegenden Fall
wie auch sonst™ — zu magnarum rerum exordva werden kénnen. exordia bringt deut-
lich zum Ausdruck, dass es um ein erstes Auftreten der magnae res geht. Entschei-
dend ist, dass nunmehr derartiges zustande kommen kann; in dem mit starker
Héufung der Ausdriicke geschilderten, unergiebigen Zustand vor Bildung des
adlgotouos war dies noch nicht moglich. Aber exordia mag auch noch auf die spétere
Entwicklung des Kosmos hinweisen. Es gibt einen Zeitpunkt, wo die kosmischen
Bereiche und die Gestirne entstehen (v. 1105f.). Durch Zufluss von Materie aus
dem All, so fithrt Lukrez v. 1107{f. weiter aus, ist die einmal entstandene Welt mit
ihren Elementargebieten gewachsen; dieses Wachstum hat bis zu einem bestimm-
ten Zustand anhalten konnen, nunmehr geht die Welt abnehmend und alternd
einem nicht mehr fernen Ende entgegen. Offenbar wird v. 1105ff. das v. 1058/63
Ausgetiihrte vorausgesetzt und auch weitergefiihrt™. Nun sind aber die nachtrag-
lich von aussen hinzukommenden Atome nicht in jenem adpoiouos enthalten,
dessen Atome magnarum rerum exordia werden ; da der Zustrom der neuen Materie
ein Wachsen der grossen Naturbereiche zur Folge hat, ist es sinnvoll, v. 1061ff.

dottrina 172 (Studii 180. 182) auf die ersten Verbindungen gleichartiger Partikeln der Elemente.
Nach Miiller 82 besagt Lucr. 2, 1061ff., dass «die spezifischen exordia ..., die Erde, Meer, Him-
mel und Lebewesen zustande brachten», sich schliesslich aus dem ddpoiouds absonderten; diese
exordia seien von vornherein als Teilmengen aus der Gesamtmenge der semina von v. 1059
(adpoiouds) aufzufassen. Miillers Ausfithrungen zu dieser Lukrezstelle scheinen mir verfehlt.
Offenbar sollen fiir ihn 2, 1058ff. zwei Stadien der Kosmogonie zum Ausdruck kommen: a) die
planlose Zusammenballung von Atomen (ddootouds; v. 1058/60); b) ihre geordnete Gliederung
(v. 1061/63). Doch zeigt gerade der Vergleich mit der ausfiihrlicheren Darstellung im 5. Buch,
die auch Miiller heranzieht, dass im 2. Buch nur von den allgemeinen Voraussetzungen fiir
eine Weltbildung (Bildung eines adpowouds) die Rede ist. 2, 1061/63 kehrt 5,429/31 in dhnlicher
Form wieder. Dort geht es zunédchst nur um den coniectus materiai (v. 416; vgl. 2, 1065 con-
gressus materiaz); erst 5, 443ff. setzt die geordnete Gliederung der Atommasse ein. 5, 422ff.
schildert, wie auch 2, 1058/60, nicht das erste Stadium der Entstehung unserer Welt, sondern
den Zustand vor Bildung eines d¥goiouds. Fiir Miiller ist ein exordium offenbar die ganze Atom-
menge, aus der je Erde, Meer, Himmel oder Lebewesen hervorgehen; eine solche Vorstellung
ist im Falle von Lebewesen abwegig. Bemerkt sei auch, dass Lucr. 2, 1061 ea, welches auch das
davorstehende Verbum sein mag, nicht exordia (‘Teilmengen’ nach Miiller) sind, sondern ‘solche
Atome, die zu exordia ... werden konnten’. Ohne nidheren Kommentar schreibt Stewart 184
(zu Lucr. 5, 427ff.) bloss «exordia = atoms».

18, 0. Anm. 19; Waltz (s. o. Anm. 7) 148.

72 Vgl. Miiller 88. Vielleicht sollte bei Miiller deutlicher zum Ausdruck kommen, dass v.1105ff.
die Weltentstehung streng genommen schon zum Abschluss gekommen ist und dass man es
mit einem Fortsatz der eigentlichen Kosmogonie zu tun hat. Zumindest schief ist es, von der
Bildung eines Himmelsdachs in der Hohe und der Ausfiillung des Raumes mit Luft zu reden;
in Wahrheit hat sich das Himmelsdach gehoben, und die Luft ist aufgestiegen (v. 1110f.; zu
consurgeret Munro 174 ; Giussani ad loc.; Bailey 1I 977 «gathered together and rose» wohl un-
moglich). Zur Lehre vom Wachsen und Altern der Welt vgl. auch F. Solmsen, Epicurus on
the Growth and Decline of the Cosmos, AJPh 74 (1953) 34ff. (= KI. Schriften 1, 4841tf.).




160 Walter Spoerri

nur von exordia zu reden?. Freilich darf man diesen Bezug von exordia auf das
Folgende nicht allzu sehr pressen; denn exordia erstreckt sich auch auf das «Ge-
schlecht der Lebeweseny.

Dass Verg. Ecl. 6, 33 exvordia gleichsam lectio difficilior ist™, wird bekraftigt
durch die Verwendung des Terminus bei Lukrez; nicht alle Autoren iibrigens und
auch nicht alle Dichter der klassischen Zeit kennen das Wort™. Auch fiir Vergil
hat man wie bei Lukrez nicht mehr in den Begriff hineinzulegen, als er an und fiir
sich bedeutet. Es soll nur zum Ausdruck kommen, dass Silen schildert, wie aus
den Atomen, die nunmehr gesammelt vorliegen, alles seinen Anfang genommen
hat. Es geht um das erste Auftreten der Dinge, aus denen unsere Welt besteht: aus
Atomen hervorgegangen ist alles, was in die Erscheinung getreten ist’. Somit sind
die Einwénde hinfillig, die man von der Bedeutung her zugunsten von omnia
gegen exordia erhoben hat. Was die Trennung ex ordia anbelangt, so ist dieser
Emendationsversuch nicht ganz unbedenklich, weil man nicht ohne weiteres aus
der Zerlegung primordia in ordia prima (Lucr. 4, 28)7 ein selbstdndig gebrauchtes
ordia herauslosen kann ; an und fiir sich wiirde dieses dasselbe wie exordia bedeuten
miissen’®. Dass diese Konjektur ein ex zu Ais ... primis ergibt, zwingt nicht zu ihrer
Annahme; denn, wenn der zur Debatte stehende Ablativ von v. 34 concreverit ab-
héngt, bedarf er nicht unbedingt einer Préposition?™. Dasselbe trifft auf die Lesung

3 Vgl. Munro 174.

" Skutsch (s. 0. Anm. 65) 46; anders Disch 25 Anm. 19, die P folgt, da u. a. unklar sei,
was die zusammen mit dem Himmel entstehenden exordia omnia (im Sinne von Pascal [s. o.
Anm. 70] verstanden; anders S. 30, mit seltsamem Lateinfehler) sollen.

% Vgl. ThLL s.v. 1561, 34ff.

% Vgl. auch bei allen grundsitzlichen Verschiedenheiten Disch 30. Die gelehrte Literatur
bietet eine Vielfalt der Deutungen von exordia; u. a. dachte man auch an die ersten Dinge, die
entstanden sind (z. T. embryonales Stadium). Vgl. Della Corte 151f. («primi germi», «cose
primordiali»); Paratore 138 («embrioni»); Castelli 182f. («le cose primordiali»: die aus der
Vereinigung des Gleichen mit dem Gleichen resultierenden Atomkomplexe); Wunderlich 46
(«quae primum elementis coactis enata sunt»); Voss? (s. 0. Anm. 24) 23 («die Urspriinge alle»);
Heyne*-Wagner 175 («singulae res ex atomorum concursu natae»); Wagner® (s. o. Anm. 46) 22
(«comne initium rerum»); Forbiger 106 («singulae res ex atomorum concursu post elementorum
discretionem natae»); Kennedy 316. 689 («all nascent bodies»; «all rudiments»); Munro, bei
Kennedy 317 («all first formations» [Erde, Meer, Ather usw.]); Kolster 119 («die erste Gestal-
tung der Dinge, die Urformen, nicht res 7psae»); Benoist 58 («les choses, qui ont pris naissance
des atomes, aprés la séparation des éléments»); Greenough (s. 0. Anm. 18) 41 («the beginnings
of things»); R. Pichon, Virgile, Oeuvres complétes (Paris 1916) 76 («les premieéres combinaisons
des atomes»); Fairclough 45 («all beginnings»); Goelzer 53 («toutes choses»); s. 0. Anm. 64.
66. 70; s. u. Anm. 78. Klingner (s. o. Anm. 19) bleibt eher unbestimmt («alles Anfiangliche»).
Offenbar gehort zu den exordia insbesondere tener mundi ... orbis; s. u. Teil 2.

7 Vgl. Munro 231; Ernout-Robin 2, 181; Bailey IIT 1183.

8 Plessis 47: «les choses, les formes de la vie, premiers résultats de la combinaison des
atomes». Unzutreffend Cartault 271 Anm. 1.

” Anders Kirsch (s. 0. Anm. 66); Disch 25 Anm. 19. Vgl. Cic. Ac. 2, 121 asperis ... corporibus
concreta haec esse (atomistische Lehre), wo erst J. S. Reid (London 1885) ein auch Non. Mar-
cell. S. 189, 10 M nicht iiberliefertes ex vor asperis konjiziert (von Fr. Wehrli, Straton von Lamp-
sakos® [Basel 1969] fr. 32 nicht iibernommen); Aug. Civ. 13, 24 (limus) umore ... terraque con-
cretus; Ps. Aug. Categ. 5 multis partibus esse concretum (unum corpus). Vgl. auch Plasbergs




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 161

ommnia zu; auch die anderen fiir sie vorgebrachten Argumente schlagen nicht recht
durch®. Fiir unsere spezielle Fragestellung kommt indessen nicht allzu viel dar-
auf an, ob Vergil exordia, ex ordia oder ex omnia geschrieben hat. Fiir ezordia ent-
scheidet sich jetzt offenbar die Mehrzahl der Editoren.

Stewart meint, unter Zss ... primes (v. 33), das sich auf das unmittelbar Voran-
gehende beziehe, seien die Elemente zu verstehen; dies sei das entscheidende Argu-
ment dafiir, dass semina, das an und fiir sich auch die epikureischen Atome be-
zeichnen konnte, in unserem Kontext nicht im Sinne der epikureischen Lehre zu
deuten seil. Dagegen muss ich scharfen Einspruch erheben. hus ... primis, das die
Prinzipien bezeichnet, aus denen alles andere entsteht, bezieht sich nicht auf
terrarum, animae, marts und ignes (v. 32f.), sondern nimmt semina (terrarumque
anvmaeque marisque ... et liquidi simul ignis) auf®?. Wie wir gesehen haben®3, be-
zeichnen die von semina abhéngigen Genitive nicht die Vier Elemente stricto sensu,
sondern die betreffenden kosmischen Bereiche; Meer und Land konnen aber nicht
unter den Stoffen angefiihrt werden, aus denen alles andere hervorgeht. primis
1st pridikativisch aufzufassen: «... aus diesen als ersten ...»8. Das Sprachgefiihl
fordert diese Auffassung; die Gedankenfiihrung hat viel mehr Relief, wenn stark
betont wird, dass die Samen, die sich gesammelt haben, die Grundprinzipien der
Dinge sind und alles seinen Anfang daraus genommen hat; nicht umsonst steht
primes in betonter Stellung®. Dass his ... primas sich nicht auf die von semina

Ausg. der Academica (Leipzig 1908) ad loc., dessen Verweis auf Cic. T'usc. 1, 60 jedoch nicht
unbedingt beweiskraftig ist (vgl. 1, 62!), da in terra ... aut sata aut concreta (vis memoriae) der
reine Ablativ in erster Linie durch sata bestimmt ist; vgl. Kiithner-Stegmann 1, 375, der wie
auch Georges s.v. concresco den Passus missversteht.

80 Man sollte P nicht iiberbewerten; vgl. K. Biichner, P. Vergiltus Maro, RE 8 A 2 (1958)
1478. Formal und auch inhaltlich steht Ecl. 6, 33 (2. Vershilfte) Gebilden wie Lucr. 1, 61
corpora prima quod ex illis sunt omnia primis (vgl. Munro 35; Ernout-Robin 1, 26) und 6, 788
nahe, ohne dass jedoch daraus eine Bestatigung dafiir folgt, dass Vergil auch ex omnia ge-
schrieben habe (anders Disch 25 Anm. 19). Vergils exordia steht an derselben Versstelle wie bei
Lukrez in der grossen Mehrzahl der Fille. In P befindet sich omnia in Anadiplosis (vgl. bes.
Ladewig 1°-Jahn 49) an denselben Versstellen wie Lucr. 6, 528f., wo nach dem einleitenden
cetera und im Rahmen der vorgetragenen Aufzihlungen dieses Stilmittel berechtigt ist (zum
Kontext Munro 369; Bailey III 1631); im kurzgefassten Vergiltext wiirde die Anadiplosis zu-
nichst wohl eher auffallen (vgl. Pichon [s. 0. Anm. 76]), wenn auch denkbar wire, dass auf
lukrezische Weise — wie z. B. 6, 527ff. — betont werden sollte, alles ohne Ausnahme lasse sich
mit Hilfe der Atome erklidren. Zu den Wortwiederholungen bei Lukrez Bailey I 155ff. omnia et
am Versanfang Lucr. 1, 710. Ob man eine Doppelfassung der Vergilstelle ansetzen soll? Vgl.
F. Cupaiuolo, Paideia 3 (1948) 84.

81 S. 184; vgl. bereits Ranzoli (s. 0. Anm. 23) 66ff.

82 Vgl. Kolster 119.

8 S. 147f.

84 Richtig Klingner (s. 0. Anm. 19) 103; vgl. Voss? (s. 0. Anm. 24) 23. Ahnlich Lucr. 1, 61
(8. 0. Anm. 80); vgl. Munro 35; E. Benoist - H. Lantoine, Ausg. v. Luecr. 1, 1-550 (Paris 1892)
24; Giussani ad loc.; Ernout-Robin 1, 26 (zu Unrecht polemisiert Stewart 201 Anm. 28);
Bailey I1 608, der primis (Lucr. 1, 61) substantivisch auffasst. prima wird Lucr. 1, 61; 2, 313;
4, 186 von den Urkoérperchen gebraucht.

8 Wer Vergils primis als substantiviertes Adjektiv ansieht (vgl. Lucr. 2, 313; 4, 186) und
his damit als Epitheton verbindet, kann his primis leichter an das unmittelbar Vorangehende

11 Museum Helveticum




162 Walter Spoerri

abhéngigen Genitive beziehen kann, geht auch daraus hervor, dass die Trennung
von Lirde und Meer, vor der es ja noch gar keine terrae geben kann, erst v. 351.
erwihnt wird; auch Meer und Land gehoren zu den Dingen, deren Ursprung mit
his ... primis angegeben wird.

Offenbar geht die Silenkosmogonie von den Atomen direkt zu den Schopfungen
im Kosmos iiber. Von einer Mittelstellung der Vier Elemente zwischen den Atomen
und dem Kosmos, wie sie von verschiedenen Kommentatoren angenommen wird,
1st nicht die Rede; die von semina abhingigen Genitive bezeichnen die Natur-

bereiche8s.
(Schluss folgt)

anschliessen. Anscheinend vertritt Stewart 184 diese sprachlich unschéne Auflésung von Ais ...
primas. Vgl. Kirsch (s. o. Anm. 66) 10 (his ... primis offenbar auf die Atome bezogen) und alle
Interpreten, die von «diesen ersten Stoffen, Urstoffen, Prinzipien, Elementen etc.» reden und
dabei bald an die Atome, bald an die Vier Elemente denken: Lemaire; Ladewig; Jahn;
Kennedy 316f. 689; E. Benoist'®- L. Duvau, P. Virgilt Maronis Opera (Paris 1903) 62; Fair-
clough; Della Corte; Herrmann; Castelli 182f., der in primis den betreffenden term. techn.
Lukrezens fiir die Atome sieht (vgl. Cartault 270). Auch in den Ubersetzungen von Patin 30,
Goelzer 53, de Saint-Denis 74 kommt pradikativische Auffassung von primis nicht zum Aus-
druck. Wunderlich 46: prima = elementa (vgl. Diibner 27); Conington-Nettleship 78: primis =
princepris. Manche finden in der Silenkosmogonie die Vorstellung von semina préma: Kennedy
316; Munro bei Kennedy 317; vgl. Hofman Peerlkamp (s. 0. Anm. 18) 22ff.; S. Colombo,
P. Vergiltv Maronis Opera (Torino 1955) 43.

8 Anders Serv. In Verg. Ecl. 6, 31 S. 69, 26ff. Th.; C. Ruaeus; Lemaire (s. 0. Anm. 23) 5,
296; Diibner 27; Forbiger 106; Conington-Nettleship 78; vgl. Masson (s.o. Anm. 11) 69.
Wenn Della Corte 152 zu v. 33 simul bemerkt, dass alle vier Elemente zusammen entstanden
waren, impliziert dies wohl, dass mit coacta die Entstehung der Elemente eng zusammenhéngt;
man fragt sich, ob dann noch iiberhaupt die Sammlung der Atome zum dfgotouds darin zum
Ausdruck kommt, oder ob nicht vielmehr coacta bedeuten soll, dass sich jeweils die Atome der
einzelnen Elemente miteinander verbunden haben und so die Vier Elemente in Erscheinung
getreten sind (vgl. S. 151). Auch Kolster 119. 121 redet von «Sammlung der Atome zu Ele-
menten» (s. 0. Anm. 55); vgl. Voss? (s. 0. Anm. 24) 21ff. («die Urstoffe der vier Elemente ziehn
sich zusammen»; aus ihren Atomen erwachsen die Vier Elemente, «Anfinge der Dinge»), der
andererseits aber auch die Bildung des apotdudc wohl kennt; Hofman Peerlkamp (s. 0. Anm.
85), der prima semina («atomi») und semina coacta («quatuor elementa») unterscheidet; For-
biger 106 (semina coacta = «atomi ita coniunctae et collectae, ut quatuor illa rerum elementa
efficerent»); Kennedy 316 ; Paratore 239. Weiteres s.0. Anm.46. Da die gelehrte Literatur nicht
immer scharf zwischen Naturbereichen und Elementen an und fiir sich unterscheidet (s. o.
Anm. 18), konnte es sein, dass verschiedentlich eine Zwischenstellung der Naturbereiche und
nicht der Elemente als solcher gemeint ist. Doch glaube ich nicht, dass v. 31/33 die Gliederung
des adgotouds (vgl. Lucr. 5,443ff.) zum Ausdruck kommen soll. Es ware auffallig, wenn unser
Abriss erst mit diesem Stadium des kosmogonischen Prozesses einsetzte und nicht gesagt wiirde,
was «ganz am Anfang» war und geschah (s. 0. S. 156). Vor der Angabe, dass Silen schildert,
wie aus den Atomen alles seinen Anfang genommen hat, erwartet man viel eher eine Aussage
dariiber, dass die allgemeinen Bedingungen fiir eine Weltbildung (¢90otouds) sich erfiillten.
Ausserdem wird die Entstehung des Himmelsrundes und die Trennung von Meer und Land,
die doch eng mit der Gliederung der kosmischen Materie zusammenhéngt, erst spiater erwiahnt.
Nach E. L. Brown, Numeri Vergiliani, Coll. Latomus 63 (1963) 62 schildern v. 31ff. <how from
the four primal elements arose all beginnings»; ob die Vier Elemente ihrerseits auf Atome zu-
riickgehen, wird nicht erortert. Bei G. Stégen, Commentaire sur cing Bucoliques de Virgile
(Namur 1957) 44, der von «explication philosophique empruntée & Lucréce» redet, heisst es:
«Au vide immense succéda la naissance des 4 éléments qui se réunirent en une masse immense,




Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge 163

I’univers (v. 31/34)». Manche Kommentatoren der Silenkosmogonie sprechen von einer Tren-
nung der Elemente; s. o. Anm. 76; u. Teil 2. Von einer «separation of the sky from the earth»
(Conington-Nettleship a. O.) vermag ich nichts zu finden. So weit geht die Apolloniosimitation
nicht. Zu dieser vgl. Berichte 47; de Saint-Denis, Le chant de Siléne (s.o. Anm. 3) 26, der
ebenfalls eine «dissociation des éléments» in unserem Text findet. Bei Ladewig 1°-Jahn 48 ist
der Vergleich zwischen der Silenkosmogonie und Apollonios nicht gliicklich durchgefiihrt (v. 34
concreverit mit cvvagnoota zusammengebracht!).




	Zur Kosmogonie in Vergils 6. Ekloge

