
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 2

Artikel: Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos

Autor: Imhof, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 27 1970 Fasc. 2

Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos

Von Max Imhof, Bern

Eine vergleichende Studie,
W. Theiler zum 70. Geburtstag
am 24. Oktober 1969 gewidmet

Mit seinem Optimismus für die Leistungsfähigkeit seiner Studenten hatte mich
der Jubilar vor Jahren vor das Thema 'Formähnlichkeit und -Verschiedenheit der

sophokleischen und euripideischen Tragödien mit Schlüssen auf ihre Abfolge'
gestellt. Dieses Thema hat mich seither nicht losgelassen; ich wagte damals einen
sehr beschränkten Beitrag abzuliefern und wage es heute noch einmal, obgleich
man mit den Jahren das Missverhältnis zwischen einer solchen Aufgabe und der

eigenen Leistung nicht eben zuversichtlicher einschätzen lernt1.

Ausseren Anlass zu der Studie hat diesmal eine gleichzeitige Beschäftigung mit
den beiden Stücken gegeben ; da erschien auf den ersten Blick manches vergleichbar

: ähnliche Formen (die Parodos z. B.), der Schauplatz (ein Heiligtum und seine

Bedeutung im Drama), der versöhnliche Schluss. Manche von diesen Parallelen
erwies sich freilich bei der Überarbeitung als nebensächlich oder zufällig. Die Fülle
von Formen und Motiven in zwei Meisterdramen macht es möglich, in einzelnen
Parallelen fast jedes mit jedem Stück zu vergleichen ; will man wirkliche Parallelen

vergleichen, muss das Gewicht eines Motivs, einer Form im Ganzen des Dramas
bestimmt und im Auge behalten werden. Andere Formen und Motive wiederum
sind nicht charakteristisch für das bestimmte Stück, sondern für die beiden Dichter

allgemein oder eine bestimmte Entwicklungsstufe ihrer Kunst. So waren bei
der Beschränkung auf die beiden Einzelstücke doch auch die anderen Dramen der

Schaffensperiode und das ganze Werk der beiden Dichter zu berücksichtigen.
Form- und Motivvergleiche sind oft verwendet worden, um aus der Struktur

erhaltener Stücke verlorene zu rekonstruieren, um die Gestaltung desselben Stolfes

1 Der Beitrag von damals wurde spater erweitert und gedruckt unter dem Titel
Bemerkungen zu den Prologen der sophokleischen und euripideischen Tragödien (Diss. Bern 1953),
Wmterthur 1957. Fur den Ion gehe ich aus von dem, was in meiner Monographie steht
(Euripides' Ion, Bern 1966), und dem, was ich von meinen zumeist wohlwollenden Kritikern
dazugelernt habe. - Der Aufsatz hier ist die uberarbeitete Fassimg eines Vortrags vor der
Literarischen Gesellschaft Bern vom Februar 1967. Aus dieser Gelegenheit - nur teilweise
fachliches Publikum - ergibt sich der eine Grund, warum auf die Angabe von Parallelstellen
und Sekundärliteratur verzichtet wurde. Ein anderer Grund liegt darin, dass solche Nachweise,
wenn sie mit einiger Ausführlichkeit gegeben wurden, den Aufsatz auf den doppelten Umfang
anschwellen liessen. Ein dritter Grund ist damit verbunden und im Text erwähnt: Der
methodische Versuch schob sich im Laufe der Arbeit gegenüber der speziellen Einzelinterpretation

immer starker als Hauptzweck in den Vordergrund.
5 Museum Helveticum



66 Max Imhoi

bei verschiedenen Dichtern zu analysieren, um beim selben Dichter den Bau
verschiedener Dramen herauszuarbeiten, hier sollte der ausführliche Vergleich dazu

dienen, auf Ähnlichkeiten und Besonderheiten bei den beiden Dichtern
hinzuweisen m zwei Emzelstucken, welche auf der einen Seite die Gemeinsamkeit von
mythischer Dherlieferung und Formtradition, Zeitempfinden und Zeitstil, auf der
anderen Seite den Unterschied und Gegensatz der individuellen Gestaltung wie
Linsen das Licht zum Brennpunkt zusammenfassen Da traten dann die fluchtigen
und zufälligen Parallelen zurück hinter dem methodischen Versuch, die

Leistungsfähigkeit eines solchen Vergleichs zu erproben und zur Diskussion zu
stellen Am Ende stunde eine Eormgeschichte und dann eine Gesamtdeutung der
beiden Dichter und der ganzen Tragödie Hier ist nur ein Anfang gemacht, im
Form- und Motivvergleich der beiden Stucke nur an einzelnen Stellen die Möglichkeit

der Ausweitung auf andere Aspekte der Interpretation, Sprache und Stil,
Menschen und Götterbild, die Tragödie und das Tragische angedeutet

Der Form und Motivvergleich steht im Vordergrund, die Chronologie, ein
besonderes Anliegen des Jubilars auch bei der Tragödie, wurde zurückgestellt, da

zumindest die Abfolge der beiden Stucke durch die Uberheferung festgelegt ist
Die postume Auffuhrung des 'Oedipus auf Kolonos' ist durch Didaskahe Nachrichten

belegt, das Stuck nach Form und Inhalt als letztes Wort und geistiges Testament

des Sophokles kaum bestritten (Hypothesis II Auffuhrung 401 Sophokles'
Tod 406/5) Euripides' 'Ion' wird m Strukturuntersuchungen jetzt mehrheitlich,
wenn auch nicht unbestritten, zwischen Taurischer Iphigenie/Helena undPhoenis-
sen (412 und 409) angesetzt, wir haben diese Datierung hier übernommen, ohne

sie weiter nachzuprüfen Dann gehörten die beiden Stucke ms selbe Jahrfünft, wobei

'Ion' vorausgeht, deshalb steht er auch im Vergleich meist voran Die Einheit
des Zeitstils - die grosse Tragodienform m ihrer letzten Entwicklungsstufe, die

geistige Situation m Athen im ausgehenden 5 Jahrhundert - ist damit beim
Vergleich vorausgesetzt, weiter die Möglichkeit, dass der altere, reifere, m sich gefestigtere

Sophokles vom jüngeren, vielfaltigeren, widerspruchlicheren Euripides hie und
da gelernt haben konnte

I Die Handlung
Euripides Ion Sophokles Oedipus auf Kolonos

a) Exposition Das Heiligtum,

1-236 (236 V 1-253 (253 V
Vor Apollos Tempel m Delphi berichtet Dem blmden Oedipus berichtet Antigone,

Hermes, wie er einst fur semen Bruder das dass sie nach langer Irrfahrt an emen heiligen
Kind, welches Kreusa ihm geboren, nach Ort m der Nahe Athens gekommen sind Em
Delphi gebracht hatte - Ion versieht - vater Bewohner benennt die Statte als Heiligtum
und mutterlos, wie er meint - den Tempel der Eumeniden auf Kolonos Oedipus betet zu
dienst im Heiligtum - Dem Chor athenischer den Gottinnen um gute Aufnahme am Ort,
Madchen, welche von aussen den Tempel be wo ihm das Ende semer Leiden bestimmt ist
wundern, verwehrt Ion den Zutritt m das In - Da er sich dem Chor zu erkennen gibt, heisst
nere dieser ihn das Heiligtum verlassen



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 67

b) Verwicklung: Die Begegnung

237-724 (488 V.)

Ion erfahrt von Kreusa den Namen und
Grund ihrer Herkunft und erzahlt von semem
Leben; Kreusa berichtet von einer Frau -
sich selber -, welche Apollo vergewaltigt und
dann samt dem Kind verlassen habe. Xuthos
will das Orakel um Kmder bitten. Ion
versteht nicht, warum Apollo so handelt. - Der
Chor fleht Athene und Artemis um Kinder an
fur Erechtheus' Geschlecht und verflucht die
Statte der unglücklichen Erstgeburt. - Mit
Muhe brmgt Xuthos den Ion dazu, ihn nach
dem Bescheid des Orakels als semen Vater
anzunehmen und mit ihm als Fremder nach
Athen zu ziehen. - Der Chor lehnt sich auf
gegen eme Herrschaft des vermeintlichen
Bastards m Athen.

254-719 (466 V.)

Oedipus bittet darum, dass er hier bleiben
darf, aber der Chor will die Entscheidung dem
Theseus überlassen. Ismene berichtet von der
Entzweiung der Bruder ; Kreon wird kommen,
um Oedipus nach Theben zu holen. Dieser
verflucht seme Vaterstadt und bittet den
Chor um Schutz. Ismene geht, den Eumem-
den zu spenden. - Im Zwiegesang erfahrt der
Chor von Oedipus die Ehe mit der Mutter und
den Mord am Vater. - Theseus, dem Oedipus
von semem Grab grossen Segen fur sein Land
voraussagt, verspricht, ihn gegen die Gefahr
zu schützen. - Ein Preislied des Chors auf den
blühenden Kolonos, auf das Gewächs des

Landes, den Ölbaum, und auf Athene und
Poseidon.

c) Steigerung.

725-1249 (525 V.)
Kreusa erfahrt vom Chor den Orakelspruch ;

da fordert der Alte sie auf, Xuthos und Ion
zu toten. - Aus dem Schmerz über den Verrat
des göttlichen Verfuhrers Apollo steigt Kreu-
sas bittere Anklage gegen den Gott. - Sie
erzahlt von der erzwungenen Hochzeit und der
Aussetzung des Knaben ; da uberredet sie der
Alte, sich durch die Ermordung Ions am Gott
zu rächen. - Der Chor bittet Hekate um gutes
Gelingen fur den Mordplan, da er den Bastard
nicht am eleusmischen Festzug haben will. -
Em Diener berichtet, wie Ion, beim Freudenmahl

unter dem Zelt durch Apollos Eingriff
dem Gifttrunk entgangen, mit den Delphiern
unterwegs ist, um Kreusa zu toten. - Der
Chor fühlt den Tod herannahen.

Der Konflikt

720-1446 (727 V.)
Der schmeichelnden Bitte Kreons, nach

Theben zu kommen, schleudert Oedipus seme

zornigen Vorwurfe entgegen. Obgleich der
Chor sich widersetzt, lasst Kreon Antigone
und Ismene wegschleppen. Als er auch dem
Theseus Vorwurfe macht, bricht Oedipus
erneut mit gewaltigem Zorn über ihn herein ; er
muss abziehen. - Der Chor wünschte mit im
Kampf zu sem um die Befreiung der
Madchen; Gebet um Hilfe. - Theseus brmgt die
beiden Madchen zurück und kündet einen
Fremden an. Polyneikes, welchen Oedipus
nur ungern vorlasst. - Lied des Chors von der
Torheit des Übermasses, vom verhassten
Leben und gewünschten Tod. - Polyneikes, dessen

Bitte, nach Theben zu kommen, Oedipus
unter schlimmen Prophezeiungen abgewiesen
hat, kehrt nach Theben zurück ms Verderben.

d) Schluss Die Losung

1250-1622 (373 V.)
Kreusa fluchtet auf den Altar, von wo Ion

sie wegzubringen sucht. Da brmgt Apollos
Pnesterm das Korbchen, in welchem sie ihn
einst gefunden hatte. - Über diesem kommt
es zum seligen Wiederfinden von Mutter und
Sohn. - Als Ion vom Gott selber erfahren will,
ob er wirklich sem Sohn sei, brmgt Athene m
Apollos Auftrag die Bestätigung, Befehl, nach
Athen zu ziehen, und Verheissung ruhmvoller
Nachkommenschaft. Mit Versöhnung und

1447-1779 (333 V.)

Bei Donner und Blitz setzt Oedipus gegen
die Angst des Chors die Gewissheit des Todes
und schreitet dem Theseus voran zur Statte
semes Grabes. - Gebet des Chors an den Gott
der Unterwelt um gute Fahrt fur den
Gastlichen. - Ein Bote meldet den Tod des Oedipus;

von der Stimme eines Gottes gerufen,
hat er von seinen Kindern Abschied genommen

und ist dann auf geheimnisvolle Weise
entruckt worden. Die klagenden Kmder sucht



68 Max Imhof

Lob der Göttin und des Gottes endet das
Stück.

der Chor zu beschwichtigen. Theseus versagt
ihnen das Grab, will sie aber nach Theben
zurückgeleiten.

II. Der dramatische Aufbau

In einem ersten vergleichenden Uberblick über den dramatischen Aufbau der
beiden Stücke verwenden wir, wie schon vorweg in der Übersicht über die Handlung,

ohne starre terminologische Bindung die traditionellen Begriffe Exposition,
Verwicklung, Steigerung und Lösung, welche sich für die grobe Gliederung einer

dramatischen Handlung von selbst anbieten. Für diesen Überblick wie dann für
die Einzelinterpretation ist immer das Schema am Schluss (S. 88f.) zu vergleichen,
welches aus der Interpretation herausgewachsen und nur in Verbindung mit ihr
sinnvoll ist. Zeichen in eckigen Klammern ver-weisen auf dieses Schema, Zahlen
in runden Klammern auf Verse.

a) Der Exposition der Handlung dient die erste Einheit von Prolog und Parodos

[1 + A], vergleichbar in beiden Stücken einmal darin, dass diese Exposition
angelegt ist um den Schauplatz eines Heiligtums, um Eindringlinge von aussen und

Verwalter, welche das Vordringen ins Innere verbieten. Die zweite, wichtigere
Parallele liegt darin, dass der glückliche Ausgang im Prolog schon angelegt ist,
das Stück die Gefährdung und am Schlüsse das Erreichen dieses Zieles zeigt. Nur
ist das Motiv des Heiligtums in beiden Stücken von verschiedenem Gewicht und
deshalb auch verschieden, in manchem gegensätzlich gestaltet:

Im 'Ion' ist die eine Hauptgestalt, der Titelheld, Verwalter des Heiligtums. In
der mittleren der drei Prologszenen [2] sehen wir ihn tätig in der heiligen
Landschaft, zu welcher er selber auch gehört. Am Schluss der Parodos verbietet er den

Mädchen, die eindringen möchten, den Zutritt zum Allerheiligsten. So sind die
zwei Motive, die Einheit Ions mit dem Heiligtum, die Ankunft und Abwehr der

Mädchen, voneinander getrennt, nacheinander an verschiedenen Stellen des Stücks

plaziert, autonome Einzelszenen episch reihend aneinandergefügt. Natürlich ist
auch in diesem Drama jede der drei Expositionsszenen aufs Ganze bezogen [1-3] :

Die Rede als sachliche Exposition und am Schluss mit dem äusserlichen Motiv,
dass Hermes auf den Fortgang gespannt sich zurückzieht; Ions Monolog und
Monodie vor allem durch das Motiv der Sehnsucht nach Vater und Mutter,
welches jedoch erst durch den Verlauf des Stücks sein volles Gewicht bekommt; die

Parodos wieder durch ein mehr äusserliches Motiv am Schluss, dass nämlich die

Mädchen mit Kreusa hergekommen sind. Aber was auffällt, ist die Selbständigkeit,

der variierende Eigencharakter der Szenen, mit denen Euripides sein Stück
aufbaut. Die epische Reihung, welche in Hermes' Prologerzählung ihren guten
Platz hat, ist bei ihm ein Charakteristikum der ganzen dramatischen Form.

Sophokles dagegen beginnt hier, wie meist, schon im Prolog unmittelbar
dramatisch mit der Ankunft der einzigen Hauptperson, des Oedipus, von aussen beim

Heiligtum ; dieses muss dem Blinden erst im Dialog, zunächst von Antigone, dann



Euripides' Ion und Sophokles'' Oedipus auf Kolonos 69

vom einen Bewohner, schliesslich vom Chor der Einheimischen vorgestellt werden

[1-4]. In allen vier Szenen, besonders aber in der Parodos, wird deutlich, wie
Sophokles das Motiv des Heiligtums, in Teilmotive aufgelöst, von Anfang an
steigernd in eine durchgehende Handlung dramatisch integriert. Oedipus hat den
Hain bereits betreten, als sein Verwalter, der Chor, ihn wieder daraus zu entfernen
sucht; das ergibt die dramatische Gestaltung und Spannung für den Augenblick,
zugleich eine erste Stufe in der Selbstenthüllung der Hauptperson. So ist diese

Selbstenthüllung, ein Hauptthema des ganzen Stücks, von hier weg immer in
dramatischer Eorm gegeben, während Euripides für die Selbstenthüllung der beiden

Hauptpersonen zwei Monodien verwendet [2. 12], das dramatische Geschehen

ihrer Begegnung davon getrennt in den Stichomythien gestaltet [4. 20; vgl. 8].
b) Die Verwicklung [II + B + III -f- C] hat im Ton' die Form einer Scheinlösung:

die vom Orakel eingeschwärzte Begegnung von Vater und Sohn. Dieser

Trugschluss ist in der Prologrede des Hermes angekündigt, so ein gutes Beispiel
für die bewusst paradoxe Pointierung beim späten Euripides. Vorweg steht, wieder

völlig getrennt von dieser Scheinbegegnung und Gegenhandlung, die Szene mit
der ersten Begegnung von Mutter und Sohn; sie kennen sich nicht, stehen sich

gegenüber und reden von ihrem Leid und ihrer heimhchen Sehnsucht nacheinander.

Damit beginnt die Haupthandlung [4]. In der Gegenhandlung tritt Kreusa

völlig zurück, verknüpft werden Handlung und Gegenhandlung erst im nächsten

Teil, in der Steigerung, wo im Mordplan deutlich wird, wie sehr Kreusa innerlich
mit diesem jungen Mann verbunden ist.

Im 'Oedipus' ist die Gegenhandlung in der Mittelszene des ersten Epeisodions
angelegt, im Bericht der Ismene [6]. Vorweg steht der Hinweis auf Theseus [5],
darauf folgt im zweiten Epeisodion dann sein Erscheinen [9]. So sind auch bei

Sophokles Handlung und Gegenhandlung in verschiedenen Szenen gegeben. Über
die Formtradition - Beschränkung der Neuauftritte und dramatischen Kombinationen

aus der Beschränkung der Schauspielerzahl - kann sich auch der späte
Sophokles nicht ohne weiteres hinwegsetzen; aber Handlung und Gegenhandlung
sind doch miteinander auch im dramatischen Aufbau schon hier enger verbunden.

Im engen Geflecht eines Dramas sind die einzelnen Teile nicht scharf voneinander

abzusetzen. Die Selbstenthüllung der Hauptgestalten in der Erzählung von
vergangenem leidvollem Geschehen hat Sophokles in der Parodos und dann im
ersten Amoibaion [4. 8], Euripides dagegen nach Ions Monodie vor der Parodos
in der Stichomythie am Anfang der Verwicklung [2. 4] zu einem ersten Höhepunkt
geführt ; denn bei ihm ist der Chor durchwegs der Gegenhandlung zugeteilt, während

er bei Sophokles weit mehr der Haupthandlung folgt. Dabei sind die Personen
des Chors im 'Oedipus' der Hauptperson zunächst fremd und feindlich gesinnt,
im 'Ion' Begleiterinnen der Kreusa.

c) Zum dritten Teil, der Steigerung, zählen wir in beiden Stücken das dritte und
vierte Epeisodion mit dem Stasimon, welches dazwischen hegt [IV -f D + V
+ E (+VI [17] im OC)]. Im 'Ion' gehört der Kreusa das ganze dritte Epeisodion.



70 Max Imhof

Höhepunkt der Selbstenthüllung und der Gottferne, zugleich Mitte des Stücks und
Beginn der zweiten Hälfte, ist ihre Monodie [12]. Danach schlägt auch die

Stimmung um in die neue Gegenhandlung, den Racheplan, dessen Misslingen der
Botenbericht im vierten Epeisodion bringt [15]. Auch da zeigt der 'Oedipus', bei
allem Fortschreiten der Handlung und der Spannung, im ganzen eine statische
Dreiteiligkeit. Um die Mitte, welche der Haupthandlung gehört, dem Ziel und der Ruhe,
verkörpert im Auftreten des Theseus vor und nach dem zweiten Stasimon [13. 15],

liegt diesmal als Klammer am Anfang und Schluss dieses Teils die Gegenhandlung,
die Verwirrung aus Theben, erst durch Kreon, dann durch Polyneikes [11. 17].

Inhaltlich vergleichbar ist das Chorlied in der Mitte, das dritte Stasimon im
'Ion', das zweite im 'Oedipus' [14], mit dem Hauptmotiv des Gebetes um gutes
Gelingen. Im 'Oedipus' liegen Wunsch und Bitte um Befreiung der Mädchen aus
den Händen des rücksichtslosen Räubers Kreon fast ungebrochen in der Linie
der Haupthandlung; der Wunsch wird auch erfüllt. Nicht so die Bitte des Chors

im 'Ion' um gutes Gelingen des abscheulichen Mordplanes ; der Chor war auch hier
auf der Linie der Gegenhandlung. Misslingen hier, Gehngen dort sind die Voraussetzung

für die glückliche Lösung.
d) Im letzten Teil, der Lösung, wird der Unterschied im Verhältnis der beiden

Dichter zur traditionellen Tragödienform besonders deutlich [Ion: VI. OC: VI [18]

+ F -|- VII]. Im 'Ion' deckt sich die Lösung mit dem Formteil der Exodos, im
'Oedipus' beginnt sie mitten im fünften Epeisodion [18]; das vierte Stasimon [20],
welches die Exodos abgrenzt, kommt hier in diesen Schlussteil zu liegen. Das ist
ein Aspekt der engeren Verbindung von Chor und Chorpartien mit dem Ganzen
bei Sophokles, ihrer Separierung bei Euripides. Allerdings deckt sich auch bei
diesem in solcher Abgrenzung die Form nicht ganz mit dem dramatischen Aufbau.
Denn die Lösung setzt erst mit der Priesterin ein und ihrem Körbchen [19]; vorher

kommt in der Exodos noch die Gegenhandlung zu einem Höhepunkt mit dem
Versuch des Sohnes, seine Mutter vom Altar wegzureissen und zu töten. Dagegen
hat im 'Oedipus' die letzte Verwirrung viel breiteren Raum, selbständige dramatische

Entfaltung in einem eigenen Epeisodion, der Polyneikesszene [17]. Mit der
Person des Polyneikes verschwindet auch die letzte Gefährdung des Zieles, auf
der Bühne bleiben nur noch Oedipus' Freunde, aus deren Mitte heraus er nach dem

göttlichen Zeichen, Donner und Blitz, mit Gewissheit seinem Tod entgegengehen
kann. Im 'Ion' bringt die Priesterin die Zeichen des Gottes, Körbchen und
Beigaben, welche Mutter und Sohn vom gegenseitigen Mordplan auf den Weg der

Wiedererkennung und zum äusseren Ziel der Inthronisation in Athen führen.

III. Motive und Formen

a) Exposition: Das Heiligtum

Einem dreiteilig-einheitlichen Prolog bei Sophokles stehen bei Euripides zwei

unabhängige Einzelszenen gegenüber. Wie meist hat Euripides wichtige Motive



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 71

der Exposition - Ort, Vorgeschichte, Augenblick - separierend in der Prologrede
des Hermes [1] vorweggenommen, diese Rede somit einer Nebenperson
übertragen, welche im Stück nicht mehr erscheint. Ion kennt diese Vorgeschichte, seine

Vergangenheit, gerade nicht; seine Szene [2] ist von der Prologrede völlig getrennt
- für ihn jedenfalls, nicht für uns. Seine Exposition des Ortes sind anapästischer
Monolog und Monodie: lyrische Gegenwärtigkeit. Die Personen, mit denen er

spricht, die Tempeldiener hier am Anfang wie dann der Chor am Schluss der
Parodos (94. 219), sind Gesprächspartner nur obenhin und für den Augenblick.
Gegenwärtigkeit der staunenden Betrachtung - auch da zunächst also frei erfundenes

Stimmungsmotiv - findet sich wieder in der Parodos; auch von der Handlung

aus ist diese zunächst ohne Verbindung mit dem Vorausgehenden, mit Ion.
Die eben ankommenden Mädchen, Begleiterinnen der Kreusa, bringen den Ansatzpunkt

für die Handlung des Stücks. Erst am Schluss, wo Ion ihr Begehren, den

Tempel zu betreten, zurückweisen muss, werden die beiden Szenen und ihre
Personen äusserlich miteinander verbunden (219 ff.). Sophokles dagegen gewinnt aus
den Elementen der Exposition die dramatischen Motive, um in drei dialogischen
Szenen um die eine Hauptgestalt des Oedipus den einheitlichen Prolog aufzubauen.

Oedipus weiss von Anfang an um die bestimmende Wichtigkeit dieses Ortes, wo
für ihn Gegenwart und Zukunft eins sind [1-3]. In der Parodos kommt dann noch
die Vergangenheit, in leidvoller Erfahrung gegenwärtig, mit dazu [4].

Vergleichbar in der Auflösung, der kommatischen Aufteilung zwischen Chor und
Schauspieler, scheint zunächst die Parodos [3 bzw. 4]. Aber Ion wird erst in der
zweiten Gegenstrophe ins Gespräch gezogen (219); vorher ist der Chor unter sich

aufgeteilt, in Halbchöre, vielleicht in einzelne Choreuten, wie es der Selbständigkeit
im Thema entspricht: die Bewunderung des Tempels hat nichts mit Ion zu tun,
von ihm nehmen die Mädchen erst am Schluss Notiz. Dagegen ist die Parodos im
'Oedipus' aufs engste mit der inneren Entwicklungslinie verbunden, integriert, was
in ihrer Form zum Ausdruck kommt. Oedipus ist schon ins Heiligtum eingedrungen

und lässt sich nur widerwillig und schwer durch den Chor wieder vertreiben :

auf Strophe und Gegenstrophe folgt ein anapästisches Epirrhema, das erste Mal
zwischen Oedipus und dem Chor, das zweite Mal zwischen Oedipus und Antigone
(138-148. 170-175); im zweiten System sind die lyrischen Verse zwischen Chor,
Oedipus und Antigone aufgeteilt (176-187 192-206), Oedipus hat dazwischen
vier Anapäste allein (188-191); eine Art Epode schliesst an in lyrischer Sticho-

mythie zwischen Oedipus und Chor mit einem auffallend langen nvïyoç ôaxrvAixov
des Chors als Abschluss (207-236); Antigone wird darin nach der Hauptüberlieferung

ein einziger Vers zugeteilt (217). Sie hat anschliessend eine larmoyante Arie,
deren Echtheit schon die Alten mit Recht angezweifelt haben (237-253).

An einem Einzelmotiv gehen wir über von der Beschreibung der Form zur Deutung

der Szenen der Exposition. In beiden Stücken treten die Personen einmal
von der Bühne ab, um das weitere Geschehen zu beobachten (Ion 77 œç àv èxfxâêa),
OC 114 ëcoç äv êx/A,àê(o). Oedipus und Antigone treten ins Gebüsch des Hains, um



72 Max Imhof

während einer Strophe die Bewohner der Gegend, wohl in Gruppen, sich nähern

zu lassen. Damit haben sie das Heiligtum betreten : das dramatische Hauptmotiv
für die Parodos. Wieder zeigt sich, wie bei Sophokles jeder Teil, jedes Motiv mit
dem Folgenden und dem Ganzen verknüpft ist. Im 'Ion' tritt Hermes nach seiner

Rede ins Gebüsch, da er wissen möchte, was mit dem Phöbussohn geschieht, wie
sich Apollo aus der Affäre zieht. Das ist zunächst ein technisches Motiv, um den

Schauspieler, welcher für andere Nebenpersonen vollauf benötigt wird (Xuthos,
der Alte, der Bote, Athene), von der Bühne zu entfernen. Rein von der Handlung
her eine sehr dünne Verbindung mit der folgenden Szene; aber Hermes steht während

des ganzen Stückes dort, auch wenn er nachher vergessen ist. Wir, die
Zuschauer, haben seine Rolle übernommen. Seine Rede ist nicht nur undramatische

Exposition, sondern auch ein Schlüssel für die Deutung, legt einen Hintergrund,
vor dem die Handlung des Stückes spielt, gibt dieser von Anfang an eine bestimmte

Bedeutung, Dimension, Tiefe der Ironie. Das ist der Sinn der Zweiteiligkeit des

Prologs. Die Ruhe und Ungebrochenheit der lyrischen Gegenwart in Ions Monolog
und Monodie ist nur Schein. Wir wissen es aus der Vorgeschichte und Prophezeiung
des Hermes, und es ist angedeutet in Ions heimlicher Sehnsucht nach Vater und
Mutter (109. 136).

Dass Euripides in der Prologrede eine alte Tragödienform weitergepflegt hat,
können wir vermuten, dass er eine weitreichende Tradition begründet hat,
beobachten. Mit Sicherheit ist dem 'Ion' wie anderen Stücken zu entnehmen, daß die

Prologrede für ihn - ähnlich wie der Chor für Sophokles - ein wesentliches

Gestaltungsmittel für den tragischen Aspekt des menschlichen Daseins wurde. Dadurch,
dass die Rede Bezug nimmt auf manches Einzelmotiv und manche Einzelszene,
ist sie mit dem Stück verbunden ; in der Prophezeiung der Begegnung von Xuthos
und Ion ist die ganze erste Hälfte des Stücks vorweggenommen. Aber die eigentliche

Verwicklung und Lösung, die wirkliche Begegnung mit der Mutter, fehlt;
das zeigt, wie frei und überlegen Euripides in dem späten Stück die Möglichkeiten
dieser Form benutzt. Ihren eigentlichen Sinn aber bekommt die Rede aus dem

Wechselspiel schon mit der zweiten Prologszene. Die lyrische Exposition der einen

Hauptperson wie des Ortes wäre schön, aber flach, vordergründig-untragisch ohne

die Spannung, die sich für uns aus der Prologrede ergibt ; auch in der Stimmung
weniger dicht und wirksam, wenn die sachlichen Voraussetzungen hier hätten
gebracht werden müssen. Das ist der Grund für die separierende Arbeitsweise des

Euripides: die Freiheit zu gewinnen, mit seinen Mitteln sein Bild von den
Menschen und vom Geschehen zu gestalten. Ions sentimentale Reflexion über Vater
und Mutter, die er nicht kennt, die Anspielung auf eine glückliche Lösung (äyadä

fioiga 153), Elemente euripideischer Charakter-und Schicksalszeichnung in Monolog

und Monodie, bekommen ihre Begrenzung und ihre Bedeutung, ihre Tiefe und
Ironie von der Prologrede her.

Die sachlichen Voraussetzungen in der epischen Erzählung der iambischen
Prologrede, die Exposition des Titelhelden in der lyrischen Form der Monodie zur



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 73

ganz undramatischen, höchstens äusserlich bewegten Reinigung des Tempelplatzes,
schliesslich die Einführung des Chors mit dem frei erfundenen und auch nur für
den Augenblick dramatischen Motiv der staunenden Tempelbetrachtung - so sind
bei Euripides die verschiedenen Elemente der Exposition an verschiedener Stelle,
in verschiedenen Szenen mit verschiedenen Personen gegeben. Bei Sophokles sind
alle diese Elemente dramatisch integriert in der Einheit der Exposition von Prolog

und Parodos. Oedipus' Blindheit gibt die äussere Begründung dafür, dass

schon zu Beginn die erste Beschreibung des Ortes im Dialog mit Antigone gegeben
ist (3. 10. 14f.). In der zweiten Szene vermag die Hilfsperson des Einheimischen
den Ort als den Hain der Eumeniden zu benennen und damit dem Oedipus das

Losungswort für sein Schicksal zu geben (42. 46). Das entlockt diesem, nachdem
der Fremde gegangen ist, das flehentliche Gebet an die Göttinnen (84 ff.). Der

Dialog greift dann auch auf die lyrische Form der Parodos über. Im durchgehenden

Dialog, in der Einheit und Bedeutung der einen Hauptperson, im Ansatz der

Haupthandlung - Oedipus weiss sich am Ziel, nach dem Garanten Theseus wird
geschickt - liegt die Einheit der Exposition bei Sophokles; und vor allem darin,
dass Handlung und Stimmung und Bedeutung in eins zusammenfallen.

Die Personen sind im Drama die Träger des Geschehens ; bei Sophokles ist auch
das dramatische Geschehen das Hauptgestaltungsmittel. Nach dem Gesetz der

Gattung auch noch bei Euripides; aber bei ihm hat schon und gerade in der

Exposition manches Platz, was zunächst mit den Personen und der Handlung des

Stücks scheinbar nichts zu tun hat. Wir erwähnen hier die beiden Elemente Deutung

und Stimmung. Hermes' Prologrede hat als erzählte Exposition keinen
dramatischen Zusammenhang mit dem Stück, aber sie deutet die Handlung. Ohne

diese Rede bliebe die nächste Szene und das ganze Stück effekthaschende
Rühraktion. So sind die Handlung und ihre Bedeutimg nicht mehr eins, sie kommen

nur im Zuschauer zur Deckung, in der Deutung, die der Dichter für ihn gibt durch
Prolog und Epilog. Mit Stimmung bezeichnen wir den Hauptgehalt der Ion-Szene
und der Parodos. Vor dem Hintergrund von Hermes' Prologrede haben diese beiden

Szenen dieselbe Intensität im Lyrischen wie die Exposition des Oedipus im
Dramatischen, die Ion-Szene dazu dieselbe Intensität im Menschlichen. Das Leid
der Vergangenheit, woran die Menschen nicht schuld sind und das sie doch zu

ertragen haben - das ist der Grund, auf dem in diesen späten Tragödien das
Geschehen auf der Bühne aufgebaut ist.

Zum Schluss noch zwei Einzelvergleiche aus der Exposition : die Gestaltung der

heiligen Landschaft und Ions Monodie neben Oedipus' Gebet. Auf die unterschiedliche

Bedeutung des Heiligtums - Apollos Tempel in Delphi hier, der Hain der
Eumeniden auf Kolonos dort - hatten wir im ersten Teil schon hingewiesen. Im
'Ion' ist der Tempel und Tempeldienst der Ausgangspunkt, der Ort, wo die eine

Hauptgestalt, der schicksallose Jüngling Ion, ihren Platz, ihre Aufgabe, ihre Ruhe
gefunden zu haben glaubt; dass es anders ist, wissen nur wir. Für Oedipus ist
dieser Ort das Ziel; er kommt, beladen von Alter, Blindheit und Schicksal, an



74 Max Imhof

diesen Ort, ahnt und erkennt sogleich, dass ihm das Orakel hier Ruhe und Erfüllung

verhiess. Daran hält er dann in seinem grossartigen Starrsinn fest gegen alles,

was ihn von diesem Ort und Ziel wegbringen will. Aber nicht nur das Motiv und
seine Bedeutung, sondern auch die Gestaltung der heiligen Landschaft lässt sich

vergleichen. Die Konkretheit, die Freude am Detail bei der Schilderung dieser

Landschaft ist in beiden Stücken schon immer aufgefallen. Im 'Ion' gehören dazu
die Gebäulichkeiten, der Tempel und sein Schmuck, der Vorplatz, die Umgebung
mit kastalischem Quell und Phädriaden, die heranflatternden Vögel; im 'Oedipus'
die Büsche, die Steine und Stufen, die Grenzen des Hains. Doch auch hier derselbe

Unterschied. Bei Euripides sind diese Details poetisch-stimmungsvoll, scheinbar

losgelöst und unbeschwert, nur äusserlich bewegt, zunächst einfach Ausdruck der

Morgenstimmung in Apolls heiliger Landschaft; erst wenn man, durch die Prologrede

vorbereitet, genauer hinhört, merkt man, dass die Einheit der lyrischen
Stimmung gebrochen ist in Ions geheimer Sehnsucht; da setzt dann die innere

Handlung des Stückes an. Die Bewegung von der Ferne zur Nähe, die Details der
unmittelbaren Umgebung finden sich auch im 'Oedipus' : die Türme der Stadt von
weitem, Lorbeer, Ölbaum, Reben und Nachtigallen in der Nähe - noch viel mehr
reine Natur, an 'Bauten' gibt es im Hain nur die Abgrenzung und den Altar - in
Antigones Schilderung des Ortes (14ff.) ; der heilige Hain, aus dessen Abgrenzung
sich der frevelbeladene Oedipus entfernen soll, in der Parodos (117ff.). Hier ist
die Landschaft Ziel und Schicksal, und so auch in der Gestaltung von Anfang an
ins dramatische Geschehen einbezogen. Die Einheimischen des Chors schildern
den Hain nicht, sie fragen nach Oedipus und was er darin wolle.

Am intensivsten ist die Landschaft gegenwärtig in Ions Paian (112-183), dem

Höhepunkt der Exposition; einem Preislied auf den Gott, welches das scheinbar
schicksallos gegenwärtige Tun in seinem Dienst begleitet und nur in Anspielungen
für uns auf die Verwicklungen und den Ausgang des Dramas hinweist. Dieselbe

bedeutungsvolle Intensität hat das kurze Gebet des Oedipus an die Eumeniden

(84-110, vorbereitet 44) : das Orakel möge sich an dieser Stelle bewahrheiten, sein

leidvolles Leben zu Ende kommen. In diesem Gebet ist das ganze Stück als Wunsch
und Grundlage für die dramatische Gestaltung, ist Ziel und Schluss vorausgenommen,

aber auch die Belohnung für die Aufnahme (92), Aufflackern von Zorn und
Fluch über die, welche ihn vertrieben (93), sowie das göttliche Zeichen, welches
das versöhnliche Ende einleiten wird (94f., vgl. 1456ff.). Das Gebet ist in Gegenwart

der Antigone gesprochen - und Oedipus hat sich versichert, dass sonst
niemand mehr da ist (81 ff.) -, aber angesprochen sind die Eumeniden und wir. Eine

gemeinschaftlich-religiöse Form, aber ausser im Refrain ganz monologische
Reflexion, ist auch Ions Paian, als Hymnus von der Person an den Gott gerichtet, in
Wirklichkeit vom Dichter über seine Gestalt zu den Hörern in Vorbereitung und

Deutung des Stücks.



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 75

b) Verwicklung: Die Begegnung

Auch in der Verwicklung, zu der wir hier die ersten zwei Epeisodien mit den

nachfolgenden Chorgesängen zählen [II -f- B + III + C], ergeben sich einige
Parallelen in der äusseren Form wie im dramatischen Aufbau zunächst einfach

aus den Gesetzen der dramatischen Gattung und der Form der Tragödie. Das erste

Epeisodion [II] bringt in beiden Stücken das Moment der Spannung durch die

Gegenhandlung: das Auftreten des Xuthos mit dem Vororakel des Trophonios
hier, der Ismene mit ihrem Bericht aus Theben dort. Dabei zeigt der Akt bei

Sophokles eine klare, einfache Dreiteiligkeit. Im Zentrum steht Ismenes Ankunft
und Oedipus' Fluch [6], davor Oedipus' Bittrede [5], danach die Anweisung zum
Opfer [7]. Die beiden rahmenden Szenen und Motive sind eng mit der Exposition
verbunden, mit Oedipus' Gewissheit, am Ziel zu sein, wie sie besonders in seinem

Gebet an die Eumeniden zum Ausdruck kam [3] ; die Mittelszene dagegen mit dem

Motiv der Gegenhandlung weist in das Stück hinein. Ob und inwiefern dieser

dreiteilige Aufbau eines Epeisodions um eine grössere und gewichtigere Mittelszene

sophokleisch ist, wird weitere Beobachtung zeigen müssen. Bei Euripides jedenfalls

sind hier die Gewichte anders verteilt. Da steht die grosse und bedeutsame
Szene der ersten Begegnung von Mutter und Sohn voran [4] ; darin, dass in ihr die

zweite, wichtigere Hauptperson, Kreusa, dazu die Haupthandlung der Begegnung

exponiert wird, wäre diese Szene - im Vergleich mit Sophokles, wo beides

schon dort erscheint - noch zum ersten Teil zu zählen. Die Gegenhandlung
setzt mit Xuthos' Auftreten in der Mittelszene ein [5] und geht dann durch bis an
den Schluss des zweiten Epeisodions. Dieses Epeisodion [III] ist in beiden Stücken
einfacher gebaut; es spielt zwischen zwei Personen ohne Neuauftritt: Ion und
Xuthos dort, Oedipus und Theseus hier. Scheinbare Beruhigung ist das Ergebnis,
freilich im 'Ion' als Gegenhandlung und Trugschluss - Xuthos erscheint nachher
im Stück nicht mehr -, im 'Oedipus' auf der Linie der Haupthandlung und ihres
Zieles : Theseus ist wirklich der Garant der Kühe.

Der Chorgesang zwischen den beiden Epeisodien [B] ist bei Euripides ein reines

Chorlied, wie dann auch das zweite und dritte Stasimon [C, D + E], bei Sophokles
ein Wechselgesang zwischen Chor und Schauspieler wie die Parodos; nachher
haben in seinem Stück immer noch vier Stasima Platz [C, D, E, F]. Die engere
Verbindung des Chors mit der Hauptgestalt und Haupthandlung zeigt sich aber

nicht nur in der äußeren Form: das Lied nimmt einen wichtigen Platz ein in der
Reihe der Konfessionen des Oedipus, in seiner Selbstenthüllung und Selbstdarstellung

durch Bericht über die Vergangenheit. Bei Euripides gehörten in diese Linie
der Selbstdarstellung die erste und dritte Szene des Epeisodions, Begegnung von
Mutter und Sohn und Ions Monolog [4. 6] ; das Chorlied hier ist mehr nur äusser-
lich mit den Personen und mit der Handlung verbunden. In der Form: als reines
Chorlied trennt es die Epeisodien stärker; im Inhalt: der Chor wünscht Kindersegen

für Erechtheus' Geschlecht - damit begleitet er den Xuthos zum Orakel -



76 Max Imhof

und verwünscht für seine Herrin Kreusa die Stätte der Erstgeburt. Damit stehen

in dem Lied die beiden Motive im Gegensatz, aus deren Verbindung die Lösung
kommen wird : zuerst angeblich Xuthos' Sohn, wird Ion zum echtbürtigen Erben
und Herrscher werden. Auch den Chor verwendet Euripides, um auf seine Art sein

Menschen- und Weltbild in pointierten Gegensätzen und unerwarteten Umschlägen
herauszustellen.

Am Schluss der Verwicklung stehen in beiden Stücken reine Chorlieder [C]. Mit
dem Preis des attischen Landes, wo Oedipus dann wirklich zur Luhe kommen

wird, bezeichnet Sophokles einen grösseren Einschnitt, einen Ruhepunkt, die

Mitte des Dramas - bei Euripides hat die Monodie Kreusas im dritten Epeisodion
diesen Platz [12]. Das Lied ist von der Mitte aus auf den Schluss gerichtet, auf
den Grundton der Haupthandlung gestimmt, gibt einen Durchblick auf den Sinn
des Ganzen. Zugleich steht es aber an seiner Stelle im Stück, im dramatisch-antithetischen

Zusammenhang. Die Ruhe und Zuversicht gibt den Hintergrund, den

Kontrast, vor dem die unmittelbar folgende Verwirrung sich um so deutlicher
absetzt. Kontrast, aber eindeutiger, einseitiger, ist auch das entsprechende Chorlied
im 'Ion'. Die attischen Mädchen nehmen Stellung zum Geschehen - gegen Vater
und Sohn, welche sich scheinbar glücklich gefunden haben - mit dem Wunsch,
dass ihr Opfer nicht gelingen möge. Da ist ausgesprochen, was in Ion an ungelöster
Zurückhaltung geblieben war, und vorbereitet, was unmittelbar folgt, der
Mordanschlag. Somit zeigt dieses euripideische Lied auf seine Weise wieder engere
Verbindung mit dem unmittelbaren Bühnengeschehen. Man könnte es auch zu der
nächsten Szene stellen und damit zum folgenden Teil; nur sind Chorlieder wie

jeder Teil eines dramatischen Stücks immer nach vorn und nach hinten verbunden,

jede scharfe Abgrenzung ist willkürlich. Es gilt, Mass und Art dieser Verbindung

beim einzelnen Teil, Stück und Dichter zu beschreiben, damit den Stil.
So sind bei Euripides in der Verwicklung beide Chorlieder formal stärker von

der Handlung getrennt, inhaltlich durch Parteinahme wieder enger mit dem

Augenblicksgeschehen verbunden, mit dem Sinn des Ganzen dagegen kaum mehr
als durch Randmotive; die Bedeutung dieser Lieder für das Ganze liegt nicht so

sehr in der Handlung oder der Deutung wie in der Stimmung. Sophokles hat im
ersten Lied die Möglichkeit der unmittelbaren Verbindung mit dem dramatischen
Geschehen genutzt, im zweiten Lied dagegen die der gliedernden Funktion, der

grösseren Distanz vom unmittelbaren Geschehen und der Zuordnung zum Sinn
und zur Deutung des Ganzen.

So wäre auch in unserer Beschreibung die Verwicklung ins Ganze einzuordnen.
Zunächst von den Personen und der Handlung aus: Nachdem in der Exposition
in der einen Person der eine Handlungsstrang angeknüpft oder zumindest angelegt

war, kommt hier in der Verwirklichung als Kontrapunkt der zweite dazu, den

wir als Gegenhandlung bezeichneten; die Verknüpfung der beiden Stränge als

Grundlage für die dramatische Handlung ist in der Begegnung angedeutet oder

in der einen Person angelegt. Im Drama sind es die neuen Personen, welche die



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 77

neuen Themen bringen, aber diese Personen und damit auch die Szenen sind bei
den beiden Dichtern von unterschiedlichem Gewicht und verschiedener Bedeutung.

Im 'Ion' geht die echte Begegnung mit der Mutter vorweg; das ist auch das

eigentliche Thema des Stücks. Xuthos ist eine Nebenfigur, er kommt nur im ersten
Teil auf die Bühne, hier in drei Szenen der Verwicklung [5. 8. 9]. Er vertritt die

Gegenhandlung, bei Euripides ein vordergründig-dramatisches Mechanema als

Darstellungsmittel für ein bestimmtes Götter- und Menschenbild. Die
Scheinbegegnung und -anagnorisis zwischen Xuthos und Ion dient dazu, die
Grundsituation des Stücks, die Begegnung von Mutter und Sohn, zunächst in ihr
spektakuläres Gegenteil umzukehren, den gegenseitigen Mordplan. Nun liegt auch die

Möglichkeit der Umkehrung der Situation an sich schon in der dramatischen Form ;

das europäische Theater, besonders das Lustspiel, hat sie seit Euripides ausgiebig
verwendet. Nur mußte sie erst einmal eingeführt sein, insbesondere in das ernsthafte

Genos der Tragödie. Das gehört dem späten Euripides, vor allem aber
gehört ihm, wie der Umschwung auf mehrere und dann doch wieder dieselben

Personen verteilt und aufs äusserste zugespitzt ist. Deshalb müssen diese Personen
die Bühne häufig oder auch bald ganz verlassen, manchmal auch ohne weitere

Begründung.
Auch bei Sophokles gibt es die Nebenpersonen, welche er nur für einzelne Motive

und Szenen braucht. Ismene erscheint hier und dann erst wieder am Schluss für
das Klageduett mit Antigone [6. 22]. Auch Kreon und Polyneikes haben nur je
eine Szene [11. 17]. Theseus dagegen geht als Motiv und als Person durch das

ganze Stück. Aber sie alle stossen auf die Hauptperson, Oedipus, welcher die
Bühne erst vor der Exodos verlässt. Im Anfang mühsam heranschreitend, in der
Parodos sich widerwillig aus dem Hain heraustastend, dann sich nicht mehr von
der Stelle bewegend, nur noch bittend, flehend, zornig verfluchend, folgt er am
Schluss auf das göttliche Zeichen hin seiner inneren Sicherheit und schreitet als

Blinder den Sehenden voran auf das Ziel und Ende zu. Haupt- und Gegenhandlung

sind in seiner Person konzentriert, die Nebenpersonen dazu da, seine Gestalt
auf der Bühne dramatisch sichtbar werden zu lassen. Die Haupthandlung, das

Schreiten zum Ziel, ist vertreten durch Antigone und Theseus. Oedipus' Bitte um
Aufnahme und Schutz in Athen [5] findet Antwort in der Gestalt des Theseus,
seinem Versprechen im zweiten Epeisodion und im anschliessenden Chorlied [9.10].
Ismene mit ihrem Bericht aus Theben und ihrer Ankündigung des Kreon vertritt
die Gegenhandlung. Der Gegensatz und Konflikt, in Oedipus selber und seiner

Vergangenheit angelegt, in den dramatischen Szenen auf der Bühne sichtbar
gemacht, aber immer zur Darstellung seiner Gestalt verwendet, wird das Ende und
Ziel des ganzen Dramas nicht ändern, hier so wenig wie im 'Ion'. Dort führt die

Verknüpfung von Haupt- und Gegenhandlung über einen schrecklichen Umweg
zum glücklichen Wiederfinden; aber dieser Umweg über den scheinbaren Sieg der

Gegenhandlung bringt auch den pointierten Ausdruck des Leides der Vergangenheit

und Gegenwart, der Tragik des menschlichen Daseins in Kreusas Monodie im



78 Max Imhof

nächsten Teil [12]. Hier führt die Verknüpfung von Haupt- und Gegenhandlung

zu der Begegnung des Oedipus mit seiner eigenen Vergangenheit, mit sich selber,

zur Darstellung seiner Grösse in Leid und Zorn, damit wieder zum Zentralthema
des Stücks.

Von hier aus noch ein Wort zu der 'Begegnung', womit wir den Inhalt der

Verwicklung anzudeuten versuchten. Das Verhältnis der Menschen zueinander, wie

sie einander zum Geschick werden, Begegnung, Wiedererkennen, Wiedervereinigung

zweier Menschen, die sich nahestehen, ist ein euripideisches Zentralthema
besonders in dieser Schaffenszeit (Iphig. Taur., Helena, Ion). Hier in der Verwicklung

des 'Ion' folgt auf eine wahre Begegnung ohne Erkennen mit der Mutter die

Scheinbegegnung aus falschem Erkennen mit dem Vater. Die Begegnungen sind
die Wege des Schicksals. Dagegen sind im 'Oedipus' die Begegnungen mehr nur
Mittel, Gelegenheit, die Hauptgestalt zu entfalten, Oedipus' Charakter und Schicksal.

Das Verharren im eigenen Kreise, der monologische Charakter, die einsame

Grösse der Helden, die schon in 'Aias' und 'Antigone' Szenen- und Dialogform
bestimmte, kommt auch dieser letzten der sophokleischen Gestalten noch zu. Freilich

wird Oedipus darüber hinaus in diesem Stück vom Anfang und Ende her

unter den Gedanken des Helfers für die Gemeinschaft gestellt, einen Gedanken,
dessen Wurzeln im sophokleischen Werk auch wieder weit zurückzuverfolgen
wären. Aber Antigone und Theseus, Ismene, später Kreon und Polyneikes sind,

wenn auch in weniger vordergründig-technischer Art als etwa Xuthos im 'Ion',
Hilfsgestalten, Mittel zu dem Zweck, den Oedipus mit seiner eigenen Vergangenheit,

mit der Welt der Gegenwart, mit der Hoffnung auf ein gutes Ende

zusammenzubringen und so in seiner Grösse herauszustellen. Es sind andere Menschen,
die sich gegenüberstehen und auf ihre Weise begegnen. Nationale Helden sind

zwar beide Titelfiguren. Ion zieht am Schluss mit seiner Mutter nach Athen, um
den Thron zu besteigen, welcher ihm als einem der mythischen Ahnen der Stadt
nach Blut und Hecht zukommt. Oedipus wird zum Stadtheros werden. Aber bei

Euripides bleibt das ein nationales, höchstens noch bedingt politisches Motiv,
welches das Publikum in bewegter Zeit aktuell ansprechen mochte. Oedipus als

Stadtheros dagegen entspricht einem religiösen Bedürfnis der Zeit. Soviel im 'Ion'
von Apollo die Rede ist - er lenkt heimlich das Geschehen, überall bei den
Umbrüchen hat er die Hand im Spiele, sein Heiligtum und sein Wirken ist dichterisch
und dramatisch ausgenützt -, wirklich geglaubte Macht ist er nicht mehr. Für
Euripides sind die alten olympischen Götter tot, auch in ihrer letzten grossartigen

Wirkungsform bei Aeschylus. Die Menschen dieser aufgeklärten Zeit, die er
vertritt, haben einen anderen Glauben. In seinen Personen und ihren Begegnungen

gestaltet Euripides das Zeiterlebnis von der Brüchigkeit des menschlichen Schicksals

und Glücks, gegen welche die alten Götter keine wirksame Hilfe mehr bieten,
welche selbst zur Göttin wird, Tyche.

Dagegen rettet Sophokles ein Stück des alten Glaubens an vernichtende und
hilfreiche Mächte verwandelt über die Aufklärung hinüber in seine Zeit und in



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 79

die Zukunft. Aufklärung beseitigt den Glauben nicht, sie verwirft nur seine

obsoleten Ausdrucksformen. Der Glaube, wo er wirklich noch lebt, schafft sich neue
Formen. Eine dieser Formen, welche im 5. Jahrhundert neu aufleben, ist der
Glaube an Heroen, an bedeutende Menschen und ihre Vergöttlichung nach dem
Tode und ihre Hilfe für die Lebenden. Dass in bedeutenden Menschen Göttliches
in Erscheinung trete und wirksam sei, ist altgriechischer Glaube, welcher seither
in Renaissancen und Humanismen weiterlebt oder wieder auflebt. Aber mit der

geheimnisvollen Entrückung des Helden im Tode, mit der Verkündigung, im
Munde des Helden selber, von seiner segensvollen Wirkung nach dem Tod, mit
dem Kult des Heroengrabes gehört der 'Oedipus auf Kolonos' an die Wende zum
4. Jahrhundert, wo der Heroen- und Herrscherkult für lange Zeit zu einem wichtigen

Bestandteil der religiösen Vorstellungen wird.
Oedipus bewahrt Züge eines älteren Menschenbildes, aber auch Züge des

Menschen seiner Zeit. Doch vor allem ist er eine sophokleische Gestalt. Er ist heroisch,
d. h. eigenmächtig, absolut, aus einem Guss, geradlinig, ideal. Zwar auch wieder
tief menschlich und spätsophokleisch, wenn er seine Taten immer wieder als ein

Erlittenes bezeichnet (266 f. etiel râ y'sgya/uov \71e71ov&ot' êarl fiaXXovfj ôeôqcmo-

ra). Aber doch auch wieder von seinem orakel-, d. h. gottverkündeten Ziel her so

sicher und eigenmächtig, dass er seinen eigenen Sohn Polyneikes mit Wissen ins
Verderben zurückstösst. Absolut und allein unter den Menschen, hat er im Stück
keinen Partner, sondern nur Hilfs- und Gegenfiguren, die seinen Charakter, sein

gottbestimmt unbeirrtes, aber auch rücksichtsloses Schreiten zum Ziel sichtbar
und spielbar werden lassen. Gemeinsamkeit hat er nur mit den Göttern : das Gebet

an die Eumeniden vor der Parodos ist die Frage, Blitz und Donner vor der Exodos
die Antwort. Seine Grösse ist der Zorn, ihr Ausdruck die monologische Rede ; aber
die Grösse kommt aus dem Leiden der Vergangenheit, welches sein Schicksal und
sein Charakter geworden ist - und das Stück die Selbstenthüllung in Stationen -
und aus der gottbestätigten Sicherheit, dass dieses Leiden jetzt zu Ende ist.

Ion und Kreusa sind viel stärker an die Aktualität gebunden, Menschen ihrer
Zeit wie ihr Dichter, ganz diesseitig und gegenwärtig; auch leidend - das ist die

Einseitigkeit des tragischen Menschenbildes -, aber mit dem Leid nie ganz fertig
geworden ; fast krankhaft empfindlich im Erleben und Reagieren ; gottfern-gottnah
nur scheinbar in der äusseren Schicht von Anfang und Schluss, einsam in ihrem
Leid, welches in Augenblicken der Not aus ihnen herausbricht. Dem mächtigen
Zorn des Oedipus und seinen Reden steht, wiederum pointiert antithetisch, die

schöne, aber scheinhafte Einheit mit dem Gott in Ions Monodie und die verletzte
Empfindlichkeit, Empörung und Anklage in Kreusas Monodie gegenüber. Einheit
mit dem Gott im Lob ist Schein; fast ist Ion ihm am nächsten, wo er ihn am bittersten

anklagt. Dazu kommt dann, dass Sohn und Mutter sich begegnen als

gleichwertige Partner, die zusammengehören, zusammenwollen - in der Stichomythie
zu Beginn der Verwicklung - und dann auch zusammenkommen im Duett des

Schlussteils. Die Personen sind Abbilder, Teilbilder ihrer Dichter, aber auch ihrer



80 Max Imhof

Zeit. Wie Oedipus die Gläubigkeit, so vertreten Ion und Kreusa die Empfindlichkeit

der Menschen am Ende des 5. Jahrhunderts, das ganze Stück ihren Glauben

an die irgendwie gelenkte ZufäUigkeit des Geschicks, welches den Menschen zum
Schicksal wird. Es sind nicht mehr grosse Menschen und Heroen - solche gibt es

auch bei Euripides noch : Herakles, Hekabe, auch Medea -, sondern Menschen der

Gegenwart. Das 'Sophistische', 'Rhetorische' in der Sprache, das Theatralische,
Spektakuläre im Aufbau der Handlung ist die angemessene Ausdrucksform für
das Gebrochene, manchmal fast etwas Krankhaft-Fiebrige ihrer Erlebens- und
Empfindungsweise.

Zu oft schon hat der Vergleich der sophokleischen und euripideischen Gestalten

zu Missverständnissen geführt, die Deutung des Euripides mit sophokleischen oder
modernen Begriffen zu Fehlschlüssen. Das hegt daran, dass es nicht nur andere

Menschen sind bei Sophokles und Euripides, sondern dass eine andere Konzeption
vom Menschen dahintersteht, damit dann auch eine andere Auffassung von der
Rolle der Personen im Stück, welches diese andere Konzeption des Menschen
gestaltet. Bei Sophokles müssen die Doppeltragödien der frühen Zeit Aias, Antigone,
Trachinierinnen) immer wieder gerettet werden, die anderen Stücke, in denen

die eine Hauptperson bis zum Schluss auf der Bühne und im Zentrum der Handlung

steht, gelten fraglos als geglückt und sophokleisch. Einheit von Person und

Handlung macht in besonderer Weise auch die Stärke des 'Oedipus auf Kolonos'

aus. Die Handlung ist nur die eine grosse SelbstdarsteUung der Hauptperson.
Dagegen sind im 'Ion' die Personen das Mittel, die Handlung aufzubauen, welche die
Welt abbildet und deutet. Die Handlung muss einheitlich - wenn auch
pointiertantithetisch bei Euripides - und sinnvoh sein, nicht die Personen. Der Titelheld
Ion lässt sich als Gestalt mit Oedipus nicht vergleichen. Die einzelnen Züge seiner

Person ergeben sich ad hoc, aus der bestimmten Situation einer Szene, sind nicht
aus der Einheit eines Charakters konzipiert und wachsen nicht zu einer solchen

zusammen. Nicht allmählich und kontinuierlich, höchstens in Sprüngen wird seine

Person entwickelt : an die Stelle der schicksahosen Einheit mit dem Gott im Prolog
tritt im ersten Epeisodion die Anklage an den Gott, im zweiten die Bedenkhchkeit
der politischen Rede, in der Exodos dann nach der Gehässigkeit des Rächers die
Gelöstheit des glückhchen Sohnes. Er ist ein anderer auf jeder dieser Stufen; nicht
dass sich grobe Widersprüche ergäben, aber auch nicht weil er sich entwickelte
oder nach und nach entfaltete, sondern weil die Handlung und die Situation das

Primat hat. Kreusa dagegen hesse sich in manchen Teilen mit Oedipus vergleichen.
Auch sie weiss um ihre leidvoUe Vergangenheit, nur ist dieses Leid der Vergangenheit

bei ihr nicht wie bei Oedipus zum Charakter geworden. Es ist unbewältigtes
Leid geblieben, welches sie erst aus sich herausstehen muss, die einzige Heilung
dafür, ihren Sohn, tödlich bedrohen muss, bevor durch äussere Einwirkung - durch
Zufall, Tyche, hier verkleidet als Plan des Gottes Apollo und seines Personals:

Hermes, Priesterin, Athene - die Vereinigung und Lösung kommt. Ion wird im
Laufe des Stücks aus seiner hohlen Ubereinstimmung mit dem Gott herausgewor-



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 81

fen in den Zweifel. Aber nie eigentlich in Verzweiflung, die ganz ihm gehörte - so
wie die Vergangenheit und der Zorn Oedipus gehört, Oedipus ist -, sondern in gott-
und weltschmerzliche Reflexion. Auch er findet erst über den Mordversuch wieder
zu der Einheit mit dem Gott zurück, die dann nicht mehr auf hohlem Boden steht ;

aber für ihn werden diese Geschehnisse und Erlebnisse nicht zum Schicksal und
zum Charakter. So stehen bei Euripides ganz verschiedenartige Personen
nebeneinander, weil es ihm nicht in erster Linie um die Personen oder die Menschen

geht, sondern um die Geschicke, welche sie treffen - Leid und Glück der Begegnung

- und die Art, wie sie darauf reagieren.

c) Steigerung: Der Konflikt
Der Unterschied in der Handlungsanlage muss besonders in der zweiten Hälfte,

in der Steigerung und Lösung, auch im Bau zum Ausdruck kommen. Zur Steigerung

gehört im 'Ion' das dritte und vierte Epeisodion mit dem Stasimon dazwischen

sowie der Chorstrophe nach dem Botenbericht [IV -f- D -f- V -f- E], im
'Oedipus' das dritte, vierte und der Beginn des fünften Epeisodions mit den zwei
Stasima dazwischen [IV + D -f- V + E -f- VI [17]]. Es ist die Polyneikesszene,
welche mit ihren fast 200 Versen überschiesst und den 'Oedipus' im Ganzen um
ungefähr 150 Verse länger werden lässt. Doch sollen Ähnlichkeiten und
Verschiedenheiten auch hier im Vergleich, vom ganzen Teil zur einzelnen Szene und Form,
skizziert werden.

In dieser Steigerung führt die Gegenhandlung am weitesten ab von der
Haupthandlung: Wiedererkennung dort, Erlösung hier. Weiter ab bei Euripides, welcher
zwei Hauptpersonen zur Verfügung hat und in seinem Bedürfnis nach Pointen
und Effekten, welches zu seiner Zeit und seiner Person gehört, zwischen diesen

Hauptpersonen statt der Wiedererkennung zunächst die Begegnung im
Mordanschlag aufbaut. Das ist bei ihm das einzige Thema dieses Teils, Mordplan und
Bericht vom Misserfolg ; Spannung und Steigerung liegt darin, dass Plan und
Bericht konträr verlaufen, der Bericht überdies den Gegenschlag ankündigt, welcher
dann zu Beginn des Schlussteils auf der Bühne aktuell wird. Bei Sophokles dagegen
zieht sich auch durch die Steigerung noch der dramatische Kontrapunkt von
Handlung und Gegenhandlung in ausgewogener Dreiteiligkeit im Ganzen wie oft
in einzelnen Epeisodien. Zur Haupthandlung gehört in der Mitte das vierte Epeisodion

[15]: Theseus ist der Garant von Oedipus' Freiheit und Ruhe; zur
Gegenhandlung gehören das dritte und fünfte Epeisodion [IV. VI], wo erst Kreon, dann
Polyneikes von Theben her die Ruhe des Oedipus zu stören versuchen.

Dreiteilig ist in beiden Stücken am Anfang das dritte Epeisodion [IV]. Bei
Euripides umrahmen die zwei Dialogszenen mit dem Alten und seinem Mordplan
[11. 13] den Höhepunkt des Dramas an Intensität des tragischen Ausdrucks,
zugleich aufs Ganze gesehen den Beginn der zweiten Hälfte, Kreusas Monodie [12].
Bei Sophokles steht in der Mitte [12] das Dreigespräch zwischen Kreon, Oedipus
und Antigone mit den zwei kommatischen Strophen (833-843 876-886), eine

6 Museum Helveticum



82 Max Imhof

der äusserlich bewegtesten Szenen mit Beteiligung des Chors und der drei Schauspieler

in Antilabai (820ff. ; vgl. die Antilabai bei Antigones Rückkehr 1099ff.).
Um diese halblyrische Szene herum liegen zwei vorwiegend dialogische zwischen

Oedipus und Kreon: Forderung und zornige Abwehr [11. 13].
Das folgende Stasimon, das dritte im 'Ion', das zweite im 'Oedipus', hat je zwei

Strophenpaare, so auch nahezu die gleiche Länge [D]: Bitte an Persephone, die

Göttin der dunklen Mächte, dass der Mordanschlag gelingen möge, weil man den
Bastard am heimatlichen Dionysosfest nicht dulden will im 'Ion'. Bitte an den
Herrscher Zeus, die Stadtgöttin Athene und das Geschwisterpaar Apollo und
Artemis um glücklichen Ausgang des Gefechtes zwischen Athenern und Thebanern
im 'Oedipus'.

Das vierte Epeisodion [Y] zeigt im Vergleich, wie bestimmte traditionelle
Formen in ihrem Aufbau und in ihrer Stellung frei variabel sind und entsprechend
der Anlage des Stücks eingesetzt werden können. Hier geht es um den
Botenbericht. Wieder hält sich Euripides enger an die Formtradition, wenn er den

Botenbericht in der Steigerung einsetzt [15]. Charakteristisch dagegen für ihn ist
die Ausgestaltung des Berichtes, die eingehende Schilderung des Festzeltes, in
welchem der Mordanschlag missglückte. Allerdings stehen die scheinbar
losgelösten Einzelheiten der Erzählung dann doch wieder für den göttlichen Plan
der Rettung. Die Taube Apolls (1190f.) ist erstes Zeichen der Rettung durch den

Gott; später kommt dann die Priesterin mit dem Körbchen, am Schluss Athene
in Apolls Auftrag. Diese Stelle ist im Bericht, der ganze Bericht im Akt der
Verwirrung und Umkehrung der Ort, wo die Handlung umschlägt vom Mordanschlag
der Mutter zu dem des Sohnes, welcher allerdings als letzte Steigerung bei Euripides

schon zur Exodos gehört.
Ein Bericht von der Schlacht könnte an dieser Stelle auch im 'Oedipus' Platz

finden, etwa auch als Kurzbericht und Ankündigung für den Auftritt von Theseus

und Antigone, wie wir ihn oft in der älteren Tragödie haben. Aber Sophokles
verwendet die Mittel frei, seiner Absicht im einzelnen Stück angemessen. Den
Botenbericht hat er aufgespart für den Schlussteil, für die Erzählung vom unsichtbaren
und unsagbaren Geheimnis der Entrückung [21]. Die Schilderung der Schlacht

dagegen ist in den Gedanken des Chors im zweiten Stasimon auf die Bühne
genommen [D], der dramatischere unmittelbare Auftritt der Antigone und kurz
danach des Theseus angeschlossen [15] - gegenüber der älteren Epeisodionform
die beweglichere Szenengestaltung. Beide Auftritte sind Vorbereitung für die
letzte Verwirrung vor der Lösung: Polyneikes [17]. Wie tief die Verwirrung reicht,
zeigt vorweg das dritte Stasimon [E], einstmals berühmt als Kronzeugnis für den

griechischen Pessimismus (1224 /uf] cpvvai rov äjiavra vixä Äöyov). Doch dürfte man
die Stelle, an der dieses Lied steht, nicht ausser acht lassen : in einem Stück,
welches zuversichtlich endet; vor der letzten Verwirrung, welche sich in der Exodos
auflösen wird. Die gläubige Zuversicht dort, der Pessimismus hier stecken die
Breite der Erlebnisfähigkeit ab, welche in der griechischen Tragödie Gestalt ge-



Euripides Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 83

winnt. Im 'Ion' steht an dieser Stelle als Szeneneinschnitt eine einzelne
Chorstrophe, welche auf die Erzählung mit zitternder Todesfurcht antwortet und so

auf die keuchende Hast der letzten Steigerung in der Altarflucht vorbereitet, zu
der die Anapäste überleiten [16].

Während der Botenbericht im 'Ion' in der Steigerung, im 'Oedipus' dagegen im
Schlussteil liegt, ist es umgekehrt mit dem dramatischen Element der letzten
Steigerung. Im 'Ion' ist die Altarflucht Kreusas [17] als kurze Szene und Auftakt
zur Lösung an den Anfang des letzten Teiles zu ziehen, im 'Oedipus' leitet die

Begegnung mit Polyneikes [17] ein weiteres Epeisodion ein: eine gewichtige Szene,
der Höhepunkt der ganzen Gegenhandlung. Kennzeichen eines Epeisodions ist das

Neuauftreten einer Person nach einem Chorlied. Da der Antigone als dritter Person
in der Polyneikesszene eine bescheidene, aber wichtige Bolle zukommt, musste erst
Theseus abtreten und in einem Chorlied Zeit für den Maskenwechsel geschaffen
werden, damit Polyneikes auftreten konnte. So schafft die Beschränkung der
äusseren Mittel die Form, den Stil. Der äussere Zwang der drei Schauspieler - ob
dem Sophokles selber oder der Aufführung in diesem letzten Stück ein vierter
Schauspieler zu gestatten sei, ist hier nicht zu entscheiden und ändert daran nichts

- gab dem Dichter die Gelegenheit, sein Bestes zu geben, dieses Chorlied und
danach diese Polyneikesszene.

Polyneikes spricht seinen greisen und blinden Vater an, aber der schweigt (1271
TL oiyäg; vgl. Ion 241f., auch 582). Hat die wirkungsvolle erste Begegnung von
Mutter und Sohn bei Euripides fünf Jahre vorher solchen Eindruck auf Sophokles
gemacht, dass er sie hier wiederholt für Vater und Sohn? Freilich, das Schweigen
verbirgt hier anderes. Dort bei Kreusa war es das heimliche tiefe Leid, welches

vom Gott kam und beim Anblick seines Tempels neu geweckt wird. Hier schafft
das frühere Leid zusammen mit der Gewissheit, dass es jetzt zu Ende kommt, den

grossen Zorn in Oedipus, der aber erst nach Polyneikes' Erzählung aus ihm herausbricht

(1348). Antigone muss ihn bitten, zu erzählen (1280ff.). Es folgt aus dem
Munde des Polyneikes diese Erzählung (1284-1345: 62 V.) mit dem einen Prunkstück

episch-archaischer Schilderung seit Homer, der Teichoskopie, hier nach

mannigfacher Gestaltung auch in der Tragödie auf später Stufe allerdings knapp
zusammengefasst (1308-1325). Noch einmal wird deutlich, wie Sophokles die
Formtradition ganz in den Dienst seines Gestaltungswillens stellt. Es gibt in der
Tragödie seit Aeschylus die Bede, Bedepaare, den Bedeagon, die Gesprächsszene
bis zur Zuspitzung von Stichomythie und Antilabai. Aber hier, in einem späten
Stück, kommt es zu keinem Gespräch zwischen Polyneikes und Oedipus. Die Kluft
zwischen ihnen ist zu gross, jeder hält seine Bede. Unfähigkeit, auf den anderen
einzugehen, ist hier die besondere Form der Einsamkeit des sophokleischen
Helden; sie ist als Wesen und Schicksal des Oedipus durch das ganze Stück als
gottgewollt begründet. So stellt Oedipus gegen Polyneikes' dringlich bittende Bede die
seine, wie immer in dem Stück mit Anklage, Fluch und zuletzt Vertreibung (1348
bis 1396: 49 V.). Die Beden sind je durch zwei Zwischenverse des Chorführers ab-



84 Max Imhof

gegrenzt (1346f. 1397f.). Ein Gespräch, am Schluss mit Steigerung in Antilabai,
gibt es nur zwischen Polyneikes und Antigone (1399-1446: 48 Y.).

Manche Einzelheit liesse sich weiter vergleichen. Etwa Polyneikes' politische
Rede hier (1284-1345: 62 V.) mit derjenigen Ions in der Steigerung dort (585-647 :

63 V.). An beiden Stellen dient der politische Inhalt und Ton dazu, das eigentliche,
persönliche und egoistische Anliegen - Sehnsucht nach der Mutter dort, Wille zur
Herrschaft hier - zu verbergen und anzudeuten. Evrv%tfç ist ein Leitwort in der
Ion-Szene (623. 625. 650; vgl. 631. 668), diejenige des Polyneikes hier endet mit
ôvotv%£Ïv (1446). Es ist in der Tragödie nicht nur der Chor, welcher in seinem

Missverstehen, Missdeuten, Verhüllen auf die richtige, eigentliche Bedeutung hinweist.

d) Schluss: Die Lösung

Im Schlussteil [YI im 'Ion'; VI [18] + E + YII im 'Oedipus'] ist die scharfe

Abgrenzung ganzer Teile wie einzelner Szenen oft erst recht willkürlich, der
Vergleich entsprechender Partien schwierig. Besonders bei Euripides zeigt sich eine

Steigerung des Rhythmus in der raschen Abfolge unerwarteter Umbrüche sowie
eine engere Verbindung der Szenen dadurch, dass gegen den Schluss der

vorangehenden das Geschehen - oder der Dialog oder die Rede - auf die folgende Szene

zugespitzt wird, wie wir allerdings erst hinterher erkennen, wenn wir den Text
geschrieben überblicken. Das gilt etwa für die beiden Monologe Ions (1369ff. 1512 ff.),
welche die jeweils erreichte Stufe der Lösung zusammenfassen und zugleich die

neue Entwicklung nötig machen. Bei Sophokles verbreitet sich über den Schluss

zusehends die tröstliche Ruhe von Oedipus' Entrückung, wobei freilich jede
einzelne Szene doch noch ihr eigenes Motiv der Aufregung und Bewegung hat.

Bei der Abgrenzung der Exodos lassen wir uns im 'Ion' leiten vom Formelement
der kurzen Tetrameterszenen, welche Beginn und Schluss markieren [17: 1250 bis

1260; 23: 1606-1622], wie etwa sonst Zwischenverse des Chorführers Szenenteile

abgrenzen, Chorlieder die ganzen Epeisodien. Damit kommt die letzte Verwirrung
der Altarflucht in den Schlussteil zu liegen [17 + 18], als letzte Pointierung vor
der stufenweisen Auflösung mit Prophetis, Gnorismata, Athene. Im 'Oedipus'
beginnt die Exodos mit dem Botenbericht [21]. Das Lied vorher vor leerer Bühne
bezeichnet den Einschnitt, rafft die Zeit ; besser, schafft den imaginären Zeitraum,
währenddem geschieht, was der Bote nachher erzählt - Gang zur heiligen Stätte
und Entrückung -, wie auch den Stimmungsraum, die Seelenlage mit der

Vorbereitung auf den Tod [20]. Der Schluss im weiteren Sinn dagegen, die Lösung,
beginnt mit dem göttlichen Zeichen (1456), welches für den Chor Furcht, für
Oedipus Gewissheit des guten Endes bedeutet [18].

Ein Zeichen von den Göttern bringt den Umschlag zur Lösung. Im 'Ion' sind
es die konkret-alltäglich-sentimentalen Gnorismata von Körbchen und Inhalt
(1380f.), im 'Oedipus' das archaisch-heroische Götterzeichen und Theaterrequisit
von Donner und Blitz (1456). Die Lösung selber vollzieht sich im 'Ion' in drei
Stufen; die erste und die letzte, Prophetis [19] und Athene [23], gehören zum gött-



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 85

lichen Plan, zum äusseren Rahmen des Stücks. Dazwischen steht als zweite Stufe,
eingeleitet durch das Götterzeichen der Gnorismata, was Euripides eigentlich
interessiert, was das Stück 'Ion' ausmacht und deshalb die grösste Ausdehnung hat,
die Begegnung von Mutter und Sohn [20-22]. Es ist auch hier wieder wie in der
ersten Begegnung zu Beginn der Verwicklung [4] ein stufenweises Finden der
Gewissheit, dass sie zusammengehören; der Weg vom Schrecken des gegenseitigen
Mordanschlags zum Glück des Wiederfindens (1395-1548). So sehr Ions Aufmerksamkeit

der verhassten Mörderin auf dem Altar gegolten hatte [18], während des

Auftritts der Prophetis vergisst er sie völlig [19] ; nach der Mahnung der Priesterin
bleibt er in der Selbstreflexion des Monologs (1369-1394). Er redet den Gott an
(1384), hält das Körbchen in die Höhe - da erkennt Kreusa das Zeichen, die
Gewissheit packt sie, sie stürzt vom Altar auf Ion zu. Der setzt am selben Punkt wieder

ein wie zuvor: 'Packt die Mörderin' (MCvalF 1266 und 1402). Am Schluss heisst
es dann 'Liebste Mutter' (1437), darauf folgt das Duett der Wiedererkennung
(1437-1509). Zwischen der Mörderin und der Mutter liegt für den Weg von der

ungeheuerlichen Verirrung zum glücklichen Ende die Stichomythie (1395-1436),
eine Form, die bei Euripides nicht nur in diesem Stück zur Begegnung gehört.

Im 'Oedipus' stellt das göttliche Zeichen von Donner und Blitz in der Hauptgestalt

und im Chor noch einmal den Kontrapunkt des Dramas heraus: die

Handlung, den unbeirrten Gang zum verheissenen Ziel, und die Gegenhandlung,
alles, was den Oedipus vom Ziel abbringen will. Dafür hat die Tragödie eine

authentische Form bereit, den Kommos; grossartig, dass Sophokles diese Form
gerade auch hier verwendet, und wie er sie gestaltet [18]. Der Chor mit seiner
Furcht hat die lyrischen Strophen, dazwischen Oedipus mit seiner Gewissheit vom
glücklichen Ende die Jamben, den Dialog, immer vier Verse, die dreimal durch
einen fragenden Zwischenvers der Antigone geteilt und belebt sind (1459. 1474.

1488) ; das Ganze erinnert an die Parodos [4] und markiert im Gegensatz Anfang
und Ende, die Spannweite des Stücks.

Das Ende, welches in beiden Stücken eine Auflösung von Leiden und Schrecken,
Furcht und Zorn, in Freude, Zuversicht und Trost bringt, erreicht Euripides in
kurzen Szenen stufen-, fast wollte man sagen: ruckweise, pointiert-unerwartet,
mit neuen Überraschungen und Verwicklungen selbst noch im Duett des Wiedersehens

[21], wo Ion die Iamben und Kreusa die lyrischen Verse hat. Hier steht die
Kommosform für die glückliche Begegnung und Vereinigung der beiden
Hauptpersonen, das innere Ziel des Dramas. Aber dann löst der Deus ex machina, Athene

- kein Notbehelf wegen mangelnden dramatischen Könnens, auch nicht, nach
Athenes eigenen Worten (1557f.), wegen der Feigheit Apolls, sondern aus nationalem

Anlass und als Ausdruck des Tycheglaubens - die letzten Schwierigkeiten
(1549-1605), und die Tetrameterklausel (1606-1622) gibt den vollkommenen
Einklang zwischen den beiden und dem Gott, an dessen Stelle Athene gekommen ist.
Zusammengefasst in den Antilabai vor der Chorklausel, wo die Fortführung des

Gesprächs in Halbversen ein eigentliches Einstimmen bezeichnet. So ist das Ende



86 Max Imhof

des Dramas wie der Anfang mit Ions Monolog [2] seliges Glück und Heiterkeit
unter den Menschen. Mit dem Gott und seiner Holle kommt man freilich hier wie

überhaupt bei Euripides nicht ganz zu Rande.

Sophokles führt seinen einzigen Helden ohne Umbrüche in der Handlung ruhig
dem Ziel entgegen. Beim Zeichen des Gottes gibt es für Oedipus keinen Zweifel
mehr, sicher schreitet der Blinde an den bestimmten Ort. Nach dem Botenbericht

von seinem Tod und seiner Entrückung [21], nach dem kommatischen Threnos
zwischen den Mädchen und dem Chor [22] bringt Theseus am Schluss in Anapästen
die tröstliche Bestätigung [23]. So durchzieht bei aller Lösung und ruhigen
Gewissheit die Antithese als Grundgesetz der dramatischen Welt bei Sophokles auch

noch diesen Schlussteil: Die Furcht des Chors beim göttlichen Zeichen klingt nach
im Bericht des Boten und im Trauergesang der beiden Töchter; Theseus setzt ihm
ein Ende, indem er dem névdeiv die %âqiç entgegenstellt (1752f.). Die Antithese
steckt den Raum ab, gibt die Tiefe. Das Grundgesetz der dramatischen Form ist
Abbild der menschlichen und tragischen Dimension: Freude und Trauer, Glück
und Leid in notwendiger Verkettung.

Mit Theseus hier, Athene dort, welche beide die letzte Lösung, den freudigen
Schluss bringen, sind die Stücke mit Athen verbunden. Bei Sophokles wird auch
noch das lokalpatriotisch-staatsreligiöse Motiv, das Geheimnis des Grabes,
dramatisch ausgestaltet im Botenbericht, in der Klage der Kinder und im Trost des

Theseus, wogegen das Patriotische bei Euripides in der sachlich-traditionellen

Ankündigung der Athene steht: die freudige Aussicht auf Inthronisierung und

mächtige Nachkommenschaft ist der Grund, worauf die Schlusszene der völligen
Übereinstimmung von Mutter, Sohn und Gott aufbaut. Aber nicht nur diese

Hilfsfiguren, sondern auch die Haupthelden sind mit Athen verbunden. Für Oedipus
hat diese Verbindung vielleicht erst Sophokles mit seinem Stück gestiftet, Ion und
Kreusa haben längst ihren Platz im athenischen Stadt- und Staatsmythus.

Noch einmal zeigt sich in diesem Motiv der Unterschied der Auffassungen. Im
Ton' ist es ein Einbiegen am Schluss in den staatlichen Mythus; im Stück spielte
der Patriotismus höchstens beim Chor, vor allem im Motiv der Autochthonie und
der Abwehr des Bastards, dazu noch in Ions politischer Rede eine Rolle, dagegen
nicht im Hauptthema, dem rein menschlichen Sichsuchen und Sichfinden von Ion
und Kreusa. Im 'Oedipus' dagegen ist der Staatsmythus ins Ganze eingebaut, von
Anfang an die Bitte um Hilfe verquickt mit dem Versprechen der Belohnung für
die Stadt. Im Staatsheros und seinem Kult, dessen Stiftung der Oedipus auf Kolo-
nos zeigt, ist das Menschliche und Göttliche und Staatliche vereint, und zwar nicht
nur am Schluss und äusserlich, sondern integriert in den Sinn des ganzen Dramas.

Sophokles behält und überhöht den Mythus in seinem letzten Stück über das

Individuelle ins Staatliche und über beides hinaus in staatlichen Glauben und
kultische Institution. Auch Euripides ist noch an den Mythus und den staatlichen
Rahmen für die Tragödienaufführung gebunden. Dadurch, dass er seinem Stück
den Rahmen mit dem Götterapparat gibt, findet er die Freiheit, in der eigent-



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 87

lichen Handlung in seiner Weise die Menschen und die Welt darzustellen, zugleich
mit Hilfe des Rahmens Personen und Handlung in die Distanz der Ironie zu
rücken. Seine Personen sind keine halb mythischen und heroischen Gestalten

mehr, aber auch keine attischen Vollbürger und Staatsheroen. Menschen seiner

Zeit wie er selbst in ihrem Erleiden des Schicksals, welches nur mehr äusserlich
noch die Gestalt von Göttern hat, in Wirklichkeit die nicht mehr ganz tröstliche
Form der Tyche. Sophokles mit der Heroisierung und Euripides mit der Tyche
weisen auf Glaubensformen - Staatskult und persönlichen Glauben - des 4.

Jahrhunderts und der späteren Zeit voraus.

Vgl. zum Ganzen das Aufbauschema auf der folgenden Doppelseite.



88 Max Imhof

EURIPIDES: ION

a) Exposition: Das Heiligtum 1-236 (236 V.)

I Prolog 1-183 (183)
[1] 1- 81 (81) la. Rede
[2] 82-183 (102) An. \L J v / v Monodie

Schauspieler u. Personen

1. 2. 3. Chor
He

Ion

Parodos
[3] 184-236

Lyr./

(53) Lyr. Wechsellied

b) Verwicklung : Die Begegnung 237-724 (488 V.)

II 1. Epeis. 237-451 (215)
[4] 237-391 (155) la. Stichom.
[5] 392-428 (37) Dialog
[6] 429-451 (23) Monolog

Kr Xu

B

III

1. Stas.

[7] 452-509 (58) Lyr.

2. Epeis. 510-675 (166)
[8] 510-565 (56) Tro. Stichom.
[9] 566-675 (110) la. Reden

C 2. Stas.
[10] 676-724 (49) Lyr.

c) Steigerung: Der Konflikt 725-1249 (525 V.)

IV 3. Epeis. 725-1047 (323)

Ion Xu

D

E

[11] 725-858
[12] 859-922
[13] 923-1047

3. Stas.
[14] 1048-1105

(134) Kom. Dialog, Kommos, Reden
(64) Lyr. Monodie

(125) la. Stichom.

(58) Lyr.

Kr Al

4. Epeis. 1106-1249 (144)
[15] 1106-1228 (123) la. Bericht Bo

[16] 1229-1249 (21) Lyr
An } Chorstr.

d) Schluss: Die Lösung 1250-1622 (373 V.)

VI Exodos 1250-1622 (373)
[17] 1250-1260 (11) Tro. Stichom.
[18] 1261-1319 (59) la. Rede, Stichom
[19] 1320-1368 (49) Stichom.
[20] 1369-1436 (68) Monolog, Stichom.
[21] 1437-1511 (75) Kom. Duett
[22] 1512-1552 (41) la. Dialog
[23] 1553-1622 (70) la. \

Tro. / Rede, Dialog

Kr

Ion Pr

Ath



Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos 89

SOPHOKLES: OEDIPUS AUF KOLONOS

a) Exposition: Das Heiligtum 1-253 (253 V.)

I Prolog 1-116 (116)
[1] 1 - 32 (32) Ia. Dialog
[2] 33 - 80 (48) Dialog
[3] 81-116 (36) Gebet

A Parodos
[4] 117-253 (137) Lyr. Kommos

b) Verwicklung : Die Begegnung 254-719 (466 V.)

II 1. Epeis. 254--509 (256)
[5] 254-309 (56) Ia. Rede
[6] 310^460 (151) Dialog, Reden, Stichom.
[7] 461-509 (49) Stichom.

B Amoibaion
[8] 510-548 (39) Lyr. Kommos

III 2. Epeis.
[9] 549-667 (119) Ia. Reden, Stichom.

C 1. Stas.
[10] 668-719 (52) Lyr.

Schauspieler u. Personen

1. 2. 3. Chor
Oe An

Xe

c) Steigerung: Der Konflikt 720-1446 (727 V.)

IV 3. Epeis. 720-1043 (324)
[11] 720-823 (104) Ia. Reden, Stichom.
[12] 824 - 886 (63) Lyr. Kommos
[13] 887-1043 (157) Ia. Reden

D 2. Stas.
[14] 1044-1095

4. Epeis.
[15] 1096-1210

3. Stas.
[16] 1211-1248

(52) Lyr.

(115) Ia.

(38) Lyr.

VI 5. Epeis. 1249-1555 (307)
[17] 1249-1446 (198) Ia.

Dialog, Rede

Rede

d) Schiusa: Die Lösung 1447-1779 (333 V.)

[18] 1447-1499 (53) Lyr. Kommos
[19] 1500-1555 (56) Ia. Dialog, Rede

F 4. Stas.
[20] 1556-1578 (23) Lyr.

VII Exodos 1579-1779 (201)
[21] 1579-1669 (91) Ia. Bericht
[22] 1670-1750 (81) Lyr. Kommos
[23] 1751-1779 (29) An. Dialog

Is

The

Is An

Kr

The

An The

Po

The

Bo

The


	Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos

