Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 2

Artikel: Euripides' lon und Sophokles' Oedipus auf Kolonos
Autor: Imhof, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 27 1970 Fasc. 2

Euripides’ Ion und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos
Von Max Imhof, Bern

Eine vergleichende Studie,
W. Theiler zum 70. Geburtstag
am 24. Oktober 1969 gewidmet

Mit seinem Optimismus fiir die Leistungsfahigkeit seiner Studenten hatte mich
der Jubilar vor Jahren vor das Thema ‘Forméhnlichkeit und -verschiedenheit der
sophokleischen und euripideischen Tragodien mit Schliissen auf ihre Abfolge’ ge-
stellt. Dieses Thema hat mich seither nicht losgelassen; ich wagte damals einen
sehr beschrinkten Beitrag abzuliefern und wage es heute noch einmal, obgleich
man mit den Jahren das Missverhéltnis zwischen einer solchen Aufgabe und der
eigenen Leistung nicht eben zuversichtlicher einschéitzen lernt!.

Ausseren Anlass zu der Studie hat diesmal eine gleichzeitige Beschiftigung mit
den beiden Stiicken gegeben; da erschien auf den ersten Blick manches vergleich-
bar: &hnliche Formen (die Parodos z. B.), der Schauplatz (ein Heiligtum und seine
Bedeutung im Drama), der verséhnliche Schluss. Manche von diesen Parallelen
erwies sich freilich bei der Uberarbeitung als nebenséchlich oder zufillig. Die Fiille
von Formen und Motiven in zwei Meisterdramen macht es méglich, in einzelnen
Parallelen fast jedes mit jedem Stiick zu vergleichen ; will man wirkliche Parallelen
vergleichen, muss das Gewicht eines Motivs, einer Form im Ganzen des Dramas
bestimmt und im Auge behalten werden. Andere Formen und Motive wiederum
sind nicht charakteristisch fiir das bestimmte Stiick, sondern fiir die beiden Dich-
ter allgemein oder eine bestimmte Entwicklungsstufe ihrer Kunst. So waren bei
der Beschrankung auf die beiden Einzelstiicke doch auch die anderen Dramen der
Schaffensperiode und das ganze Werk der beiden Dichter zu beriicksichtigen.

Form- und Motivvergleiche sind oft verwendet worden, um aus der Struktur
erhaltener Stiicke verlorene zu rekonstruieren, um die Gestaltung desselben Stoffes

! Der Beitrag von damals wurde spéter erweitert und gedruckt unter dem Titel Bemer-
kungen zu den Prologen der sophokleischen und euripideischen Tragidien (Diss. Bern 1953),
Winterthur 1957. Fiir den Ion gehe ich aus von dem, was in meiner Monographie steht
(Euripides’ Ion, Bern 1966), und dem, was ich von meinen zumeist wohlwollenden Kritikern
dazugelernt habe. — Der Aufsatz hier ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrags vor der
Literarischen Gesellschaft Bern vom Februar 1967. Aus dieser Gelegenheit — nur teilweise
fachliches Publikum — ergibt sich der eine Grund, warum auf die Angabe von Parallelstellen
und Sekundérliteratur verzichtet wurde. Ein anderer Grund liegt darin, dass solche Nachweise,
wenn sie mit einiger Ausfiihrlichkeit gegeben wiirden, den Aufsatz auf den doppelten Umfang
anschwellen liessen. Ein dritter Grund ist damit verbunden und im Text erwidhnt: Der
methodische Versuch schob sich im Laufe der Arbeit gegeniiber der speziellen Einzelinter-
pretation immer stirker als Hauptzweck in den Vordergrund.

5 Museum Helveticum




66 Max Imhof

bei verschiedenen Dichtern zu analysieren, um beim selben Dichter den Bau ver-
schiedener Dramen herauszuarbeiten; hier sollte der ausfiihrliche Vergleich dazu
dienen, auf Ahnlichkeiten und Besonderheiten bei den beiden Dichtern hinzu-
weisen in zwel Einzelstiicken, welche auf der einen Seite die Gemeinsamkeit von
mythischer Uberlieferung und Formtradition, Zeitempfinden und Zeitstil, auf der
anderen Seite den Unterschied und Gegensatz der individuellen Gestaltung wie
Linsen das Licht zum Brennpunkt zusammenfassen. Da traten dann die fliichtigen
und zufilligen Parallelen zuriick hinter dem methodischen Versuch, die Lei-
stungsfahigkeit eines solchen Vergleichs zu erproben und zur Diskussion zu
stellen. Am Ende stiinde eine Formgeschichte und dann eine Gesamtdeutung der
beiden Dichter und der ganzen Tragddie. Hier ist nur ein Anfang gemacht, im
Form- und Motivvergleich der beiden Stiicke nur an einzelnen Stellen die Moglich-
keit der Ausweitung auf andere Aspekte der Interpretation, Sprache und Stil,
Menschen- und Gotterbild, die Tragddie und das Tragische angedeutet.

Der Form- und Motivvergleich steht im Vordergrund, die Chronologie, ein be-
sonderes Anliegen des Jubilars auch bei der Tragddie, wurde zuriickgestellt, da
zumindest die Abfolge der beiden Stiicke durch die Uberlieferung festgelegt ist.
Die postume Auffithrung des ‘Oedipus auf Kolonos’ ist durch Didaskalie-Nachrich-
ten belegt, das Stiick nach Form und Inhalt als letztes Wort und geistiges Testa-
ment des Sophokles kaum bestritten (Hypothesis II: Auffiihrung 401. Sophokles’
Tod 406/5). Euripides’ ‘Ion” wird in Strukturuntersuchungen jetzt mehrheitlich,
wenn auch nicht unbestritten, zwischen Taurischer Iphigenie/Helena und Phoenis-
sen (412 und 409) angesetzt; wir haben diese Datierung hier iibernommen, ohne
sie weiter nachzupriifen. Dann gehorten die beiden Stiicke ins selbe Jahrfiinft, wo-
bei ‘Ton’ vorausgeht; deshalb steht er auch im Vergleich meist voran. Die Einheit
des Zeitstils — die grosse Tragddienform in ihrer letzten Entwicklungsstufe, die
geistige Situation in Athen im ausgehenden 5. Jahrhundert — ist damit beim Ver-
gleich vorausgesetzt, weiter die Moglichkeit, dass der dltere, reifere, in sich gefestig-
tere Sophokles vom jiingeren, vielfiltigeren, widerspriichlicheren Euripides hie und
da gelernt haben konnte.

I. Die Handlung
Euripides: Ton Sophokles: Oedipus auf Kolonos
a) Exposition: Das Heiligtum
1-253 (253 V.)
Dem blinden Oedipus berichtet Antigone,

1-236 (236 V.)
Vor Apollos Tempel in Delphi berichtet

Hermes, wie er einst fiir seinen Bruder das
Kind, welches Kreusa ihm geboren, nach
Delphi gebracht hatte. — Ion versieht — vater-
und mutterlos, wie er meint — den Tempel-
dienst im Heiligtum. — Dem Chor athenischer
Méadchen, welche von aussen den Tempel be-
wundern, verwehrt Ion den Zutritt in das In-
nere.

dass sie nach langer Irrfahrt an einen heiligen
Ort in der Nahe Athens gekommen sind. Ein
Bewohner benennt die Stéatte als Heiligtum
der Eumeniden auf Kolonos. Oedipus betet zu
den Gottinnen um gute Aufnahme am Ort,
wo ihm das Ende seiner Leiden bestimmt ist.
—Da er sich dem Chor zu erkennen gibt, heisst
dieser ihn das Heiligtum verlassen.




Euripides’ Ion und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 67

b) Verwicklung: Die Begegnung

237-724 (488 V.)

Ion erfahrt von Kreusa den Namen und
Grund ihrer Herkunft und erziahlt von seinem
Leben; Kreusa berichtet von einer Frau —
sich selber —, welche Apollo vergewaltigt und
dann samt dem Kind verlassen habe. Xuthos
will das Orakel um Kinder bitten. Ion ver-
steht nicht, warum Apollo so handelt. — Der
Chor fleht Athene und Artemis um Kinder an
fiir Erechtheus’ Geschlecht und verflucht die
Statte der ungliicklichen Erstgeburt. — Mit
Miihe bringt Xuthos den Ion dazu, ihn nach
dem Bescheid des Orakels als seinen Vater
anzunehmen und mit ihm als Fremder nach
Athen zu ziehen. — Der Chor lehnt sich auf
gegen eine Herrschaft des vermeintlichen
Bastards in Athen.

254-719 (466 V.)

Oedipus bittet darum, dass er hier bleiben
darf, aber der Chor will die Entscheidung dem
Theseus tiberlassen. Ismene berichtet von der
Entzweiung der Briider ; Kreon wird kommen,
um Oedipus nach Theben zu holen. Dieser
verflucht seine Vaterstadt und bittet den
Chor um Schutz. Ismene geht, den Eumeni-
den zu spenden. — Im Zwiegesang erfahrt der
Chor von Oedipus die Ehe mit der Mutter und
den Mord am Vater. — Theseus, dem Oedipus
von seinem Grab grossen Segen fiir sein Land
voraussagt, verspricht, ihn gegen die Gefahr
zu schiitzen. — Ein Preislied des Chors auf den
blithenden Kolonos, auf das Gewichs des
Landes, den Olbaum, und auf Athene und
Poseidon.

c) Steigerung: Der Konflikt

725-1249 (525 V.)

Kreusa erfahrt vom Chor den Orakelspruch;
da fordert der Alte sie auf, Xuthos und Ion
zu toten. — Aus dem Schmerz iiber den Verrat
des gottlichen Verfiihrers Apollo steigt Kreu-
sas bittere Anklage gegen den Gott. — Sie er-
zihlt von der erzwungenen Hochzeit und der
Aussetzung des Knaben; da iiberredet sie der
Alte, sich durch die Ermordung Ions am Gott
zu riachen. — Der Chor bittet Hekate um gutes
Gelingen fiir den Mordplan, da er den Bastard
nicht am eleusinischen Festzug haben will. -
Ein Diener berichtet, wie Ion, beim Freuden-
mahl unter dem Zelt durch Apollos Eingriff
dem Gifttrunk entgangen, mit den Delphiern
unterwegs ist, um Kreusa zu toten. — Der
Chor fiihlt den Tod herannahen.

720-1446 (727 V.)

Der schmeichelnden Bitte Kreons, nach
Theben zu kommen, schleudert Oedipus seine
zornigen Vorwiirfe entgegen. Obgleich der
Chor sich widersetzt, lisst Kreon Antigone
und Ismene wegschleppen. Als er auch dem
Theseus Vorwiirfe macht, bricht Oedipus er-
neut mit gewaltigem Zorn iiber ihn herein; er
muss abziehen. — Der Chor wiinschte mit im
Kampf zu sein um die Befreiung der Méid-
chen; Gebet um Hilfe. — Theseus bringt die
beiden Médchen zuriick und kiindet einen
Fremden an: Polyneikes, welchen Oedipus
nur ungern vorlasst. — Lied des Chors von der
Torheit des Ubermasses, vom verhassten Le-
ben und gewiinschten Tod. — Polyneikes, des-
sen Bitte, nach Theben zu kommen, Oedipus
unter schlimmen Prophezeiungen abgewiesen
hat, kehrt nach Theben zuriick ins Verderben.

d) Schluss: Die Losung

1250-1622 (373 V.)

Kreusa fliichtet auf den Altar, von wo Ion
sie wegzubringen sucht. Da bringt Apollos
Priesterin das Kérbchen, in welchem sie ihn
einst gefunden hatte. — Uber diesem kommt
es zum seligen Wiederfinden von Mutter und
Sohn. — Als Ton vom Gott selber erfahren will,
ob er wirklich sein Sohn sei, bringt Athene in
Apollos Auftrag die Bestiatigung, Befehl, nach
Athen zu ziehen, und Verheissung ruhmvoller
Nachkommenschaft. Mit Versohnung und

1447-1779 (333 V)

Bei Donner und Blitz setzt Oedipus gegen
die Angst des Chors die Gewissheit des Todes
und schreitet dem Theseus voran zur Statte
seines Grabes. — Gebet des Chors an den Gott
der Unterwelt um gute Fahrt fiir den Gast-
lichen. — Ein Bote meldet den Tod des Oedi-
pus; von der Stimme eines Gottes gerufen,
hat er von seinen Kindern Abschied genom-
men und ist dann auf geheimnisvolle Weise
entriickt worden. Die klagenden Kinder sucht




68 Max Imhof

Lob der Gottin und des Gottes endet das  der Chor zu beschwichtigen. Theseus versagt
Stick. ihnen das Grab, will sie aber nach Theben zu-
riickgeleiten.

11. Der dramatische Aufbau

In einem ersten vergleichenden Uberblick iiber den dramatischen Aufbau der
beiden Stiicke verwenden wir, wie schon vorweg in der Ubersicht iiber die Hand-
lung, ohne starre terminologische Bindung die traditionellen Begriffe Exposition,
Verwicklung, Steigerung und Lésung, welche sich fiir die grobe Gliederung einer
dramatischen Handlung von selbst anbieten. Fiir diesen Uberblick wie dann fiir
die Einzelinterpretation ist immer das Schema am Schluss (S. 881.) zu vergleichen,
welches aus der Interpretation herausgewachsen und nur in Verbindung mit ihr
sinnvoll ist. Zeichen in eckigen Klammern verweisen auf dieses Schema, Zahlen
in runden Klammern auf Verse.

a) Der Ezposition der Handlung dient die erste Einheit von Prolog und Parodos
[1 + A], vergleichbar in beiden Stiicken einmal darin, dass diese Exposition an-
gelegt ist um den Schauplatz eines Heiligtums, um Eindringlinge von aussen und
Verwalter, welche das Vordringen ins Innere verbieten. Die zweite, wichtigere
Parallele liegt darin, dass der gliickliche Ausgang im Prolog schon angelegt ist,
das Stiick die Gefdhrdung und am Schlusse das Erreichen dieses Zieles zeigt. Nur
ist das Motiv des Heiligtums in beiden Stiicken von verschiedenem Gewicht und
deshalb auch verschieden, in manchem gegensitzlich gestaltet:

Im ‘Ton’ ist die eine Hauptgestalt, der Titelheld, Verwalter des Heiligtums. In
der mittleren der drei Prologszenen [2] sehen wir 1ihn tétig in der heiligen Land-
schaft, zu welcher er selber auch gehort. Am Schluss der Parodos verbietet er den
Médchen, die eindringen mochten, den Zutritt zum Allerheiligsten. So sind die
zwel Motive, die Einheit Ions mit dem Heiligtum, die Ankunft und Abwehr der
Mé#dchen, voneinander getrennt, nacheinander an verschiedenen Stellen des Stiicks
plaziert, autonome Einzelszenen episch reihend aneinandergefiigt. Natiirlich ist
auch in diesem Drama jede der drei Expositionsszenen aufs Ganze bezogen [1-3]:
Die Rede als sachliche Exposition und am Schluss mit dem #usserlichen Motiv,
dass Hermes auf den Fortgang gespannt sich zuriickzieht; Ions Monolog und
Monodie vor allem durch das Motiv der Sehnsucht nach Vater und Mutter, wel-
ches jedoch erst durch den Verlauf des Stiicks sein volles Gewicht bekommt; die
Parodos wieder durch ein mehr dusserliches Motiv am Schluss, dass ndmlich die
Médchen mit Kreusa hergekommen sind. Aber was auffillt, ist die Selbstdndig-
keit, der variierende Eigencharakter der Szenen, mit denen Euripides sein Stiick
aufbaut. Die epische Reihung, welche in Hermes’ Prologerzidhlung ihren guten
Platz hat, ist bei ihm ein Charakteristikum der ganzen dramatischen Form.

Sophokles dagegen beginnt hier, wie meist, schon im Prolog unmittelbar dra-
matisch mit der Ankunft der einzigen Hauptperson, des Oedipus, von aussen beim
Heiligtum ; dieses muss dem Blinden erst im Dialog, zunéchst von Antigone, dann




Furipides’ Ton und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 69

vom einen Bewohner, schliesslich vom Chor der Einheimischen vorgestellt werden
[1-4]. In allen vier Szenen, besonders aber in der Parodos, wird deutlich, wie
Sophokles das Motiv des Heiligtums, in Teilmotive aufgelost, von Anfang an
steigernd in eine durchgehende Handlung dramatisch integriert. Oedipus hat den
Hain bereits betreten, als sein Verwalter, der Chor, ihn wieder daraus zu entfernen
sucht; das ergibt die dramatische Gestaltung und Spannung fiir den Augenblick,
zugleich eine erste Stufe in der Selbstenthiillung der Hauptperson. So ist diese
Selbstenthiillung, ein Hauptthema des ganzen Stiicks, von hier weg immer in
dramatischer Form gegeben, wihrend Euripides fiir die Selbstenthiillung der bei-
den Hauptpersonen zwei Monodien verwendet [2. 12], das dramatische Geschehen
ihrer Begegnung davon getrennt in den Stichomythien gestaltet [4. 20; vgl. 8].

b) Die Verwicklung [1I + B + III + C] hat im ‘Ton’ die Form einer Schein-
16sung: die vom Orakel eingeschwirzte Begegnung von Vater und Sohn. Dieser
Trugschluss ist in der Prologrede des Hermes angekiindigt, so ein gutes Beispiel
fiir die bewusst paradoxe Pointierung beim spiten Euripides. Vorweg steht, wieder
vollig getrennt von dieser Scheinbegegnung und Gegenhandlung, die Szene mit
der ersten Begegnung von Mutter und Sohn; sie kennen sich nicht, stehen sich
gegeniiber und reden von ihrem Leid und ihrer heimlichen Sehnsucht nacheinan-
der. Damit beginnt die Haupthandlung [4]. In der Gegenhandlung tritt Kreusa
vollig zuriick, verkniipft werden Handlung und Gegenhandlung erst im néchsten
Teil, in der Steigerung, wo im Mordplan deutlich wird, wie sehr Kreusa innerlich
mit diesem jungen Mann verbunden ist.

Im ‘Oedipus’ ist die Gegenhandlung in der Mittelszene des ersten Epeisodions
angelegt, im Bericht der Ismene [6]. Vorweg steht der Hinweis auf Theseus [5],
darauf folgt im zweiten Epeisodion dann sein Erscheinen [9]. So sind auch bei
Sophokles Handlung und Gegenhandlung in verschiedenen Szenen gegeben. Uber
die Formtradition — Beschrinkung der Neuauftritte und dramatischen Kombina-
tionen aus der Beschrinkung der Schauspielerzahl — kann sich auch der spite
Sophokles nicht ohne weiteres hinwegsetzen; aber Handlung und Gegenhandlung
sind doch miteinander auch im dramatischen Aufbau schon hier enger verbunden.

Im engen Geflecht eines Dramas sind die einzelnen Teile nicht scharf vonein-
ander abzusetzen. Die Selbstenthiillung der Hauptgestalten in der Erzihlung von
vergangenem leidvollem Geschehen hat Sophokles in der Parodos und dann im
ersten Amoibaion [4. 8], Euripides dagegen nach Ions Monodie vor der Parodos
in der Stichomythie am Anfang der Verwicklung [2. 4] zu einem ersten Hohepunkt
gefiihrt; denn bei ihm ist der Chor durchwegs der Gegenhandlung zugeteilt, wih-
rend er bei Sophokles weit mehr der Haupthandlung folgt. Dabei sind die Personen
des Chors im ‘Oedipus’ der Hauptperson zunichst fremd und feindlich gesinnt,
im ‘Ton’ Begleiterinnen der Kreusa.

¢) Zum dritten Teil, der Steigerung, zdhlen wir in beiden Stiicken das dritte und
vierte Epeisodion mit dem Stasimon, welches dazwischen liegt [IV D + V
+ E (4-VL[17] im OC)]. Im ‘Ton’ gehért der Kreusa das ganze dritte Epeisodion.




70 Max Imhof

Hohepunkt der Selbstenthiillung und der Gottferne, zugleich Mitte des Stiicks und
Beginn der zweiten Hilfte, ist ihre Monodie [12]. Danach schligt auch die Stim-
mung um In die neue Gegenhandlung, den Racheplan, dessen Misslingen der
Botenbericht im vierten Epeisodion bringt [15]. Auch da zeigt der ‘Oedipus’, bei
allem Fortschreiten der Handlung und der Spannung, im ganzen eine statische Drei-
teiligkeit. Um die Mitte, welche der Haupthandlung gehort, dem Ziel und der Ruhe,
verkorpert im Auftreten des Theseus vor und nach dem zweiten Stasimon [13. 15],
liegt diesmal als Klammer am Anfang und Schluss dieses Teils die Gegenhandlung,
die Verwirrung aus Theben, erst durch Kreon, dann durch Polyneikes [11. 17].

Inhaltlich vergleichbar ist das Chorlied in der Mitte, das dritte Stasimon im
‘Ion’, das zweite 1m ‘Oedipus’ [14], mit dem Hauptmotiv des Gebetes um gutes
Gelingen. Im ‘Oedipus’ liegen Wunsch und Bitte um Befreiung der Madchen aus
den Hénden des riicksichtslosen Réubers Kreon fast ungebrochen in der Linie
der Haupthandlung; der Wunsch wird auch erfiillt. Nicht so die Bitte des Chors
im ‘Ion’ um gutes Gelingen des abscheulichen Mordplanes; der Chor war auch hier
auf der Linie der Gegenhandlung. Misslingen hier, Gelingen dort sind die Voraus-
setzung fiir die gliickliche Losung.

d) Im letzten Teil, der Losung, wird der Unterschied im Verhéltnis der beiden
Dichter zur traditionellen Tragodienform besonders deutlich [Ion: VI. OC: VI [18]
+ F + VII]. Im ‘Ton’ deckt sich die Losung mit dem Formteil der Exodos, im
‘Oedipus’ beginnt sie mitten im fiinften Epeisodion [18]; das vierte Stasimon [20],
welches die Exodos abgrenzt, kommt hier in diesen Schlussteil zu liegen. Das ist
ein Aspekt der engeren Verbindung von Chor und Chorpartien mit dem Ganzen
bei Sophokles, ihrer Separierung bei Euripides. Allerdings deckt sich auch bei
diesem in solcher Abgrenzung die Form nicht ganz mit dem dramatischen Aufbau.
Denn die Lisung setzt erst mit der Priesterin ein und ihrem Koérbchen [19]; vor-
her kommt in der Exodos noch die Gegenhandlung zu einem Hohepunkt mit dem
Versuch des Sohnes, seine Mutter vom Altar wegzureissen und zu téten. Dagegen
hat im ‘Oedipus’ die letzte Verwirrung viel breiteren Raum, selbstéindige dramati-
sche Entfaltung in einem eigenen Epeisodion, der Polyneikesszene [17]. Mit der
Person des Polyneikes verschwindet auch die letzte Gefihrdung des Zieles, auf
der Biihne bleiben nur noch Oedipus’ Freunde, aus deren Mitte heraus er nach dem
gottlichen Zeichen, Donner und Blitz, mit Gewissheit seinem Tod entgegengehen
kann. Im ‘Ion’ bringt die Priesterin die Zeichen des Gottes, Kérbchen und Bei-
gaben, welche Mutter und Sohn vom gegenseitigen Mordplan auf den Weg der
Wiedererkennung und zum &usseren Ziel der Inthronisation in Athen fiihren.

I11. Motiwe und Formen
a) Exposition: Das Heiligtum

Einem dreiteilig-einheitlichen Prolog bei Sophokles stehen bei Euripides zwei
unabhéngige Hinzelszenen gegeniiber. Wie meist hat Euripides wichtige Motive




Euripides’ Ton und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 71

der Exposition — Ort, Vorgeschichte, Augenblick — separierend in der Prologrede
des Hermes [1] vorweggenommen, diese Rede somit einer Nebenperson iiber-
tragen, welche im Stiick nicht mehr erscheint. Ion kennt diese Vorgeschichte, seine
Vergangenheit, gerade nicht; seine Szene [2] ist von der Prologrede vollig getrennt
— fiir ihn jedenfalls, nicht fiir uns. Seine Exposition des Ortes sind anapéstischer
Monolog und Monodie: lyrische Gegenwirtigkeit. Die Personen, mit denen er
spricht, die Tempeldiener hier am Anfang wie dann der Chor am Schluss der
Parodos (94. 219), sind Gespréchspartner nur obenhin und fiir den Augenblick.
Gegenwirtigkeit der staunenden Betrachtung — auch da zunichst also frei erfun-
denes Stimmungsmotiv — findet sich wieder in der Parodos; auch von der Hand-
lung aus ist diese zunéchst ohne Verbindung mit dem Vorausgehenden, mit Ion.
Die eben ankommenden Maddchen, Begleiterinnen der Kreusa, bringen den Ansatz-
punkt fiir die Handlung des Stiicks. Erst am Schluss, wo Ion ihr Begehren, den
Tempel zu betreten, zuriickweisen muss, werden die beiden Szenen und ihre Per-
sonen #dusserlich miteinander verbunden (2191f.). Sophokles dagegen gewinnt aus
den Elementen der Exposition die dramatischen Motive, um in drei dialogischen
Szenen um die eine Hauptgestalt des Oedipus den einheitlichen Prolog aufzubauen.
Oedipus weiss von Anfang an um die bestimmende Wichtigkeit dieses Ortes, wo
fiir thn Gegenwart und Zukunft eins sind [1-3]. In der Parodos kommt dann noch
die Vergangenheit, in leidvoller Erfahrung gegenwirtig, mit dazu [4].

Vergleichbar in der Auflésung, der kommatischen Aufteilung zwischen Chor und
Schauspieler, scheint zunichst die Parodos [3 bzw. 4]. Aber Ion wird erst in der
zweiten Gegenstrophe ins Gesprich gezogen (219); vorher ist der Chor unter sich
aufgeteilt, in Halbchore, vielleicht in einzelne Choreuten, wie es der Selbsténdigkeit
im Thema entspricht: die Bewunderung des Tempels hat nichts mit Ion zu tun,
von thm nehmen die Médchen erst am Schluss Notiz. Dagegen ist die Parodos im
‘Oedipus’ aufs engste mit der inneren Entwicklungslinie verbunden, integriert, was
in ihrer Form zum Ausdruck kommt. Oedipus ist schon ins Heiligtum eingedrun-
gen und lésst sich nur widerwillig und schwer durch den Chor wieder vertreiben:
auf Strophe und Gegenstrophe folgt ein anapistisches Epirrhema, das erste Mal
zwischen Oedipus und dem Chor, das zweite Mal zwischen Oedipus und Antigone
(138-148. 170-175); im zweiten System sind die lyrischen Verse zwischen Chor,
Oedipus und Antigone aufgeteilt (176-187 = 192-206), Oedipus hat dazwischen
vier Anapéste allein (188-191); eine Art Epode schliesst an in lyrischer Sticho-
mythie zwischen Oedipus und Chor mit einem auffallend langen nviyoc daxrvdixoy
des Chors als Abschluss (207-236); Antigone wird darin nach der Hauptiiberliefe-
rung ein einziger Vers zugeteilt (217). Sie hat anschliessend eine larmoyante Arie,
deren Echtheit schon die Alten mit Recht angezweifelt haben (237-253).

An einem Einzelmotiv gehen wir iiber von der Beschreibung der Form zur Deu-
tung der Szenen der Exposition. In beiden Stiicken treten die Personen einmal
von der Bithne ab, um das weitere Geschehen zu beobachten (Ion 77 dis dv éxuddw,
OC 114 &wg @y éxuddw). Oedipus und Antigone treten ins Gebiisch des Hains, um




79 Max Imhof

wihrend einer Strophe die Bewohner der Gegend, wohl in Gruppen, sich nidhern
zu lassen. Damit haben sie das Heiligtum betreten: das dramatische Hauptmotiv
fiir die Parodos. Wieder zeigt sich, wie bei Sophokles jeder Teil, jedes Motiv mit
dem Folgenden und dem Ganzen verkniipft ist. Im ‘Ion’ tritt Hermes nach seiner
Rede ins Gebiisch, da er wissen mochte, was mit dem Phobussohn geschieht, wie
sich Apollo aus der Affire zieht. Das ist zundchst ein technisches Motiv, um den
Schauspieler, welcher fiir andere Nebenpersonen vollauf benotigt wird (Xuthos,
der Alte, der Bote, Athene), von der Biihne zu entfernen. Rein von der Handlung
her eine sehr diinne Verbindung mit der folgenden Szene; aber Hermes steht wih-
rend des ganzen Stiickes dort, auch wenn er nachher vergessen ist. Wir, die Zu-
schauer, haben seine Rolle iibernommen. Seine Rede ist nicht nur undramatische
Exposition, sondern auch ein Schliissel fiir die Deutung, legt einen Hintergrund,
vor dem die Handlung des Stiickes spielt, gibt dieser von Anfang an eine bestimmte
Bedeutung, Dimension, Tiefe der Ironie. Das ist der Sinn der Zweiteiligkeit des
Prologs. Die Ruhe und Ungebrochenheit der lyrischen Gegenwart in Ions Monolog
und Monodie ist nur Schein. Wir wissen es aus der Vorgeschichte und Prophezeiung
des Hermes, und es ist angedeutet in Tons heimlicher Sehnsucht nach Vater und
Mutter (109. 136).

Dass Euripides in der Prologrede eine alte Tragddienform weitergepflegt hat,
konnen wir vermuten, dass er eine weitreichende Tradition begriindet hat, beob-
achten. Mit Sicherheit ist dem ‘Ton’ wie anderen Stiicken zu entnehmen, dal} die
Prologrede fiir ihn — dhnlich wie der Chor fiir Sophokles — ein wesentliches Gestal-
tungsmittel fiir den tragischen Aspekt des menschlichen Daseins wurde. Dadurch,
dass die Rede Bezug nimmt auf manches Einzelmotiv und manche Einzelszene,
ist sie mit dem Stiick verbunden; in der Prophezeiung der Begegnung von Xuthos
und Ion ist die ganze erste Hélfte des Stiicks vorweggenommen. Aber die eigent-
liche Verwicklung und Lésung, die wirkliche Begegnung mit der Mutter, fehlt;
das zeigt, wie frei und iiberlegen Euripides in dem spéten Stiick die Moglichkeiten
dieser Form benutzt. Thren eigentlichen Sinn aber bekommt die Rede aus dem
Wechselspiel schon mit der zweiten Prologszene. Die lyrische Exposition der einen
Hauptperson wie des Ortes wire schon, aber flach, vordergriindig-untragisch ohne
die Spannung, die sich fiir uns aus der Prologrede ergibt; auch in der Stimmung
weniger dicht und wirksam, wenn die sachlichen Voraussetzungen hier hitten ge-
bracht werden miissen. Das ist der Grund fiir die separierende Arbeitsweise des
Euripides: die Freiheit zu gewinnen, mit seinen Mitteln sein Bild von den Men-
schen und vom Geschehen zu gestalten. Ions sentimentale Reflexion iiber Vater
und Mutter, die er nicht kennt, die Anspielung auf eine gliickliche Losung (dyadd
uoipa 1563), Elemente euripideischer Charakter-und Schicksalszeichnung in Mono-
log und Monodie, bekommen ihre Begrenzung und ihre Bedeutung, ihre Tiefe und
Ironie von der Prologrede her.

Die sachlichen Voraussetzungen in der epischen Erzdhlung der iambischen Pro-
logrede, die Exposition des Titelhelden in der lyrischen Form der Monodie zur




Euripides’ Ton und Sophokles” Oedipus auf Kolonos 73

ganz undramatischen, héchstens dusserlich bewegten Reinigung des Tempelplatzes,
schliesslich die Einfiihrung des Chors mit dem frei erfundenen und auch nur fiir
den Augenblick dramatischen Motiv der staunenden Tempelbetrachtung — so sind
bei Euripides die verschiedenen Elemente der Exposition an verschiedener Stelle,
in verschiedenen Szenen mit verschiedenen Personen gegeben. Bei Sophokles sind
alle diese Elemente dramatisch integriert in der Einheit der Exposition von Pro-
log und Parodos. Oedipus’ Blindheit gibt die dussere Begriindung dafiir, dass
schon zu Beginn die erste Beschreibung des Ortes im Dialog mit Antigone gegeben
ist (3. 10. 141.). In der zweiten Szene vermag die Hilfsperson des Einheimischen
den Ort als den Hain der Eumeniden zu benennen und damit dem Oedipus das
Losungswort fiir sein Schicksal zu geben (42. 46). Das entlockt diesem, nachdem
der Fremde gegangen ist, das flehentliche Gebet an die Gottinnen (841f.). Der
Dialog greift dann auch auf die lyrische Form der Parodos iiber. Im durchgehen-
den Dialog, in der Einheit und Bedeutung der einen Hauptperson, im Ansatz der
Haupthandlung — Oedipus weiss sich am Ziel, nach dem Garanten Theseus wird
geschickt — liegt die Einheit der Exposition bei Sophokles; und vor allem darin,
dass Handlung und Stimmung und Bedeutung in eins zusammenfallen.

Die Personen sind im Drama die Tréiger des Geschehens; bei Sophokles ist auch
das dramatische Geschehen das Hauptgestaltungsmittel. Nach dem Gesetz der
Gattung auch noch bei Euripides; aber bei ihm hat schon und gerade in der Ex-
position manches Platz, was zundchst mit den Personen und der Handlung des
Stiicks scheinbar nichts zu tun hat. Wir erwidhnen hier die beiden Elemente Deu-
tung und Stimmung. Hermes’ Prologrede hat als erziahlte Exposition keinen dra-
matischen Zusammenhang mit dem Stiick, aber sie deutet die Handlung. Ohne
diese Rede bliebe die nichste Szene und das ganze Stiick effekthaschende Riihr-
aktion. So sind die Handlung und ihre Bedeutung nicht mehr eins, sie kommen
nur im Zuschauer zur Deckung, in der Deutung, die der Dichter fiir ihn gibt durch
Prolog und Epilog. Mit Stimmung bezeichnen wir den Hauptgehalt der Ion-Szene
und der Parodos. Vor dem Hintergrund von Hermes’ Prologrede haben diese bei-
den Szenen dieselbe Intensitét im Lyrischen wie die Exposition des Oedipus im
Dramatischen, die Ton-Szene dazu dieselbe Intensitdt im Menschlichen. Das Leid
der Vergangenheit, woran die Menschen nicht schuld sind und das sie doch zu
ertragen haben — das ist der Grund, auf dem in diesen spéiten Tragidien das Ge-
schehen auf der Bithne aufgebaut ist.

Zum Schluss noch zwei Einzelvergleiche aus der Exposition: die Gestaltung der
heiligen Landschaft und Ions Monodie neben Oedipus’ Gebet. Auf die unterschied-
liche Bedeutung des Heiligtums — Apollos Tempel in Delphi hier, der Hain der
Eumeniden auf Kolonos dort — hatten wir im ersten Teil schon hingewiesen. Im
‘Ton’ ist der Tempel und Tempeldienst der Ausgangspunkt, der Ort, wo die eine
Hauptgestalt, der schicksallose Jiingling Ton, ihren Platz, ihre Aufgabe, ihre Ruhe
gefunden zu haben glaubt; dass es anders ist, wissen nur wir. Fiir Oedipus ist
dieser Ort das Ziel; er kommt, beladen von Alter, Blindheit und Schicksal, an




74 Max Imhof

diesen Ort, ahnt und erkennt sogleich, dass ihm das Orakel hier Ruhe und Erfiil-
lung verhiess. Daran hélt er dann in seinem grossartigen Starrsinn fest gegen alles,
was 1hn von diesem Ort und Ziel wegbringen will. Aber nicht nur das Motiv und
seine Bedeutung, sondern auch die Gestaltung der heiligen Landschaft lasst sich
vergleichen. Die Konkretheit, die Freude am Detail bei der Schilderung dieser
Landschaft ist in beiden Stiicken schon immer aufgefallen. Im ‘Ion’ gehéren dazu
die Gebdulichkeiten, der Tempel und sein Schmuck, der Vorplatz, die Umgebung
mit kastalischem Quell und Phédriaden, die heranflatternden Végel; im ‘Oedipus’
die Biische, die Steine und Stufen, die Grenzen des Hains. Doch auch hier derselbe
Unterschied. Bei Euripides sind diese Details poetisch-stimmungsvoll, scheinbar
losgelost und unbeschwert, nur dusserlich bewegt, zunéchst einfach Ausdruck der
Morgenstimmung in Apolls heiliger Landschaft; erst wenn man, durch die Prolog-
rede vorbereitet, genauer hinhort, merkt man, dass die Einheit der lyrischen
Stimmung gebrochen ist in Ions geheimer Sehnsucht; da setzt dann die innere
Handlung des Stiickes an. Die Bewegung von der Ferne zur Nihe, die Details der
unmittelbaren Umgebung finden sich auch im ‘Oedipus’: die Tiirme der Stadt von
weitem, Lorbeer, Olbaum, Reben und Nachtigallen in der Nihe — noch viel mehr
reine Natur, an ‘Bauten’ gibt es im Hain nur die Abgrenzung und den Altar — in
Antigones Schilderung des Ortes (14ff.); der heilige Hain, aus dessen Abgrenzung
sich der frevelbeladene Oedipus entfernen soll, in der Parodos (117ff.). Hier ist
die Landschaft Ziel und Schicksal, und so auch in der Gestaltung von Anfang an
ins dramatische Geschehen einbezogen. Die Einheimischen des Chors schildern
den Hain nicht, sie fragen nach Oedipus und was er darin wolle.

Am intensivsten ist die Landschaft gegenwirtig in Ions Paian (112-183), dem
Hohepunkt der Exposition; einem Preislied auf den Gott, welches das scheinbar
schicksallos gegenwirtige Tun in seinem Dienst begleitet und nur in Anspielungen
fiir uns auf die Verwicklungen und den Ausgang des Dramas hinweist. Dieselbe
bedeutungsvolle Intensitidt hat das kurze Gebet des Oedipus an die Eumeniden
(84-110, vorbereitet 44): das Orakel moge sich an dieser Stelle bewahrheiten, sein
leidvolles Leben zu Ende kommen. In diesem Gebet 1st das ganze Stiick als Wunsch
und Grundlage fiir die dramatische Gestaltung, ist Ziel und Schluss vorausgenom-
men, aber auch die Belohnung fiir die Aufnahme (92), Aufflackern von Zorn und
Fluch iiber die, welche ithn vertrieben (93), sowie das gottliche Zeichen, welches
das versohnliche Ende einleiten wird (94f., vgl. 1456ft.). Das Gebet ist in Gegen-
wart der Antigone gesprochen — und Oedipus hat sich versichert, dass sonst nie-
mand mehr da ist (81ff.) —, aber angesprochen sind die Eumeniden und wir. Eine
gemeinschaftlich-religiose Form, aber ausser im Refrain ganz monologische Re-
tlexion, ist auch Ions Paian, als Hymnus von der Person an den Gott gerichtet, in
Wirklichkeit vom Dichter iiber seine Gestalt zu den Horern in Vorbereitung und
Deutung des Stiicks.




Euripides’ Ion und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 75

b) Verwicklung: Die Begegnung

Auch in der Verwicklung, zu der wir hier die ersten zwei Epeisodien mit den
nachfolgenden Chorgeséingen zéhlen [II + B + III 4 C], ergeben sich einige
Parallelen in der dusseren Form wie im dramatischen Aufbau zunéichst einfach
aus den Gesetzen der dramatischen Gattung und der Form der Tragddie. Das erste
Epeisodion [II] bringt in beiden Stiicken das Moment der Spannung durch die
Gegenhandlung: das Auftreten des Xuthos mit dem Vororakel des Trophonios
hier, der Ismene mit ihrem Bericht aus Theben dort. Dabei zeigt der Akt bei
Sophokles eine klare, einfache Dreiteiligkeit. Im Zentrum steht Ismenes Ankunft
und Oedipus’ Fluch [6], davor Oedipus’ Bittrede [5], danach die Anweisung zum
Opfer [7]. Die beiden rahmenden Szenen und Motive sind eng mit der Exposition
verbunden, mit Oedipus’ Gewissheit, am Ziel zu sein, wie sie besonders in seinem
Gebet an die Eumeniden zum Ausdruck kam [3]; die Mittelszene dagegen mit dem
Motiv der Gegenhandlung weist in das Stiick hinein. Ob und inwiefern dieser drei-
teilige Aufbau eines Epeisodions um eine grossere und gewichtigere Mittelszene
sophokleisch 1ist, wird weitere Beobachtung zeigen miissen. Bei Euripides jeden-
falls sind hier die Gewichte anders verteilt. Da steht die grosse und bedeutsame
Szene der ersten Begegnung von Mutter und Sohn voran [4]; darin, dass in ihr die
zweite, wichtigere Hauptperson, Kreusa, dazu die Haupthandlung der Begegnung
exponiert wird, wire diese Szene — im Vergleich mit Sophokles, wo beides
schon dort erscheint — noch zum ersten Teil zu zidhlen. Die Gegenhandlung
setzt mit Xuthos’ Auftreten in der Mittelszene ein [5] und geht dann durch bis an
den Schluss des zweiten Epeisodions. Dieses Epeisodion [111] ist in beiden Stiicken
einfacher gebaut; es spielt zwischen zwei Personen ohne Neuauftritt: Ion und
Xuthos dort, Oedipus und Theseus hier. Scheinbare Beruhigung ist das Ergebnis,
freilich im ‘Ton’ als Gegenhandlung und Trugschluss — Xuthos erscheint nachher
im Stiick nicht mehr —, im ‘Oedipus’ auf der Linie der Haupthandlung und ihres
Zieles: Theseus ist wirklich der Garant der Ruhe.

Der Chorgesang zwischen den beiden Epeisodien [B] ist bei Euripides ein reines
Chorlied, wie dann auch das zweite und dritte Stasimon [C, D + K], bei Sophokles
ein Wechselgesang zwischen Chor und Schauspieler wie die Parodos; nachher
haben in seinem Stiick immer noch vier Stasima Platz [C, D, E, F]. Die engere
Verbindung des Chors mit der Hauptgestalt und Haupthandlung zeigt sich aber
nicht nur in der dufleren Form: das Lied nimmt einen wichtigen Platz ein in der
Reihe der Konfessionen des Oedipus, in seiner Selbstenthiillung und Selbstdarstel-
lung durch Bericht iiber die Vergangenheit. Bei Euripides gehorten in diese Linie
der Selbstdarstellung die erste und dritte Szene des Epeisodions, Begegnung von
Mutter und Sohn und Ions Monolog [4. 6]; das Chorlied hier ist mehr nur dusser-
lich mit den Personen und mit der Handlung verbunden. In der Form: als reines
Chorlied trennt es die Epeisodien stirker; im Inhalt: der Chor wiinscht Kinder-
segen fiir Erechtheus’ Geschlecht — damit begleitet er den Xuthos zum Orakel —




76 Max Imhof

und verwiinscht fiir seine Herrin Kreusa die Stdtte der Erstgeburt. Damit stehen
in dem Lied die beiden Motive im Gegensatz, aus deren Verbindung die Losung
kommen wird: zuerst angeblich Xuthos’ Sohn, wird Ion zum echtbiirtigen Erben
und Herrscher werden. Auch den Chor verwendet Euripides, um auf seine Art sein
Menschen- und Weltbild in pointierten Gegensitzen und unerwarteten Umschlidgen
herauszustellen.

Am Schluss der Verwicklung stehen in beiden Stiicken reine Chorlieder [C]. Mit
dem Preis des attischen Landes, wo Oedipus dann wirklich zur Ruhe kommen
wird, bezeichnet Sophokles einen grésseren Kinschnitt, einen Ruhepunkt, die
Mitte des Dramas — bei Euripides hat die Monodie Kreusas im dritten Epeisodion
diesen Platz [12]. Das Lied ist von der Mitte aus auf den Schluss gerichtet, auf
den Grundton der Haupthandlung gestimmt, gibt einen Durchblick auf den Sinn
des Ganzen. Zugleich steht es aber an seiner Stelle im Stiick, im dramatisch-anti-
thetischen Zusammenhang. Die Ruhe und Zuversicht gibt den Hintergrund, den
Kontrast, vor dem die unmittelbar folgende Verwirrung sich um so deutlicher ab-
setzt. Kontrast, aber eindeutiger, einseitiger, ist auch das entsprechende Chorlied
im ‘Ion’. Die attischen Maddchen nehmen Stellung zum Geschehen — gegen Vater
und Sohn, welche sich scheinbar gliicklich gefunden haben — mit dem Wunsch,
dass ihr Opfer nicht gelingen moge. Da ist ausgesprochen, was in Ton an ungeloster
Zuriickhaltung geblieben war, und vorbereitet, was unmittelbar folgt, der Mord-
anschlag. Somit zeigt dieses euripideische Lied auf seine Weise wieder engere Ver-
bindung mit dem unmittelbaren Bithnengeschehen. Man konnte es auch zu der
nichsten Szene stellen und damit zum folgenden Teil; nur sind Chorlieder wie
jeder Teil eines dramatischen Stiicks immer nach vorn und nach hinten verbun-
den, jede scharfe Abgrenzung ist willkiirlich. Es gilt, Mass und Art dieser Verbin-
dung beim einzelnen Teil, Stiick und Dichter zu beschreiben, damit den Stil.

So sind bei Euripides in der Verwicklung beide Chorlieder formal stirker von
der Handlung getrennt, inhaltlich durch Parteinahme wieder enger mit dem
Augenblicksgeschehen verbunden, mit dem Sinn des Ganzen dagegen kaum mehr
als durch Randmotive; die Bedeutung dieser Lieder fiir das Ganze liegt nicht so
sehr in der Handlung oder der Deutung wie in der Stimmung. Sophokles hat im
ersten Lied die Moglichkeit der unmittelbaren Verbindung mit dem dramatischen
(Gieschehen genutzt, im zweiten Lied dagegen die der gliedernden Funktion, der
grosseren Distanz vom unmittelbaren Geschehen und der Zuordnung zum Sinn
und zur Deutung des Ganzen.

So wire auch in unserer Beschreibung die Verwicklung ins Ganze einzuordnen.
Zundchst von den Personen und der Handlung aus: Nachdem in der Exposition
in der einen Person der eine Handlungsstrang angekniipft oder zumindest ange-
legt war, kommt hier in der Verwirklichung als Kontrapunkt der zweite dazu, den
wir als Gegenhandlung bezeichneten; die Verkniipfung der beiden Stringe als
Grundlage fiir die dramatische Handlung ist in der Begegnung angedeutet oder
in der einen Person angelegt. Im Drama sind es die neuen Personen, welche die




Euripides’ Ion und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 77

neuen Themen bringen, aber diese Personen und damit auch die Szenen sind bei
den beiden Dichtern von unterschiedlichem Gewicht und verschiedener Bedeu-
tung. Im ‘lon” geht die echte Begegnung mit der Mutter vorweg; das ist auch das
eigentliche Thema des Stiicks. Xuthos ist eine Nebenfigur, er kommt nur im ersten
Teil auf die Biihne, hier in drei Szenen der Verwicklung [5. 8. 9]. Er vertritt die
Gegenhandlung, bei Euripides ein vordergriindig-dramatisches Mechanema als
Darstellungsmittel fiir ein bestimmtes Gotter- und Menschenbild. Die Schein-
begegnung und -anagnorisis zwischen Xuthos und Ion dient dazu, die Grund-
situation des Stiicks, die Begegnung von Mutter und Sohn, zunéchst in ihr spek-
takuldres Gegenteil umzukehren, den gegenseitigen Mordplan. Nun liegt auch die
Moéglichkeit der Umkehrung der Situation an sich schon in der dramatischen Form;;
das européische Theater, besonders das Lustspiel, hat sie seit Euripides ausgiebig
verwendet. Nur mullte sie erst einmal eingefiihrt sein, insbesondere in das ernst-
hafte Genos der Tragtdie. Das gehort dem spaten Euripides, vor allem aber ge-
hort thm, wie der Umschwung auf mehrere und dann doch wieder dieselben Per-
sonen verteilt und aufs dusserste zugespitzt ist. Deshalb miissen diese Personen
die Biihne hiufig oder auch bald ganz verlassen, manchmal auch ohne weitere
Begriindung.

Auch bei Sophokles gibt es die Nebenpersonen, welche er nur fiir einzelne Motive
und Szenen braucht. Ismene erscheint hier und dann erst wieder am Schluss fiir
das Klageduett mit Antigone [6. 22]. Auch Kreon und Polyneikes haben nur je
eine Szene [11. 17]. Theseus dagegen geht als Motiv und als Person durch das
ganze Stiick. Aber sie alle stossen auf die Hauptperson, Oedipus, welcher die
Biihne erst vor der Exodos verldsst. Im Anfang mithsam heranschreitend, in der
Parodos sich widerwillig aus dem Hain heraustastend, dann sich nicht mehr von
der Stelle bewegend, nur noch bittend, flehend, zornig verfluchend, folgt er am
Schluss auf das gottliche Zeichen hin seiner inneren Sicherheit und schreitet als
Blinder den Sehenden voran auf das Ziel und Ende zu. Haupt- und Gegenhand-
lung sind in seiner Person konzentriert, die Nebenpersonen dazu da, seine Gestalt
auf der Bithne dramatisch sichtbar werden zu lassen. Die Haupthandlung, das
Schreiten zum Ziel, ist vertreten durch Antigone und Theseus. Oedipus’ Bitte um
Aufnahme und Schutz in Athen [5] findet Antwort in der Gestalt des Theseus,
seinem Versprechen im zweiten Epeisodion und im anschliessenden Chorlied [9. 10].
Ismene mit ihrem Bericht aus Theben und ihrer Ankiindigung des Kreon vertritt
die Gegenhandlung. Der Gegensatz und Konflikt, in Oedipus selber und seiner
Vergangenheit angelegt, in den dramatischen Szenen auf der Biihne sichtbar ge-
macht, aber immer zur Darstellung seiner Gestalt verwendet, wird das Ende und
Ziel des ganzen Dramas nicht dndern, hier so wenig wie im ‘Ton’. Dort fiihrt die
Verkniipfung von Haupt- und Gegenhandlung iiber einen schrecklichen Umweg
zum gliicklichen Wiederfinden; aber dieser Umweg iiber den scheinbaren Sieg der
Gegenhandlung bringt auch den pointierten Ausdruck des Leides der Vergangen-
heit und Gegenwart, der Tragik des menschlichen Daseins in Kreusas Monodie im




78 Max Imhof

néchsten Teil [12]. Hier fithrt die Verkniipfung von Haupt- und Gegenhandlung
zu der Begegnung des Oedipus mit seiner eigenen Vergangenheit, mit sich selber,
zur Darstellung seiner Grosse in Leid und Zorn, damit wieder zum Zentralthema
des Stiicks.

Von hier aus noch ein Wort zu der ‘Begegnung’, womit wir den Inhalt der Ver-
wicklung anzudeuten versuchten. Das Verhdltnis der Menschen zueinander, wie
sie einander zum Geschick werden, Begegnung, Wiedererkennen, Wiedervereini-
gung zweier Menschen, die sich nahestehen, ist ein euripideisches Zentralthema
besonders in dieser Schaffenszeit (Iphig. Taur., Helena, Ion). Hier in der Verwick-
lung des ‘Ton’ folgt auf eine wahre Begegnung ohne Erkennen mit der Mutter die
Scheinbegegnung aus falschem Erkennen mit dem Vater. Die Begegnungen sind
die Wege des Schicksals. Dagegen sind im ‘Oedipus’ die Begegnungen mehr nur
Mittel, Gelegenheit, die Hauptgestalt zu entfalten, Oedipus’ Charakter und Schick-
sal. Das Verharren im eigenen Kreise, der monologische Charakter, die einsame
Grosse der Helden, die schon in ‘Aias’ und ‘Antigone’ Szenen- und Dialogform
bestimmte, kommt auch dieser letzten der sophokleischen Gestalten noch zu. Frei-
lich wird Oedipus dariiber hinaus in diesem Stiick vom Anfang und Ende her
unter den Gedanken des Helfers fiir die Gemeinschaft gestellt, einen Gedanken,
dessen Wurzeln im sophokleischen Werk auch wieder weit zuriickzuverfolgen
wiren. Aber Antigone und Theseus, Ismene, spiter Kreon und Polyneikes sind,
wenn auch in weniger vordergriindig-technischer Art als etwa Xuthos im ‘Ion’,
Hilfsgestalten, Mittel zu dem Zweck, den Oedipus mit seiner eigenen Vergangen-
heit, mit der Welt der Gegenwart, mit der Hoffnung auf ein gutes Ende zusam-
menzubringen und so in seiner Grosse herauszustellen. Es sind andere Menschen,
die sich gegeniiberstehen und auf ihre Weise begegnen. Nationale Helden sind
zwar beide Titelfiguren. Ion zieht am Schluss mit seiner Mutter nach Athen, um
den Thron zu besteigen, welcher ihm als einem der mythischen Ahnen der Stadt
nach Blut und Recht zukommt. Oedipus wird zum Stadtheros werden. Aber be:
Euripides bleibt das ein nationales, hochstens noch bedingt politisches Motiv,
welches das Publikum in bewegter Zeit aktuell ansprechen mochte. Oedipus als
Stadtheros dagegen entspricht einem religisen Bediirfnis der Zeit. Soviel im ‘Ion’
von Apollo die Rede ist — er lenkt heimlich das Geschehen, iiberall bei den Um-
briichen hat er die Hand im Spiele, sein Heiligtum und sein Wirken ist dichterisch
und dramatisch ausgeniitzt —, wirklich geglaubte Macht ist er nicht mehr. Fiir
Euripides sind die alten olympischen Gotter tot, auch in ihrer letzten grossartigen
Wirkungsform bei Aeschylus. Die Menschen dieser aufgeklérten Zeit, die er ver-
tritt, haben einen anderen Glauben. In seinen Personen und ihren Begegnungen
gestaltet Euripides das Zeiterlebnis von der Briichigkeit des menschlichen Schick-
sals und Gliicks, gegen welche die alten Gotter keine wirksame Hilfe mehr bieten,
welche selbst zur Gottin wird, Tyche.

Dagegen rettet Sophokles ein Stiick des alten Glaubens an vernichtende und
hilfreiche Méchte verwandelt tiber die Aufkldrung hiniiber in seine Zeit und in




Euripides’ Ion und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 79

die Zukunft. Aufkldrung beseitigt den Glauben nicht, sie verwirft nur seine ob-
soleten Ausdrucksformen. Der Glaube, wo er wirklich noch lebt, schafft sich neue
Formen. Eine dieser Formen, welche im 5. Jahrhundert neu aufleben, ist der
Glaube an Heroen, an bedeutende Menschen und ihre Vergottlichung nach dem
Tode und ihre Hilfe fiir die Lebenden. Dass in bedeutenden Menschen Gottliches
in Erscheinung trete und wirksam sei, ist altgriechischer Glaube, welcher seither
in Renaigsancen und Humanismen weiterlebt oder wieder auflebt. Aber mit der
geheimnisvollen Entriickung des Helden im Tode, mit der Verkiindigung, im
Munde des Helden selber, von seiner segensvollen Wirkung nach dem Tod, mit
dem Kult des Heroengrabes gehort der ‘Oedipus auf Kolonos’ an die Wende zum
4. Jahrhundert, wo der Heroen- und Herrscherkult fiir lange Zeit zu einem wich-
tigen Bestandteil der religiosen Vorstellungen wird.

Oedipus bewahrt Ziige eines dlteren Menschenbildes, aber auch Ziige des Men-
schen seiner Zeit. Doch vor allem ist er eine sophokleische Gestalt. Er ist heroisch,
d. h. eigenmichtig, absolut, aus einem Guss, geradlinig, ideal. Zwar auch wieder
tief menschlich und spétsophokleisch, wenn er seine Taten immer wieder als ein
Erlittenes bezeichnet (266f. énel Td y’8oya uov |wemovdor’ éoti uarlov 7 dedpaxo-
7a). Aber doch auch wieder von seinem orakel-, d. h. gottverkiindeten Ziel her so
sicher und eigenméchtig, dass er seinen eigenen Sohn Polyneikes mit Wissen ins
Verderben zuriickstosst. Absolut und allein unter den Menschen, hat er im Stiick
keinen Partner, sondern nur Hilfs- und Gegenfiguren, die seinen Charakter, sein
gottbestimmt unbeirrtes, aber auch riicksichtsloses Schreiten zum Ziel sichtbar
und spielbar werden lassen. Gemeinsamkeit hat er nur mit den Géttern: das Gebet
an die Eumeniden vor der Parodos ist die Frage, Blitz und Donner vor der Exodos
die Antwort. Seine Grosse ist der Zorn, ihr Ausdruck die monologische Rede; aber
die Grosse kommt aus dem Leiden der Vergangenheit, welches sein Schicksal und
sein Charakter geworden ist — und das Stiick die Selbstenthiillung in Stationen -
und aus der gottbestitigten Sicherheit, dass dieses Leiden jetzt zu Ende ist.

Ton und Kreusa sind viel stirker an die Aktualitit gebunden, Menschen ihrer
Zeit, wie ihr Dichter, ganz diesseitig und gegenwirtig; auch leidend — das ist die
Einseitigkeit des tragischen Menschenbildes —, aber mit dem Leid nie ganz fertig
geworden ; fast krankhaft empfindlich im Erleben und Reagieren ; gottfern-gottnah
nur scheinbar in der dusseren Schicht von Anfang und Schluss, einsam in ihrem
Leid, welches in Augenblicken der Not aus ihnen herausbricht. Dem méchtigen
Zorn des Oedipus und seinen Reden steht, wiederum pointiert antithetisch, die
schone, aber scheinhafte Einheit mit dem Gott in Ions Monodie und die verletzte
Empfindlichkeit, Emporung und Anklage in Kreusas Monodie gegeniiber. Einheit
mit dem Gott im Lob ist Schein; fast ist Ion ihm am néchsten, wo er ihn am bitter-
sten anklagt. Dazu kommt dann, dass Sohn und Mutter sich begegnen als gleich-
wertige Partner, die zusammengehoren, zusammenwollen — in der Stichomythie
zu Beginn der Verwicklung — und dann auch zusammenkommen im Duett des
Schlussteils. Die Personen sind Abbilder, Teilbilder ihrer Dichter, aber auch ihrer




80 Max Imhof

Zeit. Wie Oedipus die Glaubigkeit, so vertreten Ion und Kreusa die Empfindlich-
keit der Menschen am Ende des 5. Jahrhunderts, das ganze Stiick ihren Glauben
an die irgendwie gelenkte Zufélligkeit des Geschicks, welches den Menschen zum
Schicksal wird. Es sind nicht mehr grosse Menschen und Heroen — solche gibt es
auch bei Euripides noch: Herakles, Hekabe, auch Medea —, sondern Menschen der
Gegenwart. Das ‘Sophistische’, ‘Rhetorische’ in der Sprache, das Theatralische,
Spektakuldre im Aufbau der Handlung ist die angemessene Ausdrucksform fiir
das Gebrochene, manchmal fast etwas Krankhaft-Fiebrige ihrer Erlebens- und
Empfindungsweise.

Zu oft schon hat der Vergleich der sophokleischen und euripideischen Gestalten
zu Missverstdndnissen gefiihrt, die Deutung des Euripides mit sophokleischen oder
modernen Begriffen zu Fehlschliissen. Das liegt daran, dass es nicht nur andere
Menschen sind bei Sophokles und Euripides, sondern dass eine andere Konzeption
vom Menschen dahintersteht, damit dann auch eine andere Auffassung von der
Rolle der Personen im Stiick, welches diese andere Konzeption des Menschen ge-
staltet. Bei Sophokles miissen die Doppeltragodien der friihen Zeit (Aias, Antigone,
Trachinierinnen) immer wieder gerettet werden, die anderen Stiicke, in denen
die eine Hauptperson bis zum Schluss auf der Biihne und im Zentrum der Hand-
lung steht, gelten fraglos als gegliickt und sophokleisch. Einheit von Person und
Handlung macht in besonderer Weise auch die Stirke des ‘Oedipus auf Kolonos’
aus. Die Handlung ist nur die eine grosse Selbstdarstellung der Hauptperson. Da-
gegen sind im ‘lon’ die Personen das Mittel, die Handlung aufzubauen, welche die
Welt abbildet und deutet. Die Handlung muss einheitlich — wenn auch pointiert-
antithetisch bei Euripides — und sinnvoll sein, nicht die Personen. Der Titelheld
Ton lésst sich als Gestalt mit Oedipus nicht vergleichen. Die einzelnen Ziige seiner
Person ergeben sich ad hoc, aus der bestimmten Situation einer Szene, sind nicht
aus der Einheit eines Charakters konzipiert und wachsen nicht zu einer solchen zu-
sammen. Nicht allméhlich und kontinuierlich, hochstens in Spriingen wird seine
Person entwickelt: an die Stelle der schicksallosen Einheit mit dem Gott im Prolog
tritt im ersten Epeisodion die Anklage an den Gott, im zweiten die Bedenklichkeit
der politischen Rede, in der Exodos dann nach der Gehissigkeit des Réchers die
Gelostheit des gliicklichen Sohnes. Er ist ein anderer auf jeder dieser Stufen; nicht
dass sich grobe Widerspriiche ergiben, aber auch nicht weil er sich entwickelte
oder nach und nach entfaltete, sondern weil die Handlung und die Situation das
Primat hat. Kreusa dagegen liesse sich in manchen Teilen mit Oedipus vergleichen.
Auch sie weiss um ihre leidvolle Vergangenheit, nur ist dieses Leid der Vergangen-
heit bei ihr nicht wie bei Oedipus zum Charakter geworden. Es ist unbewiltigtes
Leid geblieben, welches sie erst aus sich herausstellen muss, die einzige Heilung
dafiir, ihren Sohn, todlich bedrohen muss, bevor durch dussere Einwirkung — durch
Zufall, Tyche, hier verkleidet als Plan des Gottes Apollo und seines Personals:
Hermes, Priesterin, Athene — die Vereinigung und Losung kommt. Ion wird im
Laufe des Stiicks aus seiner hohlen Ubereinstimmung mit dem Gott herausgewor-




Euripides’ Ton und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 81

fen in den Zweifel. Aber nie eigentlich in Verzweiflung, die ganz ihm gehorte — so
wie die Vergangenheit und der Zorn Oedipus gehort, Oedipus ist —, sondern in gott-
und weltschmerzliche Reflexion. Auch er findet erst iiber den Mordversuch wieder
zu der Einheit mit dem Gott zuriick, die dann nicht mehr auf hohlem Boden steht;
aber fiir ihn werden diese Geschehnisse und Erlebnisse nicht zum Schicksal und
zum Charakter. So stehen bei Euripides ganz verschiedenartige Personen neben-
einander, weil es ihm nicht in erster Linie um die Personen oder die Menschen
geht, sondern um die Geschicke, welche sie treffen — Leid und Gliick der Begeg-
nung — und die Art, wie sie darauf reagieren.

c) Steigerung: Der Konflikt

Der Unterschied in der Handlungsanlage muss besonders in der zweiten Hélfte,
in der Steigerung und Loésung, auch im Bau zum Ausdruck kommen. Zur Steige-
rung gehort im ‘Ton’ das dritte und vierte Epeisodion mit dem Stasimon dazwi-
schen sowie der Chorstrophe nach dem Botenbericht [IV + D + V 4+ E], im
‘Oedipus’ das dritte, vierte und der Beginn des fiinften Epeisodions mit den zwei
Stasima dazwischen [IV + D + V 4+ E 4+ VI [17]]. Es ist die Polyneikesszene,
welche mit ihren fast 200 Versen iiberschiesst und den ‘Oedipus’ im Ganzen um
ungefihr 150 Verse linger werden lisst. Doch sollen Ahnlichkeiten und Verschie-
denheiten auch hier im Vergleich, vom ganzen Teil zur einzelnen Szene und Form,
skizziert werden.

In dieser Steigerung fiihrt die Gegenhandlung am weitesten ab von der Haupt-
handlung: Wiedererkennung dort, Erlosung hier. Weiter ab bei Euripides, welcher
zwel Hauptpersonen zur Verfiigung hat und in seinem Bediirfnis nach Pointen
und Effekten, welches zu seiner Zeit und seiner Person gehort, zwischen diesen
Hauptpersonen statt der Wiedererkennung zunichst die Begegnung im Mord-
anschlag aufbaut. Das ist bei ithm das einzige Thema dieses Teils, Mordplan und
Bericht vom Misserfolg; Spannung und Steigerung liegt darin, dass Plan und Be-
richt kontrar verlaufen, der Bericht iiberdies den Gegenschlag ankiindigt, welcher
dann zu Beginn des Schlussteils auf der Bithne aktuell wird. Bei Sophokles dagegen
zieht sich auch durch die Steigerung noch der dramatische Kontrapunkt von
Handlung und Gegenhandlung in ausgewogener Dreiteiligkeit im Ganzen wie oft
in einzelnen Epeisodien. Zur Haupthandlung gehért in der Mitte das vierte Epeis-
odion [15]: Theseus ist der Garant von Oedipus’ Freiheit und Ruhe; zur Gegen-
handlung gehéren das dritte und fiinfte Epeisodion [IV. VI], wo erst Kreon, dann
Polyneikes von Theben her die Ruhe des Oedipus zu stéren versuchen.

Dreiteilig ist in beiden Stiicken am Anfang das dritte Epeisodion [IV]. Bei
Euripides umrahmen die zwei Dialogszenen mit dem Alten und seinem Mordplan
[11. 13] den Héhepunkt des Dramas an Intensitit des tragischen Ausdrucks, zu-
gleich aufs Ganze gesehen den Beginn der zweiten Hilfte, Kreusas Monodie [12].
Bei Sophokles steht in der Mitte [12] das Dreigespriich zwischen Kreon, Oedipus
und Antigone mit den zwei kommatischen Strophen (833-843 = 876-886), eine

6 Museum Helveticum




82 Max Imhof

der dusserlich bewegtesten Szenen mit Beteiligung des Chors und der drei Schau-
spieler in Antilabai (820ff.; vgl. die Antilabai bei Antigones Riickkehr 1099ff.).
Um diese halblyrische Szene herum liegen zwei vorwiegend dialogische zwischen
Oedipus und Kreon: Forderung und zornige Abwehr [11. 13].

Das folgende Stasimon, das dritte im ‘Ton’, das zweite im ‘Oedipus’, hat je zwei
Strophenpaare, so auch nahezu die gleiche Lénge [D]: Bitte an Persephone, die
Gottin der dunklen Méachte, dass der Mordanschlag gelingen moge, weil man den
Bastard am heimatlichen Dionysosfest nicht dulden will im ‘Ion’. Bitte an den
Herrscher Zeus, die Stadtgottin Athene und das Geschwisterpaar Apollo und
Artemis um gliicklichen Ausgang des Gefechtes zwischen Athenern und Thebanern
im ‘Oedipus’.

Das vierte Epeisodion [V] zeigt im Vergleich, wie bestimmte traditionelle
Formen in ihrem Aufbau und in ihrer Stellung frei variabel sind und entsprechend
der Anlage des Stiicks eingesetzt werden konnen. Hier geht es um den Boten-
bericht. Wieder hélt sich Euripides enger an die Formtradition, wenn er den
Botenbericht in der Steigerung einsetzt [15]. Charakteristisch dagegen fiir ihn ist
die Ausgestaltung des Berichtes, die eingehende Schilderung des Festzeltes, in
welchem der Mordanschlag missgliickte. Allerdings stehen die scheinbar los-
gelosten Einzelheiten der Erzahlung dann doch wieder fiir den gottlichen Plan
der Rettung. Die Taube Apolls (1190f.) ist erstes Zeichen der Rettung durch den
Gott; spiter kommt dann die Priesterin mit dem Korbchen, am Schluss Athene
in Apolls Auftrag. Diese Stelle ist im Bericht, der ganze Bericht im Akt der Ver-
wirrung und Umkehrung der Ort, wo die Handlung umschlagt vom Mordanschlag
der Mutter zu dem des Sohnes, welcher allerdings als letzte Steigerung bei Euripi-
des schon zur Exodos gehort.

Ein Bericht von der Schlacht kénnte an dieser Stelle auch im ‘Oedipus’ Platz
finden, etwa auch als Kurzbericht und Ankiindigung fiir den Auftritt von Theseus
und Antigone, wie wir ihn oft in der élteren Tragodie haben. Aber Sophokles ver-
wendet die Mittel frei, seiner Absicht im einzelnen Stiick angemessen. Den Boten-
bericht hat er aufgespart fiir den Schlussteil, fiir die Erzdhlung vom unsichtbaren
und unsagbaren Geheimnis der Entriickung [21]. Die Schilderung der Schlacht
dagegen ist in den Gedanken des Chors im zweiten Stasimon auf die Biihne ge-
nommen [D], der dramatischere unmittelbare Auftritt der Antigone und kurz
danach des Theseus angeschlossen [15] — gegeniiber der élteren Epeisodionform
die beweglichere Szenengestaltung. Beide Auftritte sind Vorbereitung fiir die
letzte Verwirrung vor der Losung: Polyneikes [17]. Wie tief die Verwirrung reicht,
zeigt vorweg das dritte Stasimon [E], einstmals beriihmt als Kronzeugnis fiir den
griechischen Pessimismus (1224 un ptvat Tov dmavra vixd Adyov). Doch diirfte man
die Stelle, an der dieses Lied steht, nicht ausser acht lassen: in einem Stiick, wel-
ches zuversichtlich endet; vor der letzten Verwirrung, welche sich in der Exodos
auflosen wird. Die gldubige Zuversicht dort, der Pessimismus hier stecken die
Breite der Erlebnisfihigkeit ab, welche in der griechischen Tragodie Gestalt ge-




Euripides Ton und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 83

winnt. Im ‘Ton’ steht an dieser Stelle als Szeneneinschnitt eine einzelne Chor-
strophe, welche auf die Erzéhlung mit zitternder Todesfurcht antwortet und so
auf die keuchende Hast der letzten Steigerung in der Altarflucht vorbereitet, zu
der die Anapiste iiberleiten [16].

Wihrend der Botenbericht im ‘Ion’ in der Steigerung, im ‘Oedipus’ dagegen im
Schlussteil liegt, ist es umgekehrt mit dem dramatischen Element der letzten
Steigerung. Im ‘Ion’ ist die Altarflucht Kreusas [17] als kurze Szene und Auftaks
zur Losung an den Anfang des letzten Teiles zu ziehen, im ‘Oedipus’ leitet die Be-
gegnung mit Polyneikes [17] ein weiteres Epeisodion ein: eine gewichtige Szene,
der Hohepunkt der ganzen Gegenhandlung. Kennzeichen eines Epeisodions ist das
Neuauftreten einer Person nach einem Chorlied. Da der Antigone als dritter Person
in der Polyneikesszene eine bescheidene, aber wichtige Rolle zukommt, musste erst
Theseus abtreten und in einem Chorlied Zeit fiir den Maskenwechsel geschaffen
werden, damit Polyneikes auftreten konnte. So schafft die Beschrinkung der
dusseren Mittel die Form, den Stil. Der dussere Zwang der drei Schauspieler — ob
dem Sophokles selber oder der Auffithrung in diesem letzten Stiick ein vierter
Schauspieler zu gestatten sei, ist hier nicht zu entscheiden und dndert daran nichts
— gab dem Dichter die Gelegenheit, sein Bestes zu geben, dieses Chorlied und
danach diese Polyneikesszene.

Polyneikes spricht seinen greisen und blinden Vater an, aber der schweigt (1271
Tl owydc; vgl. Ton 241f., auch 582). Hat die wirkungsvolle erste Begegnung von
Mutter und Sohn bei Euripides fiinf Jahre vorher solchen Eindruck auf Sophokles
gemacht, dass er sie hier wiederholt fiir Vater und Sohn? Freilich, das Schweigen
verbirgt hier anderes. Dort bei Kreusa war es das heimliche tiefe Leid, welches
vom Gott kam und beim Anblick seines Tempels neu geweckt wird. Hier schafft
das frithere Leid zusammen mit der Gewissheit, dass es jetzt zu Ende kommt, den
grossen Zorn 1n Oedipus, der aber erst nach Polyneikes’ Erzdhlung aus thm heraus-
bricht (1348). Antigone muss ihn bitten, zu erzihlen (1280ff.). Es folgt aus dem
Munde des Polyneikes diese Erzidhlung (1284-1345: 62 V.) mit dem einen Prunk-
stiick episch-archaischer Schilderung seit Homer, der Teichoskopie, hier nach
mannigfacher Gestaltung auch in der Tragodie auf spater Stufe allerdings knapp
zusammengefasst (1308-1325). Noch einmal wird deutlich, wie Sophokles die
Formtradition ganz in den Dienst seines Gestaltungswillens stellt. Es gibt in der
Tragodie seit Aeschylus die Rede, Redepaare, den Redeagon, die Gesprichsszene
bis zur Zuspitzung von Stichomythie und Antilabai. Aber hier, in einem spéiten
Stiick, kommt es zu keinem Gespriich zwischen Polyneikes und Oedipus. Die Kluft
zwischen ihnen ist zu gross, jeder hélt seine Rede. Unféhigkeit, auf den anderen
einzugehen, ist hier die besondere Form der Einsamkeit des sophokleischen Hel-
den; sie ist als Wesen und Schicksal des Oedipus durch das ganze Stiick als gott-
gewollt begriindet. So stellt Oedipus gegen Polyneikes’ dringlich bittende Rede die
seine, wie immer in dem Stiick mit Anklage, Fluch und zuletzt Vertreibung (1348
bis 1396: 49 V.). Die Reden sind je durch zwei Zwischenverse des Chorfiihrers ab-




84 Max Imhof

gegrenzt (1346f. 13971.). Ein Gespriach, am Schluss mit Steigerung in Antilabai,
gibt es nur zwischen Polyneikes und Antigone (1399-1446: 48 V.).

Manche Einzelheit liesse sich weiter vergleichen. Etwa Polyneikes’ politische
Rede hier (1284-1345: 62 V.) mit derjenigen Ions in der Steigerung dort (585-647:
63 V.). An beiden Stellen dient der politische Inhalt und Ton dazu, das eigentliche,
personliche und egoistische Anliegen — Sehnsucht nach der Mutter dort, Wille zur
Herrschaft hier — zu verbergen und anzudeuten. edrvyrc ist ein Leitwort in der
Ton-Szene (623. 625. 650; vgl. 631. 668), diejenige des Polyneikes hier endet mit
dvotvyeiy (1446). Es ist in der Tragddie nicht nur der Chor, welcher in seinem Miss-
verstehen, Missdeuten, Verhiillen auf die richtige, eigentliche Bedeutung hinweist.

d) Schluss: Die Losung

Im Schlussteil [VI im ‘Ton’; VI [18] + F 4 VII im ‘Oedipus’] ist die scharfe
Abgrenzung ganzer Teile wie einzelner Szenen oft erst recht willkiirlich, der Ver-
gleich entsprechender Partien schwierig. Besonders bei Euripides zeigt sich eine
Steigerung des Rhythmus in der raschen Abfolge unerwarteter Umbriiche sowie
eine engere Verbindung der Szenen dadurch, dass gegen den Schluss der voran-
gehenden das Geschehen — oder der Dialog oder die Rede — auf die folgende Szene
zugespitzt wird, wie wir allerdings erst hinterher erkennen, wenn wir den Text ge-
schrieben iiberblicken. Das gilt etwa fiir die beiden Monologe Ions (13691f. 1512 1f.),
welche die jeweils erreichte Stufe der Losung zusammenfassen und zugleich die
neue Entwicklung n6tig machen. Bei Sophokles verbreitet sich iiber den Schluss
zusehends die trostliche Ruhe von Oedipus’ Entriickung, wobei freilich jede ein-
zelne Szene doch noch ihr eigenes Motiv der Aufregung und Bewegung hat.

Bei der Abgrenzung der Exodos lassen wir uns im ‘Ion’ leiten vom Formelement
der kurzen Tetrameterszenen, welche Beginn und Schluss markieren [17: 1250 bis
1260; 23: 1606-1622], wie etwa sonst Zwischenverse des Chorfiihrers Szenenteile
abgrenzen, Chorlieder die ganzen Epeisodien. Damit kommt die letzte Verwirrung
der Altarflucht in den Schlussteil zu liegen [17 + 18], als letzte Pointierung vor
der stufenweisen Auflésung mit Prophetis, Gnorismata, Athene. Im ‘Oedipus’ be-
ginnt die Exodos mit dem Botenbericht [21]. Das Lied vorher vor leerer Biihne
bezeichnet den Einschnitt, rafft die Zeit; besser, schafft den imaginéren Zeitraum,
wihrenddem geschieht, was der Bote nachher erzéhlt — Gang zur heiligen Stétte
und Entriickung -, wie auch den Stimmungsraum, die Seelenlage mit der Vor-
bereitung auf den Tod [20]. Der Schluss im weiteren Sinn dagegen, die Losung,
beginnt mit dem gottlichen Zeichen (1456), welches fiir den Chor Furcht, fiir
Oedipus Gewissheit des guten Endes bedeutet [18].

Ein Zeichen von den Gottern bringt den Umschlag zur Losung. Im ‘Ion’ sind
es die konkret-alltédglich-sentimentalen Gnorismata von Koérbchen und Inhalt
(13801.), im ‘Oedipus’ das archaisch-heroische Gétterzeichen und Theaterrequisit
von Donner und Blitz (1456). Die Losung selber vollzieht sich im ‘Ion’ in drei
Stufen; die erste und die letzte, Prophetis [19] und Athene [23], gehoren zum gott-




Euripides’ Ton und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 85

lichen Plan, zum dusseren Rahmen des Stiicks. Dazwischen steht als zweite Stufe,
eingeleitet durch das Gotterzeichen der Gnorismata, was Euripides eigentlich in-
teressiert, was das Stiick ‘Ion’ ausmacht und deshalb die grosste Ausdehnung hat,
die Begegnung von Mutter und Sohn [20-22]. Es ist auch hier wieder wie in der
ersten Begegnung zu Beginn der Verwicklung [4] ein stufenweises Finden der Ge-
wissheit, dass sie zusammengehoren; der Weg vom Schrecken des gegenseitigen
Mordanschlags zum Gliick des Wiederfindens (1395-1548). So sehr Tons Aufmerk-
samkeit der verhassten Morderin auf dem Altar gegolten hatte [18], wihrend des
Auftritts der Prophetis vergisst er sie vollig [19]; nach der Mahnung der Priesterin
bleibt er in der Selbstreflexion des Monologs (1369-1394). Er redet den Gott an
(1384), halt das Korbchen in die Hohe — da erkennt Kreusa das Zeichen, die Ge-
wissheit packt sie, sie stiirzt vom Altar auf Ion zu. Der setzt am selben Punkt wie-
der ein wie zuvor: ‘Packt die Morderin’ (Ad{vod’ 1266 und 1402). Am Schluss heisst
es dann ‘Liebste Mutter’ (1437), darauf folgt das Duett der Wiedererkennung
(1437-1509). Zwischen der Mo6rderin und der Mutter liegt fiir den Weg von der
ungeheuerlichen Verirrung zum gliicklichen Ende die Stichomythie (1395-1436),
eine Form, die bei Euripides nicht nur in diesem Stiick zur Begegnung gehort.

Im ‘Oedipus’ stellt das gottliche Zeichen von Donner und Blitz in der Haupt-
gestalt und 1im Chor noch einmal den Kontrapunkt des Dramas heraus: die
Handlung, den unbeirrten Gang zum verheissenen Ziel, und die Gegenhandlung,
alles, was den Oedipus vom Ziel abbringen will. Dafiir hat die Tragddie eine
authentische Form bereit, den Kommos; grossartig, dass Sophokles diese Form
gerade auch hier verwendet, und wie er sie gestaltet [18]. Der Chor mit seiner
Furcht hat die lyrischen Strophen, dazwischen Oedipus mit seiner Gewissheit vom
gliicklichen Ende die Jamben, den Dialog, immer vier Verse, die dreimal durch
einen fragenden Zwischenvers der Antigone geteilt und belebt sind (1459. 1474.
1488); das Ganze erinnert an die Parodos [4] und markiert im Gegensatz Anfang
und Ende, die Spannweite des Stiicks.

Das Ende, welches in beiden Stiicken eine Auflésung von Leiden und Schrecken,
Furcht und Zorn, in Freude, Zuversicht und Trost bringt, erreicht Euripides in
kurzen Szenen stufen-, fast wollte man sagen: ruckweise, pointiert-unerwartet,
mit neuen Uberraschungen und Verwicklungen selbst noch im Duett des Wieder-
sehens [21], wo Ion die Jamben und Kreusa die lyrischen Verse hat. Hier steht die
Kommosform fiir die gliickliche Begegnung und Vereinigung der beiden Haupt-
personen, das innere Ziel des Dramas. Aber dann 16st der Deus ex machina, Athene
— kein Notbehelf wegen mangelnden dramatischen Kénnens, auch nicht, nach
Athenes eigenen Worten (15571.), wegen der Feigheit Apolls, sondern aus natio-
nalem Anlass und als Ausdruck des Tycheglaubens — die letzten Schwierigkeiten
(1549-1605), und die Tetrameterklausel (1606-1622) gibt den vollkommenen Ein-
klang zwischen den beiden und dem Gott, an dessen Stelle Athene gekommen ist.
Zusammengefasst in den Antilabai vor der Chorklausel, wo die Fortfiihrung des
Gesprichs in Halbversen ein eigentliches Einstimmen bezeichnet. So ist das Ende




86 Max Imhof

des Dramas wie der Anfang mit Ions Monolog [2] seliges Gliick und Heiterkeit
unter den Menschen. Mit dem Gott und seiner Rolle kommt man freilich hier wie
tiberhaupt bei Euripides nicht ganz zu Rande.

Sophokles fiihrt seinen einzigen Helden ohne Umbriiche in der Handlung ruhig
dem Ziel entgegen. Beim Zeichen des Gottes gibt es fiir Oedipus keinen Zweifel
mehr, sicher schreitet der Blinde an den bestimmten Ort. Nach dem Botenbericht
von seinem Tod und seiner Entriickung [21], nach dem kommatischen Threnos
zwischen den Middchen und dem Chor [22] bringt Theseus am Schluss in Anapésten
die trostliche Bestatigung [23]. So durchzieht bei aller Losung und ruhigen Ge-
wissheit die Antithese als Grundgesetz der dramatischen Welt bei Sophokles auch
noch diesen Schlussteil: Die Furcht des Chors beim gottlichen Zeichen klingt nach
im Bericht des Boten und im Trauergesang der beiden Téchter; Theseus setzt ihm
ein Ende, indem er dem névdew die ydois entgegenstellt (17521.). Die Antithese
steckt den Raum ab, gibt die Tiefe. Das Grundgesetz der dramatischen Form ist
Abbild der menschlichen und tragischen Dimension: Freude und Trauer, Gliick
und Leid in notwendiger Verkettung.

Mit Theseus hier, Athene dort, welche beide die letzte Losung, den freudigen
Schluss bringen, sind die Stiicke mit Athen verbunden. Bei Sophokles wird auch
noch das lokalpatriotisch-staatsreligiose Motiv, das Geheimnis des Grabes, dra-
matisch ausgestaltet im Botenbericht, in der Klage der Kinder und im Trost des
Theseus, wogegen das Patriotische bei Euripides in der sachlich-traditionellen
Ankiindigung der Athene steht: die freudige Aussicht auf Inthronisierung und
méchtige Nachkommenschaft ist der Grund, worauf die Schlusszene der vélligen
Ubereinstimmung von Mutter, Sohn und Gott aufbaut. Aber nicht nur diese Hilfs-
figuren, sondern auch die Haupthelden sind mit Athen verbunden. Fiir Oedipus
hat diese Verbindung vielleicht erst Sophokles mit seinem Stiick gestiftet, Ion und
Kreusa haben lingst ihren Platz im athenischen Stadt- und Staatsmythus.

Noch einmal zeigt sich in diesem Motiv der Unterschied der Auffassungen. Im
‘Ton’ st es ein Einbiegen am Schluss in den staatlichen Mythus; im Stiick spielte
der Patriotismus hochstens beim Chor, vor allem im Motiv der Autochthonie und
der Abwehr des Bastards, dazu noch in Tons politischer Rede eine Rolle, dagegen
nicht im Hauptthema, dem rein menschlichen Sichsuchen und Sichfinden von Ion
und Kreusa. Im ‘Oedipus’ dagegen ist der Staatsmythus ins Ganze eingebaut, von
Anfang an die Bitte um Hilfe verquickt mit dem Versprechen der Belohnung fiir
die Stadt. Im Staatsheros und seinem Kult, dessen Stiftung der Oedipus auf Kolo-
nos zeigt, 1st das Menschliche und Gottliche und Staatliche vereint, und zwar nicht
nur am Schluss und dusserlich, sondern integriert in den Sinn des ganzen Dramas.

Sophokles behélt und iiberh6ht den Mythus in seinem letzten Stiick iiber das
Individuelle ins Staatliche und iiber beides hinaus in staatlichen Glauben und
kultische Institution. Auch Euripides ist noch an den Mythus und den staatlichen
Rahmen fiir die Tragodienauffithrung gebunden. Dadurch, dass er seinem Stiick
den Rahmen mit dem Gotterapparat gibt, findet er die Freiheit, in der eigent-




Euripides’ Ion und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 87

lichen Handlung in seiner Weise die Menschen und die Welt darzustellen, zugleich
mit Hilfe des Rahmens Personen und Handlung in die Distanz der Ironie zu
riicken. Seine Personen sind keine halb mythischen und heroischen Gestalten
mehr, aber auch keine attischen Vollbiirger und Staatsheroen. Menschen seiner
Zeit wie er selbst in ithrem Erleiden des Schicksals, welches nur mehr dusserlich
noch die Gestalt von Gottern hat, in Wirklichkeit die nicht mehr ganz trostliche
Form der Tyche. Sophokles mit der Heroisierung und Euripides mit der Tyche
weisen auf Glaubensformen — Staatskult und personlichen Glauben — des 4. Jahr-
hunderts und der spéteren Zeit voraus.

Vgl. zum Ganzen das Aufbauschema auf der folgenden Doppelseite.




88 Max Imhof
EURIPIDES: ION

a) Exposition: Das Heiligtum 1-236 (236 V.)

I Prolog 1-183 (183) 1.
[1] 1- 81 (81) Ia. Rede
[2] 82-183 (102) én } Monodie Jon
yr.
A Parodos

[3] 184-236 (83) Lyr. Wechsellied

b) Verwicklung: Die Begegnung 237-724 (488 V.)

11 1. Epeis. 237451 (215)
[4] 237-391 (155) Ia. Stichom.

[6] 392-428 (37) Dialog
[6] 429-451 (23) Monolog 1
B 1. Stas.

[7] 452-509 (58) Lyr.
III 2. Epeis. 510-675 (166)

[8] 510-565 (56) Tro. Stichom. Ion
[9] 566-675 (110) TIa. Reden |
C 2. Stas.

[10] 676-724  (49) Lyr.

c) Steigerung: Der Konflikt 7256-1249 (525 V.)

v 3. Epeis. 725-1047 (323)
[11] 725-858 (134) Kom. Dialog, Kommos, Reden
[12] 859-922 (64) Lyr. Monodie
[13] 923-1047 (125) Ia. Stichom.

D 3. Stas.
[14] 1048-1105 (58) Lyr.

V 4. Epeis. 1106-1249 (144)
[15] 1106-1228 (123) Ia.  Bericht

E [16] 1229-1249  (21) I&yr } Chorstr.

d) Schluss: Die Losung 1250-1622 (373 V.)
VI  Exodos 1250-1622 (373)

[17] 1250-1260 (11) Tro. Stichom.

(18] 1261-1319 (59) Ia. Rede, Stichom

[19] 1320-1368 (49) Stichom. Ion
[20] 1369-1436 (68) Monolog, Stichom.

[21] 1437-1511 (75) Kom. Duett

[22] 1512-1552 (41) Ia. Dialog

[23] 1553-1622 (70) Ia.

& } Rede, Dialog -

2.

3.
He

Bo

Pr

Ath

Schauspieler u. Personen
Chor




Euripides’ Ion und Sophokles’ Oedipus auf Kolonos 89

SOPHOKLES:

a) Ezxposition: Das Heiligtum 1-263
I Prolog 1-116 (116)

1 1-32 32) Ia.

[2] 33-80 (48)

[3] 81-116 (36)
A Parodos

[4] 117-253  (137) Lyr.

(253 V.)

Dialog
Dialog
Gebet

Kommos

b) Verwicklung: Die Begegnung 254-719 (466 V.)

11 1. Epeis. 254-509 (256)

[6] 254-309 (56) Ia.

[6] 310-460 (151)

[7] 461-509 (49)
B Amoibaion

[8] 510-548 (39) Lyr.
III 2. Epeis.

[9] 549-667 (119) Ia.
C 1. Stas.

[10] 668-719 (52) Lyr.
c) Steigerung: Der Konflikt 720-1446
IV 3. Epeis. 720-1043 (324)

[11] 720-823 (104) Ia.

[12] 824-886  (63) Lyr.

[13] 887-1043 (157) Ia.
D 2. Stas.

[14] 1044-1095 (52) Lyr.
\Y% 4. Epeis.

[156] 1096-1210 (115) Ia.
E 3. Stas.

[16] 1211-1248 (38) Lyr.
VI 5. Epeis. 1249-1555 (307)

[17] 1249-1446 (198) Ia.
d) Schluss: Die Losung 1447-1779

[18] 1447-1499 (53) Lyr.

[19] 1500-1555 (56) Ia.
F 4. Stas.

[20] 1556-1578 (23) Lyr.
VII Exodos 1579-1779 (201)

[21] 1579-1669 (91) Ia.

[22] 1670-1750 (81) Lyr.

[23] 1751-1779 (29) An.

Rede

Dialog, Reden, Stichom.

Stichom.

Kommos

Reden, Stichom.

(727 V.)

Reden, Stichom.
Kommos
Reden

Dialog, Rede

Rede
(333 V.)

Kommos
Dialog, Rede

Bericht
Kommos
Dialog

OEDIPUS AUF KOLONOS

Schauspieler u. Personen

1. 2. 3. Chor
Oe An
Xe

Is

The

The

The

Po

The

Bo

The




	Euripides' Ion und Sophokles' Oedipus auf Kolonos

