
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 1

Artikel: Zu Aristoteles Meri philosophias : (Cicero, Nat. deor. II 16, 44)

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Aristoteles IIcpl tpiXoaotpictç
(Cicero, Nat. deor. II 16,44)

Von Andreas Graeser, Princeton, N J.

Prof Willy Theiler m Dankbarkeit zugeeignet

Die hier folgenden Darlegungen setzen sich das Ziel, durch eine emigermassen
grundliche Analyse des Aristoteles-Testimoniums bei Cic Nat deor II 16, 44

nicht nur m der Kenntnis des Dialoges, sondern auch m den Sache selbst
weiterzukommen Mit Interpretations- oder Rekonstruktionsversuchen von Aristoteles-

'Fragmenten' hat es ja eine besondere Bewandtnis Gewiss weit davon entfernt,
die zur Diskussion stehenden Texte m ihrem spezifischen Gedankengang erst
einmal erklart zu haben, setzt die Detailanalyse oft vorschnell Prioritäten, die einer
kritischen Überprüfung eigenthch kaum standhalten durften

Besonders augenfällig wird dies aus der Diskussion jener Problemlage, die mit
der Frage nach dem Verhältnis der sogenannten kosmologischen Fragmente aus

dem II Buch II cp beiCic Nat deor I/II etwa zu bestimmten Partien in De caelo

I/II und Phys I einerseits und zu Metaph A und Phys VIII andererseits gegeben
ist1

Immerhin hat man hier doch von der Voraussetzung auszugehen, dass fur II.cp.

(III) im Prinzip nichts so zuverlässig bezeugt ist wie die Präsenz des 'Unbewegten
Bewegers' Denn laut Phys 194 a 35-36 (dazu vgl 198 a 34-b 4 und Metaph.
1072 b 1-3) muss der zweifache Smn des ov evexa als subjektiver und objektiver
causa fmalis m diesem Dialog ausführlich expliziert worden sein2.

Nun ist es andererseits evident, dass der axiomatische Charakter dieses Gedankens

vom ov èvexa nvoç qua 'Unbew egten Beweger' tatsächlich nur im systema-

* Fur Kritik und Gelegenheit zur Aussprache mochte ich an dieser Stelle Prof H F Cher-

niss, Prof D J Furley und ganz besonders Prof O Gigon danken
1 Leider bedeutet auch die jüngste Behandlung dieses Komplexes durch L Elders, Aristotle's

Cosmology A Commentary On the Heavens 4ssen 1966) 11-32 et pass alles andere als einen
Fortschritt

2 In diesen Zusammenhang gehörte vielleicht auch das semer Intention nach ganz und gar
unplatonische (anders P Wilpert, Die Stellung der Schrift über die Philosophie m der Gedanken

entwicklung des Aristoteles, JHS 77 [1957] 159f 'argumentum ex gradibus entium' (De caelo
279 a 30 35), doch hat Simplikios' Verweis auf II cp (In De cael 289, 1-2) insofern wenig
Evidenz fur sich, als er diesen Dialog offenbar nicht m der Hand gehabt hatte (vgl H Cherniss,
Aristotle's Criticism of Plato and the Academy 1 [Baltimore 1944] 119 587 u Note 77, vgl
auch L Tarân, AJP 87 [1966] 467) Allerdings kann man wiederum auch die Möglichkeit
nicht ganz ausschliessen, dass Simpl In De cael 288, 18-289,15 vielleicht doch den Original
text benutzt (vgl I During, Aristoteles [Heidelberg 1967] 326), denn dass Leute wie Adrastos
und Alexander von Aphrodisias den Dialog noch hatten, wird man immerhin als möglich er
klaren dürfen



Zu Aristoteles Ilegl q>iXoao<piaç 17

tischen Verband der tzqotsqov / vore^ov-Teleologie von ôvva/uç und êvégyeia3 voll
verständlich wird. Eben dieser notwendige Zusammenhang schliesst eine wenigstens

funktionelle Einheit des aristotelischen Wissenschaftsgebäudes in sich4.

Dies hat zur Konsequenz, dass für das III. Buch 77. Ç9.5 ein im Prinzip kohärenter
Gedankenbau anzusetzen ist, der sich von dem der Pragmatien wenigstens im
Sachlichen gar nicht grundlegend unterscheiden darf6.

Bedeuten nun aber die Dialoge, und hier besonders das III. Buch 77.99., sozusagen
nur die andere Seite derselben Sache wie die Pragmatien, dann wird die

Interpretation vor allem mit solchen Schwierigkeiten zu rechnen haben, wie sie uns
aus der durchaus mangelhaften Kenntnis der philosophischen Methode und der
schriftstellerischen Arbeitsprinzipien des Dialog-Schriftstellers Aristoteles erwachsen

müssen7.

Zwei der drei Aristoteles-Testimonia bei Cic., Nat. deor. II sind in das

Begründungsverhältnis der stoischen Demonstration «esse (Leos» eingearbeitet (15,
42 und 16, 44: fr. 23/24 Rose3, 21 W./R., 32 Untersteiner). Sie werden also

dem vierten jener Argumente dienstbar gemacht, die Kleanthes offenbar zum
Teil im Anschluss an Aristoteles (vgl. Sext. Emp. Adv. phys. 1, 20-23; zu 1,

3 Da die Akt-Potenz-Lehre (eine populäre Fassung bietet bereits der Protreptikos : Jambl.
Protr. 56, 15-22 Pist. fr. 14 W./R. B 79 Düring, dazu sein Komm. 245) ein immanenter
Bestandteil der Kritik an der platonischen Chorismos-Konzeption gewesen sein muss, kann
der genetische Ansatz dieser Struktur etwa durch P. Gohlke, Die Entstehung der aristotelischen
Prinzipienlehre (Tübingen 1954) 37f. und L. Elders Aristotle's Theory of the One (Assen 1961)
206-208 unmöglich korrekt sein; vgl. schon W. Theiler, Die Entstehung der Metaphysik des

Aristoteles, Mus. Helv. 15 (1958) 97 Anm. 40.
4 Vgl. bes. W. Theilers Interpretationen zu Sext. Emp. Pyrrh. 3, 218 und Adv. math. 10, 33:

Ein vergessenes Aristoteleszeugnis, JHS 77 (1957) 127-131.
5 Die durchwegs antiplatonische Basis (vgl. Procl. apud Philop. De aet. mundi p. 37, 17

Rabe) kommt in dem vieldiskutierten Passus a magistro suo Piatone dissentiens (Nat. Deor. I
13, 33) zum Ausdruck. Dass die doxographische Darbietung der platonischen und aristotelischen

Gotteslehre, ja auch das Referat über Xenokrates und Theophrast, faktisch über einen
Leisten gebrochen ist und den sachlichen Verschiedenheiten so gut wie gar nicht Rechnung
trägt, ist nicht weiter verwunderlich. Denn hier ist alles auf die Bedürfnisse der epikureischen
Polemik und Kritik abgestimmt. Mithin zielt das dissentiens, sofern es einen sachlichen Hinweis

bedeuten soll, wesentlich auf das, was die aristotelische Position in ihrer antiplatonischen
Tendenz eigentlich auszumachen scheint - nämlich auf die Differenz im Begründungszusammenhang

; aber eben dies braucht den epikureischen Kritiker gar nicht weiter zu interessieren
(einen durchaus gegensätzlichen Standpunkt vertreten etwa A. J. Festugière, La révélation
d'Hermès Trismégiste 2 [Paris 1949] 243 N. 1, und E. Berti, La filosofia del primo Aristotele
[Padova 1962] 376, die die Lesung uno aufgenommen haben).

6 Dies gilt ungeachtet der durchaus offenen Frage nach den systematischen Konsequenzen,
die etwa der 'Metaphysik'-Begriff in ZH& mit sich bringt: wie verhält sich beispielsweise das
ov f ov zur âxivrjroç ovaia Allerdings können systeminhärente Schwierigkeiten, wie sie z. B.
die aristotelische Bewegungslehre bereits in nuce verrät, auch durch denkbar komplizierte
entwicklungsgeschichtliche Konstruktionen nicht wirklich eliminiert werden (dazu sehr gut:
H. Cherniss, op. cit. [oben Anm. 2] 581 ff.).

7 Natürlich geht es in keinem Falle an, etwa - was nun auch Untersteiner tut (Aristotele,
Deila Filosofia [Roma 1963]) - gewissermassen mit der «Schere» Fragmente aus den
Pragmatien «herauszuschneiden» (K. Reinhardt, Kosmos und Sympathie [München 1926] 69ff.
warnte vor diesem Verfahren hinsichtlich der Aristoteles-Zeugnisse bei Cicero).

2 Museum Helveticum



18 Andreas Graeser

26 vgl. Metaph. 1075 a 11) als Quellen der natürlichen Gotteserkenntnis nennt
StVFr. 1, 528). Mithin soll der in 16, 44 dem Aristoteles zugeschriebene

Gedankengang nicht mehr und nicht weniger darstellen als eine Bestätigung dessen,

was vor allem nach II 11, 31-12, 32 und schliesslich auch 16, 43 fm ohnehin
feststeht sequitur ergo ut ipsa sua sponte suo sensu ac divinitate moveantur (seil astra).

Zu 16, 43 Möglicherweise stellt dieser Gedankengang eine nicht unbeträchtlich verkürzte
Version jener Argumentationsreihe dar, wie sie bei Sextus (Adv phys 1, 111-114) namentlich
auf die Stoiker und diejenigen zurückgeführt wird, die ihnen gleich die xcäv fiecöv vnagÇiv aus
der Bewegung des Himmels erschlossen hatten StVFr 2, 1016 inwieweit dieser Beweisgang

überhaupt als genum stoisch angesehen werden kann, mag zunächst dahingestellt blei
ben) - Anders als die Demonstration bei Sextus, deren Schema rjxoi ovv vno cpvaecoç xiveïrai
fj vno ngoaigeaecoç rj vno ôivtjç xai xax' âvayxrjv bis auf emen Punkt schon eher dem aristo
telischen in 16, 44 zu entsprechen schemt, orientiert sich der Duktus des Gedankens bei Cicero
an den heuristischen Prinzipien consilium, natura und fortuna Die Evidenz der gedanklichen
Beziehung zwischen den Texten bei Sextus und Cicero ergibt sich vor allem aus dem Verfahren,
das zur Ausscheidung der Erklarungshypothese natura bzw cpvaiç angewendet wird Bei
Cicero geschieht dies mit dem eigentümlich knapp formulierten Hmweis est enim plena rationis
Selbst die Voraussetzung, dass ordo atque constantia ihrerseits consilium m sich schhessen,
kann weder den Begriff natura erklaren noch dem Folgenden überhaupt hinreichende Evidenz
geben, so schemt es dann, dass hier ein Syllogismus ausgespart worden ist, der m semen Pra
missen zwischen einer besseren und schlechteren bzw rationalen und nicht rationalen cpvaiç
unterschieden hatte (vgl Sext 1, 84-85) In dem Text bei Sextus 1, 114 ist auf diese stoische
Implikation ausdrücklich hingewiesen (xal /nrjv ovôè cpvaei âcpavraarœ nagôaov -fj voega cpvaiç
àpe.vœv êori TavTtjç), sie ermöglicht auch erst die Schlussfolgerung, dass der Kosmos voegav
eyeiv cpvaiv vep' r\ç reray/aevœç xivelrai, fjnç ev&ecoç êoxi &eôç Gleichwohl hatte das Ergebnis
streng genommen lauten müssen voega cpvaiç, also ngoaigeaiç Dass der Begriff ngoaigeaiç nicht
mehr eigens m das Begrundungsverhaltnis aufgenommen wurde, hat semen Grund fur die
Stoiker kann er m einem solchen Zusammenhang kernen Sinn aufweisen ' So aber bleibt die
Argumentation auch deshalb unbefriedigend, weil sie sich auf die Ambiguitat eines Begriffes
zurückzieht, die dem Dispositionspunkt cpvaiç gar nicht eignen sollte ' - Cicero vermeidet diese
Schwierigkeit insofern also recht geschickt, jedenfalls muss füglich bezweifelt werden, dass sich
eine originär stoische Argumentation zweckmassigerweise an den Erklarungshypothesen cpvaiç
und ngoaigeaiç orientiert hatte Eine weitere Entsprechung bietet die Argumentation gegen
fortuna bzw ôivrj die detaillierte Exposition bei Sextus 1, 112-113 versteht sich meines
Erachtens als aristotelischer Gedankengang (s De caelo 304 a 4ff und Schol m Proverb Salo-
monis, cod Paris gr 174, f 46 a II cp fr 17 W /R der jedoch stoisch adaptiert ist (s.
unten)

Dass es Cicero hier wie auch anderswo ganz entschieden um einen Aufweis der
Macht- und Willensausserung des stoischen Gottes zu tun ist, scheint evident.
Immerhin verlohnt es sich zu prüfen, inwieweit diese stoisierende Tendenz den

Duktus eines ursprünglich aristotelischen Gedanken- und Argumentationszusammenhanges

etw a verdunkelt hat Vor allem ist es aber notwendig, auf einige elementare

Implikationen dieses ciceronianischen Textes aufmerksam zu machen

Merkwürdig genug nimmt sich schon das Schema natura, vi, voluntate aus, an
dem sich der Bew eisgang sozusagen als heuristischem Prinzip orientiert hatte Bei
Aristoteles selbst findet diese Reihe eigentlich nur m Metaph 1071 b 34-36 eine

gewisse Entsprechung.
Die nafwra-Hypothese scheitert bekanntlich an der Implikation, dass unter der

xivrjatç xaxa cpvaiv hier spezifisch die hneare Aufwärts- bzw. Abw artsbewegung der



Zu Aristoteles Ileqi cpiXoaocpiaç 19

kanonischen vier Elemente zn ihrem natürlichen Ort verstanden wird, Aristoteles
hatte wemgstens m einem Fall die Kreisbewegung von der xivpaig xaxà cpvaiv
einerseits und der xivr\atg Tiagà cpvaiv andererseits geschieden (De caelo 288 a 20)8.

Jedenfalls muss dies offenbar seiegierende Verständnis der xivrjoiç xaxà yvaiv
durchaus nicht ohne weiteres darauf hindeuten, dass Aristoteles das Phänomen
der 'natürlichen Kreisbewegung' m II.cp noch nicht bewältigt haben konnte9 Viel
naher hegt doch zunächst einmal die Vermutung, dass sich diese eigentümliche
Argumentation m einem weniger voraussetzungsgebundenen Zusammenhang
befunden haben mochte, der also etwa auch zu der Doktrin vom népinxov ocöpia
Innleiten sollte

Auch die andere Erklarungsmoglichkeit vi wird ausgeschieden nec vero dici
potest vi quadam maiore fieri ut contra naturam astra moveantur (quae enim potest

maior esse - Dieser Passus enthalt eine Reihe von Problemen 1 Nicht weiter
merkwürdig ist vielleicht der ]eweils spezifische Gebrauch des Begriffes natura,
eine solche Beziehung konnte ja sehr wohl m einem aristotelischen Text Platz
gehabt haben, m dem es darum ging, auch die Bewegung der Gestirne als xivpaig
xaxà cpvaiv auszuweisen. 2. Doch wie steht es dann mit dem Begriff vi? In dem
Passus quae enim potest maior esse vollzieht sich em immerhin eigentümlicher Übergang

von dem Begriff «Gewalt» zu dem der «Macht» im Sinn von Semsmachtig-
keit, man muss zwar bedenken, dass ßLa an sich schon zwei Aspekte hat es

bedeutet ebenso sehr ontologisch das Naturwidrige (von daher ist die vielmissdeutete
Stelle EN 1096 a 6 zu erklaren) wie ethisch die Ubermacht, die das éxovaiov
ausschaltet Und bei Problemen dieser Art kann die eine Bedeutung m die andere

ubergehen 3. Aber handelt es sich hier vielleicht nicht eher um einen stoisierenden

Zusatz, der das aristotelische voluntate der erwünschten Tendenz zur Demonstration

der unüberbietbaren Macht Gottes dienstbar machen soll (vgl II 11, 31 fin
Viel entscheidender ist jedoch em Anderes Es betrifft dies die Zulassung der

vi Hypothese überhaupt Denn Aristoteles hatte diese Hypothese ganz lapidar
mit einem Hinweis auf das ev évi erombr-Prmzip ausscheiden können danach

gibt es namhch - wenigstens im Prinzip10 - keinen Gegensatz zur Kreisbewegung.
Das heisst, sie kann nur xaxà cpvaiv oder überhaupt nicht vollzogen werden (vgl.
etwa De caelo 269 a 9-18, 270 a 18-20, b 32-271 a 33 u o) Dass hier, wie
aus der Exposition durch Cicero zu erschhessen ist, auf die Anwendung dieses

Prinzips verzichtet wird, hat semen guten Grund Denn allem auf dem Hmter-

8 Vgl H Cherniss, op cit 581, auch P Moraux, RE 24 (Quinta essentia), 1203, 36ff
9 Vgl etwa W K C Guthrie, The Development of Aristotle''s Theology (I), CQ 33 (1927) 166

oder Fr Solmsen, Aristotle's System of the Physical World (New York 1960) 287ff Note 1 und
L Elders, Aristotle's Cosmology 13 If noch immer spukt W Jaegers (Aristoteles [Berlin 1923]
155) fatale Fehleinschätzung von Arist EN 1112a21 m der modernen Diskussion

10 Vgl aber De caelo 277 a 23-36 (im eigentümlichen Widerspruch zu 288 a 22-27 oder
auch Phys 265 a 32), wo offenbar dem Gedanken Rechnung zu tragen versucht wird, auch die
Kreisbewegung als Aktualisierung der Möglichkeit qua Möglichkeit analog der Struktur von
Privation und Form (Phys 201 a 3-15) zu fassen, zu diesem Komplex vgl bes H Cherniss,
op cit 582ff



20 Andreas Graeser

grund der vermutlich methodischen Beschrankung auf ein seiegierendes Verständnis

der xîvqaiç xaxà (pvaiv muss der Hinweis auf eine derartig spezifische (und überaus

spezialistische) Implikation als undenkbar erscheinen

So wird es dann kaum uberraschen, dass die aristotelische Argumentation bei

Cicero evidentermassen an dem logisch schon eher voraussetzungslosen Gedanken

jener Reihe von Textstucken m De caelo I 2, II 1 und III 2 orientiert ist, die das

ëv evl èvavxiov-Prinzip ignorieren11 und sogar die Prämisse zulassen, dass die

Kreisbewegung zwar nur einem bestimmten Korper spezifisch sei, im Prinzip
aber von verschiedenen Elementarkorpern vollzogen werden konnte (269 a 7-9)12.

Besonders auffällig ist die Beziehung des apodiktischen nec vero dici potest zu De

caelo 284 a 15-16 ôià to pirjöepnäg nqooôeïa&ai ßiaiag âvâyxrjg, rj xaxé%ei xœXvovaa

(pÉQEOÛai necpvxôxa avxôv äXXcog und 284 a 29-31 âvâyxrj yàg xal xrjv xivrjoiv piexà

ßlag ovaav, eïjzeq xiveï (pégea&ai necpvxôxog xovngœxov ocbpiaxog aXXojç xal avveywç,
äayoXov elvai xal nâar\ç ànrjXXaypiÉvrjv gaaxœvrjç s/uipgovog13 Gleichwohl können
die eigentümlichen Unterschiede m der Intention nicht ubersehen werden 1. So

bezieht sich die erste Widerlegung der Tiagà cpvaiv — /ha-Hypothese m dem logisch
an 269 a 6-9 anschliessenden Textstuck 269 b 6-10 allem auf das empirisch
konstatierbare Faktum, dass noch keine naga qworr-Bewegung von Dauer gewesen sei,
hingegen habe sich die Kreisbewegung der Gestirne als unendlich dauerhaft
erwiesen 2. Ähnlich gelagert ist der Gedanke m II 1 hier wird im Rahmen einer
kritischen Stellungnahme zu früheren Lehrmemungen vor allem Piatons Konzept
der Himmelsbewegung als Theorie einer nagà (pvaiv — /Öia-Bewegung entlarvt14

11 Schon die antiken Kommentatoren konstatierten eme Schwierigkeit (vgl Simpl In De
cael 52, 5-18) Eme gründliche Analyse von De caelo I 2-3 verdanken wir O Gigon, Aristoteles
Studien, Mus Helv 9 (1952) 113-116

12 Diese Zeilen bedeuten, wie O Gigon, op cit 128 betont, eine evidente Störung im Kon
tinuum von 269 a 2-7, 9 ff G A Seecks Einwände Uber die Elemente in der Kosmologie des

Aristoteles, Zetemata 34 [München 1964] 125 138) können das von O Gigon avisierte Problem
der Kompilation und Komprimierung verschieden gearteter Texte nicht wirklich aufheben

13 Absolut unrichtig ist E Bignones Diagnose «queste ironiche entiche che Aristotele si

permette nelle opere di scuola verso dottrine platoniche gia da lui adottate» UAristotele
perduto e la formazione filosofica di Epicuro 2 (Firenze 1936) 355 N 2

14 Auch m De caelo 269 b 10-13 ist sicher nicht nur an Anaxagoras (VS 59 A 42, 7, A 71,

vgl Xen Mem IV 7, 7), sondern auch an Piaton gedacht, fur den ja die Gestirne primär
materielle Korper sind (Tim 40 a 2, dazu 31 b, ferner Epm 981 d-e, vgl Aet II 13 12 und
Procl In Tim 274 a-b), die erst einer Beseelung bedürfen (Tim 38 e 5 ôeapoïç re èp\pv%oiç aa>-

para Çôja êyevrj&r]) Dass Aristoteles unter der avayxrj ëfvpvyoç (284 a 23) wie ipvyrj avayxaÇovoa
(a 28) die platonische Weltseele verstanden wissen will (zu 284 a 31 vgl Tim 36 a), gewisser
massen als Pendant zur geistlosen âvayxrj, dem Tragheitsprmzip im prakosmischen Seismos
der fluktuierenden Spurenelemente, scheint ziemlich sicher Aber von dieser Frage hangt im
Prinzip nichts ab, weil das Verhältnis zwischen Weltseele und Kosmos einerseits, Gestirnseele
und Gestirn andererseits fur Platon offenbar das der Analogie ist {Tim 34 b, 36 e) In jedem
Fall muss das Phänomen Beseelung so, wie es von Piaton vorgestellt wird, gewissermassen
exemplarisch fur die naga pvaiv ßia Hypothese überhaupt der Kritik des Aristoteles an
heimfallen Dieser Punkt scheint von W D Ross, Aristotle's Physics (Oxford 1936) 98 nicht
scharf genug hervorgehoben zu sein Denn die antiplatonische Polemik bedeutet insofern
keinen Widerspruch zu De caelo 292 a 18-21 und jenen Stellen, an denen Aristoteles scheinbar



Zu Aristoteles IJeqI cpû.ooocpiaç 21

(vgl. aber Simpl. In De cael. 378, 29-379, 17) und als solche auch auf dem Weg
einer piavxeia tieqI xov fieov (zu De caelo 1. c. vgl. Simpl. 328, 27-31) in ihrem
Widerspruch zu dem Gedanken von der Ewigkeit und Göttlichkeit des ovqclvoç
ad absurdum gefuhrt, sie musste ja die Eudaimonie-Verfassung sowohl des

Bewegten als auch des Bewegers gründlich m Frage stellen (284 a 28-32)15.
Dass solche weniger voraussetzungsgebundene Überlegungen auf das III. Buch

II. cp. zurückgehen, scheint so gut wie sicher. Allerdings wird es sich bei diesem

Zusammenhang in De caelo I 2 und II 1 nicht eigenthch um jene Argumentation
handeln, die ihrem Ansatz nach die spezifisch stoische Ausdeutung der aristotelischen

Tiagà cpvaiv ßta-Hypothese als Explikation der unüberbietbaren Macht
Gottes unmittelbar ermöglicht haben konnte. Em solcher Ansatz mochte aber m
einem Zusammenhang von der Art geboten erscheinen, wie er uns m jeweils
verschiedenen Brechungen in Metaph. 1071 b 32-1072 a 18 und De caelo 300 a 20

bis 300 b 25 noch erkennbar ist.
Auch in De caelo III 2 wird ähnlich wie m 269 b 7-9 das êv êvi êvavxiov-

Prmzip ignoriert (300 a 25-27). Im wesentlichen geht es hier, kurz gesagt, um die

Möglichkeit der absoluten Vorgangigkeit einer jiagà cpvaiv — /ha-Verursachung
des natürlichen Bewegungsverlaufes überhaupt (vgl schon 286 a 18-20) Sie wird
mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit eines unendhchen Regresses folgerichtig
ausgeschieden (300 b 24-16). Denn jedem natürlichen Bewegungsverlauf sind zwei
Bedingungen gesetzt einmal ein natürlicher Anstoss (xo xivovv xaxà cpvaiv 300

b 21-22, vgl. Phys 255 a 20-24 und Simpl In Phys 121, 15-20), zum anderen

ein natürlicher Effekt (xà xivovpisva pir) ßia 300 b 22) Offenbar soll aus Formulierungen

wie 300 b 13-14 xal ôsl xr)v JiQißxrjv xivovaav [seil xivr/aiv] fir\ ßia xivelv,
âXXà xaxà cpvaiv und 300 b 21 xo xs yàg nqcbxov xivovv âvâyxrj xivelv, avxo xivovpievov,
xaxà cpvaiv16 nicht die Doktrin vom 'Ersten Unbewegten Beweger' herausgelesen
werden (vgl. De gen an 735 a 13 28)17. Denn es handelt sich hier gewissermassen

platomsierend von einer Beseeltheit der Gestirne spricht, als er im Grunde ja stets an vernunftbegabte

Potenzen denkt, die evegyeia sind (Metaph © 8, 6) Durch die faktische Eliminierung
des materiellen Aspekts wird an die Stelle des platonischen Kombinats von Seele und (sub
lunarem) Element etwas gesetzt, was auf die konsubstanzielle Identität oder wenigstens
Analogie von mjxmov acöpia und dem, was unter dem vovç %wqiotoç êvoa&ev èneiaicov ver
standen werden kann (etwa De gen an 736 b 22-29, De an 413 b 24-27, Metaph 1077 a 31

und Protr fr 6 W /R — B 67 During), hinauslaufen muss
15 Die Doktrin vom jiqôjtoç ovoavoç und der ngonr] epoga (zu 284 b 1 vgl 291 a 27-28) ist

natürlich nicht ohne den transzendenten Beweger denkbar Immerhin ist es interessant, dass
Aristoteles sogar m diesem Zusammenhang auf das systemmharente êv êvi êvavriov Prinzip
verzichten kann Dies beweist, wie wenig der Erklärung hier mit einem durchaus fragwürdigen
entwicklungsgeschichtlichen Ansatz wirklich gedient ware (Zu De caelo I 1 vgl O Gigon,
op cit [oben Anm 11] 123 ff)

16 Zur Frage der Interpunktion vgl H Cherniss, op cit 388 Note 307 naturlich gehört
xara cpvaiv zu xivelv, dies geht nicht nur aus der analogen Struktur von 300 b 13 14, sondern
auch aus der Logik des Argumentes hervor

17 Dies machte Guthrie, op cit 170 Note 1, gegen H v Arnim, Die Entstehung der Gotteslehre

des Aristoteles, SBWien, Phil Hist Kl 212, 5 (1931) 21-22 geltend, der hier einen Hinweis



22 Andreas Graeser

nur um das Schema einer logischen Deduktion18, die einem jeden natürlichen
Bewegungsablauf seine Bedingungen setzen soll. Freilich haben diese auch für das

Konzept der ersten Bewegung Geltung, und zwar im eminenten Sinn. Denn sofern

ja allein die Doktrin vom Ersten Beweger aristotelischer Observanz diesen

Bedingungen genügen kann, ja sie im Grunde auch erst garantiert, handelt es sich
dann dabei doch um mehr als nur um einen Spezialfall. Jedenfalls scheint dieses

Problem, wenn auch ganz und gar unambitiös, in 300 b 8ff. avisiert zu sein (vgl.
Phys. 265 b 17-266 a 1); ausdrücklicher geschieht dies in Metaph. 1071 b 31 ff.,
wo Aristoteles im Zusammenhang der eve^yeia-Konzeption der Bewegung ähnlich
wie in De caelo 300 b 8 ff. an Piaton und Leukipp monieren muss, dass sie die

erste Bewegung als solche nicht qualifiziert hätten : âXXà ôià xi xal riva ov Xéyov-

aiv, ovô' <(eiy wôl(fj)><x>ôi, rrjv aixiav, ovôèv yàg d>ç exv%e mvsïxai, âXXà ôeï xi
vnâg%eiv, coaneg vvv cpvaei pièv d)ôi, ßia ôè r) vno vov xxX. (1071 b 31-36).

Dass Aristoteles diesen Komplex in Tl.(p. nicht nur gestreift haben wird, scheint
soweit sicher. Denn wenigstens im Zusammenhang der Prinzipienlehre musste
auch das Problem der kontinuierlich geordneten Bewegungsprozesse anheimfallen19,

mithin auch die selbst für philosophiehistorische Reflexionen ungemein
fruchtbare naoà (pvaiv /h'a-Hypothese.

Denkbar wäre es also, dass die für Cicero belangvolle aristotelische Vorlage die

nagà (pvaiv /5/q-Hypothese auf etwa folgende Weise eliminierte: 'Wenn nun die
Gestirne - die ja offenbar nicht den Bedingungen der herkömmlichen Physik
(d. i. hier natura) unterworfen sind - wider ihre Natur so bewegt würden, wie sie

sich bewegen, dann müsste ihnen also ein Prinzip übergeordnet sein, welches naoà

(pvaiv, d. h. ßia wirkt. Eine solche Annahme erscheint aber aus zweierlei Gründen
als nicht sinnvoll. Denn einmal a) wäre der Himmel dann kaum, wie er es doch zu
sein scheint, unendlich dauerhaft20, zum anderen b) müsste diese Annahme der
konstatierbaren Tatsache entgegenstehen, dass sämtliche Bewegungsprozesse
dauerhaft geordnet sind und sich somit phänomenal als xaxà (pvaiv erweisen. Mit
der Annahme einer prinzipienhaften ßia-Verursachung ist dies also nicht zu
vereinbaren: nec vero did potest vi quadam maiore fieri ...'

Es ist nun interessant, dass die stoische Argumentation, die Sextus referiert
(1, 111-114), eben diesen ursprünglich aritostelischen Duktus dort wieder
erkennen lässt, wo sie die Unsinnigkeit der vno ôivrjç fj xax'âvàyxpv-Hypothese b) aus
der faktischen Ordnung sämtlicher Bewegungsprozesse und a) aus der gering
bemessenen Dauer ungeordneter Prozesse überhaupt erschliesst (1, 113-114).

auf den 'Selbstbewegten Beweger' gegeben sah, dem Aristoteles einmal angehangen habe.
Auch hier geht es nicht, wie Guthrie meint, um Piatons Konzept der Selbstbewegung: vgl.
H. Cherniss, op. cit. Note 307.

18 Vgl. H. Cherniss, op. cit. Note 307.
19 Vgl. n.p. fr. 17 W./R. und Philon, De aet. mundi 8, 39^3 fr. 19 c W./R.), auch Sext.

Emp. Adv. phys. 1, 113.
20 Vgl. De caelo 270 b 13-19.



Zu Aristoteles ITsqI (piXo<Jo<pia<; 23

Auf welche Weise der aristotelische Dispositionspunkt tpvoiç stoischen Kategorien

unterworfen und somit der intendierten Schlussfolgerung dienstbar gemacht
wurde, ist bereits gesagt worden (s. oben S. 18) ; unklar bleibt eben zunächst nur,
was es mit dem Dispositionspunkt Jigoaigeoig ursprünglich auf sich gehabt haben

mochte, und hier wiederum im Verhältnis von Physis und Prohairesis im Ganzen;
denn Prohairesis impliziert sozusagen die Idee eines personalen Planers, Demiurgen
oder Techniten. Und Aristoteles, der gegen Piaton Front macht, möchte ja eben
diesen personalen Faktor eliminieren zugunsten einer durch Personalität nicht
belasteten Physis ; aber an den personalen Demiurgen ist zunächst die teleologische
Fragestellung streng gebunden, denn echte Zweckhaftigkeit gibt es nur, wo ein
Wollen Zwecke verfolgt. Und eben diese Zweckhaftigkeit will Aristoteles keineswegs

preisgeben; sie ist es ja vor allem, die er gegen den Atomismus geltend macht.
Also unternimmt er das, was man fast als einen Gewaltstreich empfinden möchte,
nämlich die Kopplung der Zweckhaftigkeit mit der impersonalen Physis (dies ist
das Problem von Phys. 199 b 26-33, das auch von H. Wagner zu wenig
herausgearbeitet wurde); so hat die Unterscheidung zweier Typen der Physis in der
Stoa beinahe den Charakter eines unter dem übermächtigen Druck des Physis-
Begriffs überhaupt zustande gekommenen Kompromisses. Das Problem, das uns
mit der Alternative Physis/Prohairesis in II.cp. aufgegeben ist, wird somit erst
recht komplex.

Fraglich scheint auch, ob das atomistische Konzept der àivr\ in dem aristotelischen

Text ähnlich stark in den Vordergrund gestellt worden war wie in dem
stoischen Referat bei Sextus. Denn hier erscheint es gewissermassen exemplarisch
für den Gedanken der /ha-Hypothese, während der andere Aspekt (xar'âvdyxrjv)
überhaupt nicht weiter expliziert wird. Natürlich könnte es sich hier um eine

blosse Nachlässigkeit des Referenten handeln. Eher verständlich wäre diese

Eigentümlichkeit jedoch unter der Voraussetzung, dass Aristoteles mit dem Gesichtspunkt

âvdyxf] eine Kritik an Piatons Konzept der Himmelsbewegung verbunden
hatte; demnach würde diese Auslassung zu Lasten der stoischen Adaptation
gehen Immerhin mochten die Stoiker eine derartige Kritik an Piaton für ebenso

ungerechtfertigt halten, wie sie von ihrer dogmatischen Warte aus den Atomismus
als eigentlichen Verfechter der /ka-Hypothese verstehen mussten.

Doch nun zurück zu Cicero : Dass sein Résumé insoweit eine sachlich durchaus

mögliche Beziehung auf die aristotelische Exposition der naod (pvaiv — /k'a-Hypo-
these widerspiegelt, scheint eigentlich evident.

Wie steht es nun mit dem Folgenden Die Diagnose restât igitur vi motus astro-

rum sit voluntarius ist denkbar knapp gehalten und auch sonst wenig aufschlussreich.

Danach könnte der ursprüngliche Gedankengang etwa folgenden Duktus
gehabt haben: 'Wenn sich also die Gestirne 1. weder so verhalten, wie man es von
den bekannten Elementen erwarten darf, und wenn 2. diese Bewegung andererseits

auch aus logischen Erwägungen heraus (s. oben S. 19) nicht unter Zwang
vollzogen werden kann, dann hegt der Schluss nahe, dass die Bewegung freiwillig



24 Andreas Graeser

geschieht und mit der besonderen Natur der Gestirne selbst zusammenhängen
muss: also sind sie göttlicher Natur.'

Demnach hätte Aristoteles sämtliche dogmatischen Elemente vorerst ausgespart?

An sich besteht ja, prinzipiell gesagt, immer Grund zu der Annahme, dass

Ciceros Vorlagen nicht nur im Detail erheblich über das hinausgegangen waren,
was Cicero hernach, massiv verkürzt, präsentiert; in unserem Fall liegt das Problem
aber anders. Und dies hängt nun wesentlich mit der Grundintention und dem

Sujet des Beweisganges zusammen. Denn sofern es Aristoteles eigentlich nur um
einen Aufweis der Göttlichkeit der Gestirne zu tun war, konnte die Argumentation
auf all das verzichten, was nur unnötige Komplikationen aufwerfen musste. Das

gilt vor allem für die Doktrin vom Unbewegten Beweger und die vom ngwrog
ovgavôç: dass in dem unmittelbaren Kontext weder das eine noch das andere
ausdrücklich benutzt werden sollte, geht allein aus dem seiegierenden Verständnis
der xarà çwmr-Bewegung hervor; auch die ihrerseits weitgehend voraussetzungslose

Widerlegung der /9ta-Hypothese hatte, wie dann auch das Stück stoischer

Interpretation quae enim potest verrät, diese Doktrin zweckmässigerweise gänzlich

beiseite gelassen. Schliesslich hätte sich Aristoteles besonders im Hinblick
auf die Schlussfolgerung restât igitur zur Unzeit in den Aporien der ôvvajuig /
£r££»y«a-Struktur der kontinuierlichen Kreisbewegung (vgl. etwa Metaph. 1050

b 20-30) verstricken müssen, ohne dass dem eigentlichen Beweisziel damit
unmittelbar gedient gewesen wäre21. Gleichwohl musste sich die Argumentation für
ein sozusagen nachträglich erweiterndes Verständnis dessen offenhalten, was an
dogmatischen Implikationen aus dem Komplex der Prinzipien- und Gotteslehre
auf die voluntate-Hypothese zurückfallen mochte. So scheint es sogar, dass diese

Hypothese - wie sehr sie auch immer momentan den unmittelbaren Bedürfnissen
des Beweisganges verpflichtet ist - bereits den oder wenigstens einen Beziehungspunkt

auf die Doktrin vom Unbewegten Beweger voraussignalisieren soll. Denn
der mutmassliche Begriff jigoaigeaig22, der in diesem Zusammenhang offenbar mit

21 Es sollte einmal ausdrücklich mit der Möglichkeit gerechnet werden, dass Tl.ep. nicht etwa
gewisse Probleme nicht gekannt hätte, sondern sie bewusst als für die gegebene Absicht irrelevant

beiseite lässt. Die Entwicklungstheoretiker unterschätzen bei Aristoteles die klare Be-
wusstheit davon, was für die Lösung eines gegebenen Problems an Elementen notwendig ist
und was nicht. Dabei können die beiseite gelassenen Momente sehr wohl in ganz anderem
Zusammenhang zentral werden.

22 Den sichersten Anhaltspunkt dafür, dass Aristoteles diesen Begriff tatsächlich benutzt
haben wird, bietet meines Erachtens eben die Tatsache, dass sich dieses Wort im stoischen
Argumentationszusammenhang bei Sextus absolut unsinnig ausnehmen muss. Der Stoiker, der
den aristotelischen Beweisgang seinen (heterogenen) Kategorien unterwarf, scheint dies auch
insofern realisiert zu haben, als er lieber die Logik des Gedankens durchbrach, als den Begriff
Tigomgeaig in die Schlussfolgerung zu integrieren. Oder sollte der Begriff womöglich im Sinne
von Providentia missverstanden worden sein? Dies würde den sonderbaren Duktus der
Argumentation vielleicht eher verständlich machen. - Jedenfalls könnten, sofern diese Überlegung
notwendig ist, an Stelle von voluntarius êcp'avroïç und exovctiov gleichermassen gestanden
haben. Aber diese Frage lässt sich im Prinzip eben nur dann entscheiden, wenn man weiss, ob
Ciceros Schlussfolgerung (restât...) die entsprechende Conclusio bei Aristoteles resümiert oder



Zu Aristoteles liegt (pû.oGofptaç 25

der platonisch-akademischen Position kontrastieren soll23, wie sie etwa m Epin.
982 b-c zum Ausdruck kommt, verweist geradezu auf jene eigentumhche rékoç-

Struktur, wie sie das Verhältnis des transzendenten Bewegers als höchsten
Gegenstandes der Attraktion fur alle vernunftbegabten Potenzen im eminenten Sinn
kennzeichnet (vgl bes. Metaph 1072 a 28-1072 b 4, dazu Boss' Komm. II 375).
Dies besagt auch der sachhch analog gelagerte Gedanke m De caelo 292 a 20 bis
292 b 25 (291 b 25 verweist wohl auf 288 a 9-12). Hier werden die Gestirne als

mit nQâÇiç und Con) (vgl 286 a 9-12) begabte Wesenheiten vorgestellt, ihre spezifischen

Bewegungen somit als Ausdruck des Strebens nach dem ev erklart allem
der Ttgœroç ovoavôç erreicht dies vermöge einer einzigen Bew egung, wahrend die

übrigen Gestirne schon mehrerer bedürfen, um dem œç ägtara e%ovti nach Massgabe

ihrer Möglichkeiten nahezukommen In diesem Sinn soll die Kreisbewegung
offenbar als Akt der Ttgoaigeaig verstanden werden, als sie das 'Mittel', also das to
7CQ0Ç to téXoq bedeutet24 Bei Ciceio wird diese hintergründige Beziehung durch
den Begriff voluntas so gut wie ganzhch verdunkelt Und es ist auch durchaus

fraghch, ob Cicero - ihm mochte man ja an sich eine recht gute Kenntnis des

hellenistischen Aristoteles zutrauen25 - diesen Zusammenhang einfach ubersehen

hat oder ihn schlechtweg nicht zur Kenntnis nehmen und bringen wollte26.

Jedenfalls ist seme Interpretation schon insofern eklektisch zu nennen, als er
(oder vielleicht schon eine Vorlage?) der aristotelischen nqoaiqeoig etwas
philosophisch durchaus Heterogenes unterstellt, diese Supposition ist dann auch im
Verständnis dessen beschlossen, wras den Begriff vis als wesentliches Merkmal der
stoischen und besonders ciceronianischen Gottesvorstellung auszeichnet27. Mithin
ist es ihm auch möglich, etwas zu folgern, was gedanklich auf die prmzipienhafte
(platonische) Selbstbewegung hinauslauft, denn sie ist es ja, die als Modell alles

das erst gewahrleistet, was die unüberbietbare Macht- und Willensentfaltung des

stoischen Gottes inhaltlich ausmacht

ob sie sich an einen bestimmten Gedanken innerhalb der Argumentation anlehnt und dabei
womöglich vom Begrifflichen her ein freies Resume bedeutet Den einzig reellen Ansatzpunkt
bietet eben nur der Begriff voluntas, der im Hinblick auf das Sujet m De caelo 292 a 21
vielleicht eher auf ê^ovatov schliessen lasst

23 Dies gegen W Jaeger, Aristoteles 150
24 Vgl bes die fast selbstverständliche Distinktion m De caelo 292 b 6-9, dazu EN 1112 b 11.
25 Vgl O Gigon, Cicero und Aristoteles, Hermes 87 (1957) 143-162, auch L Taran, AJP 87

(1966) 467
26 Uberhaupt scheint Cicero die êvegyeia Konzeption der aristotelischen Gottheit nicht zu

kennen Oder ist diese Vakanz einfach darauf zuruckzufuhren, dass er mit einer m sich selbst
ruhenden Natur Gottes nichts beginnen kann? (Nat deor I 40, 110 virtusautem actuosa et
deus rester (d i der epikureische) nihil agens hat natürlich nichts mit dem èvegyeta Begriff
zu tun, wie R Philippson, Symb Osl 20 (1940) 34 zu der gegenteiligen Beobachtung gelangt,
ist rätselhaft, wo doch das Wort agere hier offenbar dem gr ngarretv entsprechen soll Die fur
die mittelalterliche Scholastik wichtige Gleichsetzung von èvegyeta und actus wurde meines
Wissens erst von Boethius, In Isag Porph comrn II 4 hergestellt CSEL 48 (1906) 93

27 Vgl etwa Leg I 21, Tusc I 30 35, Fin V 11 u v a M van den Bruwaene, La theologie
de Ciceron (Louvam 1937) 216-241 handelt über den Begriff vis kaum befriedigend



26 Andreas Graeser

Vielleicht war es von jeher das Schicksal dieses aristotelischen Beweisganges,
aus einem isolierten Zusammenhang heraus missinterpretiert zu werden. Denn dass

diese Hypothese überhaupt nur von dem verstanden und akzeptiert werden konnte,
der auch bereit war, die Doktrin vom transzendenten Beweger-Gott mitzudenken,
scheint evident. So mögen die bekannten polemischen Partien bei Epie., Ad Hdt.

77 (auch 81), Lucr. 5, 76-81, Philodem, De diis 3, col. 10, 6-11 (p. 30 Diels)
und schliesslich auch etwa Lact., Div. inst. II 5, 12-13 jene kritische Grundstimmung

bewahrt haben, der Aristoteles in Metaph. 1050 b 20 ff. Rechnung zu tragen
versucht: ôio âei èveqyel rjAiog xai äaxQa xai öXog o ovgavög, xal ov cpoßeqov [xrj
Trots arfj ô cpoßovvrai oi Tcegi cpvasœg, ovôè xâjuvei rovro ôgcovra (b 22-24). Demnach

ist also die kontinuierliche Kreisbewegung der Gestirne deshalb nicht èmnovog

(b 26), weil sie nicht die Potenzialität ihres Gegenteils in sich seh Iiesst28. Aber wie
mochte Aristoteles dieses im Grunde sehr komplizierte Bedingungsverhältnis in
seinem Dialog dargestellt haben? Vom rein systematischen Standort wäre ja
immerhin auch nach der Beziehung zwischen Tigoaigeatg und Potenzialität xarà
Aoyov im Bereich des Geistigen zu fragen: Wie ist etwa das Phänomen der
Wahlfreiheit mit einer auf die Kategorien des noOev not reduzierten Potenzialität der

Gestirnsbewegung zu vereinbaren? Hatte sich Aristoteles möglicherweise auf
das beschränkt, was in Metaph. 1072 a 28 ff. und in De caelo 291 a 20 ff. zum
Ausdruck kommt? Aber dies ist natürlich schwer zu sagen. Denkbar und durchaus
nicht zu weit gegriffen scheint die Annahme, dass Aristoteles den gesamten
Problemkomplex, der ihm vor Augen stehen musste, mit den Möglichkeiten einer
anderen (aber sachlich äquivalenten) Begrifflichkeit angegangen war.

Fassen wir zusammen: Das Aristoteles-Testimonium bei Cic., Nat. deor. II 16,

44 lässt sich formal aus dem Schema bei Sextus (Adv. phys. 1, 111-114)
rekonstruieren, inhaltlich vor allem aus jenen Passagen in De caelo erklären, die das
êv êvi erarr/or-Prinzip ignorieren und der Argumentation halber die naoà cpvaiv

/h'a-Hypothese zulassen.

Bei De caelo II 1 handelt es sich (entgegen der weitverbreiteten Ansicht) mit
einiger Gewissheit nicht um ein 'Fragment' aus II.cp., sondern um einen Text, in
dem TJ.ç?. offenbar stark benutzt worden ist. Hingegen versteht sich der stoische

Beweisgang bei Sextus als Torso jenes gesuchten ursprünglichen aristotelischen
Gedankens, dessen Duktus hier durch eine stoische Begriffserfüllung und zudem
schlechte Redigierung bis zur Unkenntlichkeit deformiert wurde. Im übrigen
scheint der andere stoische Beweisgang bei Cicero (II 15, 43) möglicherweise eine

seinerseits stark komprimierte Variante des stoischen Modells bei Sextus
darzustellen.

Bei dem ursprünglichen aristotelischen Beweisgang muss es sich um eine
Demonstration gehandelt haben, die ihrer aufweisenden Funktion entsprechend weit-

28 Ihre Potenzialität beschränkt sich auf die Möglichkeit des no&èv tiol; vgl. neben Metaph.
1050 b 21 auch 1072 b 4-7 und Phys. 261 a 19-25.



Zu Aristoteles liegt (ptXoaocptaç 27

gehend voraussetzungsungebunden operierte. Ihr oblag es, vermutlich im
III. Buch zum Zentrum der aristotelischen Kosmologie und Gotteslehre
hinzuführen. Dabei scheint sie ihrer formalen wie inhaltlichen Struktur nach so angelegt

gewesen zu sein, dass sie sowohl für die Doktrin von der besonderen Wesenheit der
Gestirne als auch für die vom 'Unbewegten Beweger' Anknüpfungs- oder
Beziehungsmöglichkeiten bieten konnte.

Jedenfalls hat sich, wenigstens von hier aus betrachtet, kein Anhaltspunkt für
die Annahme ergeben, dass für 77.99. ein wie auch immer unentwickelter Gedankenbau

in Rechnung zu stellen ist - von einer «Piatonic ontology»29 sicher ganz zu
schweigen.

29 L. Elders, Aristotle's Theory of the One 15; richtige Beobachtungen aus einer anderen
Problemsicht sind übrigens bei H.-J. Krämer, Der Ursprung der Geistmetaphysik (Amsterdam
1964) 131-137 vermerkt.


	Zu Aristoteles Meri philosophias : (Cicero, Nat. deor. II 16, 44)

