Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 1

Artikel: Zu Aristoteles Meri philosophias : (Cicero, Nat. deor. 11 16, 44)
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22343

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu Aristoteles Ilepi qidocoepiag
(Cicero, Nat. deor. 1I 16,44)

Von Andreas Graeser, Princeton, N.J.

Prof. Willy Theiler in Dankbarkeit zugeeignet

Die hier folgenden Darlegungen setzen sich das Ziel, durch eine einigermassen
griindliche Analyse des Aristoteles-Testimoniums bei Cic., Nat. deor. II 16, 44
nicht nur in der Kenntnis des Dialoges, sondern auch in den Sache selbst weiter-
zukommen. Mit Interpretations- oder Rekonstruktionsversuchen von Aristoteles-
‘Fragmenten’ hat es ja eine besondere Bewandtnis. Gewiss weit davon entfernt,
die zur Diskussion stehenden Texte in ihrem spezifischen Gedankengang erst ein-
mal erklart zu haben, setzt die Detailanalyse oft vorschnell Prioritdten, die einer
kritischen Uberpriifung eigentlich kaum standhalten diirften.

Besonders augenfillig wird dies aus der Diskussion jener Problemlage, die mit
der Frage nach dem Verhéltnis der sogenannten kosmologischen Fragmente aus
dem II. Buch I7.¢. bei Cic., Nat. deor. I/II etwa zu bestimmten Partien in De caelo
I/IT und Phys. I einerseits und zu Metaph. A und Phys. VIII andererseits gegeben
1stl.

Immerhin hat man hier doch von der Voraussetzung auszugehen, dass fiir I7.¢.
(IIT) im Prinzip nichts so zuverlissig bezeugt ist wie die Priasenz des ‘Unbewegten
Bewegers’. Denn laut Phys. 194 a 35-36 (dazu vgl. 198 a 34-b 4 und Metaph.
1072 b 1-3) muss der zweifache Sinn des 0% &vexa als subjektiver und objektiver
causa finalis in diesem Dialog ausfiihrlich expliziert worden sein?

Nun ist es andererseits evident, dass der axiomatische Charakter dieses Gedan-
kens vom 09 &vexa twog qua ‘Unbewegten Beweger’ tatsichlich nur im systema-

* Fiir Kritik und Gelegenheit zur Aussprache mdchte ich an dieser Stelle Prof. H. F. Cher-
niss, Prof. D. J. Furley und ganz besonders Prof. O. Gigon danken.

1 Leider bedeutet auch die jiingste Behandlung dieses Komplexes durch L. Elders, Aristotle’s
Cosmology: A Commentary On the Heavens (Assen 1966) 11-32 et pass. alles andere als einen
Fortschritt.

2 In diesen Zusammenhang gehorte vielleicht auch das seiner Intention nach ganz und gar
unplatonische (anders: P. Wilpert, Die Stellung der Schrift iber die Philosophie in der Gedanken-
entwicklung des Aristoteles, JHS 77 [1957] 1591.) ‘argumentum ex gradibus entium’ (De caelo
279 a 30-35); doch hat Simplikios’ Verweis auf Il.gp. (In De cael. 289, 1-2) insofern wenig
Evidenz fiir sich, als er diesen Dialog offenbar nicht in der Hand gehabt hatte (vgl. H.Cherniss,
Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy 1 [Baltimore 1944] 119. 587 u. Note 77; vgl.
auch L. Taran, AJP 87 [1966] 467). Allerdings kann man wiederum auch die Moglichkeit
nicht ganz ausschliessen, dass Simpl. In De cael. 288, 18-289,15 vielleicht doch den Original-
text benutzt (vgl. I. Diiring, Aristoteles [Heidelberg 1967] 326), denn dass Leute wie Adrastos
und Alexander von Aphrodisias den Dialog noch hatten, wird man immerhin als méglich er-
kldren diirfen.




Zu Aristoteles ITeoi guAocopiag 17

tischen Verband der wpdregov | Gorepov-Teleologie von ddvauis und évépyera® voll
verstindlich wird. Eben dieser notwendige Zusammenhang schliesst eine wenig-
stens funktionelle Einheit des aristotelischen Wissenschaftsgebédudes in sich?.

Dies hat zur Konsequenz, dass fiir das 11I. Buch /7.¢.5 ein im Prinzip kohérenter
Gedankenbau anzusetzen ist, der sich von dem der Pragmatien wenigstens im
Sachlichen gar nicht grundlegend unterscheiden darf®.

Bedeuten nun aber die Dialoge, und hier besonders das I1I. Buch /1.¢., sozusagen
nur die andere Seite derselben Sache wie die Pragmatien, dann wird die Inter-
pretation vor allem mit solchen Schwierigkeiten zu rechnen haben, wie sie uns
aus der durchaus mangelhaften Kenntnis der philosophischen Methode und der
schriftstellerischen Arbeitsprinzipien des Dialog-Schriftstellers Aristoteles erwach-
sen miissen’.

Zwel der drei Aristoteles-Testimonia bei Cic., Nat. deor. II sind in das Be-
griindungsverhéltnis der stoischen Demonstration «esse deos» eingearbeitet (15,
42 und 16, 44: fr. 23/24 Rose?, 21 W./R., 32 Untersteiner). Sie werden also
dem vierten jener Argumente dienstbar gemacht, die Kleanthes offenbar zum
Teil im Anschluss an Aristoteles (vgl. Sext. Emp. Adv. phys. 1, 20-23; zu 1,

3 Da die Akt-Potenz-Lehre (eine populdre Fassung bietet bereits der Protreptikos: Jambl.
Protr. 56, 15-22 Pist. = fr. 14 W./R. = B 79 Diiring, dazu sein Komm. 245) ein immanenter
Bestandteil der Kritik an der platonischen Chorismos-Konzeption gewesen sein muss, kann
der genetische Ansatz dieser Struktur etwa durch P. Gohlke, Die Entstehung der aristotelischen
Prinzipienlehre (Tiibingen 1954) 37f. und L. Elders Aristotle’s Theory of the One (Assen 1961)
206-208 unmoglich korrekt sein; vgl. schon W. Theiler, Die Entstehung der Metaphysik des
Aristoteles, Mus. Helv. 15 (1958) 97 Anm. 40.

4 Vgl. bes. W. Theilers Interpretationen zu Sext. Emp. Pyrrh. 3, 218 und Adv. math. 10, 33:
Evn vergessenes Aristoteleszeugnis, JHS 77 (1957) 127-131.

3 Die durchwegs antiplatonische Basis (vgl. Procl. apud Philop. De aet. mund: p. 37, 17
Rabe) kommt in dem vieldiskutierten Passus a magistro suo Platone dissentiens (Nat. Deor. 1
13, 33) zum Ausdruck. Dass die doxographische Darbietung der platonischen und aristoteli-
schen Gotteslehre, ja auch das Referat iiber Xenokrates und Theophrast, faktisch iiber einen
Leisten gebrochen ist und den sachlichen Verschiedenheiten so gut wie gar nicht Rechnung
tragt, ist nicht weiter verwunderlich. Denn hier ist alles auf die Bediirfnisse der epikureischen
Polemik und Kritik abgestimmt. Mithin zielt das dissentiens, sofern es einen sachlichen Hin-
weis bedeuten soll, wesentlich auf das, was die aristotelische Position in ihrer antiplatonischen
Tendenz eigentlich auszumachen scheint — ndmlich auf die Differenz im Begriindungszusam-
menhang; aber eben dies braucht den epikureischen Kritiker gar nicht weiter zu interessieren
(einen durchaus gegensitzlichen Standpunkt vertreten etwa A. J. Festugiére, La révélation
d’Hermes Trismégiste 2 [Paris 1949] 243 N. 1, und E. Berti, La filosofia del primo Aristotele
[Padova 1962] 376, die die Lesung uno aufgenommen haben).

¢ Dies gilt ungeachtet der durchaus offenen Frage nach den systematischen Konsequenzen,
die etwa der ‘Metaphysik’-Begriff in ZH® mit sich bringt: wie verhilt sich beispielsweise das
ov ) 6v zur dxivnros odoia? Allerdings konnen systeminhirente Schwierigkeiten, wie sie z. B.
die aristotelische Bewegungslehre bereits in nuce verrit, auch durch denkbar komplizierte
entwicklungsgeschichtliche Konstruktionen nicht wirklich eliminiert werden (dazu sehr gut:
H. Cherniss, op. cit. [oben Anm. 2] 581 ff.).

? Natiirlich geht es in keinem Falle an, etwa — was nun auch Untersteiner tut (Aristotele,
Della Filosofia [Roma 1963]) — gewissermassen mit der «Schere» Fragmente aus den Prag-
matien «herauszuschneiden» (K. Reinhardt, Kosmos und Sympathie [Miinchen 1926] 69ff.
warnte vor diesem Verfahren hinsichtlich der Aristoteles-Zeugnisse bei Cicero).

2 Museum Helveticum




18 Andreas Graeser

26 vgl. Metaph. 1075 a 11) als Quellen der natiirlichen Gotteserkenntnis nennt
(= StVFr. 1, 528). Mithin soll der in 16, 44 dem Aristoteles zugeschriebene Ge-
dankengang nicht mehr und nicht weniger darstellen als eine Bestétigung dessen,
was vor allem nach IT 11, 31-12, 32 und schliesslich auch 16, 43 fin. ohnehin fest-
steht: sequatur ergo ut vpsa sua sponte suo sensu ac divinitate moveantur (scil. astra).

Zu 16, 43: Moglicherweise stellt dieser Gedankengang eine nicht unbetrichtlich verkiirzte
Version jener Argumentationsreihe dar, wie sie bei Sextus (Adv. phys. 1, 111-114) namentlich
auf die Stoiker und diejenigen zuriickgefiihrt wird, die ihnen gleich die 1@y $edv dmagéw aus
der Bewegung des Himmels erschlossen hatten (= StVFr. 2, 1016: inwieweit dieser Beweis-
gang iiberhaupt als genuin stoisch angesehen werden kann, mag zunéchst dahingestellt blei-
ben). — Anders als die Demonstration bei Sextus, deren Schema 7jtor o9y ¥76 @ioews xweiTtar
7] V710 mpoatpéoews 7 ¥7o divng xal xat’ dvdyxmy bis auf einen Punkt schon eher dem aristo-
telischen in 16, 44 zu entsprechen scheint, orientiert sich der Duktus des Gedankens bei Cicero
an den heuristischen Prinzipien consilium, natura und fortuna. Die Evidenz der gedanklichen
Beziehung zwischen den Texten bei Sextus und Cicero ergibt sich vor allem aus dem Verfahren,
das zur Ausscheidung der Erklirungshypothese natura bzw. gdoic angewendet wird. Bei
Cicero geschieht dies mit dem eigentiimlich knapp formulierten Hinweis: est enim plena rationis.
Selbst die Voraussetzung, dass ordo atque constantia ihrerseits consilium in sich schliessen,
kann weder den Begriff natura erkliaren noch dem Folgenden iiberhaupt hinreichende Evidenz
geben ; so scheint es dann, dass hier ein Syllogismus ausgespart worden ist, der in seinen Pré-
missen zwischen einer besseren und schlechteren bzw. rationalen und nicht-rationalen gdoig
unterschieden hatte (vgl. Sext. 1, 84-85). In dem Text bei Sextus 1, 114 ist auf diese stoische
Implikation ausdriicklich hingewiesen (xai uzny 09dé¢ @pvoer dpavrdorw magdoov 1j voepd piaig
auelvowy éoti Tavrng); sie ermoglicht auch erst die Schlussfolgerung, dass der Kosmos voepay
Eew @low O@” 1 TeTayudvws xweltar, ftic eb¥éws doti Peds. Gleichwohl hiitte das Ergebnis
streng genommen lauten miissen: voepa piotg, also mpoaipeois. Dass der Begriff mpoaipeoic nicht
mehr eigens in das Begriindungsverhiltnis aufgenommen wurde, hat seinen Grund: fiir die
Stoiker kann er in einem solchen Zusammenhang keinen Sinn aufweisen! So aber bleibt die
Argumentation auch deshalb unbefriedigend, weil sie sich auf die Ambiguitit eines Begriffes
zuriickzieht, die dem Dispositionspunkt gdois gar nicht eignen sollte! — Cicero vermeidet diese
Schwierigkeit insofern also recht geschickt; jedenfalls muss fiiglich bezweifelt werden, dass sich
eine originir stoische Argumentation zweckmissigerweise an den Erkldrungshypothesen gioic
und 7oaipeois orientiert hétte. Eine weitere Entsprechung bietet die Argumentation gegen
fortuna bzw. divn: die detaillierte Exposition bei Sextus 1, 112-113 versteht sich meines Er-
achtens als aristotelischer Gedankengang (s. De caelo 304 a 4ff. und Schol. in Proverb. Salo-
monis, cod. Paris. gr. 174, . 46a = Il.p. fr. 17 W./R.), der jedoch stoisch adaptiert ist (s.
unten).

Dass es Cicero hier wie auch anderswo ganz entschieden um einen Aufweis der
Macht- und Willensdusserung des stoischen Gottes zu tun ist, scheint evident.
Immerhin verlohnt es sich zu priifen, inwieweit diese stoisierende Tendenz den
Duktus eines urspriinglich aristotelischen Gedanken- und Argumentationszusam-
menhanges etwa verdunkelt hat. Vor allem ist es aber notwendig, auf einige elemen-
tare Implikationen dieses ciceronianischen Textes aufmerksam zu machen.

Merkwiirdig genug nimmt sich schon das Schema natura, v, voluntate aus, an
dem sich der Beweisgang sozusagen als heuristischem Prinzip orientiert hatte. Bei
Aristoteles selbst findet diese Reihe eigentlich nur in Metaph. 1071 b 34-36 eine
gewisse Entsprechung.

Die natura-Hypothese scheitert bekanntlich an der Implikation, dass unter der
xivnots xava pbow hier spezifisch die lineare Aufwiirts- bzw. Abwirtshewegung der




Zu Aristoteles ITegl pulocopiag 19

kanonischen vier Elemente zu ihrem natiirlichen Ort verstanden wird; Aristoteles
hatte wenigstens in einem Fall die Kreisbewegung von der xivnoig xara ¢iow
einerseits und der x{vnois mapa giow andererseits geschieden (De caelo 288 a 20)3.
Jedenfalls muss dies offenbar selegierende Verstindnis der xivnoic xara gidow
durchaus nicht ohne weiteres darauf hindeuten, dass Aristoteles das Phinomen
der ‘natiirlichen Kreisbewegung’ in /1.¢. noch nicht bewiéltigt haben konnte?®. Viel
néher liegt doch zundchst einmal die Vermutung, dass sich diese eigentiimliche
Argumentation in einem weniger voraussetzungsgebundenen Zusammenhang be-
funden haben mochte, der also etwa auch zu der Doktrin vom méuntov 6dua hin-
leiten sollte.

Auch die andere Erkldrungsmoglichkeit v2 wird ausgeschieden: nec vero dice
potest vi quadam maiore fiert ut contra naturam astra moveantur (quae enim potest
mazor esse?). — Dieser Passus enthilt eine Reihe von Problemen: 1. Nicht weiter
merkwiirdig ist vielleicht der jeweils spezifische Gebrauch des Begriffes natura;
eine solche Beziehung konnte ja sehr wohl in einem aristotelischen Text Platz ge-
habt haben, in dem es darum ging, auch die Bewegung der Gestirne als x{vnoig
xara @vow auszuweisen. 2. Doch wie steht es dann mit dem Begriff v4? In dem
Passus quae enim potest maior esse vollzieht sich ein immerhin eigentiimlicher Uber-
gang von dem Begriff «Gewalt» zu dem der «Macht» im Sinn von Seinsméchtig-
keit; man muss zwar bedenken, dass fia an sich schon zwei Aspekte hat: es be-
deutet ebenso sehr ontologisch das Naturwidrige (von daher ist die vielmissdeutete
Stelle EN 1096 a 6 zu erkliren) wie ethisch die Ubermacht, die das éxodotoy aus-
schaltet. Und bei Problemen dieser Art kann die eine Bedeutung in die andere
ibergehen. 3. Aber handelt es sich hier vielleicht nicht eher um einen stoisierenden
Zusatz, der das aristotelische voluntate der erwiinschten Tendenz zur Demonstra-
tion der uniiberbietbaren Macht Gottes dienstbar machen soll (vgl. IT 11, 31 fin.) ?

Viel entscheidender ist jedoch ein Anderes. Es betrifft dies die Zulassung der
vi-Hypothese iiberhaupt. Denn Aristoteles hétte diese Hypothese ganz lapidar
mit einem Hinweis auf das & évi évavriov-Prinzip ausscheiden konnen: danach
gibt es ndmlich — wenigstens im Prinzip!® — keinen Gegensatz zur Kreisbewegung.
Das heisst, sie kann nur xara gdow oder iiberhaupt nicht vollzogen werden (vgl.
etwa De caelo 269 a 9-18; 270 a 18-20; b 32-271 a 33 u. 6.). Dass hier, wie
aus der Exposition durch Cicero zu erschliessen ist, auf die Anwendung dieses
Prinzips verzichtet wird, hat seinen guten Grund. Denn allein auf dem Hinter-

8 Vgl. H. Cherniss, op. cit. 581, auch P. Moraux, RE 24 (Quinta essentia), 1203, 36fF.

® Vgl. etwa W. K. C. Guthrie, The Development of Aristotle’s Theology (1), CQ 33 (1927) 166
oder Fr. Solmsen, Aristotle’s System of the Physical World (New York 1960) 287 ff. Note 1 und
L. Elders, Aristotle’s Cosmology 13ff.: noch immer spukt W. Jaegers (Aristoteles [Berlin 1923]
155) fatale Fehleinschiatzung von Arist. EN 1112 a 21 in der modernen Diskussion.

10 Vgl. aber De caelo 277 a 23-36 (im eigentiimlichen Widerspruch zu 288 a 22-27 oder
auch Phys. 265 a 32), wo offenbar dem Gedanken Rechnung zu tragen versucht wird, auch die
Kreishewegung als Aktualisierung der Moglichkeit qua Moglichkeit analog der Struktur von
Privation und Form (Phys. 201 a 3-15) zu fassen; zu diesem Komplex vgl. bes. H. Cherniss,
op. cit. 582ff.




20 Andreas Graeser

grund der vermutlich methodischen Beschrédnkung auf ein selegierendes Verstiand-
nis der x{vnoig xara ¢vow muss der Hinweis auf eine derartig spezifische (und iiber-
aus spezialistische) Implikation als undenkbar erscheinen.

So wird es dann kaum iiberraschen, dass die aristotelische Argumentation bei
Cicero evidentermassen an dem logisch schon eher voraussetzungslosen Gedanken
jener Reihe von Textstiicken in De caelo I 2, IT 1 und III 2 orientiert ist, die das
&v évi évavtiov-Prinzip ignorieren und sogar die Pridmisse zulassen, dass die
Kreisbewegung zwar nur einem bestimmten Korper spezifisch sei, im Prinzip
aber von verschiedenen Elementarkorpern vollzogen werden konnte (269 a 7-9)!2.
Besonders auffillig ist die Beziehung des apodiktischen nec vero dict potest ... zu De
caelo 284 a 15-16 dua To undeutds mpoodetotar fralas vayxns, 1 xatéyel xwivovoa
pépeadar mepuxdta adroy dAAws und 284 a 29-31 avdyxn yap xai Ty xivnow pera
Pilag oBoav, eimep xivel pépesdal mepuxoTOS TOD TTRWTOV COUATOS GAAWE xal cVYEYDC,
doyolov elvar xal mdons annAdayuévny gactwvns éupoovost®. Gleichwohl konnen
die eigentiimlichen Unterschiede in der Intention nicht iibersehen werden: 1. So
bezieht sich die erste Widerlegung der napa ¢vow = Big-Hypothese in dem logisch
an 269 a 6-9 anschliessenden Textstiick 269 b 6-10 allein auf das empirisch kon-
statierbare Faktum, dass noch keine maga pvow-Bewegung von Dauer gewesen sei;
hingegen habe sich die Kreisbewegung der Gestirne als unendlich dauerhaft er-
wiesen. 2. Ahnlich gelagert ist der Gedanke in II 1: hier wird im Rahmen einer
kritischen Stellungnahme zu fritheren Lehrmeinungen vor allem Platons Konzept
der Himmelsbewegung als Theorie einer maga pioww = Big-Bewegung entlarvt

11 Schon die antiken Kommentatoren konstatierten eine Schwierigkeit (vgl. Simpl. In De
cael. 52, 5-18). Eine griindliche Analyse von De caelo I 2-3 verdanken wir O. Gigon, Aristoteles-
Studien, Mus. Helv. 9 (1952) 113-116.

12 Diese Zeilen bedeuten, wie 0. Gigon, op. cit. 128 betont, eine evidente Storung im Kon-
tinuum von 269 a 2-7, 91f.; G. A. Seecks Einwinde (Uber die Elemente in der Kosmologie des
Aristoteles, Zetemata 34 [Miinchen 1964] 125. 138) kénnen das von O. Gigon avisierte Problem
der Kompilation und Komprimierung verschieden gearteter Texte nicht wirklich aufheben.

13 Absolut unrichtig ist E. Bignones Diagnose «queste ironiche critiche che Aristotele si
permette nelle opere di scuola verso dottrine platoniche gia da lui adottate»: L’Aristotele
perduto e la formazione filosofica di Epicuro 2 (Firenze 1936) 355 N. 2.

14 Auch in De caelo 269 b 10-13 ist sicher nicht nur an Anaxagoras (VS 59 A 42, 7; A 71,
vgl. Xen. Mem. IV 7, 7), sondern auch an Platon gedacht, fiir den ja die Gestirne priméir
materielle Korper sind (7%m. 40 a 2, dazu 31 b, ferner Epin. 981 d—e, vgl. Aet. IT 13, 12 und
Procl. In Tim. 274 a-b), die erst einer Beseelung bediirfen (7'im. 38 e 5 dequois te Euypiyois ow-
urata Ca dyeviidn). Dass Aristoteles unter der dvdysxn uyvyos (284 a 23) wie yuyn) dvayxdlovoa
(a 28) die platonische Weltseele verstanden wissen will (zu 284 a 31 vgl. Tim. 36 a), gewisser-
massen als Pendant zur geistlosen avdyxn, dem Tragheitsprinzip im prikosmischen Seismos
der fluktuierenden Spurenelemente, scheint ziemlich sicher. Aber von dieser Frage hingt im
Prinzip nichts ab, weil das Verhéltnis zwischen Weltseele und Kosmos einerseits, Gestirnseele
und Gestirn andererseits fiir Platon offenbar das der Analogie ist (7Tim. 34 b, 36 e). In jedem
Fall muss das Phdanomen Beseelung so, wie es von Platon vorgestellt wird, gewissermassen
exemplarisch fiir die maga pvow = Pig-Hypothese tiberhaupt der Kritik des Aristoteles an-
heimfallen. Dieser Punkt scheint von W. D. Ross, Aristotle’s Physics (Oxford 1936) 98 nicht
scharf genug hervorgehoben zu sein. Denn die antiplatonische Polemik bedeutet insofern
keinen Widerspruch zu De caelo 292 a 18-21 und jenen Stellen, an denen Aristoteles scheinbar




Zu Aristoteles ITegi grlocopiag 21

(vgl. aber Simpl. In De cael. 378, 29-379, 17) und als solche auch auf dem Weg
einer uavreia mepl Tov Yedv (zu De caelo 1. c. vgl. Simpl. 328, 27-31) in ihrem
Widerspruch zu dem Gedanken von der Ewigkeit und Gottlichkeit des odgavdg
ad absurdum gefiihrt; sie miisste ja die Eudaimonie-Verfassung sowohl des Be-
wegten als auch des Bewegers griindlich in Frage stellen (284 a 28-32)5.

Dass solche weniger voraussetzungsgebundene Uberlegungen auf das ITI. Buch
II. ¢. zuriickgehen, scheint so gut wie sicher. Allerdings wird es sich bei diesem
Zusammenhang in De caelo I 2 und II 1 nicht eigentlich um jene Argumentation
handeln, die ihrem Ansatz nach die spezifisch stoische Ausdeutung der aristoteli-
schen mapa pdow = Pia-Hypothese als Explikation der uniiberbietbaren Macht
Gottes unmittelbar ermdglicht haben konnte. Ein solcher Ansatz mochte aber in
einem Zusammenhang von der Art geboten erscheinen, wie er uns in jeweils ver-
schiedenen Brechungen in Metaph. 1071 b 32-1072 a 18 und De caelo 300 a 20
bis 300 b 25 noch erkennbar ist.

Auch in De caelo IIT 2 wird dhnlich wie in 269 b 7-9 das & évi évavrior-
Prinzip ignoriert (300 a 25-27). Im wesentlichen geht es hier, kurz gesagt, um die
Moglichkeit der absoluten Vorgingigkeit einer mapa giow = fig-Verursachung
des natiirlichen Bewegungsverlaufes iiberhaupt (vgl. schon 286 a 18-20). Sie wird
mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit eines unendlichen Regresses folgerichtig
ausgeschieden (300 b 24-16). Denn jedem natiirlichen Bewegungsverlauf sind zwei
Bedingungen gesetzt: einmal ein natiirlicher Anstoss (o xwody xata @dow 300
b 21-22, vgl. Phys. 255 a 20-24 und Simpl. In Phys. 121, 15-20), zum anderen
ein natiirlicher Effekt (ta xwodueva i Pia 300 b 22). Offenbar soll aus Formulie-
rungen wie 300 b 13-14 xai et iy moddwny xwodoay [scil. xivnow] un Pig xveiv,
aAda xara pvow und 300 b 21 76 Te yao modTOY 21v0DY AVAY R 2KVETY, ADTO HYOVUEVOY,
xata @bow'® nicht die Doktrin vom ‘Ersten Unbewegten Beweger’ herausgelesen
werden (vgl. De gen. an. 735 a 13. 28)17. Denn es handelt sich hier gewissermassen

platonisierend von einer Beseeltheit der Gestirne spricht, als er im Grunde ja stets an vernunft-
begabte Potenzen denkt, die évegyeia sind (Metaph. © 8, 6). Durch die faktische Eliminierung
des materiellen Aspekts wird an die Stelle des platonischen Kombinats von Seele und (sub-
lunarem) Element etwas gesetzt, was auf die konsubstanzielle Identitit oder wenigstens
Analogie von mtéuntov odua und dem, was unter dem vois yweioTos Foadey émeioiddy ver-
standen werden kann (etwa De gen. an. 736 b 22-29, De an. 413 b 24-27, Metaph. 1077 a 31
und Protr. fr. 6 W./R. = B 67 Diiring), hinauslaufen muss.

15 Die Doktrin vom mpdtos odpavds und der mpwrny @opd (zu 284 b 1 vgl. 291 a 27-28) ist
natiirlich nicht ohne den transzendenten Beweger denkbar. Immerhin ist es interessant, dass
Aristoteles sogar in diesem Zusammenhang auf das systeminhérente &v évi évavriov-Prinzip
verzichten kann. Dies beweist, wie wenig der Erklarung hier mit einem durchaus fragwiirdigen
entwicklungsgeschichtlichen Ansatz wirklich gedient wire (Zu De caelo I 1 vgl. O. Gigon,
op. cit. [oben Anm. 11] 123ff.).

16 Zur Frage der Interpunktion vgl. H. Cherniss, op. cit. 388 Note 307: natiirlich gehdrt
xata @vow zu xweiv; dies geht nicht nur aus der analogen Struktur von 300 b 13-14, sondern
auch aus der Logik des Argumentes hervor.

17 Dies machte Guthrie, op. cit. 170 Note 1, gegen H. v. Arnim, Die Entstehung der Gottes-
lehre des Aristoteles, SBWien, Phil. Hist. K1. 212, 5 (1931) 21-22 geltend, der hier einen Hinweis




22 Andreas Graeser

nur um das Schema einer logischen Deduktion'®, die einem jeden natiirlichen Be-
wegungsablauf seine Bedingungen setzen soll. Freilich haben diese auch fiir das
Konzept der ersten Bewegung Geltung, und zwar im eminenten Sinn. Denn sofern
ja allein die Doktrin vom Ersten Beweger aristotelischer Observanz diesen Be-
dingungen geniigen kann, ja sie im Grunde auch erst garantiert, handelt es sich
dann dabei doch um mehr als nur um einen Spezialfall. Jedenfalls scheint dieses
Problem, wenn auch ganz und gar unambitiés, in 300 b 8ff. avisiert zu sein (vgl.
Phys. 265 b 17-266 a 1); ausdriicklicher geschieht dies in Metaph. 1071 b 311f,,
wo Aristoteles im Zusammenhang der évéoyeta-Konzeption der Bewegung dhnlich
wie in De caelo 300 b 81f. an Platon und Leukipp monieren muss, dass sie die
erste Bewegung als solche nicht qualifiziert hitten: aida da ¢ xai Tiva od Aéyov-
ow, 000’ (ely HOI(T YD, Ty aitiav, 0ddev yap ¢ Ervye wweitar, alla Sl Tt
Vrdoyew, domeg vy giael uev woi, fig O¢ 7 vmo vod xtA. (1071 b 31-36).

Dass Aristoteles diesen Komplex in Z1.¢. nicht nur gestreift haben wird, scheint
soweit sicher. Denn wenigstens im Zusammenhang der Prinzipienlehre musste
auch das Problem der kontinuierlich geordneten Bewegungsprozesse anheim-
fallen'®, mithin auch die selbst fiir philosophiehistorische Reflexionen ungemein
fruchtbare mwapa @vow = Big-Hypothese. |

Denkbar wire es also, dass die fiir Cicero belangvolle aristotelische Vorlage die
mapa pbow = Pfig-Hypothese auf etwa folgende Weise eliminierte: ‘Wenn nun die
Gestirne — die ja offenbar nicht den Bedingungen der herkommlichen Physik
(d. i. hier natura) unterworfen sind — wider ihre Natur so bewegt wiirden, wie sie
sich bewegen, dann miisste ihnen also ein Prinzip iibergeordnet sein, welches waga
gdow, d. h. Bia wirkt. Eine solche Annahme erscheint aber aus zweierlei Griinden
als nicht sinnvoll. Denn einmal a) wire der Himmel dann kaum, wie er es doch zu
sein scheint, unendlich dauerhaft®, zum anderen b) miisste diese Annahme der
konstatierbaren Tatsache entgegenstehen, dass sdmtliche Bewegungsprozesse
dauerhaft geordnet sind und sich somit phdnomenal als xara @vow erweisen. Mit
der Annahme einer prinzipienhaften fig-Verursachung ist dies also nicht zu ver-
einbaren: nec vero dici potest vi quadam mazore fiers ...

Es ist nun interessant, dass die stoische Argumentation, die Sextus referiert
(1, 111-114), eben diesen urspriinglich aritostelischen Duktus dort wieder er-
kennen lisst, wo sie die Unsinnigkeit der 970 divns 7 xar’avayx»nv-Hypothese b) aus
der faktischen Ordnung simtlicher Bewegungsprozesse und a) aus der gering be-
messenen Dauer ungeordneter Prozesse iiberhaupt erschliesst (1, 113-114).

auf den ‘Selbstbewegten Beweger’ gegeben sah, dem Aristoteles einmal angehangen habe.
Auch hier geht es nicht, wie Guthrie meint, um Platons Konzept der Selbstbewegung: vgl.
H. Cherniss, op. cit. Note 307.

18 Vgl. H. Cherniss, op. cit. Note 307.

19 Vgl. IT.p. fr. 17 W./R. und Philon, De aet. mundi 8, 3943 (= fr. 19¢c W./R.), auch Sext.
Emp. Adv. phys. 1, 113.

20 Vgl. De caelo 270 b 13-19.




Zu Aristoteles ITepi gpilooopiags 23

Auf welche Weise der aristotelische Dispositionspunkt gdoic stoischen Katego-
rien unterworfen und somit der intendierten Schlussfolgerung dienstbar gemacht
wurde, ist bereits gesagt worden (s. oben S. 18); unklar bleibt eben zunéchst nur,
was es mit dem Dispositionspunkt wpoaipeois urspriinglich auf sich gehabt haben
mochte, und hier wiederum im Verhéltnis von Physis und Prohairesis im Ganzen;
denn Prohairesis impliziert sozusagen die Idee eines personalen Planers, Demiurgen
oder Techniten. Und Aristoteles, der gegen Platon Front macht, mochte ja eben
diesen personalen Faktor eliminieren zugunsten einer durch Personalitét nicht be-
lasteten Physis; aber an den personalen Demiurgen ist zunédchst die teleologische
Fragestellung streng gebunden, denn echte Zweckhaftigkeit gibt es nur, wo ein
Wollen Zwecke verfolgt. Und eben diese Zweckhaftigkeit will Aristoteles keines-
wegs preisgeben; sie ist es ja vor allem, die er gegen den Atomismus geltend macht.
Also unternimmt er das, was man fast als einen Gewaltstreich empfinden mochte,
nidmlich die Kopplung der Zweckhaftigkeit mit der impersonalen Physis (dies ist
das Problem von Phys. 199 b 26-33, das auch von H. Wagner zu wenig heraus-
gearbeitet wurde); so hat die Unterscheidung zweier Typen der Physis in der
Stoa beinahe den Charakter eines unter dem iiberméchtigen Druck des Physis-
Begriffs {iberhaupt zustande gekommenen Kompromisses. Das Problem, das uns
mit der Alternative Physis/Prohairesis in //.¢. aufgegeben ist, wird somit erst
recht komplex.

Fraglich scheint auch, ob das atomistische Konzept der divy in dem aristoteli-
schen Text dhnlich stark in den Vordergrund gestellt worden war wie in dem
stoischen Referat bei Sextus. Denn hier erscheint es gewissermassen exemplarisch
fiir den Gedanken der fig-Hypothese, wihrend der andere Aspekt (xaz’avday=ny)
liberhaupt nicht weiter expliziert wird. Natiirlich konnte es sich hier um eine
blosse Nachlissigkeit des Referenten handeln. Eher verstindlich wire diese Eigen-
timlichkeit jedoch unter der Voraussetzung, dass Aristoteles mit dem Gesichts-
punkt avdyxn eine Kritik an Platons Konzept der Himmelshewegung verbunden
hatte; demnach wiirde diese Auslassung zu Lasten der stoischen Adaptation
gehen ? Immerhin mochten die Stoiker eine derartige Kritik an Platon fiir ebenso
ungerechtfertigt halten, wie sie von ihrer dogmatischen Warte aus den Atomismus
als eigentlichen Verfechter der S{a-Hypothese verstehen mussten.

Doch nun zuriick zu Cicero: Dass sein Résumé insoweit eine sachlich durchaus
mogliche Beziehung auf die aristotelische Exposition der wapa giow = fig-Hypo-
these widerspiegelt, scheint eigentlich evident.

Wie steht es nun mit dem Folgenden? Die Diagnose restat igitur ut motus astro-
rum sit voluntarius ist denkbar knapp gehalten und auch sonst wenig aufschluss-
reich. Danach konnte der urspriingliche Gedankengang etwa folgenden Duktus
gehabt haben: ‘Wenn sich also die Gestirne 1. weder so verhalten, wie man es von
den bekannten Elementen erwarten darf, und wenn 2. diese Bewegung anderer-
seits auch aus logischen Erwigungen heraus (s. oben 8. 19) nicht unter Zwang
vollzogen werden kann, dann liegt der Schluss nahe, dass die Bewegung freiwillig




24 Andreas Graeser

geschieht und mit der besonderen Natur der Gestirne selbst zusammenhéingen
muss: ... also sind sie géttlicher Natur.’

Demnach hitte Aristoteles sdmtliche dogmatischen Elemente vorerst ausge-
spart ? An sich besteht ja, prinzipiell gesagt, immer Grund zu der Annahme, dass
Ciceros Vorlagen nicht nur im Detail erheblich iiber das hinausgegangen waren,
was Cicero hernach, massiv verkiirzt, prasentiert; in unserem Fall liegt das Problem
aber anders. Und dies hingt nun wesentlich mit der Grundintention und dem
Sujet des Beweisganges zusammen. Denn sofern es Aristoteles eigentlich nur um
einen Aufweis der Géttlichkeit der Gestirne zu tun war, konnte die Argumentation
auf all das verzichten, was nur unnétige Komplikationen aufwerfen musste. Das
gilt vor allem fiir die Doktrin vom Unbewegten Beweger und die vom mo@®7og
odoavds: dass in dem unmittelbaren Kontext weder das eine noch das andere
ausdriicklich benutzt werden sollte, geht allein aus dem selegierenden Verstindnis
der xava @vow-Bewegung hervor; auch die ihrerseits weitgehend voraussetzungs-
lose Widerlegung der fig-Hypothese hatte, wie dann auch das Stiick stoischer
Interpretation quae enim potest ... verrit, diese Doktrin zweckméssigerweise génz-
lich beiseite gelassen. Schliesslich hétte sich Aristoteles besonders im Hinblick
auf die Schlussfolgerung restat igitur ... zur Unzeit in den Aporien der ddrauic |
évépyeta-Struktur der kontinuierlichen Kreisbewegung (vgl. etwa Metaph. 1050
b 20-30) verstricken miissen, ohne dass dem eigentlichen Beweisziel damit un-
mittelbar gedient gewesen wire?!. Gleichwohl musste sich die Argumentation fiir
ein sozusagen nachtriglich erweiterndes Verstandnis dessen offenhalten, was an
dogmatischen Implikationen aus dem Komplex der Prinzipien- und Gotteslehre
auf die voluntate-Hypothese zuriickfallen mochte. So scheint es sogar, dass diese
Hypothese — wie sehr sie auch immer momentan den unmittelbaren Bediirfnissen
des Beweisganges verpflichtet ist — bereits den oder wenigstens einen Beziehungs-
punkt auf die Doktrin vom Unbewegten Beweger voraussignalisieren soll. Denn
der mutmassliche Begriff npoaipeois®?, der in diesem Zusammenhang offenbar mit

21 Es sollte einmal ausdriicklich mit der Moglichkeit gerechnet werden, dass II.¢. nicht etwa
gewisse Probleme nicht gekannt hitte, sondern sie bewusst als fiir die gegebene Absicht irrele-
vant beiseite ldsst. Die Entwicklungstheoretiker unterschitzen bei Aristoteles die klare Be-
wusstheit davon, was fiir die Losung eines gegebenen Problems an Elementen notwendig ist
und was nicht. Dabei kénnen die beiseite gelassenen Momente sehr wohl in ganz anderem
Zusammenhang zentral werden.

22 Den sichersten Anhaltspunkt dafiir, dass Aristoteles diesen Begriff tatsichlich benutzt
haben wird, bietet meines Erachtens eben die Tatsache, dass sich dieses Wort im stoischen
Argumentationszusammenhang bei Sextus absolut unsinnig ausnehmen muss. Der Stoiker, der
den aristotelischen Beweisgang seinen (heterogenen) Kategorien unterwarf, scheint dies auch
insofern realisiert zu haben, als er lieber die Logik des Gedankens durchbrach, als den Begriff
mpoaipeots in die Schlussfolgerung zu integrieren. Oder sollte der Begriff womdglich im Sinne
von providentia missverstanden worden sein ? Dies wiirde den sonderbaren Duktus der Argu-
mentation vielleicht eher verstiindlich machen. — Jedenfalls konnten, sofern diese Uberlegung
notwendig ist, an Stelle von wvoluntarius ép’adroic und éxovowov gleichermassen gestanden
haben. Aber diese Frage lisst sich im Prinzip eben nur dann entscheiden, wenn man weiss, ob
Ciceros Schlussfolgerung (restat ...) die entsprechende Conclusio bei Aristoteles resiimiert oder




Zu Aristoteles ITeol piiocopiac 25

der platonisch-akademischen Position kontrastieren soll?, wie sie etwa in Epin.
982 b—c zum Ausdruck kommt, verweist geradezu auf jene eigentiimliche Téiog-
Struktur, wie sie das Verhéltnis des transzendenten Bewegers als hochsten Gegen-
standes der Attraktion fiir alle vernunftbegabten Potenzen im eminenten Sinn
kennzeichnet (vgl. bes. Metaph. 1072 a 28-1072 b 4, dazu Ross’ Komm. II 375).
Dies besagt auch der sachlich analog gelagerte Gedanke in De caelo 292 a 20 bis
292 b 25 (291 b 25 verweist wohl auf 288 a 9-12). Hier werden die Gestirne als
mit wpdéec und Cwn (vgl. 286 a 9-12) begabte Wesenheiten vorgestellt, ihre spezifi-
schen Bewegungen somit als Ausdruck des Strebens nach dem &3 erklirt: allein
der modtog ovoavos erreicht dies vermoge einer einzigen Bewegung, wihrend die
iibrigen Gestirne schon mehrerer bediirfen, um dem wg dotora éyovre nach Mass-
gabe ihrer Moglichkeiten nahezukommen. In diesem Sinn soll die Kreisbewegung
offenbar als Akt der mpoafpeois verstanden werden, als sie das ‘Mittel’, also das 7o
7o 1o téloc bedeutet?. Bei Cicero wird diese hintergriindige Beziehung durch
den Begriff voluntas so gut wie ginzlich verdunkelt. Und es ist auch durchaus
fraglich, ob Cicero — ihm mdchte man ja an sich eine recht gute Kenntnis des
hellenistischen Aristoteles zutrauen? — diesen Zusammenhang einfach iibersehen
hat oder 1hn schlechtweg nicht zur Kenntnis nehmen und bringen wollte?.

Jedenfalls ist seine Interpretation schon insofern eklektisch zu nennen, als er
(oder vielleicht schon eine Vorlage?) der aristotelischen mpoaipeoic etwas philo-
sophisch durchaus Heterogenes unterstellt; diese Supposition ist dann auch im
Verstindnis dessen beschlossen, was den Begriff vis als wesentliches Merkmal der
stoischen und besonders ciceronianischen Gottesvorstellung auszeichnet??. Mithin
ist es thm auch moglich, etwas zu folgern, was gedanklich auf die prinzipienhafte
(platonische) Selbstbewegung hinauslduft; denn sie ist es ja, die als Modell alles
das erst gewihrleistet, was die uniiberbietbare Macht- und Willensentfaltung des
stoischen Gottes inhaltlich ausmacht.

ob sie sich an einen bestimmten Gedanken innerhalb der Argumentation anlehnt und dabei
womoglich vom Begrifflichen her ein freies Résumé bedeutet. Den einzig reellen Ansatzpunkt
bietet eben nur der Begriff voluntas, der im Hinblick auf das Sujet in De caelo 292 a 21 viel-
leicht eher auf éxodoiov schliessen ldsst.

2 Dies gegen W. Jaeger, Aristoteles 150.

20 Vgl. bes. die fast selbstverstindliche Distinktion in De caelo 292 b 6-9, dazu EN 1112 b11.

2 Vgl. O. Gigon, Cicero und Aristoteles, Hermes 87 (1957) 143-162, auch L. Taran, AJP 87
(1966) 467.

26 Uberhaupt scheint Cicero die évéoyeta-Konzeption der aristotelischen Gottheit nicht zu
kennen. Oder ist diese Vakanz einfach darauf zuriickzufithren, dass er mit einer in sich selbst
ruhenden Natur Gottes nichts beginnen kann? (Nat. deor. I 40, 110 virtus autem actwosa et
deus vester (d. i. der epikureische) nihil agens hat natiirlich nichts mit dem évépyeia-Begriff
zu tun; wie R. Philippson, Symb. Osl. 20 (1940) 34 zu der gegenteiligen Beobachtung gelangt,
ist ritselhaft, wo doch das Wort agere hier offenbar dem gr. mpdrrew entsprechen soll. Die fiir
die mittelalterliche Scholastik wichtige Gleichsetzung von évépyeta und actus wurde meines
Wissens erst von Boethius, In Isag. Porph. comm. 11 4 hergestellt: CSEL 48 (1906) 93.

2 Vgl. etwa Leg. I 21, Tusec. I 30. 35, Fin. V 11 u. v. a.; M. van den Bruwaene, La théologie
de Cicéron (Louvain 1937) 216-241 handelt iiber den Begriff vis kaum befriedigend.




26 Andreas Graeser

Vielleicht war es von jeher das Schicksal dieses aristotelischen Beweisganges,
aus einem isolierten Zusammenhang heraus missinterpretiert zu werden. Denn dass
diese Hypothese iiberhaupt nur von dem verstanden und akzeptiert werden konnte,
der auch bereit war, die Doktrin vom transzendenten Beweger-Gott mitzudenken,
scheint evident. So mégen die bekannten polemischen Partien bei Epic., Ad Hdt.
.. 77 (auch .. 81), Luer. 5, 76-81, Philodem, De diis 3, col. 10, 6-11 (p. 30 Diels)
und schliesslich auch etwa Lact., Div. inst. II 5, 12-13 jene kritische Grundstim-
mung bewahrt haben, der Aristoteles in Metaph. 1050 b 20 ff. Rechnung zu tragen
versucht: 0 ael évepyel 1jAtog xal dotpa xai 6log ¢ odoavds, xai od @oficoov urj
mote oTf] 6 pofotvtat oi mepl pioews, 000¢ xduver TovTo dodvra (b 22-24). Dem-
nach ist also die kontinuierliche Kreishewegung der Gestirne deshalb nicht érnimovog
(b 26), weil sie nicht die Potenzialitit ihres Gegenteils in sich schliesst?®. Aber wie
mochte Aristoteles dieses im Grunde sehr komplizierte Bedingungsverhiltnis in
seinem Dialog dargestellt haben? Vom rein systematischen Standort wire ja
immerhin auch nach der Beziehung zwischen 7poaipeois und Potenzialitit xara
Adyov im Bereich des Geistigen zu fragen: Wie ist etwa das Phiénomen der Wahl-
freiheit mit einer auf die Kategorien des modév moi reduzierten Potenzialitdt der
Gestirnsbewegung zu vereinbaren? Hatte sich Aristoteles moglicherweise auf
das beschrinkt, was in Metaph. 1072 a 281f. und in De caelo 291 a 20 ff. zum Aus-
druck kommt? Aber dies ist natiirlich schwer zu sagen. Denkbar und durchaus
nicht zu weit gegriffen scheint die Annahme, dass Aristoteles den gesamten Pro-
blemkomplex, der ihm vor Augen stehen musste, mit den Moglichkeiten einer an-
deren (aber sachlich dquivalenten) Begrifflichkeit angegangen war.

Fassen wir zusammen: Das Aristoteles-Testimonium bei Cic., Nat. deor. 1I 16,
44 lasst sich formal aus dem Schema bei Sextus (Adv. phys. 1, 111-114) rekon-
struieren, inhaltlich vor allem aus jenen Passagen in De caelo erkldren, die das
&v évi évavriov-Prinzip ignorieren und der Argumentation halber die maga @dow
= fig-Hypothese zulassen.

Bei De caelo II 1 handelt es sich (entgegen der weitverbreiteten Ansicht) mit
einiger Gewissheit nicht um ein ‘Fragment’ aus //.¢., sondern um einen Text, in
dem I1.¢. offenbar stark benutzt worden ist. Hingegen versteht sich der stoische
Beweisgang bei Sextus als Torso jenes gesuchten urspriinglichen aristotelischen
Gedankens, dessen Duktus hier durch eine stoische Begriffserfiillung und zudem
schlechte Redigierung bis zur Unkenntlichkeit deformiert wurde. Im iibrigen
scheint der andere stoische Beweisgang bei Cicero (II 15, 43) moglicherweise eine
seinerseits stark komprimierte Variante des stoischen Modells bei Sextus darzu-
stellen.

Bei dem urspriinglichen aristotelischen Beweisgang muss es sich um eine Demon-
stration gehandelt haben, die ihrer aufweisenden Funktion entsprechend weit-

28 Thre Potenzialitit beschriinkt sich auf die Moglichkeit des wodév mwol; vgl. neben Metaph.
1050 b 21 auch 1072 b 4-7 und Phys. 261 a 19-25.




Zu Aristoteles ITegi pilocopiag 27

gehend voraussetzungsungebunden operierte. Ihr oblag es, vermutlich im
III. Buch zum Zentrum der aristotelischen Kosmologie und Gotteslehre hinzu-
fithren. Dabei scheint sie ihrer formalen wie inhaltlichen Struktur nach so angelegt
gewesen zu sein, dass sie sowohl fiir die Doktrin von der besonderen Wesenheit der
Gestirne als auch fiir die vom ‘Unbewegten Beweger’ Ankniipfungs- oder Bezie-
hungsmoglichkeiten bieten konnte.

Jedenfalls hat sich, wenigstens von hier aus betrachtet, kein Anhaltspunkt fiir
die Annahme ergeben, dass fiir /1.¢. ein wie auch immer unentwickelter Gedanken-
bau in Rechnung zu stellen ist — von einer «Platonic ontology»*® sicher ganz zu
schweigen.

29 L. Elders, Aristotle’s Theory of the One 15; richtige Beobachtungen aus einer anderen
Problemsicht sind iibrigens bei H.-J. Kramer, Der Ursprung der Geistmetaphysik (Amsterdam
1964) 131-137 vermerkt.




	Zu Aristoteles Meri philosophias : (Cicero, Nat. deor. II 16, 44)

