
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 1

Artikel: Diodor von Tarsos gegen Porphyrios?

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diodor von Tarsos gegen Porphyrios?

Von Christoph Schäublin, Basel

Zum Ertrag, den die Herausgeber der bei Tura gefundenen, Kommentare des

blinden Didymos zu Büchern des Alten Testaments enthaltenden Papyrus-Codices
bisher einbringen konnten, gehören unter anderem Fragmente der Schrift Gegen

die Christen des Porphyrios1. Im folgenden soll an einem Beispiel deutlich gemacht
werden, dass auch in längst bekannten und edierten Texten wohl noch einiges

verborgen liegt, was unsere Kenntnis des gewichtigsten antichristlichen Werks des

Altertums zu bereichern vermag. Freilich, neue namentliche Zitate, wie sie Didymos
bietet, in Mignes Patrologie zu entdecken, darauf wird man nicht mehr hoffen dürfen.

Diodor von Tarsos (gest. vor 394), der erste uns einigermassen kenntliche
Vertreter der antiochenischen Exegetenschule2, wendet sich in fr. 71 seines Oktateuch-
kommentars3 (zu Exod. 31,16) gegen christenfeindliche Polemik der èïïvixoi (Z. 10) :

«Weshalb nun bezeichnen die Heiden die Juden als 'Kronikoi' und behaupten,
Moses habe ihnen des Kronos Mysterien verliehen, Beschneidung und Sabbat »4 -
Diodor setzt sich geschickt zur Wehr: Da bei den Griechen jeder Tag einem Gotte

heilig ist, wäre Moses auf jeden Fall bezichtigt worden, einer heidnischen Gottheit
anzuhangen, welchen Tag auch immer er als Ruhetag ausgegeben hätte. Überdies

beschneidet Kronos nicht, sondern er entmannt5 und führt dadurch seine Anhänger
zur Päderastie6. Und schliesslich hat Gott die Beschneidung lange vor Moses schon

dem Abraham geboten ; dieser aber kam aus Persien, wo man von Kronos gewiss
keine Kunde hatte.

Dass der Sabbat auf den Tag des Kronos fällt, wurde im Altertum auch sonst

hervorgehoben, so von Cassius Dio 37, 17, 3: rrjv p/uépav rrjv rov Kqovov xahov-

/aêvrjv àvéêeaav [sc. die Juden] ; und schon Tacitus wusste von der Gleichsetzung

* Den Herren Proff. B. Wyss und F. Heinimann sei herzlich für ihre kritische Durchsicht
des Manuskripts gedankt.

1 Vgl. D. Hagedorn/R. Merkelbach, Vig. Christ. 20 (1966) 86ff.; G. Binder, Zeitschr. f. Pap.
u. Epigr. 3 (1968) 81ff.; M. Gronewald, Zeitschr. f. Pap. u. Epigr. 3 (1968) 96.

2 Über Methode und Herkunft der antiochenischen Exegese vgl. unsere demnächst erscheinende

Basler Dissertation.
3 Die Fragmente bei Jos. Deconinck, Essai sur la chaîne de VOctateuque, Bibl. de l'Ecole des

Hautes Etudes fasc. 195 (Paris 1912) 91ff.
4 Jicög o$v ol ê&vixoi Kqovixovç ôvo/ndÇovcn rovç ' Iovôalovç, rà rov Kqôvov fivorrjQia rov

Mœaéa cpdoxovreç avroïç naQaôeôœxévai, rtfv re 7ieQiro/arjv xal ro odßßarov;
5 Z. 25 ëxréfivei ô Kqôvoç• ov yàg negiré/ÀVEi â/J.' ânoxônrEi. Das geht auf die Entmannung

des Uranos, Hes. Theog. 174ff.
6 Dieses Argument mag einfach gegen 'typisch Griechisches' gerichtet sein, wie es zumal

in Piatons Werk zum Ausdruck kommt; vgl. Heraklit, Horn. Probl. 76 (p. 101, 19) rovç ôè

IJXarwvoç ôiaXôyovç äva> xal xdrw naiöixol xa&vßQiCovaiv êgcorEÇ, ovôa/xov ô' ovyl rfjç aggsvog
ETti&vixiaQ iiEGrôç soriv âvr\Q.



Diodor von Tarsos gegen Porphyrios 59

des Judengottes mit Saturn, welche wesentlich auch auf der Sabbatheihgung gründete

(Hist 5, 4) alii [sc. ferunt] honorem eum [die Sabbatfeier] Saturno haben1.

Die eine Hälfte des von den 'Heiden' fur ihre Unterstellung vorgebrachten
Beweises bereitet also keine Schwierigkeiten

Wer aber mochte auf den Gedanken verfallen sein, die neqixofxr] mitKronos m
Verbindung zu bringen8 Anders gefragt (wobei die antichnstliche Tendenz, der
Diodor entgegentritt, vorerst beiseite gelassen sei) In welcher Umgebung kann

ein griechischer Gott einen semitischen Brauch m seme Obhut genommen haben?
Der gesuchte Synkretismus kennzeichnet genau Philons von Byblos lange
missachtete, m jüngster Zeit teilweise aufgewertete griechische 'Übersetzung' von
Sanchumathons 0oivixixrj iaxogia9. Denn Philon beruft sich zwar fur seme Kosmo-,
Zoo- und seme euhemeristisch gefärbte Theogonie - dies nämlich macht den Stoff
der OoLvixixr] ioxoqia aus - auf uralte phomikische Traditionen, doch hat er
offenkundig auch griechische Elemente m das Werk eingearbeitet. So setzt er die

phomikischen Gottheiten mit griechischen gleich dem Himmelssohne El zum
Beispiel soll der Himmelssohn Kronos entsprechen. Über 7HÀoç - Kqovoç aber teilt
er folgende Geschichte mit (Eusebios, Praep ev 1, 10, 33 Philon FGrHist 790

F 2, 33) koifxov ôè yevopiévov xal (p&ogâç rov êavxov fxovoyevfj viov S Kqovoç
Ovgavœ xä> Jiaxgl oXoxaqnol [vgl F 3 b], xal rà aîôoïa negixé/nvexai, xavxov

Tioirjoai xal xovç äff avxco av/^fidyovç ê£avayxâoaç10. Man wird kaum fehlgehen
mit der Aamahme, dass die von Diodor bekämpften 'Heiden' ihr Wissen letztlich

7 S auch etwa A Delatte, Annuaire de l'institut de philologie et d'histoire orientales et
slaves 9 Melanges Henri Grégoire 1 (Bruxelles 1949) 161 Ausgabe eines Traktates über
«plantes planétaires» 1,1 - Den Christen hinwiederum konnte man wegen der Heiligung des

Sonntags nachsagen, ihr Gott sei niemand anders als Sol, sie hatten im Grunde also wenig
Neues zu bieten, vgl Tert Adv nat 1, 13, 1 aln solem Christianum deurn aestimant, quod
mnotuerit ad orientis partem facere nos precationem, vel die solis laetitiam curare Tertullian halt
dem im folgenden unter anderm entgegen, die Heiden ihrerseits seien den Juden verpflichtet,
da ihnen der Saturnstag besonders wichtig sei (über die Verbreitung judischer Sitten, zumal
der Beachtung des Sabbats, im romischen Reich vgl L Friedlander, Sittengeschichte Roms9

3, 214f qui solem et diem ems nobis exprobratis, agnoscite vicinitatem non longe a Saturno et
sabbatis vestris sumus (1, 13, 5) Sogar der christliche Apologet erlaubt es sich also, um einer
effektvollen Argumentation willen Saturn und Sabbat miteinander in Beziehung zu bringen.
Vgl auch Tert Apol 16, 9/11 und A Schneider, Le premier livre Ad nationes de Tertullien,
Bibl Helvetica Romana 9 (Inst Suisse de Rome 1968) 256ff (zu Kap 13)

8 Man wird zuerst wohl m Betracht ziehen, dass im Mythos von Kronos - wie Diodor richtig
anmerkt - die Entmannung eine Rolle spielt, die als der Beschneidung verwandt erscheinen
mochte So wurde z B m der Kaiserzeit zuweilen die Beschneidung strafrechtlich als Kastration

geahndet, vgl Th Mommsen, Rom Geschichte 5, 549, Rom Strafrecht 638f
9 Über die neue Bewertung des philomschen Berichtes im Lichte der Funde von Ras Schamra

und Bogazkoy vgl etwa 0 Eissfeldt, Ras Schamra und Sanchunjaton, Beitr z Religionsgesch.
d Altertums 4 (Halle 1939), A Heubeck, Gymnasium 62 (1955) 517f jetzt in Hesiod, Wege
der Forschung Bd 44 (Darmstadt 1966) 561f A Lesky, Saeculum 6 (1955) 44f jetzt in
Hesiod, Wege der Forschung 587ff M L West in seinem Kommentar zu Hesiods Theogonie
(Oxford 1966) 24ff Uber Philons Arbeitsweise vgl zuletzt Comte du Mesnil du Buisson, El et
ses épousés vus par Philon de Byblos, Melanges offerts a J Carcopino (Paris 1966) 286flf

10 Herodot 2, 104, 3 bezeugt die Beschneidung als bei den Phoinikern gebräuchlich, und
O. Eissfeldt a 0 87 f sieht denn auch m Kronos' Beschneidung zur Abwehr von Not und



60 Christoph Schaublm

dieser Stelle bei Philon verdanken; sie brauchten von ihr aus nur noch einen
kleinen Schritt zu tun.

Da nämlich die Beschneidung niemals als spezifisch pomikische, sondern allgemein

als ]udische, vom Judengott gebotene Sitte galt, musste es fur einen Gegner
der im Alten Testament gelehrten Religion naheliegen11, Philons Bericht polemisch
auszuwerten und ihm em zweites Indiz fur die Identität von Jahwe mit Kronos,
eben mit El-Kronos, zu entnehmen12 Die griechische Ubersetzung der 0olvlxlxt]
ÎGTOQia aber wurde von Porphynos bei der Abfassung semer Schrift Gegen die
Christen13 (und mindestens noch eines weiteren Werkes14) beigezogen, und so durfte
sich Diodor m fr 71 mit einer Beweisführung dieses bedeutendsten chnstenfemd-
lichen Autors auseinandersetzen15. Ja es wird auch Porphyrios gewesen sein, der
den Juden den Namen KqovlxoI verliehen hat, dies ebenfalls im Anschluss an
Philon Der nämlich weiss zu berichten (Eusebios, Praep. ev. 1, 10, 20 F 2, 20),
die av/u,/iia%oi des El Kronos, die gleichen also, die auch zur Beschneidung gezwungen

werden (s oben) und m denen Porphyrios offenbar das 'Volk Gottes' erkennt,
seien 'EXcosl/ll genannt worden, coç äv Kqovlol ovroi evr\aav oi Xey6[xevoi enl Kqovov.
Die Änderung von Kqovlol m Kqovlxol fallt kaum ms Gewicht Überdies musste

Porphyrios m der Form 'EXloel/x zweifellos die alttestamentliche Gottesbezeichnung

erkennen16.

Gefahr einen «Niederschlag lebendiger Religion» In der (wohl aitiologisch zu verstehenden)
Einfuhrung der Beschneidung durch Kronos freilich machen sich dann Euhemerismus und
Rationalismus geltend, die der &oivixixrj iorogia allgemein weithin ihr Gepräge verleihen,
vgl Karl Mras, Sanchuniathon, Anz d osterr Ak d Wiss, Phil hist KI 89, 12(1952)180 Ein
Hinweis auf frühere Versuche, die Beschneidung des Kronos zu deuten, bei C Clemen, Diepho-
nikische Religion nach Philo von Byblos, Mitt d vorderasiat agypt Ges 42,3 (Leipzig 1939) 70.

11 Zur Kritik der Christenfeinde am Alten Testament vgl W Nestle, Die Hauptemwande des

antiken Denkens gegen das Christentum, Arch f Religionswiss 37 (1941/42) 58ff, jetzt m
Griech Studien (Stuttgart 1948) 597ff

12 Daruber, dass die alte westsemitische Gottheit El tatsachlich eine Verbmdung mit Jahwe
eingegangen ist, ja ihm auch einige ihrer Zuge verliehen hat, vgl etwa O Eissfeldt, El and
Yahweh, Journal of Semitic Studies 1 (1956) 25ff weiteres bei W Fauth, Kl Pauly 2 (1967)
226ff s v El Die Polemik der 'Heiden' enthalt durchaus ihr Kornchen Wahrheit '

13 Vgl Ad von Harnack, Porphyrins, « Gegen die Christen» Zeugnisse, Fragmente und Referate

Abh d kgl preuss Ak d Wiss Phil hist Kl 1916 Nr 1, S 12 Anm 2 und fr 41
(Eus Praep ev 1, 9, 20f Philon FGrHist 790 F 1, 20f

14 De abst 2, 56 Philon T 3, F 3a
15 Ausser Diodor wendet sich, soweit wir sehen, einzig noch Ioannes Lydus, De mens 4, 53

(p 110, 7ff Wunsch) gegen eine aufgrund der Beschneidung vorgenommene Gleichsetzung des

Judengottes mit Kronos Im Anschluss an emen Satz aus emem Brief des Kaisers Iulian (Ep
134 Bidez), in dem dieser den Wiederaufbau des Tempels fur den "Yipiaxog ûeôç m Jerusalem
verspricht, fahrt er fort ôd rjv ahiav xai xiveg xœv anaiôevxtov, ëxi ôè xat ôià xrjv TieQiTo/irjv
Kqovov avxov [sc den Judengott] elvai vopiQovaiv ov ovvoqcovreg on rj JisQixoprj ov/ißo).6v
saxi tov xa&aQpov xfjg voegäg xpvyf\g ort <5e ov Kqovla xeXexrj rj negixoprj Zwar hat Lydus
vielleicht die &oivixixr) laxoQia gekannt (vgl Philon F 5 und 7), doch bekämpft er hier offenbar
dieselbe antichristliche Argumentation wie Diodor (auch wenn er den Sabbat nicht erwähnt),
darauf deutet allem schon der Ausdruck Kgovia xeXextj vgl xà xov Kqovov pvoxrjQia bei Diodor
S unten Anm 21

16 Griechische Belege bei Hatch/Redpath, A Concordance to the Septuagmt 1, 454 Man wurde
als Ableitung von rHXog übrigens doch zum mmdesten ,H?œsip erwarten Vgl. aber auch Eus.



Diodor von Tarsos gegen Porphyrios 61

Fraglich bleibt indessen, ob des Porphyrios Buch Diodor aus eigener Lektüre
vertraut war. Zwar hat er eines semer Werke, wie uns die Suda bezeugt, gegen
den Neuplatoniker gerichtet, doch befasst er sich darin nicht mit dessen Christenschrift,

sondern mit De abstmentia17. Und im ganzen gilt doch immer noch Har-
nacks Satz, dass abgesehen von den bekannten Verfassern von Gegenschriften kein
christlicher Autor das Werk Gegen die Christen nachweisbar selbst gesehen habe18.

So darf denn mit einiger Zuversicht geschlossen werden, Diodor habe Porphyrios'
Gedankengang durch die Vermittlung von Methodios, Eusebios oder Apollinaris
von Laodicea kennengelernt19. Es ist ja zwar durchaus denkbar, dass manche der

Praep. ev. 11, 6, 20 avro Ôè tovto xa&' o &eov ôvopàÇopev, 'E/.ojsiju xaXovoi [sc oi 'Eßgaloi],
Tcaqà to fjX coç eoixe• tovto ô' êQfirjvevovoiv lo%vv xai ôvva/Mv (Hinweis von Prof Heinimann).

17 Suda ô 1149 s.v. Aiôôcoqoç; vgl. Harnack a. O. 35 Test. XIV. - Diodors Verfasserschaft des

pseudoiustmischen Traktats Quaestiones genhhum ad Chnstianos, aus dem Harnack sein fr. 93

gewonnen hat - er rechnet ohnehin nur mit einem indirekten Bezug auf Porphyrios' Christenschrift

-, ist zum mmdesten stark umstritten; dazu neuestens Anton Ziegenaus, Das
Menschenbild des Theodor von Mopsuestia (Diss. München 1963) 5ff.

18 Harnack a. O. 7. - Dem 'Antiochener' Theodoret von Kyrrhos spricht Harnack keine
«selbständige Kenntnis des Werkes des Porphyrius» zu (a. O. 39 Test. XXIII). Über den von
Ebed-Jesu (um 1200) erwähnten Kommentar zum Ecclesiastes von Diodors Schuler Theodor
von Mopsuestia (vgl. J. S. Assemani, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana 3, 1 [Rom
1725] 32. Ecclesiastem uno hbro exposuit deprecante Porphyrio. Hinweis bei Amos B Hulen,
Porphyry's Work against the Christians. An Interpretation, Yale Studies in Religion [Scottdale
1933] 49 Anm. 105) lasst sich mchts ausmachen Dagegen vermutet B. Wyss, Schweiz. Arch,
f. Volkskunde 47 (1951) Heimat und Humanität (Festschrift fur K Meuli) 265 Anm. 14,
Theodors Freund Iohannes Chrysostomos habe die Schrift Gegen die Christen - «sei es m der
ursprünglichen Fassung, sei es im Auszug» - selber eingesehen - Auch des Didymos Vorlage
kann nicht mit Sicherheit ermittelt werden: s. Binder a O. (oben Anm. 1) 95 mit Anm. 40.

19 Freilich: wenn die Gleichsetzung von Jahwe mit Kronos m einer der Gegenschriften
erv ahnt war, wurde sie dort sicher auch bekämpft und brauchte ausserhalb des Zusammenhangs

eigentlich nicht nochmals aufgegriffen zu werden. Vermochte die Widerlegung
Diodor nicht zu befriedigen? - Vielleicht ist Richard Reitzenstein, Poimandres (Leipzig
1904) 112 Anm 1 aufgrund der schon genannten Stelle bei Lydus (s. oben Anm 15) zu
der (unrichtigen) Behauptung gelangt, «die Gleichsetzung des Judengottes mit Saturn
kehre dann bei Kaiser Iulian wieder». Wir können sonst keinen Beleg namhaft machen.
Immerhin sei auf zwei Stellen m Diodors Oktateuchkommentar hingewiesen, zu denen sich
Entsprechungen m Iulians m Antiochien verfasster Schrift Karà PaXiXaiœv finden- fr 16, 1

evtev&ev [wed nach dem Sundenfall Adams und Evas «Augen aufgingen »] evioi tcov ainezixojv
evEQyérrjv EÏvai epaai tov örpiv ~ Iulian, In Gahl. p 168, 14f Neumann coare tov örpiv
EVEQyérrjv pâXXov, âXX' ovyl Xvpeœva Tfjç âv&Qcomvrjç yevéoEioç EÏvai. Ed. Schweizer, Diodor
von Tarsus als Exeget, ZNTW 40 (1941) 51 Anm. 108 hat die von Diodor bekämpften Häretiker
als Ophiten erklart, und kürzlich hat Norbert Brox, Gnostische Argumente bei Iulianus Apo-
stata, Jahrb. f. Antike u. Christentum 10 (1967) 181ff Iulians Formulierung ebenfalls auf
einen gnostischen Gedankengang zurückgeführt; zur gleichen Argumentengruppe gehöre auch
die von Iulian (und Diodor) anschliessend besprochene 'Missgunst Gottes'. Auffällig erscheint
jedenfalls der wörtliche Anklang Ferner Diodor fasst in dem schwierigen fr 66 seme
Auslegung von Exod 20, 5f. («Ich bm ein eifersuchtiger Gott, der die Schuld der Vater heimsucht
bis ms dritte und vierte Geschlecht an den Kindern derer, die mich hassen, der aber Gnade
übt bis ms tausendste Geschlecht an den Kindern derer, die mich lieben ») mit folgenden
Worten zusammen (Z 13) ovxovv to «ânoôiôovç âpagrlaç naxéqoiv ènl réxvait ov yevixfjç
ÈGTi vo/ao'&EOÎaç, àXXà psQixfjç toîç e^eX&ovoiv ex Tfjç Alyvmov çrjûeîarjç te xal E7iay&eîar]ç.
to <5è «Jioicov êXeoç eîç yiXidôaç toîç ayancocn ps» ysnxfjç te xal ôiï]vexovç èoti toîç âya-
ncôaiv ~ Iulian, In Gahl. p. 179, 4ff. N. ov pegixà navra rama êan, <Seoç ÇrjAairijç»- ÇrjXoï



62 Christoph Schäublin

von Porphyrios vorgetragenen Angriffe anonym in der zwischen Heiden und
Christen im 4. Jahrhundert geführten Auseinandersetzung nachgewirkt haben20,

doch da Diodor einer sonst anscheinend nur noch einmal - erst im 6. Jahrhundert

- bezeugten21, etwas weit hergeholten und eigentümlichen Behauptung entgegentritt,

wird man ihm zutrauen müssen, dass er seinen Gegner kennt22 und dass ihm
dann wohl auch eine ganz bestimmte Quelle vorgelegen hat23.

Karl Mras hat die Frage aufgeworfen24, «in welchem Sinn Porphyrius die

Anschauungen des Sanchuniathon-Philon in seinem Werk gegen die Christen
verwendet» habe. Er vermutet, bedeutsam gewesen sei in seinen Augen - das gleiche

gilt für Eusebios - der Nachweis des Sternenkults als erster Religion sowie der

Verehrung, welche die Wohltäter der Menschheit genossen hätten : die euhemeristi-
sche Tendenz also. Ist diese Annahme richtig, so musste der von Porphyrios
geführte Streich die Juden und Christen besonders empfindlich treffen. Durch die

Gleichsetzung mit Kronos wurde dann nämlich Jahwe jeder echten, philosophisch
begründbaren Göttlichkeit entkleidet und in eine Reihe gestellt mit den vielen
Frauen und Männern, die nach Sanchuniathon-Philons Lehre als Menschen an-

yàg <5là ri, xal [#eoç del. Neumann] «âpagriaç èxôixœv narégœv èni réxva»; (Der Gott der
Juden sei ein reiner Nationalgott, ohne Anspruch auf eine Herrschaft über die ganze Welt.)
Neigt man dazu, den einen der beiden Autoren vom andern abhängen zu lassen - es bleiben
starke Zweifel, denn man mag auch an gemeinsame Vorlagen denken -, so hat wohl Diodor
als der frühere zu gelten: Er wendet sich in fr. 16 direkt gegen die algerixoi, und im Hinblick
auf seine differenzierende Betrachtungsweise in fr. 66 nimmt sich Iulians ov pegixà navra
ravra; wie eine polemische Antwort aus. Schliesslich sei auf Iulians Brief an Photinos
verwiesen (Ep. 90 Bidez) : Der Kaiser lässt sich darin höchst ungnädig über einen gewissen ihm
offenbar persönlich bekannten Diodor vernehmen; dieser erscheint ihm als Nazaraei magus
und acutus sophista religionis agrestis, und er hofft, ihn dereinst als jämmerlichen Verbreiter
von Irrlehren überführen zu können. Allgemein ist man der Ansicht, Iulian entlade hier
seinen Zorn über Diodor von Tarsos und kündige seine Schrift Karà J1aXiXaioyv an. Hat er
also Diodor, den zu widerlegen er verspricht, tatsächlich auch gelesen

20 Dazu Hulen a. O. (oben Anm. 18) 9 und (wohl doch etwas zu zuversichtlich) 41ff.
21 S. oben Anm. 15. - Auf welcher Vorlage Lydus fusst, wissen wir nicht. Die oben

ausgeschriebene Stelle steht im Zusammenhang (4, 53) einer doxographisch anmutenden Aufzählung

von Urteilen verschiedener &eoX6yoi (Ägypter, Griechen, Livius, Lucan, Numenios, Iulian
usw.) über den Judengott. Der ursprüngliche Beweis ist um ein (altes) astrologisches Argument
erweitert (viprjXôregoç ydg cpaai rwv nXavtqrwv o Kpôvoç. Vgl. Tac. Hist. 5, 4 quod de Septem
sideribus quis mortales reguntur altissimo orbe et praecipua potentia Stella Saturni feratur), das
bei Lydus die Identifizierung von Jahwe als ûeoç "Ytpiaroç (vgl. das voranstehende iulianische
Brieffragment) voraussetzt und deshalb kaum Porphyrios gehört. Bezeichnenderweise ist das

uns hier interessierende Glied in der Aufzählung des Lydus als einziges anonym überliefert:
Die Christenschrift ist - zumal nach der Bücherverbrennung von 448 (Cod. lust. 1, 1, 3) -
gänzlich dem Vergessen verfallen. Porphyrios kommt (p. 110, 18 W.) mit einem Zitat aus
seiner Jugendschrift De philosophia ex oraculis haurienda zu Wort; der Judengott gilt ihm da
noch als rœv oXœv ôrjpiovgyôç.

22 Auch sonst pflegt Diodor die Leute, gegen die er seine Polemik richtet, nicht beim Namen
zu nennen, sondern nur mit vagen Bezeichnungen (in unserm Palle spricht er von ê&vixoi)
einzuführen; vgl. Schweizer a. O. (oben Anm. 19) 51.

23 Doch s. Anm. 21.
24 a. 0. (oben Anm. 10) 175 Anm. 2.



Diodor von Tarsos gegen Porphynos 63

geblich göttliches Ansehen erlangt hatten und in den Himmel eingezogen
waren25.

25 Dazu Clemen a O (oben Anm 10) 58ff - Heinrich 0 Schroder, Celsus und Porphyrins
als Christengegner, Welt als Geschichte 17 (1957) 190ff arbeitet als Unterschied zwischen den
beiden Christengegnern heraus, es sei « Celsus der Ahnherr und Meister der religionsvergleichen-
den Methode, Porphyrius der Ahnherr und Meister der Bibelkritik) (S 201) Indessen hat sich
nun ergeben - womit freilich zu rechnen war -, dass die wenigen Fragmente bei weitem kein
vollständiges Bild von der Arbeitsweise des Porphyrios vermitteln

Mitteilungen

Bei der Redaktion eingegangene Rezensionsexemplare

Die Redaktion kann sich nicht verpflichten, alle eingehenden Schriften besprechen zu lassen

Afrika und Rom in der Antike Hg von H J Diesner, Hannelore Barth und H D Zimmermann

Wissensch Beitrage der Martin Luther Universität Halle Wittenberg 1968, 6.
Halle 1968 292 S

Beschaouch, Azedme Mustitana Recueil des nouvelles inscriptions de Mustis, cite romaine
de Tunisie, t 1 Universite de Paris, Centre d etudes archéologiques de la Mediterranee
occidentale, Collection epigraphique de la revue «Karthago», fasc 1 Khncksieck, Pans
1968 104 S 41 Abb 40 F

Blanck, Horst Wiederverwendung alter Statuen als Ehrendenkmaler bei Griechen und Romern
Studia Archaeologica 2 Bretschneider, Roma 1969 128 S 30 Taf

Callimachus Hymnus in Dianam Introd testo critico e comm a cura di Fritz Bornmann
Biblioteca di Studi Supenon 55 La Nuova Italia, Firenze 1968 LXIII, 145 S 2800 Lit

Chantraine, Pierre Dictioni aire étymologique de la langue grecque Histoire des mots T 1

A-A Khncksieck, Pans 1968 XVIII, 305 S 68 F
Corpus Vasorum Antiquorum Italia, fasc 40 Museo di antichita di Torino, fasc 2 A cura

di F G Lo Porto Union académique internationale Bretschneider, Roma 1969 42 S

44 Taf
Cremer, Friedrich W Die Chaldaischea Orakel und Jamblich de mysterns Beitr z klass

Philologie 26 Hain, Meisenheim a Gl 1969 165 S DM 32 -
Dale, A M Collected Papers Cambridge University Press 1969 307 S 80 sh
Drees, Ludwig Olympia Gods, artists and athletes Engl transi by Gerald Onn Pall Mall

Press, London 1968 193 S 98 Taf wovon 16 farb 40 Abb 95 sh
Eckschmitt, Werner Die Kontroverse um Linear B Beck, München 1969 160 S 8 Taf

12 Abb DM 22 50
Eder, Walter Das vorsullanische Repetundenverfahren Diss München 1969 (m Komm bei

Habelt, Bonn) 253 S
Frank R I Scholae Palatmae The Palace Guards of the Later Roman Empire Papers and

Monographs of the American Academy m Rome 23 American Academy m Rome 1969
XIII, 259 S

La Penna, Antonio Orazio e la morale mondana europea Sansoni, Firenze 1969 184 S
1300 Lit

Laugier, J L Tacite Collection Ecrivains de toujours» 85 Ed du Seuil, Paris 1969 189 S
zahlr Abb

Megas, Anastasios Ch 'O TCQoovpaviarixoç xvyJ.oç rfjç Tlaôovaç (Lovato Lovati - Albertmo
Mussato) xai al rgaywôieç tov L A Seneca Diss Thessaloniki 1967 234 S

Merten, Elke W Zwei Herrscherfeste in der Historia Augusta Untersuchungen zu den
pompae der Kaiser Gallienus und Aurehanus Antiquitas Reihe 4 Bd 5 Habelt, Bonn
1968 IX, 163 S DM 44 -

Albertini Mussati argumenta tragoediarum Senecae Commentarn in L A Senecae tragoedia s


	Diodor von Tarsos gegen Porphyrios?

