Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 1

Artikel: Les mythes grecs relatifs a l'instauration du sacrifice : les roles
corrélatifs de Prométhée et de son fils Deucalion

Autor: Rudhardt, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 27 1970 Fasc. 1

Les mythes grecs relatifs a 'instauration du sacrifice:
les réles corrélatifs de Prométhée et de son fils Deucalion

Par J. Rudhardt, Geneve

Position du probléme

On a maintes fois commenté le mythe du partage opéré par Prométhée dans les
chairs d’un beeuf pour tromper la perspicacité de Zeus!:
TD Wev yap odoxas te xai Eyxara miova dnud
&v 0w®d xatédnre xaldypag yastol foein,
T &’ avt’6atéa Aevxa Poog doAin émi Téyvy
eddetioas xatédnxe xaldypag dgyéte dnud.?
Ce mythe, pense-t-on, a pour raison d’étre et pour fonction d’expliquer un épisode
central du sacrifice olympien: la constitution d’une part divine — faite principale-
ment de graisse et d’os qui seront brilés sur ’autel — et I'attribution aux hommes
de la viande de boucherie. Cette interprétation qui se fonde sur une indication
explicite d’Hésiode? doit certainement étre retenue, mais il s’agit d’en reconnaitre
lexacte portée.
Le partage sacrificiel présente un aspect paradoxal a nos yeux puisqu’il attribue
la moins bonne part de la victime aux dieux que le sacrifice doit honorer et réserve

1 La question est envisagée dans la plupart des études traitant de Prométhée. Outre les
pages qui lui sont consacrées dans les ouvrages généraux tels que: L. Preller, Griechische
Mythologie. 1. Bd.: Theogonie und Goétter (Berlin 1894) 91ss. K. Kerényi, La religion antique.
Trad. fr. (Genéve 1957) 145ss. mentionnons seulement B. G. Weiske, Prometheus und sein
Mythenkreis (Leipzig 1842) 145ss.; K. Bapp, Prometheus in: Roschers Lexikon IIT 2 (1902 bis
1909); A. Thomsen, Der T'rug des Prometheus, ARW 1909, 460-490; E. Schwartz, Prometheus
bei Hesiod, SBBerl. 1915, 133-148 (= Ges. Schriften 2 [1956] 42ss.); E. Vandvik, The Pro-
metheus of Hesiod and Aeschylus (Oslo 1943); S. Eitrem, Prometheus, Eranos 1946 (Mélanges
Rudberg) 14-19; K. Kerényi, Prometheus, Albae Vigiliae 4 (Zurich 1946); L. Séchan, Le mythe
de Prométhée (Paris 1951); A. Séveryns, Prométhée, héros de conte populaire, La nouvelle Clio
3 (1953); F. Wehrli, Hestods Prometheus, Navicula Chilioniensis (Leiden 1956); K. Reinhardt,
Prometheus, Eranos Jb. 1956, 241-243; L. Eckhart, Prometheus, in: RE (1957), notamment
§ 24: Opfertrug; E. Heitsch. Das Prometheus-Gedicht bei Hesiod, Rh. Mus. 106 (1963) 1-15.

2 Hes. Th. 538-541. Sans prendre ici parti sur la facon dont il convient de résoudre le pro-
bléme posé par les singuliers 7@ uév ... t@ 6¢ ... figurant dans les manuscrits, nous noterons
que trois choses au moins demeurent certaines: 1° deux parts sont définies et proposées au
choix de Zeus (cf. v. 549); 2° en accomplissant ce partage, Prométhée a I’intention de tromper
Zeus (cf. vv. 537. 543. 551); 3° cet acte entrainera des conséquences pour ’humanité (cf.
v. 551ss.), mais ’auteur en est Prométhée; c’est lui qui s’adresse a Zeus (cf. v. 536. 548-549).

3 Hes. Th. 566-567. Nilsson considére ce mythe comme une «aitiologische Erklirung des
Speiseopfers» (Religionsgeschichtliches Lesebuch ... herausgegeben von A. Bertholet. 4: Die
Religion der Griechen [Tiibingen 1927] 33 Nr. 28).




2 J. Rudhardt

la meilleure aux hommes, mais il n’est pas certain que cette inégalité ait rendu
Popération sacrificielle inintelligible pour les Grecs ni qu’ils aient inventé ou
simplement utilisé la fable de Prométhée pour lever cette difficulté. En fait — le
vocabulaire grec nous le montre suffisamment — ce qui intervient dans le méca-
nisme sacrificiel, c’est le degré de sacralité des différents organes de la victime,
bien davantage que leur valeur alimentaire?. Si 'on voulait supposer que les

4 Le prétre est un iegeds; immoler en sacrifice se dit iegedew; la victime est un icgeiov;
les organes dégagés et observés dans le sacrifice sont des ieod, etc. Les Anciens reconnaissaient
une qualité éminemment sacrée & certains morceaux de l’animal abattu. L’usage des tduta
dans le sacrifice juratoire, la consommation des omAdyyva rotis & la flamme de Pautel, le
maniement et 'observation de certains organes dans plusieurs rites sacrificiels ainsi que I’em-
ploi du mot 7a iepa pour désigner de tels organes, le montrent clairement. Par analogie, il y a
lieu de penser que le traitement particulier des unpla indique aussi leur sacralité. Au contraire,
les Grecs attribuaient un degré de sacralité moins élevé a la viande de boucherie qui pouvait
étre emportée loin de ’autel dans plusieurs rituels (voir infra note 8).

Une circonstance peut sembler & premiére vue infirmer la distinction que nous établissons
entre la sacralité et la valeur alimentaire. Le sacrifice n’est pas seulement un acte que I’on
accomplit matériellement; il est aussi pensé et commenté. Les Grecs utilisent & cette fin le
langage mythique dans lequel ils parlent habituellement des objets de leur religion. Or ce
langage indique précisément par I'image de I’alimentation l'utilité que le sacrifice revét pour
les dieux (Les dieux se nourrissent des sacrifices, lisons-nous chez Homére, I1. 1, 423-424;
8, 548-552; 9, 535; Od. 1, 21-26; 7, 201s.). Cela ne doit pas nous embarrasser car 'image
mythique a pour caractére spécifique de signifier autre chose que ce qu’elle représente (cf.
J. Rudhardt, Une approche de la pensée mythique: le mythe considéré comme un langage, Studia
Philosophica 26 [1966] 208-237). Dans le cas particulier, un paradoxe montre clairement que
I'image de I’alimentation ne doit pas étre comprise dans un sens littéral: les dieux se repaissent
de la fumée du sacrifice (Hom. I1. 1, 66-67. 367; cf. Aristoph. Av. 1516-1520). Un procédé
comique consiste & traiter I'image mythique comme une représentation objective et a suggérer
du mythe une interprétation littérale ou matérielle. C’est ainsi qu’Aristophane fait dire &
Strepsiade, & propos de la pluie de Zeus: je croyais que Zeus pissait & travers un crible (Aristoph.
Nub. 372). De la méme maniére, les poétes comiques du IVe siécle joueront & interpréter litté-
ralement I'image d’un sacrifice destiné & nourrir le dieu et I'inégalité des parts sacrificielles,
considérées alors du point de vue alimentaire seulement, inspirera leur verve (Men. Dysc.
447-453 = fr. 117 (Koerte), L’Ivresse fr. 264 (Koerte); Euboulos fr. 95. 130 (Kock). Cf. aussi
Lucien, Bis accusatus 10).

Nous croyons illégitime de supposer qu’Hésiode s’inspire d’une force de méme type lorsqu’il
raconte le partage effectué par Prométhée. Le ton du poéte est incontestablement sérieux; or,
g’il est fréquent de voir un auteur comique répéter un récit sérieux en le tournant en dérision,
il ’est beaucoup moins de voir un penseur reprendre avec gravité une invention plaisante,
sans prévenir de la conversion qu’il opére. Nous noterons en outre et surtout qu’Hésiode ne
passe pas du plan mythique ou se déroule I'action des dieux au plan matériel ou se déroule
celle des hommes; Prométhée qui agit — serait-ce pour les hommes — est un immortel; c’est un
dieu qui partage le beeuf et qui en présente les morceaux a un autre dieu, son cousin. Les
événements racontés se déroulent donc tous sur le méme plan. Le partage accompli n’est pas
un sacrifice (nous reviendrons sur ce point: cf. p. 5) et la sacralité des parts ne doit pas étre
prise en considération; seule leur valeur alimentaire intervient; c’est pourquoi leur inégalité
est scandaleuse. Il est vrai que le sacrifice accompli par les hommes comportera ultérieurement
une allusion au partage prométhéen (Hes. T'h. 566-567). Si le mythe alors éclaire le mythe, il
doit le faire mythiquement. Il s’agira pour nous de découvrir quel sens cette référence au
scandale mythique donne au geste sacrificiel. L’embarras des auteurs modernes en présence
de Paspect paradoxal du partage rituel provient en partie de ce qu’ils ne font pas ces distinc-
tions indispensables.




Les mythes grecs relatifs & I'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 3

Anciens, oubliant le sens de leur propre langue, ont négligé la fonction de la sacra-
lité dans ’opération rituelle et que le sacrifice leur a paru constituer une injustice,
comme pure offrande alimentaire, on comprendrait mal qu’il leur ait suffi, pour
le 1égitimer, d’imaginer qu’il trouve son origine dans une injustice antérieure dont
il constituerait la simple répétition.

Les auteurs modernes ont tenté d’expliquer ce paradoxe de diverses fagons®.
Dans un mémoire fameux, K. Meuli a mis en évidence les ressemblances qui
unissent les rites sacrificiels helléniques, notamment 1’emploi qu’ils font de la
graisse et des os, & des usages pratiqués par certains peuples chasseurs de Sibérie,
usages intelligibles en considération de leurs modes de vivre et de penser, et il a
suggéré de rechercher 'origine du rite grec dans les moeurs propres aux nomades
chasseurs d’une époque antérieure a celles de I’élevage et de 1’agriculture®.

Nous n’écarterons pas cette hypothese que K. Meuli défend avec de forts argu-
ments, mais elle demeure insuffisante & nos yeux; elle n’explique pas la survivance
du rite & une époque ou les circonstances qui avaient conditionné sa naissance ont
disparu. Il est invraisemblable que les Grecs aient alors répété un geste qui n’avait
plus aucune raison d’étre pour eux et qu’ils aient naivement inventé la fable du
partage opéré par Prométhée pour le justifier a posteriori, parce qu’ils auraient
souffert de son inintelligibilité. En fait, ils continuent de sacrifier pendant long-
temps avec une piété sans défaillance, dans l'intention explicite d’honorer les
dieux. Voila ce dont il faut rendre compte et ce que 'on ne comprend pas si le
sacrifice n’a pas d’autre raison d’étre a ’époque historique que celle qui repose
dans des usages nomades oubliés; ce que 1’on ne comprend pas davantage si 'on
suppose qu’il trouve sa seule justification dans 'invention d’une fable le réduisant
a une tromperie dérisoire, inefficace de surcroit. Ajoutons que ’on ne comprend
pas mieux dans cette hypothése I'invention méme d’une telle fable, puisqu’elle
présente comme une malhonnéteté stérile acte de piété qu’elle aurait pour fone-
tion de justifier.

La recherche diachronique éclaire le passé d’une institution, elle peut expliquer
comment celle-ci s’est formée au cours du temps; elle ne fait point découvrir la
fonction qu’elle remplit ensuite dans une société déterminée, elle n’en livre pas
le sens. Elle doit étre complétée par une étude synchronique?.

5 Ils proposent des explications de divers types, de type psychologique par exemple (cf.
Kerényi); dés B. G. Weiske toutefois, c’est & la méthode comparative qu’ils recourent le plus
souvent, en produisant des rites analogues au rite grec, connus en ethnographie (cf. A. Thom-
sen).

¢ K. Meuli, Griechische Opferbriuche, Phyllobolia fiir Peter Von der Miihll (Basel 1946)
185-282. Cf. Victor Martin, L’ethnologie et la préhistoire aw service de Iinterprétation des clas-
siques, Archives suisses d’anthropologie générale 1946, 56-71.

? Le monde hébraique pourrait offrir un champ de comparaisons plus proche du monde grec
que celui des nomades sibériens. Or le rituel hébraique distingue des types sacrificiels ana-
logues & ceux que le rituel hellénique distingue de son coté. Ils connaissent I'un et I’autre des
sacrifices caractérisés par une destruction compléte de la victime et des sacrifices différents
comprenant un partage de la victime entre les dieux et les hommes. Sur les sacrifices hébraiques,




4 J. Rudhardt

Nous avons montré ailleurs® que le sacrifice grec dont la victime est un iepeio,
qui comporte une manipulation des iegd, que la proximité d’individus dvdorot
suffit & perturber, constitue une opération dont le mécanisme met en ceuvre une
puissance et se déroule dans un ordre, liés tous deux & des aspects du sacré qu’ex-
priment respectivement les mots icpds et dotog. 11 vise & établir une communica-
tion entre 'homme et la puissance sacrée, sans perturber I'équilibre du monde,
de maniére & renforcer 'action humaine et & la faire entrer du méme coup dans
l'ordre religieux des choses.

L’aperception du sacré ne se situe pas au niveau de l'intelligence claire mais &
celul de I'affectivité ou d’un vécu global. C’est pourquoi les Grecs expriment au
moyen des adjectifs iepds et dotog le sentiment qu’ils éprouvent d’une présence
de la puissance en certains objets ou en certains lieux, de son action dans certains
événements, et celui d’une conformité de certaines conduites avec I'ordre religieux
ou d’une appartenance de leur auteur & cet ordre, mais ils ne possédent point de
substantifs pour désigner cette puissance ou cet ordre dont leur pensée n’a point
élaboré de concepts®. Or I'exigence d’intelligibilité ne se satisfait pas de la pure

voir R. de Vaux, Les sacrifices dans I’ Ancien Testament (Paris 1964). Sur les sacrifices grecs,
voir P. Stengel, Opferbrduche der Griechen (Leipzig-Berlin 1910) et Die griechischen Kultus-
altertiimer (Munich 1920) 95-155. Voir en outre: R. K. Yerkes, Le sacrifice dans les religions
grecque et romaine et dans le judaisme primitif. Trad. fr. (Paris 1955).

Le zébah §¢lamim, notamment, présente de remarquables correspondances avec la fvoia
(Lev. 3; 7, 11-38; 10, 14-15; 17, 3-7; 22, 2-25). On voit constituer dans les deux cas une part
divine briilée sur I'autel, une part réservée a ceux qui offrent le sacrifice et qu’ils mangent en-
semble, et une part sacerdotale (en Gréce, cette derniére varie selon les cultes; il peut arriver
qu’elle soit inexistante, car le prétre y joue un réle moins indispensable qu’en Israél). Dans
les deux cas, la part divine comprend de la graisse. Dans les deux cas, le sang de la victime est
répandu sur I’autel. Ce dernier rite est bien expliqué dans 1’Ancien Testament: si le sang ne
doit pas étre absorbé par I’homme et 8’il est réservé & Dieu, c¢’est qu’il est le siége ou le principe
de la vie (Gen. 9, 4; Lev. 7, 27; 17, 14; Deut. 12, 23). La graisse jouit sans doute d’une qualité
de méme ordre (cf. Lev. 3, 16); on peut noter en outre qu’elle est une matiére particuliérement
combustible.

On remarquera ce qui suit. Quelle qu’ait été 1’origine des gestes qui composent les sacrifices
des Hébreux, ces gestes ont été ordonnés par eux dans un systéme rituel et réinterprétés en
considération de la totalité de leurs croyances; le sacrifice est demeuré vivant parmi eux en
vertu de cette réinterprétation. C’est dans leur vie religieuse, sous ’éclairage de leur pensée
théologique qu’il revét un sens.

Quel que soit I'intérét d’une comparaison entre le rituel hébraique et le rituel grec, et méme
si cette comparaison met en évidence des parentés que I'histoire devrait peut-étre expliquer, il
serait illégitime d’interpréter celui-ci en considération de ce qu'une étude de celui-la peut nous
apprendre. C’est aux Grecs eux-mémes et & eux seuls qu’il convient de demander le sens des
sacrifices qu’ils accomplissent.

8 J. Rudhardt, Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte dans
la Gréce classique (Genéve 1958). Dans ce premier ouvrage, nous avons méconnu le réle du
mythe dans la pensée des Grecs. Nos recherches ultérieures ont en revanche confirmé ce que
nous y écrivions & propos des mots iegog et dotog et sur le mécanisme de I’opération sacrificielle.

® Il est vrai que la langue grecque a la faculté de substantifier les adjectifs. Nous remarque-
rons toutefois que 70 iepdy revét une signification concréte dans la plupart de ses emplois et
que T0 Gotov est extrémement rare. Ni I'un ni 'autre ne sont généralement employés pour
désigner une notion abstraite, comme 76 xaldv ou t0 dyadév par exemple. Il existe pourtant



Les mythes grecs relatifs & ’instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion b

réaction affective ni de la riche opacité du vécu; le mythe a pour fonction d’ex-
primer ce qui, de 'expérience vécue, n’est pas exactement restitué par 1’analyse
conceptuelle, de I’élaborer et d’en éclairer le sens. Les mythes relatifs au sacrifice
doivent remplir ce réle.

I. Le contexte mythique ow 1l convient de situer le partage opéré par Prométhée

Le mythe du partage prométhéen doit bien éclairer certains des rites sacrificiels;

Hésiode le dit explicitement:

éx 100 &’ adavdrowaw éni ydovi pid’ avdodmwy

xalove’ 6otéa Aevra Fvnévrar éni Bopdr®.
Une telle combustion appartient au rituel du grand sacrifice, comme le montrent
notamment les descriptions homériques; l'acte de Prométhée préfigure le geste
par lequel les sacrificateurs dégagent les os des cuisses et les recouvrent de graisse
sur laquelle 1ls distribuent quelques petits morceaux de viande'. Le sacrifice toute-
fois ne consiste pas seulement dans le rappel de la tromperie mythique et celle-ci
ne suffit pas a I'expliquer. Relisons en effet les textes avec plus d’attention. Nous
noterons en premier lieu que I'acte de Prométhée n’est pas désigné par Hésiode
sous le nom de sacrifice; accompli par un dieu qui s’adresse & un autre dieu, il
n’établit point de communication entre le mortel et I'immortel mais se déroule
entiérement dans le monde divin: ce n’est pas un acte cultuel'®>. Nous remarque-
rons en second lieu que le mythe n’éclaire pas la totalité du sacrifice mais un détail
seulement des gestes qui le composent!®. Si le mythe doit expliquer le sacrifice,
il le fait d’une fagon partielle seulement et requiert des compléments. Ces complé-

un substantif, 7 oola, d’un usage peu fréquent et difficile a bien comprendre; on le traduit
habituellement par «loi divine»; c’est lui qui nous parait exprimer I’idée la plus proche de
celle d’un ordre religieux des choses.

10 Hes. Th. 556-557.

11 Pescriptions du sacrifice chez Homeére: I1. 1, 443-474; 2, 394-438; Od. 3, 1-66. 382-384.
418-472; 12, 344-365; 14, 413-456. Sur la constitution de la part divine, voir notamment:
Il. 1, 460-461. 464; 2, 427; Od. 3, 456-458. Cf. Et. M. 585, 22 s.v. unpia.

12 Pour désigner le sacrifice, Hésiode emploie le verbe &odewr (Th. 417; Op. 136. 336); ce
verbe n’apparait pas dans le récit du partage accompli par Prométhée. Eschyle mentionne
Tinvention des signes mantiques par Prométhée, sans faire de lui un sacrificateur ni rappeler
le partage du beeuf (Eschl. Prom. 492-499), Lucien se référe au partage du beeuf sans jamais
employer aucun mot qui puisse désigner un sacrifice (Luc. Prom. passim, notamment 3. 5.
6. 7). C’est & une époque tardive seulement, chez un scholiaste (Sckol. Eschl. Prom. 11 et 1022)
et dans des textes latins que nous voyons I'acte de Prométhée considéré comme un sacrifice.
Or ces auteurs rapportent tout le mythe d’une maniére trés différente de celle que nous lui
connaissons dans la tradition grecque plus ancienne (Hyg. Astron. 2, 15; Myth. Vat. 2, 64).
Voir aussi plus haut note 4.

13 Les rites de consécration et les rites d’abattage pourraient avoir été passés sous silence,
sans que cette omission soit significative puisque la faute de Prométhée qu’il s’agit de nous
rapporter consiste seulement dans la fagon dont il a partagé I’animal abattu. Il convient en
revanche de noter que, dans le récit du partage, il n’est question ni des iegd que 1’on observe
ni des omAdyyva que les officiants consomment (ni du sang que I’on répand sur ’autel). Or ces
différents rites sont essentiels dans la dvoia; ils définissent le sacrifice.



6 J. Rudhardt

ments, I’ensemble de la mythologie nous les fournira. L’embarras dans lequel la
fable du partage a plongé les commentateurs résulte, nous semble-t-il, de ce qu’ils
Pont considérée isolément, sans tenir compte du contexte mythique dans lequel
il convient de la situer.

Hésiode ne nous livre pas la totalité de ce contexte car, dans la Théogonie, il
raconte la tromperie de Prométhée d’'une fagon purement épisodique'; cela ne
Iempéche pourtant pas de signaler avec beaucoup de précision I'instant mythique
ol Prométhée intervient. Un vers décisif introduit en effet le récit du partage:

xal yap 67’éxpivovro deol Yvyrol v’ dviowmor

Mnravy.
Le verbe xpiveada: est ici capital ; les vers 881-882 en éclairent le sens's. Il y signifie
la solution du conflit qui a opposé les Olympiens et les Titans et & la suite duquel
les deux groupes de dieux occupent une place nouvelle dans ’ordre du monde.
Un mot clé apparait dans ce contexte: le mot tiual. Ce que la crise a défini, ce
sont les Tiual respectives des Olympiens et des Titans.

14 Nous n’entendons pas nous prononcer sur le probléme délicat de la composition de 1’ceuvre
hésiodique ni sur celui des sources littéraires ou des traditions qui en ont inspiré les divers
développements. Un texte nous est parvenu; quelles qu’aient été les circonstances de sa pre-
miére composition et méme §’il a subi plusieurs remaniements par la suite, il avait un sens
pour ceux qui I'ont mis par écrit tel que nous le connaissons, qui ’ont lu et qui I’ont répété.
C’est ce sens que nous pouvons tenter de déceler.

D’autre part, le texte se référe & plusieurs mythes qui lui préexistent, méme s’il les modifie
peut-étre, et dont il présuppose la connaissance. Il s’inscrit ainsi dans un contexte mythique
qu’il vient compléter. Serait-il hétérogéne et mouvant, cet ensemble de mythes habitent la
conscience commune des Grecs ol1, d’une certaine facon, ils s’organisent. Méme si chaque Grec
fait un choix parmi eux, sous l'influence de son éducation, de traditions locales ou gentilices,
des tendances de son époque ou de sa génération, de ses inclinations ou de ses réflexions per-
sonnelles, ce choix n’abolit pas 1’existence d’une culture mythique hellénique qui le condi-
tionne et chaque mythe demeure lié & d’autres en considération desquels son sens se précise
ou se définit. L’intelligence d’un mythe ne se réduit pas & la compréhension d’une ceuvre
unique ou tel de ses épisodes est rapporté dans une intention particuliére; il peut arriver en
revanche que la juste compréhension de cette ceuvre requiére l'intelligence entiére d’un
mythe auquel elle se référe et qui la dépasse.

Dans la Théogonie, les récits relatifs aux fils de Japet s’inscrivent & une place déterminée
par 'ordonnance généalogique de I’ensemble de 1’ceuvre; sans rapporter la totalité des événe-
ments auxquels furent mélés Prométhée et ses fréres, ils relatent quelques-uns d’entre eux
seulement, choisis, semble-t-il, de maniére & mettre en évidence la clairvoyance et le pouvoir
de Zeus, mais ils supposent connus d’autre part les personnages mentionnés, ainsi que les prin-
cipaux épisodes de leur existence. Pour comprendre le sens des mythes auxquels le poéte se
réfere ainsi, il faut considérer la place et la fonction qu’ils remplissent & l'intérieur de son
ceuvre, mais il faut aussi dépasser les indications explicites qu’il nous fournit et tenir compte
autant que possible du contexte mythique latent, présent a I’esprit de ses auditeurs ou de ses
lecteurs, méme si nous ne sommes évidemment pas en mesure de le restituer d’une fagon com-
pléte et bien assurée. La démarche est périlleuse et nous y courons le risque de nous fourvoyer
mais, si nous refusons de la tenter, cette prudence nous condamne & ne comprendre ni sa
pensée ni celle des Anciens que son ceuvre a nourrie.

15 Hes. Th. 535-536.

16 Hes. Th. 881-882  avrdp énel ga mdvov udxages deol ééetéleooay

Tiriveoor 0¢ Tiudwy xolvavzo Binge.




Les mythes grecs relatifs a 'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 7

Raconter cette répartition des tiual entre les générations divines successives
puis entre les Olympiens eux-mémes, telle est I'intention qu’Hésiode exprime trés
clairement dans le préambule de la Théogonie'’. En fait, dans le texte qui nous
en est parvenu, cette intention parait imparfaitement réalisée; les vers 881-885
nous en signalent pourtant la persistance et nous indiquent deux phases de cette
répartition. La premiére s’accomplit & travers les conflits qui reglent le sort des
Titans; la seconde est 'ceuvre de Zeus qui attribue sa part a chacun des Olym-
piens®®, Cette seconde phase est un épisode essentiel de la cosmogonie; apres la
multiplication et I'affrontement des puissances, il symbolise I’établissement d’un
ordre qui constitue le véritable aboutissement du récit de la création.

Homeére nous enseigne comment le partage des compétences s’effectue entre les
Cronides: Zeus recoit la maitrise du Ciel; Poséidon, celle de la mer; Hadés, celle
du monde infernal; la terre demeure le bien commun des dieux®. A I'intérieur de
ce dernier domaine, il reste pourtant nécessaire que les prérogatives de chacun
d’entre eux soient encore précisées. Comme le voit Apollodore?®, c’est dans le
contexte de cette ultime répartition des tiual que s’inscrit, par exemple, ’antago-
nisme d’Athéna et de Poséidon pour la possession de 1’Acropole d’Athénes. Un
tel mythe nous apprend que les derniers conflits ou les derniers aménagements de
l'ordre religieux concernent I’humanité aussi bien que les dieux; d’apres la tradi-
tion athénienne, I’humanité, représentée par Cécrops, y participe activement.

En résumé, la crise ol intervient la ruse de Prométhée s’apparente aux grandes
crises cosmogoniques; celles-ci aboutissent, a travers des antagonismes et des con-
flits, & l'instauration d’un ordre et & la définition de compétences; les derniéres
d’entre elles concernent ’humanité.

Dans le passage que nous venons de citer, Hésiode nous fournit un autre ren-
seignement: la crese dont il parle se déroule & Méconé. Or une tradition attestée par
plusieurs scholiastes lie précisément au lieu de Méconé un épisode important de
la répartition des Tiual.

Le scholiaste de Pindare, qui se référe & Hésiode et a Callimaque, écrit en termes
généraux: oixelws 8¢ icoav Ty Zinvdva mpoanydpevoey: 1) yap Mnxdvn én’adtijs
éotwy, ép’ng oi Peol dieddooavto tag Tiuds®. Un scholiaste d’Homeére situe I'acte
de la répartition des grandes régions du monde entre les Cronides dans la ville de

17 Hes. Th. 73-74. 112-113.

18 Hes. Th. 885: 6 d& toiow £as dieddooaro tiuds. Cf. 392-396.

1 Hom. I1. 15, 187-193.

20 [Apld.] Bibl. III 14, 1: &0o&e tois Peoig mdleis xaralaféodar év als Eueiiov Exew Tiuag
idlag &raovos. Il semble que le mot Tiual signifie principalement ici les honneurs cultuels.
Il n’en résulte pas que I'objet de I'antagonisme entre Athéna et Poséidon soit d’une nature
radicalement différente de celui des conflits cosmogoniques antérieurs: il s’agit toujours de
définir des pouvoirs ou des charges, des priviléges et des honneurs solidairement désignés par
le mot Tuual et qui sont compris pour I’esprit grec dans la méme notion. Cf. par ex. Hes. Th.
203-204. 395-396.

2 Schol. Pind. Nem. 9, 123.




8 J. Rudhardt

Sicyone?? sur I’emplacement de laquelle nous venons d’apprendre que se trouvait
Méconé. Le partage décidé & Méconé ne se réduit pourtant pas & cette premiére
distribution. Un scholiaste d’Hésiode? précise qu’il a défini en outre les préroga-
tives des dieux a égard de 'humanité: év v5j Myxwvy éxpivovro tives Peol Tovs
avipwmovs Adyotev. Cette proposition, trés limitative, semble indiquer que certains
dieux doivent, a I’exclusion des autres, recevoir des droits sur I’humanité. Si 'on
corrige Tovs en Tivag, a la suite de Voss?4, notre phrase semble faire allusion & une
distribution des prérogatives divines parmi les différents peuples ou les différentes
communautés qui habitent la terre, ce qui paralt s’accorder mieux avec la réalité
cultuelle de la Gréce. Le mythe d’Athéna et de Poséidon et d’autres mythes ana-
logues nous apprennent toutefois que les événements qui aboutissent a cette
distribution se déroulent en plusieurs régions du monde, dans les lieux précisé-
ment dont la maitrise doit étre finalement attribuée a une divinité particuliere.
En fait la phrase d’Hésiode, 67’ éxpivovto deoi dvnrol v’dvipwmor, signifie un
événement dont la portée est plus générale et par lequel les hommes et les dieux
sont globalement concernés. Le scholiaste le reconnait lorsqu’il écrit: xai yap
87’ 8xpivovto Deol, dxpivovto ti Deog xai Ti dvdpwmog.

En mentionnant les événements qui se déroulent a Méconé, Hésiode situe le
partage effectué par Prométhée lors d’une crise qui doit aboutir & la définition des
situations ou des fonctions respectives des hommes et des dieux.

Cette crise, Hésiode ne la raconte pas dans la Théogonie, car il y considére les
dieux plus que les hommes et s’attache aux phases antérieures de I’histoire du
monde. Il en mentionne pourtant quelques épisodes, lorsqu’il parle de Prométhée:
ce sont les conflits pour I'usage du feu et I’envoi de Pandora parmi les hommes?®.
Elle comprend encore d’autres événements dont 'auteur de la Théogonie ou des
Travaux n’a pas 'occasion de parler, elle comprend notamment le déluge®. Les

22 Schol. Hom. I1. 15, 21: xAijgpos 6 pvdevduevos év Zixviwt ... xai Sialgeais T@v adeApdv.
Cf. Heracl. Alleg. Hom. 41, 5.

23 Schol. Hes. Th. 535s.

24 Cité par West, Hesiod Theogony (Oxford 1966) 317-318 ad v. 535.

25 Feu: Hes. Th. 551s. 561ss. Cf. Op. 42ss. Pandora: Hes. 7h. 570ss. Cf. Op. 59ss.

26 Nous serons amenés a mettre le partage opéré par Prométhée en relation avec le sacrifice
accompli par Deucalion & la fin du déluge. On pourrait objecter que les mythes de Prométhée
et celui de Deucalion ne sont pas de méme origine et qu’ils n’appartiennent par conséquent pas
au méme ensemble.

Sans nous prononcer sur l’origine des mythes grecs du déluge, nous ferons seulement les
observations suivantes: 1° ils différent des mythes sémitiques par plusieurs traits importants:
a) les déluges n’y sont pas universels mais géographiquement circonscrits; ils ne détruisent
pas tous les animaux et nul n’a par conséquent pour tiche de pourvoir a la survie de leurs
espéces; ils laissent en divers lieux de nombreux rescapés (le plus célebre d’entre eux est
Deucalion mais d’autres hommes échappent au déluge, dans la région du Parnasse méme, et
Deucalion les réunira dans la ville de Dodone); b) sauf peut-étre chez Nonnus dont le texte
n’est pas parfaitement clair sur ce point et qui est trés tardif, I'inondation résulte seulement
de la pluie versée par Zeus et non d’une remontée des eaux souterraines; elle ne peut étre
considérée comme un retour sur la terre des eaux qui furent primordiales; c) le déluge n’a pas
pour cause une culpabilité générale de '’humanité et les rescapés ne se distinguent pas essen-




Les mythes grecs relatifs & I’instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 9

textes nous en conservent des versions différentes qui ne sont pas toutes com-
patibles entre elles, comme si ces événements n’avaient jamais été intégrés dans
un systéme unique. En dépit toutefois d’une diversité qui tient a la pluralité des
traditions locales, ils sont généralement connus des Grecs; plusieurs d’entre eux
sont liés les uns aux autres et s’ordonnent dans une succession qui comporte une
cohérence. Leur étude n’entre pas ici dans notre propos; nous en dirons seulement
ce qui suit, d’une fagon schématique:

1. Le role décisif que Prométhée remplit dans plusieurs de ces événements nous
assure qu’ils appartiennent & un méme groupe de mythes et qu’il convient, pour
en comprendre le sens, de considérer les relations qui les unissent entre eux?.

2. Lors du déluge, Prométhée enseigne a son fils Deucalion le moyen d’y sur-
vivre et fait de lui I'un des principaux rescapés: Deucalion sera 'ancétre commun
des grandes races helléniques?.

3. La crise aboutit & une séparation entre les hommes et les dieux?. Méme si
Pordre de leur succession n’est pas clair et méme s’ils n’ont pas été articulés I'un
a lautre dans un systéme logique, le retrait du feu et le déluge symbolisent & leur
fagon cette rupture ou contribuent & la créer.

tiellement des autres hommes par leurs qualités morales. Quelle que soit donc 'origine loin-
taine de leurs mythes du déluge, les Grecs les ont utilisés et développés d’une maniére originale.
2° a) Ces mythes présentent en Gréce de nombreuses variantes locales, ce qui montre qu’ils
y ont pénétré assez tot et assez profondément pour y étre élaborés dans chaque région selon
son génie propre et en accord avec ses autres traditions. b) Pindare y fait allusion comme a
un mythe parfaitement connu de son temps (Pind. Ol. 9, 41 [62]ss.; cf. Paean 9, 13-20 Snell).
c¢) Dés les plus anciens témoignages, le déluge est associé au nom de Deucalion, fils de Promé-
thée (Pind. 1. 1.; Hécatée, FGrHist 1 fr. 13-15 Jac.; Acousilas, FGrHist 2 fr. 34-35 Jac.; Hel-
lanicos, FGrHist 4 fr. 6a. 114. 117 Jac.). Or la filiation Prométhée-Deucalion est déja connue
d’Hésiode (Hes. fr. 2, cf. fr. 4 Rzach), qui fait méme allusion aux hommes nés de la terre
(aprés le déluge) pour entourer Deucalion (Hes. fr. 115 Rzach).

En conclusion, quelles qu’aient été les origines respectives des mythes de Prométhée, de
Deucalion et du déluge, ces mythes ont été hellénisés trés tot; ils coexistent dans la tradition
grecques dés I’époque hésiodique.

27 Le mythe des races — qui a connu plusieurs versions lui aussi — n’a sans doute jamais été
clairement coordonné avec ceux du déluge, du feu et de Pandora, dans un systéme achevé qui
les aurait tous intégrés. Il existe pourtant entre eux des corrélations montrant que la pensée
grecque ne les tient pas pour hétérogénes et ne veut pas les comprendre indépendamment les
uns des autres. Dans tous ces mythes, nous voyons Prométhée intervenir et I’antagonisme
Zeus-Prométhée joue un role prédominant. Rappelons par exemple ce qui suit: Zeus déclanche
le déluge pour détruire la race de bronze et Prométhée sauve ensuite Deucalion ([Apld.] Bibl.
17, 2); Zeus avait I'intention de détruire ’humanité et de créer une race toute nouvelle, c’est
Prométhée qui ’en a empéché (Esch. Prom. 231ss.). Remarquons que Prométhée met ainsi
fin & la succession des races humaines, comme il met fin d’autre part a la succession des régnes
divins, en livrant & Zeus le secret dont la connaissance lui permettra de n’étre pas détréné.

% [Apld.] Bibl. I 7, 2; cf. Schol. Hom. I1. 13, 307; Strab. 8, 7 p. 383.

2 Bien qu’il ne soit pas explicitement mis en relation avec les mythes que nous considérons
ici, I’dge hésiodique des héros pourrait bien symboliser une courte période intermédiaire pen-
dant laquelle hommes et dieux conservent encore des rapports de quasi familiarité. L’idée
d’une communauté d’origine entre les hommes et les dieux se trouve souvent exprimée (par
ex. Hes. Op. 108); I’idée d’une séparation qui survient entre eux et qui définit leurs conditions
respectives ne 1’est pas moins (par ex. Pind. Nem. 6, 1-5).




10 J. Rudhardt

4. Loin des dieux, maintenus & la place qui convient & leur condition mortelle,
les hommes doivent désormais travailler pour vivre. Prométhée leur en donne le
moyen; 1l leur apporte le feu, il leur enseigne les arts®.

5. S1 ordre exige que chacun reste a sa place, il demeure nécessaire qu’une rela-
tion s’établisse entre les domaines que I'ordre distingue. Le succés des entreprises
humaines requiert la collaboration des dieux; l’accomplissement des desseins
divins requiert ’activité des hommes. Le culte doit assurer cette relation. Pour
étre complet, le mythe qui raconte la crise aboutissant a I’établissement et a la
définition de l'ordre doit raconter aussi I'instauration du culte.

I1. Les mythes relatrfs a Uinvention du sacrifice ou a Uétablissement
de la relation cultuelle

Tel est, dans ses grandes lignes, le contexte ou, d’aprés Hésiode lui-méme, il
convient de situer le mythe du partage opéré par Prométhée. De méme que la
condition présente de ’homme se définit progressivement, en plusieurs phases, de
méme il y a lieu de penser que plusieurs épisodes mythiques contribuent succes-
sivement a établir la relation cultuelle. Conscient d’étre sur ce point incomplet,
nous en considérerons deux seulement.

a) Bien qu’il ne constitue pas lui-méme un acte de culte, le partage opéré par
Prométhée est le premier d’entre eux. Une simple lecture d’Hésiode nous montre
qu’il se situe au début de la crise. Bien loin d’instaurer une communication entre
I’homme et les dieux, 1’étrange offrande proposée a Zeus consomme leur rupture.
Zeus, qui en reconnait la perfidie, accepte de se laisser tromper pour se mieux
venger ensuite: il privera les hommes de feu®!. Le partage inégal appartient donc
au processus de séparation; il déclanche les événements qui conduiront Prométhée
& enseigner aux hommes I’art de conserver le feu.

30 On sait que, chez Hésiode, Prométhée est présenté seulement comme celui qui donne aux
hommes I’'usage du feu (Hes. T'h. 565-567; Op. 50-52); c’est que I'attention du poéte se porte
sur la culpabilité de Prométhée, voleur du feu, et sur la vengeance de Zeus dans les phases
initiales de la crise. Si I’on envisage I’avenir de I’humanité, au terme de la crise, les effets de
Pactivité prométhéenne revétent un autre aspect. Dés Eschyle, la tradition attribue & Pro-
méthée ’invention des arts et fait de lui un dieu civilisateur (Eschl. Prom. 442-506). Cela
peut étre le produit d’'une évolution dans I'image que 1’on se fait de Prométhée mais c’est
bien davantage un changement de point de vue; la pensée, retrospective dans un cas, juge de
I’événement saisi &4 un moment de la cosmogonie; prospective dans ’autre cas, elle 'envisage
dans sa signification anthropologique.

81 Hes. Th. 550-564 (cf. Hes. Op. 47-50):

550 ... Zevg &' dpdira undea €idag
wé ¢’ 0dd yvolnoe déiov xaxa &’ dooero Yvud
Hrois avdedmoiot, Ta xal teAéeodar Euelde.
562 éx TovTOov O1) Enerta d6lov pepvnuévos aiel
0dx 88idov uelioior YOS wévos axaudroro
dvmrois avBpwmorg, ol Emi ydovi varerdovow.
(au vers 563, & la place de I’énigmatique ueldioiot, on sait que certains manuscrits donnent
uelino).




Les mythes grecs relatifs a I'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 11

La crise déclanchée par cette tromperie s’amplifie; elle se développe a travers
des conflits successifs; mais les antagonistes eux-mémes se transforment finale-
ment?? et les conflits trouvent leur solution. Zeus fait enchainer Prométhée mais
celui-c1 est délivré par Héracles, le fils de Zeus?3. Zeus déclanche le déluge mais,
a la fin de I'inondation, il donne lui-méme un conseil salutaire au fils de Prométhée,
Deucalion3.

b) C’est alors qu’intervient le second épisode de l'instauration de la relation
cultuelle: a la fin du déluge, Deucalion accomplit un sacrifice: xaxel Ty dufowvy
matlay Aafovrwv éxfag dver Au Pv&iw. Offert sur le Parnasse ou le rescapé vient
de débarquer, alors que la pluie cesse, ce sacrifice peut étre compris tout a la fois
comme une action de grace célébrée par celui qui vient d’échapper au danger ou
comme un geste de supplication fait par un étre démuni. En tout état de cause, 1l
établit une communication entre I’homme et le dieu; Zeus l’enregistre comme un
appel auquel il répond avec bienveillance, en s’informant des désirs de Deucalion:
Zevg 0¢ méuyag “Eouiy mpog adrov énérpeyey alpetodar 6t fovAeTaus,

Ainsi, alors que le partage effectué par Prométhée provoquait la rupture entre
Ihomme et les dieux ou s’inscrivait du moins dans le processus de leur séparation,
le sacrifice accompli par Deucalion, & la fin de la crise, alors qu’entre eux s’est
ouverte une distance qu’on ne tentera plus d’abolir, établit un lien nouveau entre
le mortel et I'immortel.

Les maigres textes qui nous sont parvenus nous apprennent peu de choses au
sujet de Deucalion; leur pauvreté et leur dispersion expliquent que I'on ait peut-
étre méconnu le role qu’il joue dans I'instauration du sacrifice. Malgré toutes les
lacunes de notre documentation, plusieurs témoignages nous en signalent pourtant
I'importance. Le mythe du déluge a connu diverses versions; nous n’en possédons
plus d’exposés suivis, si ce n’est pour des époques tardives, soumises & des in-
fluences non helléniques®”. Par quelques allusions anciennes, nous savons pour-

3 Au cours de la crise, une transformation s’accomplit dans la personne des dieux et de
Zeus lui-méme. Le dieu qui régne sur le monde présent, conseillé par Diké (Hes. Op. 256ss.),
n’est plus ’orgueilleux vainqueur des Titans, le nouveau roi vindicatif et ombrageux qu’Eschyle
présente dans le Prométhée Enchainé. Sans altérer son identité, une maturation s’opére en lui
au cours des événements qui définissent progressivement les réles de tous ses partenaires.
Cette maturation, le mythe de Métis nous parait en symboliser I’achévement. A partir du
moment ou Zeus s’est uni & Métis puis 1’a absorbée en lui-méme, la Sagesse ou la Prudence se
trouvent liées dans sa personne & la Souveraineté. Sans doute n’est-ce pas une coincidence
dépourvue de signification si, selon certaines traditions, Prométhée lui-méme assiste Zeus
aprés cet événement et contribue & la délivrance d’Athéna, la fille que Métis lui a donnée.

% Hes. Th. 526-534.

% [Apld.] Bebl. 17, 2.

3 Tbid.

3 Thid.

% Nous n’entendons pas dire que les récits antérieurs sont d’origine purement grecque, mais
ils sont élaborés par les Grecs d’'une maniére originale (cf. supra note 26). Au contraire, le
récit suivi que nous donne par exemple Lucien (De dea Syria 12-13) est immédiatement sémi-
tique et celui de Nonnus (Dion. 6, 206-388) est trés composite.




12 J. Rudhardt

tant que différents récits, variant au gré de traditions locales, prétent & Deu-
calion une activité rituelle comparable & celle que nous lui connaissons par
Apollodore.

Selon la tradition argienne, Deucalion sauvé du déluge a érigé un autel pour
Zeus Aphésios sur le sommet qui domine Argos, ou il s’était réfugié®. D’aprés la
tradition attique, il a fondé le premier temple de Zeus Olympien, aprés s’étre
enfui devant I'inondation auprés du roi d’Athénes ou peut-étre aprés I’écoulement
des eaux diluviennes, et il a célébré un sacrifice de salut®. En Epire, il passe pour
avoir bati le sanctuaire de Dodone ou il aurait habité avec sa femme Pyrrha?.
Hellanicos enseigne qu’il a élevé un autel aux Douze dieux*'. Dans une formule
synthétique, Apollonius de Rhodes désigne en lui le premier homme qui ait cons-
truit des temples:

8¢ mpdTog moinoe moles xai ddeluato vnois

adavdroict2.
On lui attribuera méme l'introduction générale chez les Grecs des usages religieux
et de la croyance aux dieux®.

En mentionnant une tradition delphique, Plutarque confirme I’enseignement
de ces fragments épars. «Il y a», écrit-il, «cinq Hosiot qui restent en fonction toute
leur vie. Ils collaborent avec les interpretes de 1’oracle a de nombreuses taches et
ils accomplissent avec eux les rites sacrés, parce qu’ils passent pour les descendants
de Deucalion»®. Le fait qu’ils solent issus de Deucalion qualifie donc les Hostoe
et les habilite a I'exécution des actes cultuels. La chose est assez évidente aux
yeux des lecteurs de Plutarque pour qu’il n’ait pas besoin de I'expliquer. Il nous
faut admettre, par conséquent, que les mythes attribuent communément a Deu-
calion un tel réle dans I’établissement des rites que ses descendants paraissent
naturellement aptes a les accomplir. Le témoignage de Plutarque est d’autant plus
décisif sur ce point qu’il est plus allusif.

En résumé, toutes bréves et fragmentaires qu’elles soient, les indications que les
textes nous fournissent sur Deucalion sont assez convergentes pour nous permettre
une conclusion: Dans les mythes qui lul sont consacrés et qui I’associent & son
pere Prométhée, Deucalion passe pour I'instaurateur du culte.

# Ft. M. 176, 33.

3 Marmor Par. = 1G XII 5, 444, 1. 4. Cf. Paus. I 18, 7-8.

40 Plut. Pyrrhos 1, 1.

41 Hellanicos, FGrHist 4 fr. 6 et 6a Jac.

42 Ap. Rh. 3, 1085-1086; voir aussi Schol. ad loc.

43 Plut. Adv. Colot. 1125 c—d. Plutarque mentionne des légendes relatives aux inventeurs de
la religion chez plusieurs peuples différents. En dépit de cette pluralité des traditions locales
dans le monde hellénique, il affirme que Deucalion a introduit la croyance aux dieux et les
pratiques cultuelles chez les Grecs, d’'une fagon générale. On sait en outre que la tradition
athénienne liait & Deucalion l'institution de I'un des rites des Chytroi. Le héros pourrait donc
avoir joué un role dans ’établissement des cultes des morts mais la chose est beaucoup moins
claire (cf. Deubner, Attische Feste [Berlin 1932] 112-113).

4 Plut. Quaest. Gr. 9, 292d.




Les mythes grecs relatifs a 'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 13

I11. La signification des deux actes mythiques que contribuent a Uinstauration
du sacrifice

(C’est en considérant sa fonction de fondateur que nous devons envisager le
sacrifice qu’il accomplit & la fin du déluge. Dans le systéme des mythes de Pro-
méthée et de Deucalion, ce fut le premier sacrifice?*. Bien qu’aucun texte ne le
décrive avec précision, nous avons tout lieu de penser qu’il fut conforme au rituel
des sacrifices ultérieurs. L’emploi du verbe dvewy le suggere; les tradition qui attri-
buent & Deucalion la construction d’autels le confirment. Il comportait la combus-
tion de la part divine et rappelait ainsi la tromperie de Prométhée, comme le dit
Hésiode. Dans le cycle de ces mythes, deux actes corrélatifs contribuent donc a
instaurer le sacrifice ou & en définir les modalités.

a) Le premier d’entre eux fut le partage inégal opéré par Prométhée, I'offrande
trompeuse qu’il présenta au choix de Zeus. Nous avons déja constaté qu’elle con-
somme la rupture entre I’homme et les dieux, déclanchant le processus qui aboutit
a créer entre eux une distance, a définir les places qu’ils doivent occuper, comme
mortels et comme immortels, dans I'ordre religieux des choses. En dépit de son
caractére dramatique et douloureux, ce déroulement s’inscrit dans le progrés de
la cosmogonie. L’ensemble des mythes prométhéens éclaire les conditions de I’exis-
tence des hommes dans I’éloignement nouveau qui les sépare des dieux, celles de
leur survie grace a l'activité dont Prométhée leur fournit les moyens et qui en-
gendre la civilisation.

Il faut souligner qu’en apportant le feu aux hommes désormais séparés des
dieux, Prométhée ne leur procure pas seulement le moyen de cuire leurs aliments,
de se réchauffer et de développer les arts de la céramique ou de la métallurgie; il
leur donne du méme coup un instrument indispensable au sacrifice: celui qui
permet la combustion de la graisse sur les autels et la montée de la fumée sacri-
ficielle vers les dieux®. La tromperie qu’il a commise a provoqué leur séparation,
mais toute son activité ultérieure crée les conditions d’une relation nouvelle entre
les hommes et les dieux, d’une communication nécessaire aux uns comme aux
autres. Or les actes qui ont successivement produit ces deux résultats sont complé-
mentaires; le fait de briler, sur 'autel, au feu que Prométhée a procuré, la part
précisément qu’il avait définie lors de la tromperie initiale atteste leur solidarité;
ils ne peuvent étre compris 'un sans P'autre. C’est peut-étre au role qu’il a joué

% Quelques mythes mentionnent, il est vrai, des sacrifices qui paraissent antérieurs au
déluge. Nous avons déja reconnu que toutes les traditions locales n’ont pas été intégrées dans
un systeme unique. On peut noter pourtant que plusieurs au moins des sacrifices antédiluviens
ont été accomplis d’une fagon irréguliére ou sacrilége et qu’ils semblent s’inscrire dans le pro-
cessus de rupture précédant la réconciliation ou la relation cultuelle s’instaurera sur des
bases équilibrées. (Cf. sacrifices de la race d’argent: Hes. Op. 135-137; sacrifices commis par
Lycaon, fils de Pelasgos: [Apld.] Bibl. I1I 8, 1-2; Suid. s.v. Avxdwv, etc.)

% Sur 'importance de la fumée sacrificielle, voir notamment Hom. Il. 1, 66-67. 367; Aris-
toph. 4v. 1515-1520; Schol. Hom. 1Il. 2, 423.




14 J. Rudhardt

ainsi dans P'établissement de la relation cultuelle, par le partage puis par le don
du feu, que le Prométhée d’Eschyle fait allusion lorsqu’il proclame:

xaitor Yeoiot Toic véoig TodTols yépa

1ls @Aog 7’ yd mavteddg didoioey ;4

b) Si toutefois Prométhée a créé les conditions nécessaires & la relation cultuelle,
il restait a I’établir effectivement: le sacrifice est inventé par ’homme. Au terme
de la crise, le second acte de son instauration est accompli par Deucalion. Tirant
parti des dons de Prométhée, il sacrifie et rétablit une communication entre les
mortels et les immortels, situés désormais dans I'ordre du monde aux places qui
conviennent a leurs natures respectives, lorsque les tensions critiques se sont
relachées. Le choix et la combustion de la part divine revétent alors, dans I'opéra-
tion qu’il effectue, une signification capitale. On peut supposer qu’ils constituent
un hommage & l'inventeur du feu, mais il faut surtout prendre le témoignage
d’Hésiode au sérieux: ils impliquent une référence aux événements de Méconé.
Ainsi, dans 'acte méme par lequel Deucalion s’adresse & Zeus lorsque l'interrup-
tion du déluge signale I'apaisement du dieu, dans le rite par lequel il sollicite sa
bienveillance et son appui, il rappelle la tromperie commise par Prométhée et
tout le processus de séparation. Par cette allusion, il reconnait toute la distance
qui sépare désormais '’homme du dieux, il proclame son intention de ne pas
Pabolir, a I'instant ol cependant il tente d’établir une relation d’un nouveau type.

Zeus accueille la demande de Deucalion avec faveur mais le mythe indique qu’il
y consent dans la mesure précisément ou la distance est maintenue. Aussi bref
qu’il soit, Apollodore souligne, en effet, un trait significatif de la réaction du dieu.
I1 ne répond pas immédiatement & Deucalion dont il parait ne pas percevoir d'un
coup les intentions précises; il charge Hermés, le dieu des passages et des transi-
tions, de se rendre aupres de Deucalion pour lui demander ce qu’il désire®®.

L’acte de Deucalion, avec le rappel de la tromperie commise par Prométhée,
et la réaction de Zeus se correspondent donc parfaitement. Son sacrifice établit
une communication entre I’homme et le dieu, au-dela d’une distance qu’il ne
comble pas. Il s’inscrit dans un ordre que les conflits cosmogoniques successifs
ont instauré, il le compléte en assurant sa cohérence, sans abolir les distinctions
que cet ordre implique.

Conclusion:
Le sens du sacrifice eclavré par les mythes de son instauration

Le sacrifice ot ’analyse lexicale et 'étude des gestes matériels qui le composent
nous avaient fait découvrir une opération destinée & établir une communication
entre ’homme et la puissance sacrée, dans le respect de l'ordre religieux des
choses, nous apparait maintenant, en considération de cet ensemble de mythes,

47 Eschl. Prom. 439-440.
4 [Apld.] Bebl. 17, 2: mwéuyac “Eoudjy ... (cf. supra p. 11).




Les mythes grecs relatifs & I'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 15

comme un rappel des événements cosmogoniques et anthropogoniques au cours
desquels les puissances et les entités se sont progressivement diversifies par le
jeu des généalogies, et & la suite desquels leurs conflits se sont résolus dans1’ins-
tauration d’un ordre; comme un rappel, plus précisément, de 1’acte par lequel,
cet ordre créé avec toutes les distinctions qu’il implique, Deucalion a rétabli
entre les hommes et les dieux une communication & laquelle Zeus consent d’une
fagon bienveillante.

De ce point de vue, la constitution de la part divine, telle qu’elle est éclairée
par le mythe de Prométhée, revét une signification intelligible. Le sacrifice
doit étre dotog; il doit respecter 1’ordre religieux des choses et, §’il a bien pour
fonction d’établir un contact entre ’homme et la puissance sacrée ou, dans un
autre langage et sur un autre plan, de mettre ’homme en rapport avec les dieux
dans une intention que la priére sacrificielle définit, il vise & obtenir ce résultat
sans abolir la juste distance qui sépare le mortel de I'immortel. Le rappel de la
tromperie prométhéenne constitue une reconnaissance de cette séparation a travers
laquelle seulement la relation homme-dieu peut s’instaurer d’une fagon légitime.

Ainsi, quelles qu’aient été 1’origine lointaine des rites sacrificiels helléniques et
leur fonction dans la préhistoire, ils remplissent une fonction et revétent un sens
nouveaux a 1’époque historique. Le mythe du partage opéré par Prométhée n’est
pas le produit d’une invention isolée, destinée & expliquer apres coup pour le Grec
un geste rituel qu’il aurait répété a travers les siecles, d’une fagon mécanique, sans
plus lui reconnaitre aucune raison d’étre. Le geste re¢u d’un passé que nous igno-
rons a été réinterprété dans une expérience globale, cohérente, ol il a constam-
ment re¢u un sens qu’'une élaboration mythique continue visait & éclairer. On
comprend mal le sacrifice grec si on ne le situe pas dans la totalité de ce vécu.
On méconnait le sens du mythe de Prométhée si on I'isole de ce vécu et si on ne
I'envisage pas dans la totalité du contexte mythique auquel il appartient.

Beaucoup des éléments de ce contexte ont disparu. Nous voudrions simplement
avoir aidé & en identifier quelques-uns, sans trop méconnaitre les difficultés d’une
telle entreprise ni les risques qui résultent pour nous aussi bien du caractere frag-
mentaire ou sporadique de nos sources que de la multiplicité des traditions locales
dans le monde grec®.

% Nous demeurons conscients du caractére aventureux de certains des rapprochements que
nous avons faits mais nous croyons indispensable de tenter de tels rapprochements pour
comprendre la signification des mythes grecs, car ils coexistent dans la conscience hellénique
et les Grecs ne les traitent pas comme des unités indépendantes les unes des autres qu’il con-
viendrait de considérer isolément (cf. supra notes 14. 26. 27).




	Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice : les rôles corrélatifs de Prométhée et de son fils Deucalion

