
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 27 (1970)

Heft: 1

Artikel: Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice : les rôles
corrélatifs de Prométhée et de son fils Deucalion

Autor: Rudhardt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 27 1970 Fase. 1

Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice:
les rôles corrélatifs de Prométhée et de son fils Deucalion

Par J. Rudhardt, Genève

Position du problème

On a maintes fois commenté le mythe du partage opéré par Prométhée dans les

chairs d'un bœuf pour tromper la perspicacité de Zeus1:

reo juèv ycLQ oâç>xaç te xal ëyxara niova ôrj/aœ

êv Qivcb xaré&rjxe xalvipaç yaaxql ßoeirj,

rai ô'aiïx'ôoxéa levxà ßoog àolir\ èni xéyyp
Evderiaaç xaxéûpxs xalvipaç âgyéxi ôr/fiq).2.

Ce mythe, pense-t-on, a pour raison d'être et pour fonction d'expliquer un épisode
central du sacrifice olympien : la constitution d'une part divine - faite principalement

de graisse et d'os qui seront brûlés sur l'autel - et l'attribution aux hommes
de la viande de boucherie. Cette interprétation qui se fonde sur une indication
explicite d'Hésiode3 doit certainement être retenue, mais il s'agit d'en reconnaître
l'exacte portée.

Le partage sacrificiel présente un aspect paradoxal à nos yeux puisqu'il attribue
la moins bonne part de la victime aux dieux que le sacrifice doit honorer et réserve

1 La question est envisagée dans la plupart des études traitant de Prométhée. Outre les

pages qui lui sont consacrées dans les ouvrages généraux tels que : L. Preller, Griechische

Mythologie. 1. Bd.: Théogonie und Götter (Berlin 1894) 91 ss. K. Kerényi, La religion antique.
Trad. fr. (Genève 1957) 145ss. mentionnons seulement B. G. Weiske, Prometheus und sein
Mythenkreis (Leipzig 1842) 145ss. ; K. Bapp, Prometheus in: Roschers Lexikon III 2 (1902 bis
1909); A. Thomsen, Der Trug des Prometheus, ARW 1909, 460-490; E. Schwartz, Prometheus
hei Hesiod, SBBerl. 1915, 133-148 Ges. Schriften 2 [1956] 42ss.); E. Vandvik, The
Prometheus of Hesiod and Aeschylus (Oslo 1943); S. Eitrem, Prometheus, Eranos 1946 (Mélanges
Rudberg) 14-19; K. Kerényi, Prometheus, Albae Vigiliae 4 (Zurich 1946); L. Séchan, Le mythe
de Prométhée (Paris 1951); A. Séveryns, Prométhée, héros de conte populaire, La nouvelle Clio
3 (1953); F. Wehrli, Hesiods Prometheus, Navicula Chilioniensis (Leiden 1956); K. Reinhardt,
Prometheus, Eranos Jb. 1956, 241-243; L. Eckhart, Prometheus, in: RE (1957), notamment
§ 24: Opfertrug; E. Heitsch. Das Prometheus-Gedicht bei Hesiod, Rh. Mus. 106 (1963) 1-15.

2 Hes. Th. 538-541. Sans prendre ici parti sur la façon dont il convient de résoudre le
problème posé par les singuliers rôt pèv tô> ôè figurant dans les manuscrits, nous noterons
que trois choses au moins demeurent certaines: 1° deux parts sont définies et proposées au
choix de Zeus (cf. v. 549); 2° en accomplissant ce partage, Prométhée a l'intention de tromper
Zeus (cf. vv. 537. 543. 551); 3° cet acte entraînera des conséquences pour l'humanité (cf.
v. 551ss.), mais l'auteur en est Prométhée; c'est lui qui s'adresse à Zeus (cf. v. 536. 548-549).

3 Hes. Th. 566-567. Nilsson considère ce mythe comme une «aitiologische Erklärung des
Speiseopfers» (Religionsgeschichtliches Lesebuch herausgegeben von A. Bertholet. 4: Die
Religion der Griechen [Tübingen 1927] 33 Nr. 28).



2 J. Rudhardt

la meilleure aux hommes, mais il n'est pas certain que cette inégalité ait rendu

l'opération sacrificielle inintelligible pour les Grecs ni qu'ils aient inventé ou
simplement utilisé la fable de Prométhée pour lever cette difficulté. En fait - le
vocabulaire grec nous le montre suffisamment - ce qui intervient dans le mécanisme

sacrificiel, c'est le degré de sacralité des différents organes de la victime,
bien davantage que leur valeur alimentaire4. Si l'on voulait supposer que les

4 Le prêtre est un Ieqevç; immoler en sacrifice se dit Ieqsveiv; la victime est un Ieqeïov;
les organes dégagés et observés dans le sacrifice sont des îeqà, etc. Les Anciens reconnaissaient
une qualité éminemment sacrée à certains morceaux de l'animal abattu. L'usage des xôpia
dans le sacrifice juratoire, la consommation des onMyyva rôtis à la flamme de l'autel, le
maniement et l'observation de certains organes dans plusieurs rites sacrificiels ainsi que l'emploi

du mot rà îeqô. pour désigner de tels organes, le montrent clairement. Par analogie, il y a
lieu de penser que le traitement particulier des yrjQia indique aussi leur sacralité. Au contraire,
les Grecs attribuaient un degré de sacralité moins élevé à la viande de boucherie qui pouvait
être emportée loin de l'autel dans plusieurs rituels (voir infra note 8).

Une circonstance peut sembler à première vue infirmer la distinction que nous établissons
entre la sacralité et la valeur alimentaire. Le sacrifice n'est pas seulement un acte que l'on
accomplit matériellement; il est aussi pensé et commenté. Les Grecs utilisent à cette fin le
langage mythique dans lequel ils parlent habituellement des objets de leur religion. Or ce

langage indique précisément par l'image de l'alimentation l'utilité que le sacrifice revêt pour
les dieux (Les dieux se nourrissent des sacrifices, lisons-nous chez Homère, II. 1, 423-424;
8, 548-552; 9, 535; Od. 1, 21-26; 7, 201s.). Cela ne doit pas nous embarrasser car l'image
mythique a pour caractère spécifique de signifier autre chose que ce qu'elle représente (cf.
J. Rudhardt, Une approche de la pensée mythique: le mythe considéré comme un langage, Studia
Philosophica 26 [1966] 208-237). Dans le cas particulier, un paradoxe montre clairement que
l'image de l'alimentation ne doit pas être comprise dans un sens littéral : les dieux se repaissent
de la fumée du sacrifice (Horn. II. 1, 66-67. 367; cf. Aristoph. Av. 1516-1520). Un procédé
comique consiste à traiter l'image mythique comme une représentation objective et à suggérer
du mythe une interprétation littérale ou matérielle. C'est ainsi qu'Aristophane fait dire à

Strepsiade, à propos de la pluie de Zeus : je croyais que Zeus pissait à travers un crible (Aristoph.
Nub. 372). De la même manière, les poètes comiques du IVe siècle joueront à interpréter
littéralement l'image d'un sacrifice destiné à nourrir le dieu et l'inégalité des parts sacrificielles,
considérées alors du point de vue alimentaire seulement, inspirera leur verve (Men. Dysc.
447-453 fr. 117 (Koerte), L'Ivresse fr. 264 (Koerte); Euboulos fr. 95. 130 (Kock). Cf. aussi
Lucien, Bis accusatus 10).

Nous croyons illégitime de supposer qu'Hésiode s'inspire d'une force de même type lorsqu'il
raconte le partage effectué par Prométhée. Le ton du poète est incontestablement sérieux ; or,
s'il est fréquent de voir un auteur comique répéter un récit sérieux en le tournant en dérision,
il l'est beaucoup moins de voir un penseur reprendre avec gravité une invention plaisante,
sans prévenir de la conversion qu'il opère. Nous noterons en outre et surtout qu'Hésiode ne

passe pas du plan mythique où se déroule l'action des dieux au plan matériel où se déroule
celle des hommes; Prométhée qui agit - serait-ce pour les hommes - est un immortel; c'est un
dieu qui partage le bœuf et qui en présente les morceaux à un autre dieu, son cousin. Les
événements racontés se déroulent donc tous sur le même plan. Le partage accompli n'est pas
un sacrifice (nous reviendrons sur ce point: cf. p. 5) et la sacralité des parts ne doit pas être
prise en considération; seule leur valeur alimentaire intervient; c'est pourquoi leur inégalité
est scandaleuse. Il est vrai que le sacrifice accompli par les hommes comportera ultérieurement
une allusion au partage prométhéen (Hes. Th. 566-567). Si le mythe alors éclaire le mythe, il
doit le faire mythiquement. Il s'agira pour nous de découvrir quel sens cette référence au
scandale mythique donne au geste sacrificiel. L'embarras des auteurs modernes en présence
de l'aspect paradoxal du partage rituel provient en partie de ce qu'ils ne font pas ces distinctions

indispensables.



Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 3

Anciens, oubliant le sens de leur propre langue, ont négligé la fonction de la sacra-
lité dans l'opération rituelle et que le sacrifice leur a paru constituer une injustice,
comme pure offrande alimentaire, on comprendrait mal qu'il leur ait suffi, pour
le légitimer, d'imaginer qu'il trouve son origine dans une injustice antérieure dont
il constituerait la simple répétition.

Les auteurs modernes ont tenté d'expliquer ce paradoxe de diverses façons5.
Dans un mémoire fameux, K. Meuli a mis en évidence les ressemblances qui
unissent les rites sacrificiels helléniques, notamment l'emploi qu'ils font de la

graisse et des os, à des usages pratiqués par certains peuples chasseurs de Sibérie,

usages intelligibles en considération de leurs modes de vivre et de penser, et il a

suggéré de rechercher l'origine du rite grec dans les mœurs propres aux nomades
chasseurs d'une époque antérieure à celles de l'élevage et de l'agriculture6.

Nous n'écarterons pas cette hypothèse que K. Meuli défend avec de forts
arguments, mais elle demeure insuffisante à nos yeux; elle n'explique pas la survivance
du rite à une époque où les circonstances qui avaient conditionné sa naissance ont
disparu. Il est invraisemblable que les Grecs aient alors répété un geste qui n'avait
plus aucune raison d'être pour eux et qu'ils aient naïvement inventé la fable du

partage opéré par Prométhée pour le justifier a posteriori, parce qu'ils auraient
souffert de son inintelligibilité. En fait, ils continuent de sacrifier pendant
longtemps avec une piété sans défaillance, dans l'intention explicite d'honorer les

dieux. Voilà ce dont il faut rendre compte et ce que l'on ne comprend pas si le
sacrifice n'a pas d'autre raison d'être à l'époque historique que celle qui repose
dans des usages nomades oubliés; ce que l'on ne comprend pas davantage si l'on

suppose qu'il trouve sa seule justification dans l'invention d'une fable le réduisant
à une tromperie dérisoire, inefficace de surcroît. Ajoutons que l'on ne comprend

pas mieux dans cette hypothèse l'invention même d'une telle fable, puisqu'elle
présente comme une malhonnêteté stérile l'acte de piété qu'elle aurait pour fonction

de justifier.
La recherche diachronique éclaire le passé d'une institution, elle peut expliquer

comment celle-ci s'est formée au cours du temps; elle ne fait point découvrir la
fonction qu'elle remplit ensuite dans une société déterminée, elle n'en livre pas
le sens. Elle doit être complétée par une étude synchronique7.

5 Ils proposent des explications de divers types, de type psychologique par exemple (cf.
Kerényi) ; dès B. G. Weiske toutefois, c'est à la méthode comparative qu'ils recourent le plus
souvent, en produisant des rites analogues au rite grec, connus en ethnographie (cf. A. Thom-
sen).

6 K. Meuli, Griechische Opferbräuche, Phyllobolia für Peter Von der Mühll (Basel 1946)
185-282. Cf. Victor Martin, Vethnologie et la préhistoire au service de Vinterprétation des
classiques, Archives suisses d'anthropologie générale 1946, 56-71.

7 Le monde hébraïque pourrait offrir un champ de comparaisons plus proche du monde grec
que celui des nomades sibériens. Or le rituel hébraïque distingue des types sacrificiels
analogues à ceux que le rituel hellénique distingue de son côté. Ils connaissent l'un et l'autre des
sacrifices caractérisés par une destruction complète de la victime et des sacrifices différents
comprenant un partage de la victime entre les dieux et les hommes. Sur les sacrifices hébraïques,



4 J. Rudhardt

Nous avons montré ailleurs8 que le sacrifice grec dont la victime est un Ieqeïov,

qui comporte une manipulation des Ieqô, que la proximité d'individus âvôotoi
suffit à perturber, constitue une opération dont le mécanisme met en œuvre une
puissance et se déroule dans un ordre, liés tous deux à des aspects du sacré
qu'expriment respectivement les mots Ieqôç et oaioç. Il vise à établir une communication

entre l'homme et la puissance sacrée, sans perturber l'équilibre du monde,
de manière à renforcer l'action humaine et à la faire entrer du même coup dans
l'ordre religieux des choses.

L'aperception du sacré ne se situe pas au niveau de l'intelligence claire mais à

celui de l'affectivité ou d'un vécu global. C'est pourquoi les Grecs expriment au

moyen des adjectifs Ieqôç et oaioç le sentiment qu'ils éprouvent d'une présence
de la puissance en certains objets ou en certains lieux, de son action dans certains
événements, et celui d'une conformité de certaines conduites avec l'ordre religieux
ou d'une appartenance de leur auteur à cet ordre, mais ils ne possèdent point de

substantifs pour désigner cette puissance ou cet ordre dont leur pensée n'a point
élaboré de concepts9. Or l'exigence d'intelligibilité ne se satisfait pas de la pure

voir R. de Vaux, Les sacrifices dans VAncien Testament (Paris 1964). Sur les sacrifices grecs,
voir P. Stengel, Opferbräuche der Griechen (Leipzig-Berlin 1910) et Die griechischen Kultus-
altertümer (Munich 1920) 95-155. Voir en outre: R. K. Yerkes, Le sacrifice dans les religions
grecque et romaine et dans le judaïsme primitif. Trad. fr. (Paris 1955).

Le zèbah selâmîm, notamment, présente de remarquables correspondances avec la ffaaia
(Lev. 3; 7, 11-38; 10, 14-15; 17, 3-7 ; 22, 2-25). On voit constituer dans les deux cas une part
divine brûlée sur l'autel, une part réservée à ceux qui offrent le sacrifice et qu'ils mangent
ensemble, et une part sacerdotale (en Grèce, cette dernière varie selon les cultes; il peut arriver
qu'elle soit inexistante, car le prêtre y joue un rôle moins indispensable qu'en Israël). Dans
les deux cas, la part divine comprend de la graisse. Dans les deux cas, le sang de la victime est
répandu sur l'autel. Ce dernier rite est bien expliqué dans l'Ancien Testament : si le sang ne
doit pas être absorbé par l'homme et s'il est réservé à Dieu, c'est qu'il est le siège ou le principe
de la vie (Gen. 9, 4; Lev. 7, 27; 17, 14; Deut. 12, 23). La graisse jouit sans doute d'une qualité
de même ordre (cf. Lev. 3, 16); on peut noter en outre qu'elle est une matière particulièrement
combustible.

On remarquera ce qui suit. Quelle qu'ait été l'origine des gestes qui composent les sacrifices
des Hébreux, ces gestes ont été ordonnés par eux dans un système rituel et réinterprétés en
considération de la totalité de leurs croyances; le sacrifice est demeuré vivant parmi eux en
vertu de cette réinterprétation. C'est dans leur vie religieuse, sous l'éclairage de leur pensée
théologique qu'il revêt un sens.

Quel que soit l'intérêt d'une comparaison entre le rituel hébraïque et le rituel grec, et même
si cette comparaison met en évidence des parentés que l'histoire devrait peut-être expliquer, il
serait illégitime d'interpréter celui-ci en considération de ce qu'une étude de celui-là peut nous
apprendre. C'est aux Grecs eux-mêmes et à eux seuls qu'il convient de demander le sens des
sacrifices qu'ils accomplissent.

8 J. Rudhardt, Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte dans
la Grèce classique (Genève 1958). Dans ce premier ouvrage, nous avons méconnu le rôle du
mythe dans la pensée des Grecs. Nos recherches ultérieures ont en revanche confirmé ce que
nous y écrivions à propos des mots legàç et ôaioç et sur le mécanisme de l'opération sacrificielle.

9 II est vrai que la langue grecque a la faculté de substantiier les adjectifs. Nous remarquerons
toutefois que to iegôv revêt une signification concrète dans la plupart de ses emplois et

que rô oaiov est extrêmement rare. Ni l'un ni l'autre ne sont généralement employés pour
désigner une notion abstraite, comme tô xaXov ou rô àya&àv par exemple. Il existe pourtant



Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 5

réaction affective ni de la riche opacité du vécu; le mythe a pour fonction
d'exprimer ce qui, de l'expérience vécue, n'est pas exactement restitué par l'analyse
conceptuelle, de l'élaborer et d'en éclairer le sens. Les mythes relatifs au sacrifice
doivent remplir ce rôle.

I. Le contexte mythique où il convient de situer le partage opéré par Prométhée

Le mythe du partage prométhéen doit bien éclairer certains des rites sacrificiels;
Hésiode le dit explicitement:

êx tov ô'à&avdToiaiv ènl yßovi cpvX' âv&QÔmcov

xaîova' ocrréa Xevxà êvrjévtoiv ènl ßcopwv10.

Une telle combustion appartient au rituel du grand sacrifice, comme le montrent
notamment les descriptions homériques; l'acte de Prométhée préfigure le geste

par lequel les sacrificateurs dégagent les os des cuisses et les recouvrent de graisse

sur laquelle ils distribuent quelques petits morceaux de viande11. Le sacrifice toutefois

ne consiste pas seulement dans le rappel de la tromperie mythique et celle-ci

ne suffit pas à l'expliquer. Relisons en effet les textes avec plus d'attention. Nous
noterons en premier lieu que l'acte de Prométhée n'est pas désigné par Hésiode

sous le nom de sacrifice; accompli par un dieu qui s'adresse à un autre dieu, il
n'établit point de communication entre le mortel et l'immortel mais se déroule
entièrement dans le monde divin: ce n'est pas un acte cultuel12. Nous remarquerons

en second lieu que le mythe n'éclaire pas la totalité du sacrifice mais un détail
seulement des gestes qui le composent13. Si le mythe doit expliquer le sacrifice,
il le fait d'une façon partielle seulement et requiert des compléments. Ces complé-

un substantif, r) ôata, d'un usage peu fréquent et difficile à bien comprendre ; on le traduit
habituellement par «loi divine»; c'est lui qui nous paraît exprimer l'idée la plus proche de
celle d'un ordre religieux des choses.

10 Hes. Th. 556-557.
11 Descriptions du sacrifice chez Homère: II. 1, 443-474; 2, 394—438; Od. 3, 1-66. 382-384.

418-472; 12, 344—365; 14, 413-456. Sur la constitution de la part divine, voir notamment:
II. 1, 460-461. 464; 2, 427; Od. 3, 456-158. Cf. Et. M. 585, 22 s.v. prjQta.

12 Pour désigner le sacrifice, Hésiode emploie le verbe ëqôeiv (Th. 417; Op. 136. 336); ce
verbe n'apparaît pas dans le récit du partage accompli par Prométhée. Eschyle mentionne
l'invention des signes mantiques par Prométhée, sans faire de lui un sacrificateur ni rappeler
le partage du bœuf (Eschl. Prom. 492-499), Lucien se réfère au partage du bœuf sans jamais
employer aucun mot qui puisse désigner un sacrifice (Luc. Prom, passim, notamment 3. 5.
6. 7). C'est à une époque tardive seulement, chez un scholiaste (Schol. Eschl. Prom. 11 et 1022)
et dans des textes latins que nous voyons l'acte de Prométhée considéré comme un sacrifice.
Or ces auteurs rapportent tout le mythe d'une manière très différente de celle que nous lui
connaissons dans la tradition grecque plus ancienne (Hyg. Astron. 2, 15; Myth. Vat. 2, 64).
Voir aussi plus haut note 4.

13 Les rites de consécration et les rites d'abattage pourraient avoir été passés sous silence,
sans que cette omission soit significative puisque la faute de Prométhée qu'il s'agit de nous
rapporter consiste seulement dans la façon dont il a partagé l'animal abattu. Il convient en
revanche de noter que, dans le récit du partage, il n'est question ni des ïeQd que l'on observe
ni des anXdyyya que les officiants consomment (ni du sang que l'on répand sur l'autel). Or ces
différents rites sont essentiels dans la ftvota; ils définissent le sacrifice.



6 J. Rudhardt

ments, l'ensemble de la mythologie nous les fournira. L'embarras dans lequel la
fable du partage a plongé les commentateurs résulte, nous semble-t-il, de ce qu'ils
l'ont considérée isolément, sans tenir compte du contexte mythique dans lequel
il convient de la situer.

Hésiode ne nous livre pas la totalité de ce contexte car, dans la Théogonie, il
raconte la tromperie de Prométhée d'une façon purement épisodique14; cela ne
l'empêche pourtant pas de signaler avec beaucoup de précision l'instant mythique
où Prométhée intervient. Un vers décisif introduit en effet le récit du partage :

xal yàç> ôr'êxQivovro iïeol $vr)Xoi r'äv&QOJTCoi

Mrjxœvr)15.

Le verbe XQiveo&ai est ici capital; les vers 881-882 en éclairent le sens16. Il y signifie
la solution du conflit qui a opposé les Olympiens et les Titans et à la suite duquel
les deux groupes de dieux occupent une place nouvelle dans l'ordre du monde.
Un mot clé apparaît dans ce contexte : le mot ri/iaC. Ce que la crise a défini, ce

sont les rifxai respectives des Olympiens et des Titans.

14 Nous n'entendons pas nous prononcer sur le problème délicat de la composition de l'œuvre
hésiodique ni sur celui des sources littéraires ou des traditions qui en ont inspiré les divers
développements. Un texte nous est parvenu ; quelles qu'aient été les circonstances de sa
première composition et même s'il a subi plusieurs remaniements par la suite, il avait un sens

pour ceux qui l'ont mis par écrit tel que nous le connaissons, qui l'ont lu et qui l'ont répété.
C'est ce sens que nous pouvons tenter de déceler.

D'autre part, le texte se réfère à plusieurs mythes qui lui préexistent, même s'il les modifie
peut-être, et dont il présuppose la connaissance. Il s'inscrit ainsi dans un contexte mythique
qu'il vient compléter. Serait-il hétérogène et mouvant, cet ensemble de mythes habitent la
conscience commune des Grecs où, d'une certaine façon, ils s'organisent. Même si chaque Grec
fait un choix parmi eux, sous l'influence de son éducation, de traditions locales ou gentilices,
des tendances de son époque ou de sa génération, de ses inclinations ou de ses réflexions
personnelles, ce choix n'abolit pas l'existence d'une culture mythique hellénique qui le
conditionne et chaque mythe demeure lié à d'autres en considération desquels son sens se précise
ou se définit. L'intelligence d'un mythe ne se réduit pas à la compréhension d'une œuvre
unique où tel de ses épisodes est rapporté dans une intention particulière; il peut arriver en
revanche que la juste compréhension de cette œuvre requière l'intelligence entière d'un
mythe auquel elle se réfère et qui la dépasse.

Dans la Théogonie, les récits relatifs aux fils de Japet s'inscrivent à une place déterminée
par l'ordonnance généalogique de l'ensemble de l'œuvre ; sans rapporter la totalité des événements

auxquels furent mêlés Prométhée et ses frères, ils relatent quelques-uns d'entre eux
seulement, choisis, semble-t-il, de manière à mettre en évidence la clairvoyance et le pouvoir
de Zeus, mais ils supposent connus d'autre part les personnages mentionnés, ainsi que les
principaux épisodes de leur existence. Pour comprendre le sens des mythes auxquels le poète se
réfère ainsi, il faut considérer la place et la fonction qu'ils remplissent à l'intérieur de son
œuvre, mais il faut aussi dépasser les indications explicites qu'il nous fournit et tenir compte
autant que possible du contexte mythique latent, présent à l'esprit de ses auditeurs ou de ses
lecteurs, même si nous ne sommes évidemment pas en mesure de le restituer d'une façon
complète et bien assurée. La démarche est périlleuse et nous y courons le risque de nous fourvoyer
mais, si nous refusons de la tenter, cette prudence nous condamne à ne comprendre ni sa
pensée ni celle des Anciens que son œuvre a nourrie.

15 Hes. Th. 535-536.
16 Hes. Th. 881-882 avràg ênei ça jiôvov /jdxageç -&eoi èt-erèXeooav

Tirrjveooi ôè rijudœv xoîvavro ßirjfpi.



Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 7

Raconter cette répartition des xi(xai entre les générations divines successives

puis entre les Olympiens eux-mêmes, telle est l'intention qu'Hésiode exprime très
clairement dans le préambule de la Théogonie17. En fait, dans le texte qui nous

en est parvenu, cette intention paraît imparfaitement réalisée; les vers 881-885

nous en signalent pourtant la persistance et nous indiquent deux phases de cette

répartition. La première s'accomplit à travers les conflits qui règlent le sort des

Titans; la seconde est l'œuvre de Zeus qui attribue sa part à chacun des

Olympiens18. Cette seconde phase est un épisode essentiel de la cosmogonie; après la

multiplication et l'affrontement des puissances, il symbolise l'établissement d'un
ordre qui constitue le véritable aboutissement du récit de la création.

Homère nous enseigne comment le partage des compétences s'effectue entre les

Cronides: Zeus reçoit la maîtrise du Ciel; Poséidon, celle de la mer; Hadès, celle

du monde infernal; la terre demeure le bien commun des dieux19. A l'intérieur de

ce dernier domaine, il reste pourtant nécessaire que les prérogatives de chacun
d'entre eux soient encore précisées. Comme le voit Apollodore20, c'est dans le

contexte de cette ultime répartition des xifiai que s'inscrit, par exemple, l'antagonisme

d'Athéna et de Poséidon pour la possession de l'Acropole d'Athènes. Un
tel mythe nous apprend que les derniers conflits ou les derniers aménagements de

l'ordre religieux concernent l'humanité aussi bien que les dieux; d'après la tradition

athénienne, l'humanité, représentée par Cécrops, y participe activement.
En résumé, la crise où intervient la ruse de Prométhée s'apparente aux grandes

crises cosmogoniques; celles-ci aboutissent, à travers des antagonismes et des

conflits, à l'instauration d'un ordre et à la définition de compétences; les dernières

d'entre elles concernent l'humanité.
Dans le passage que nous venons de citer, Hésiode nous fournit un autre

renseignement : la crise dont il parle se déroule à Mécôné. Or une tradition attestée par
plusieurs scholiastes lie précisément au heu de Mécôné un épisode important de

la répartition des xifxai.
Le scholiaste de Pindare, qui se réfère à Hésiode et à Callimaque, écrit en termes

généraux : oîxeiœç ôè legàv xrjv Zixvwva TtQoorjyÔQevoev f) yàg Mrjxdjvr] èn'avxfjç
êariv, ecp'rjQ ol ïïeoI ôieôâocravxo ràç xijuâç21. Un scholiaste d'Homère situe l'acte
de la répartition des grandes régions du monde entre les Cronides dans la ville de

17 Hes. Th. 73-74. 112-113.
18 Hes. Th. 885 : o ôè roïoiv êàç ôieôdaaaro n/ndç. Cf. 392-396.
19 Hom. II. 15, 187-193.
20 [Apld.] Bibl. III 14, 1 : ëôoÇe toïç iïeoïç nôXeiç xaraXaßsa&ai êv alç ë/ieXXov ë%eiv rijxàç

îôlaç ëxaoxoç. Il semble que le mot rijual signifie principalement ici les honneurs cultuels.
Il n'en résulte pas que l'objet de l'antagonisme entre Athéna et Poséidon soit d'une nature
radicalement différente de celui des conflits cosmogoniques antérieurs: il s'agit toujours de
définir des pouvoirs ou des charges, des privilèges et des honneurs solidairement désignés par
le mot tifial et qui sont compris pour l'esprit grec dans la même notion. Cf. par ex. Hes. Th.
203-204. 395-396.

21 Schol. Pind. Nem. 9, 123.



8 J. Rudhardt

Sicyone22 sur l'emplacement de laquelle nous venons d'apprendre que se trouvait
Mécôné. Le partage décidé à Mécôné ne se réduit pourtant pas à cette première
distribution. Un scholiaste d'Hésiode23 précise qu'il a défini en outre les prérogatives

des dieux à l'égard de l'humanité: êv xfj Mrjxœvr) exqlvovxo xlveç êeol xovç
âv&Qcôjiovç Xâyoïev. Cette proposition, très limitative, semble indiquer que certains
dieux doivent, à l'exclusion des autres, recevoir des droits sur l'humanité. Si l'on
corrige rovç en xlvaç, à la suite de Voss24, notre phrase semble faire allusion à une
distribution des prérogatives divines parmi les différents peuples ou les différentes
communautés qui habitent la terre, ce qui paraît s'accorder mieux avec la réalité
cultuelle de la Grèce. Le mythe d'Athéna et de Poséidon et d'autres mythes
analogues nous apprennent toutefois que les événements qui aboutissent à cette
distribution se déroulent en plusieurs régions du monde, dans les lieux précisément

dont la maîtrise doit être finalement attribuée à une divinité particulière.
En fait la phrase d'Hésiode, ox' exqlvovxo êsol ûvrjXOL x'äv&Qcojioi, signifie un
événement dont la portée est plus générale et par lequel les hommes et les dieux
sont globalement concernés. Le scholiaste le reconnaît lorsqu'il écrit: xai yàg
ox'EXQLVOVXO ÏÏeOL, EXQLVOVXO XL &EOÇ Xal XL aV§QC07l0Ç.

En mentionnant les événements qui se déroulent à Mécôné, Hésiode situe le

partage effectué par Prométhée lors d'une crise qui doit aboutir à la définition des

situations ou des fonctions respectives des hommes et des dieux.
Cette crise, Hésiode ne la raconte pas dans la Théogonie, car il y considère les

dieux plus que les hommes et s'attache aux phases antérieures de l'histoire du
monde. Il en mentionne pourtant quelques épisodes, lorsqu'il parle de Prométhée :

ce sont les conflits pour l'usage du feu et l'envoi de Pandora parmi les hommes25.

Elle comprend encore d'autres événements dont l'auteur de la Théogonie ou des

Travaux n'a pas l'occasion de parler, elle comprend notamment le déluge26. Les

22 Schol. Hom. II. 15, 21: xÀfjQoç ô /iv&evô/ievoç êv Eixvœvi xai ôialgeoig rœv àôehpôjv.
Cf. Heracl. Alleg. Hom. 41, 5.

23 Schol. Hes. Th. 535 s.
24 Cité par West, Hesiod Theogony (Oxford 1966) 317-318 ad v. 535.
25 Feu: Hes. Th. 551s. 561 ss. Cf. Op. 42ss. Pandora: Hes. Th. 570ss. Cf. Op. 59ss.
26 Nous serons amenés à mettre le partage opéré par Prométhée en relation avec le sacrifice

accompli par Deucalion à la fin du déluge. On pourrait objecter que les mythes de Prométhée
et celui de Deucalion ne sont pas de même origine et qu'ils n'appartiennent par conséquent pas
au même ensemble.

Sans nous prononcer sur l'origine des mythes grecs du déluge, nous ferons seulement les
observations suivantes: 1° ils diffèrent des mythes sémitiques par plusieurs traits importants:
a) les déluges n'y sont pas universels mais géographiquement circonscrits; ils ne détruisent
pas tous les animaux et nul n'a par conséquent pour tâche de pourvoir à la survie de leurs
espèces; ils laissent en divers lieux de nombreux rescapés (le plus célèbre d'entre eux est
Deucalion mais d'autres hommes échappent au déluge, dans la région du Parnasse même, et
Deucalion les réunira dans la ville de Dodone) ; b) sauf peut-être chez Nonnus dont le texte
n'est pas parfaitement clair sur ce point et qui est très tardif, l'inondation résulte seulement
de la pluie versée par Zeus et non d'une remontée des eaux souterraines; elle ne peut être
considérée comme un retour sur la terre des eaux qui furent primordiales ; c) le déluge n'a pas
pour cause une culpabilité générale de l'humanité et les rescapés ne se distinguent pas essen-



Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 9

textes nous en conservent des versions différentes qui ne sont pas toutes
compatibles entre elles, comme si ces événements n'avaient jamais été intégrés dans

un système unique. En dépit toutefois d'une diversité qui tient à la pluralité des

traditions locales, ils sont généralement connus des Grecs; plusieurs d'entre eux
sont liés les uns aux autres et s'ordonnent dans une succession qui comporte une
cohérence. Leur étude n'entre pas ici dans notre propos ; nous en dirons seulement

ce qui suit, d'une façon schématique :

1. Le rôle décisif que Prométhée remplit dans plusieurs de ces événements nous
assure qu'ils appartiennent à un même groupe de mythes et qu'il convient, pour
en comprendre le sens, de considérer les relations qui les unissent entre eux27.

2. Lors du déluge, Prométhée enseigne à son fils Deucalion le moyen d'y
survivre et fait de lui l'un des principaux rescapés : Deucalion sera l'ancêtre commun
des grandes races helléniques28.

3. La crise aboutit à une séparation entre les hommes et les dieux29. Même si

l'ordre de leur succession n'est pas clair et même s'ils n'ont pas été articulés l'un
à l'autre dans un système logique, le retrait du feu et le déluge symbolisent à leur
façon cette rupture ou contribuent à la créer.

tiellement des autres hommes par leurs qualités morales. Quelle que soit donc l'origine
lointaine de leurs mythes du déluge, les Grecs les ont utilisés et développés d'une manière originale.
2° a) Ces mythes présentent en Grèce de nombreuses variantes locales, ce qui montre qu'ils
y ont pénétré assez tôt et assez profondément pour y être élaborés dans chaque région selon
son génie propre et en accord avec ses autres traditions, b) Pindare y fait allusion comme à
un mythe parfaitement connu de son temps (Pind. 01. 9, 41 [62] ss.; cf. Paean 9, 13-20 Snell).
c) Dès les plus anciens témoignages, le déluge est associé au nom de Deucalion, fils de Prométhée

(Pind. 1.1.; Hécatée, FGrHist 1 fr. 13-15 Jac. ; Acousilas, FGrHist 2 fr. 34-35 Jac. ;
Hellanicos, FGrHist 4 fr. 6a. 114. 117 Jac.). Or la filiation Prométhée-Deucalion est déjà connue
d'Hésiode (Hes. fr. 2, cf. fr. 4 Rzach), qui fait même allusion aux hommes nés de la terre
(après le déluge) pour entourer Deucalion (Hes. fr. 115 Rzach).

En conclusion, quelles qu'aient été les origines respectives des mythes de Prométhée, de
Deucalion et du déluge, ces mythes ont été hellénisés très tôt; ils coexistent dans la tradition
grecques dès l'époque hésiodique.

27 Le mythe des races - qui a connu plusieurs versions lui aussi - n'a sans doute jamais été
clairement coordonné avec ceux du déluge, du feu et de Pandora, dans un système achevé qui
les aurait tous intégrés. Il existe pourtant entre eux des corrélations montrant que la pensée

grecque ne les tient pas pour hétérogènes et ne veut pas les comprendre indépendamment les

uns des autres. Dans tous ces mythes, nous voyons Prométhée intervenir et l'antagonisme
Zeus-Prométhée joue un rôle prédominant. Rappelons par exemple ce qui suit: Zeus déclanche
le déluge pour détruire la race de bronze et Prométhée sauve ensuite Deucalion ([Apld.] Bibl.
I 7, 2) ; Zeus avait l'intention de détruire l'humanité et de créer une race toute nouvelle, c'est
Prométhée qui l'en a empêché (Esch. Prom. 231 ss.). Remarquons que Prométhée met ainsi
fin à la succession des races humaines, comme il met fin d'autre part à la succession des règnes
divins, en livrant à Zeus le secret dont la connaissance lui permettra de n'être pas détrôné.

28 [Apld.] Bibl. I 7, 2; cf. Schol. Hom. II. 13, 307; Strab. 8, 7 p. 383.
29 Bien qu'il ne soit pas explicitement mis en relation avec les mythes que nous considérons

ici, l'âge hésiodique des héros pourrait bien symboliser une courte période intermédiaire
pendant laquelle hommes et dieux conservent encore des rapports de quasi familiarité. L'idée
d'une communauté d'origine entre les hommes et les dieux se trouve souvent exprimée (par
ex. Hes. Op. 108) ; l'idée d'une séparation qui survient entre eux et qui définit leurs conditions
respectives ne l'est pas moins (par ex. Pind. Nem. 6, 1-5).



10 J. Rudhardt

4. Loin des dieux, maintenus à la place qui convient à leur condition mortelle,
les hommes doivent désormais travailler pour vivre. Prométhée leur en donne le

moyen ; il leur apporte le feu, il leur enseigne les arts30.

5. Si l'ordre exige que chacun reste à sa place, il demeure nécessaire qu'une relation

s'établisse entre les domaines que l'ordre distingue. Le succès des entreprises
humaines requiert la collaboration des dieux; l'accomplissement des desseins

divins requiert l'activité des hommes. Le culte doit assurer cette relation. Pour
être complet, le mythe qui raconte la crise aboutissant à l'établissement et à la
définition de l'ordre doit raconter aussi l'instauration du culte.

II. Les mythes relatifs à l'invention du sacrifice ou à l'établissement
de la relation cultuelle

Tel est, dans ses grandes lignes, le contexte où, d'après Hésiode lui-même, il
convient de situer le mythe du partage opéré par Prométhée. De même que la
condition présente de l'homme se définit progressivement, en plusieurs phases, de

même il y a lieu de penser que plusieurs épisodes mythiques contribuent
successivement à établir la relation cultuelle. Conscient d'être sur ce point incomplet,
nous en considérerons deux seulement.

a) Bien qu'il ne constitue pas lui-même un acte de culte, le partage opéré par
Prométhée est le premier d'entre eux. Une simple lecture d'Hésiode nous montre

qu'il se situe au début de la crise. Bien loin d'instaurer une communication entre
l'homme et les dieux, l'étrange offrande proposée à Zeus consomme leur rupture.
Zeus, qui en reconnaît la perfidie, accepte de se laisser tromper pour se mieux

venger ensuite : il privera les hommes de feu31. Le partage inégal appartient donc

au processus de séparation ; il déclanche les événements qui conduiront Prométhée
à enseigner aux hommes l'art de conserver le feu.

30 On sait que, chez Hésiode, Prométhée est présenté seulement comme celui qui donne aux
hommes l'usage du feu (Hes. Th. 565-567 ; Op. 50-52) ; c'est que l'attention du poète se porte
sur la culpabilité de Prométhée, voleur du feu, et sur la vengeance de Zeus dans les phases
initiales de la crise. Si l'on envisage l'avenir de l'humanité, au terme de la crise, les effets de
l'activité prométhéenne revêtent un autre aspect. Dès Eschyle, la tradition attribue à
Prométhée l'invention des arts et fait de lui un dieu civilisateur (Eschl. Prom. 442-506). Cela

peut être le produit d'une évolution dans l'image que l'on se fait de Prométhée mais c'est
bien davantage un changement de point de vue; la pensée, retrospective dans un cas, juge de
l'événement saisi à un moment de la cosmogonie ; prospective dans l'autre cas, elle l'envisage
dans sa signification anthropologique.

31 Hes. Th. 550-564 (cf. Hes. Op. 47-50):
550 Zevç ô'ap&ira prjôea eîôœç

yvœ QOvô'rjyvolr](TE ôôXov xaxà ô'oooeto ûv/iœ
&vt]toïç âv&QœJioioij rà xai reXésa&ai ëjueXXev.

562 êx toutou ôr] ënena ôôkov fie/uvrj/LiÉvoç alei
ovx èôiôov peXtoiai tivqôç fxévoç àxapâroio
&vr)Toïç âv&Qomoiç, oï ênl %&ovî vaterdovaiv.

(au vers 563, à la place de l'énigmatique ixekioioi, on sait que certains manuscrits donnent
fieXipai).



Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice : Prométhée et Deucalion 11

La crise déclanchée par cette tromperie s'amplifie; elle se développe à travers
des conflits successifs; mais les antagonistes eux-mêmes se transforment
finalement32 et les conflits trouvent leur solution. Zeus fait enchaîner Prométhée mais
celui-ci est délivré par Héraclès, le fils de Zeus33. Zeus déclanche le déluge mais,
à la fin de l'inondation, il donne lui-même un conseil salutaire au fils de Prométhée,
Deucalion34.

b) C'est alors qu'intervient le second épisode de l'instauration de la relation
cultuelle : à la fin du déluge, Deucalion accomplit un sacrifice : xâxeï rwv öfißgcov
navXav Xaßovrcov exßäg ûvei Ail &vÇ(û)r°. Offert sur le Parnasse où le rescapé vient
de débarquer, alors que la pluie cesse, ce sacrifice peut être compris tout à la fois

comme une action de grâce célébrée par celui qui vient d'échapper au danger ou

comme un geste de supplication fait par un être démuni. En tout état de cause, il
établit une communication entre l'homme et le dieu; Zeus l'enregistre comme un
appel auquel il répond avec bienveillance, en s'informant des désirs de Deucalion :

Zevç ôè néjuipaç "Eg/uf/v tzqoç avrôv enerqeipev aÎQEÏoûai on ßovXerai36.

Ainsi, alors que le partage effectué par Prométhée provoquait la rupture entre
l'homme et les dieux ou s'inscrivait du moins dans le processus de leur séparation,
le sacrifice accompli par Deucalion, à la fin de la crise, alors qu'entre eux s'est

ouverte une distance qu'on ne tentera plus d'abolir, établit un lien nouveau entre
le mortel et l'immortel.

Les maigres textes qui nous sont parvenus nous apprennent peu de choses au

sujet de Deucalion; leur pauvreté et leur dispersion expliquent que l'on ait peut-
être méconnu le rôle qu'il joue dans l'instauration du sacrifice. Malgré toutes les

lacunes de notre documentation, plusieurs témoignages nous en signalent pourtant
l'importance. Le mythe du déluge a connu diverses versions ; nous n'en possédons

plus d'exposés suivis, si ce n'est pour des époques tardives, soumises à des

influences non helléniques37. Par quelques allusions anciennes, nous savons pour-

32 Au cours de la crise, une transformation s'accomplit dans la personne des dieux et de
Zeus lui-même. Le dieu qui règne sur le monde présent, conseillé par Diké (Hes. Op. 256ss.),
n'est plus l'orgueilleux vainqueur des Titans, le nouveau roi vindicatif et ombrageux qu'Eschyle
présente dans le Prométhée Enchaîné. Sans altérer son identité, une maturation s'opère en lui
au cours des événements qui définissent progressivement les rôles de tous ses partenaires.
Cette maturation, le mythe de Métis nous paraît en symboliser l'achèvement. A partir du
moment où Zeus s'est uni à Métis puis l'a absorbée en lui-même, la Sagesse ou la Prudence se

trouvent liées dans sa personne à la Souveraineté. Sans doute n'est-ce pas une coïncidence
dépourvue de signification si, selon certaines traditions, Prométhée lui-même assiste Zeus
après cet événement et contribue à la délivrance d'Athéna, la fille que Métis lui a donnée.

33 Hes. Th. 526-534.
34 [Apld.] Bibl. I 7, 2.
35 Ibid.
36 Ibid.
37 Nous n'entendons pas dire que les récits antérieurs sont d'origine purement grecque, mais

ils sont élaborés par les Grecs d'une manière originale (cf. supra note 26). Au contraire, le
récit suivi que nous donne par exemple Lucien {De dea Syria 12-13) est immédiatement
sémitique et celui de Nonnus {Dion. 6, 206-388) est très composite.



12 J. Rudhardt

tant que différents récits, variant au gré de traditions locales, prêtent à
Deucalion une activité rituelle comparable à celle que nous lui connaissons par
Apollodore.

Selon la tradition argienne, Deucalion sauvé du déluge a érigé un autel pour
Zeus Aphésios sur le sommet qui domine Argos, où il s'était réfugié38. D'après la
tradition attique, il a fondé le premier temple de Zeus Olympien, après s'être
enfui devant l'inondation auprès du roi d'Athènes ou peut-être après l'écoulement
des eaux diluviennes, et il a célébré un sacrifice de salut39. En Epire, il passe pour
avoir bâti le sanctuaire de Dodone où il aurait habité avec sa femme Pyrrha40.
Hellanicos enseigne qu'il a élevé un autel aux Douze dieux41. Dans une formule
synthétique, Apollonius de Rhodes désigne en lui le premier homme qui ait construit

des temples :

oç tiqwtoç Tiolrjoe tioXeiç xal êdet/naro vrjovç
â'&avâroiçi2.

On lui attribuera même l'introduction générale chez les Grecs des usages religieux
et de la croyance aux dieux43.

En mentionnant une tradition delphique, Plutarque confirme l'enseignement
de ces fragments épars. «Il y a», écrit-il, «cinq Hosioi qui restent en fonction toute
leur vie. Ils collaborent avec les interprètes de l'oracle à de nombreuses tâches et
ils accomplissent avec eux les rites sacrés, parce qu'ils passent pour les descendants
de Deucalion»44. Le fait qu'ils soient issus de Deucalion qualifie donc les Hosioi
et les habilite à l'exécution des actes cultuels. La chose est assez évidente aux

yeux des lecteurs de Plutarque pour qu'il n'ait pas besoin de l'expliquer. Il nous
faut admettre, par conséquent, que les mythes attribuent communément à

Deucalion un tel rôle dans l'établissement des rites que ses descendants paraissent
naturellement aptes à les accomplir. Le témoignage de Plutarque est d'autant plus
décisif sur ce point qu'il est plus allusif.

En résumé, toutes brèves et fragmentaires qu'elles soient, les indications que les

textes nous fournissent sur Deucalion sont assez convergentes pour nous permettre
une conclusion: Dans les mythes qui lui sont consacrés et qui l'associent à son

père Prométhée, Deucalion passe pour l'instaurateur du culte.

38 Et. M. 176, 33.
39 Marmor Par. IG XII 5, 444,1. 4. Cf. Paus. I 18, 7-8.
40 Plut. Pyrrhos 1, 1.
41 Hellanicos, FGrHist 4 fr. 6 et 6 a Jac.
42 Ap. Rh. 3, 1085-1086; voir aussi Schol. ad loc.
43 Plut. Adv. Colot. 1125 c-d. Plutarque mentionne des légendes relatives aux inventeurs de

la religion chez plusieurs peuples différents. En dépit de cette pluralité des traditions locales
dans le monde hellénique, il affirme que Deucalion a introduit la croyance aux dieux et les
pratiques cultuelles chez les Grecs, d'une façon générale. On sait en outre que la tradition
athénienne liait à Deucalion l'institution de l'un des rites des Chytroi. Le héros pourrait donc
avoir joué un rôle dans l'établissement des cultes des morts mais la chose est beaucoup moins
claire (cf. Deubner, Attische Feste [Berlin 1932] 112-113).

44 Plut. Quaest. Gr. 9, 292 d.



Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 13

III. La signification des deux actes mythiques qui contribuent à Vinstauration
du sacrifice

C'est en considérant sa fonction de fondateur que nous devons envisager le
sacrifice qu'il accomplit à la fin du déluge. Dans le système des mythes de
Prométhée et de Deucalion, ce fut le premier sacrifice45. Bien qu'aucun texte ne le

décrive avec précision, nous avons tout lieu de penser qu'il fut conforme au rituel
des sacrifices ultérieurs. L'emploi du verbe &veiv le suggère ; les tradition qui
attribuent à Deucalion la construction d'autels le confirment. Il comportait la combustion

de la part divine et rappelait ainsi la tromperie de Prométhée, comme le dit
Hésiode. Dans le cycle de ces mythes, deux actes corrélatifs contribuent donc à

instaurer le sacrifice ou à en définir les modalités.

a) Le premier d'entre eux fut le partage inégal opéré par Prométhée, l'offrande
trompeuse qu'il présenta au choix de Zeus. Nous avons déjà constaté qu'elle
consomme la rupture entre l'homme et les dieux, déclanchant le processus qui aboutit
à créer entre eux une distance, à définir les places qu'ils doivent occuper, comme
mortels et comme immortels, dans l'ordre religieux des choses. En dépit de son
caractère dramatique et douloureux, ce déroulement s'inscrit dans le progrès de

la cosmogonie. L'ensemble des mythes prométhéens éclaire les conditions de l'existence

des hommes dans l'éloignement nouveau qui les sépare des dieux, celles de

leur survie grâce à l'activité dont Prométhée leur fournit les moyens et qui
engendre la civilisation.

Il faut souligner qu'en apportant le feu aux hommes désormais séparés des

dieux, Prométhée ne leur procure pas seulement le moyen de cuire leurs aliments,
de se réchauffer et de développer les arts de la céramique ou de la métallurgie ; il
leur donne du même coup un instrument indispensable au sacrifice: celui qui
permet la combustion de la graisse sur les autels et la montée de la fumée
sacrificielle vers les dieux46. La tromperie qu'il a commise a provoqué leur séparation,
mais toute son activité ultérieure crée les conditions d'une relation nouvelle entre
les hommes et les dieux, d'une communication nécessaire aux uns comme aux
autres. Or les actes qui ont successivement produit ces deux résultats sont
complémentaires; le fait de brûler, sur l'autel, au feu que Prométhée a procuré, la part
précisément qu'il avait définie lors de la tromperie initiale atteste leur solidarité;
ils ne peuvent être compris l'un sans l'autre. C'est peut-être au rôle qu'il a joué

45 Quelques mythes mentionnent, il est vrai, des sacrifices qui paraissent antérieurs au
déluge. Nous avons déjà reconnu que toutes les traditions locales n'ont pas été intégrées dans
un système unique. On peut noter pourtant que plusieurs au moins des sacrifices antédiluviens
ont été accomplis d'une façon irrégulière ou sacrilège et qu'ils semblent s'inscrire dans le
processus de rupture précédant la réconciliation où la relation cultuelle s'instaurera sur des
bases équilibrées. (Cf. sacrifices de la race d'argent: Hes. Op. 135-137; sacrifices commis par
Lycaon, fils de Pelasgos: [Apld.] Bibl. III 8, 1-2; Suid. s.v. Avxâow, etc.)

46 Sur l'importance de la fumée sacrificielle, voir notamment Horn. II. 1, 66-67. 367 ; Aris-
toph. Av. 1515-1520; Schol. Hom. II. 2, 423.



14 J. Rudhardt

ainsi dans l'établissement de la relation cultuelle, par le partage puis par le don
du feu, que le Prométhée d'Eschyle fait allusion lorsqu'il proclame :

xahoi deoloL roïç véoiç rovroiç yéqa

xlç alXoç rj'ycb navteXcoç ôiœQiaevf
b) Si toutefois Prométhée a créé les conditions nécessaires à la relation cultuelle,

il restait à l'établir effectivement : le sacrifice est inventé par l'homme. Au terme
de la crise, le second acte de son instauration est accompli par Deucalion. Tirant
parti des dons de Prométhée, il sacrifie et rétablit une communication entre les

mortels et les immortels, situés désormais dans l'ordre du monde aux places qui
conviennent à leurs natures respectives, lorsque les tensions critiques se sont
relâchées. Le choix et la combustion de la part divine revêtent alors, dans l'opération

qu'il effectue, une signification capitale. On peut supposer qu'ils constituent
un hommage à l'inventeur du feu, mais il faut surtout prendre le témoignage
d'Hésiode au sérieux: ils impliquent une référence aux événements de Mécôné.

Ainsi, dans l'acte même par lequel Deucalion s'adresse à Zeus lorsque l'interruption

du déluge signale l'apaisement du dieu, dans le rite par lequel il sollicite sa
bienveillance et son appui, il rappelle la tromperie commise par Prométhée et
tout le processus de séparation. Par cette allusion, il reconnaît toute la distance

qui sépare désormais l'homme du dieux, il proclame son intention de ne pas
l'abolir, à l'instant où cependant il tente d'établir une relation d'un nouveau type.

Zeus accueille la demande de Deucalion avec faveur mais le mythe indique qu'il
y consent dans la mesure précisément où la distance est maintenue. Aussi bref
qu'il soit, Apollodore souligne, en effet, un trait significatif de la réaction du dieu.

Il ne répond pas immédiatement à Deucalion dont il paraît ne pas percevoir d'un

coup les intentions précises ; il charge Hermès, le dieu des passages et des transitions,

de se rendre auprès de Deucalion pour lui demander ce qu'il désire48.

L'acte de Deucalion, avec le rappel de la tromperie commise par Prométhée,
et la réaction de Zeus se correspondent donc parfaitement. Son sacrifice établit
une communication entre l'homme et le dieu, au-delà d'une distance qu'il ne
comble pas. Il s'inscrit dans un ordre que les conflits cosmogoniques successifs

ont instauré, il le complète en assurant sa cohérence, sans abolir les distinctions

que cet ordre implique.

Conclusion:
Le sens du sacrifice éclairé par les mythes de son instauration

Le sacrifice où l'analyse lexicale et l'étude des gestes matériels qui le composent
nous avaient fait découvrir une opération destinée à établir une communication
entre l'homme et la puissance sacrée, dans le respect de l'ordre religieux des

choses, nous apparaît maintenant, en considération de cet ensemble de mythes,

47 Eschl. Prom. 439-440.
48 [Apld.] Bibl. I 7, 2: néfxtpaç 'Eg/xfjv (cf. supra p. 11).



Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice: Prométhée et Deucalion 15

comme un rappel des événements cosmogoniques et anthropogoniques au cours
desquels les puissances et les entités se sont progressivement diversifiées par le

jeu des généalogies, et à la suite desquels leurs conflits se sont résolus dans
l'instauration d'un ordre; comme un rappel, plus précisément, de l'acte par lequel,
cet ordre créé avec toutes les distinctions qu'il implique, Deucalion a rétabli
entre les hommes et les dieux une communication à laquelle Zeus consent d'une
façon bienveillante.

De ce point de vue, la constitution de la part divine, telle qu'elle est éclairée

par le mythe de Prométhée, revêt une signification intelligible. Le sacrifice
doit être ôaioç ; il doit respecter l'ordre religieux des choses et, s'il a bien pour
fonction d'établir un contact entre l'homme et la puissance sacrée ou, dans un
autre langage et sur un autre plan, de mettre l'homme en rapport avec les dieux
dans une intention que la prière sacrificielle définit, il vise à obtenir ce résultat
sans abolir la juste distance qui sépare le mortel de l'immortel. Le rappel de la

tromperie prométhéenne constitue une reconnaissance de cette séparation à travers
laquelle seulement la relation homme-dieu peut s'instaurer d'une façon légitime.

Ainsi, quelles qu'aient été l'origine lointaine des rites sacrificiels helléniques et
leur fonction dans la préhistoire, ils remplissent une fonction et revêtent un sens

nouveaux à l'époque historique. Le mythe du partage opéré par Prométhée n'est

pas le produit d'une invention isolée, destinée à expliquer après coup pour le Grec

un geste rituel qu'il aurait répété à travers les siècles, d'une façon mécanique, sans

plus lui reconnaître aucune raison d'être. Le geste reçu d'un passé que nous ignorons

a été réinterprété dans une expérience globale, cohérente, où il a constamment

reçu un sens qu'une élaboration mythique continue visait à éclairer. On

comprend mal le sacrifice grec si on ne le situe pas dans la totalité de ce vécu.
On méconnaît le sens du mythe de Prométhée si on l'isole de ce vécu et si on ne

l'envisage pas dans la totalité du contexte mythique auquel il appartient.

Beaucoup des éléments de ce contexte ont disparu. Nous voudrions simplement
avoir aidé à en identifier quelques-uns, sans trop méconnaître les difficultés d'une
telle entreprise ni les risques qui résultent pour nous aussi bien du caractère
fragmentaire ou sporadique de nos sources que de la multiplicité des traditions locales
dans le monde grec49.

49 Nous demeurons conscients du caractère aventureux de certains des rapprochements que
nous avons faits mais nous croyons indispensable de tenter de tels rapprochements pour
comprendre la signification des mythes grecs, car ils coexistent dans la conscience hellénique
et les Grecs ne les traitent pas comme des unités indépendantes les unes des autres qu'il
conviendrait de considérer isolément (cf. supra notes 14. 26. 27).


	Les mythes grecs relatifs à l'instauration du sacrifice : les rôles corrélatifs de Prométhée et de son fils Deucalion

