Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 26 (1969)

Heft: 4

Artikel: Calcidius' Erklarung von Tim. 41 e2-42a 4
Autor: Waszink, J.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-21624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-21624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Calcidius’ Erkléirung von Tim. 41 e 2-42 a4

Von J. H. Waszink, Leiden

Die Erforschung der Geschichte der platonischen Tradition in der Spitantike,
zu der Willy Theiler so viel Neues und Bleibendes beigetragen hat, stellt, wie es
seine Schriften immer wieder zeigen, eine nie endende Aufgabe dar, der auch in
der Zukunft nicht durch voreilige und fortwdhrend zu korrigierende Synthesen,
sondern nur durch intensive Fortsetzung der Interpretation einer groftmoglichen
Zahl von Schriften aus der Kaiserzeit gedient werden kann. Denn es handelt sich
in dieser platonischen Tradition um eine iiberraschend vielfdltige Deutungsarbeit,
wobei ein einfaches Weitergeben von groBeren oder kleineren Bestandteilen be-
deutend seltener ist als in jedem anderen Zweig der spatantiken Philosophie: fast
durchgehend ist der Leser gezwungen, bei dem Studium von irgendwie durch
den Platonismus beeinfluften Texten die einschlidgigen Platonstellen zur Hand
zu haben, um nachpriifen zu koénnen, wie weit und besonders wie tief ein oft
langst festgestellter ‘platonischer Einflu’ nun eigentlich gewirkt hat. Meistens
wird er dann allméhlich entdecken, wie stark die Wirkung von persénlichen oder
auch parteilichen Einsichten und Interessen, aber auch wie oft ein Falsch- oder
Nichtverstehen von Platons Worten sich hier geltend gemacht hat. Dabei ist
immer scharf zu unterscheiden zwischen einer wirklich bewu3ten Wahl aus den
von der Vorlage gebotenen Einzelheiten und einer nicht selten — und zwar 6fters,
als allgemein anerkannt wird — auftretenden recht duflerlichen Exzerpiertechnik,
die rasch von dem einen Lehrstiick zum folgenden zu kommen sich bemiiht und
die dabei dann oft unentbehrliche Verbindungen und Uberleitungen bis zur Un-
kenntlichkeit entstellt oder einfach fortlaBt. Besondere Schwierigkeiten ergibt da
der Umstand, dal wir es in der zur Sprache stehenden Periode sowohl mit heid-
nischen wie mit christlichen Autoren zu tun haben!. Neben diese zwei Lager
mochte ich gern noch ein tertium genus stellen von Denkern und Schriftstellern,
die, obwohl Christen, dennoch ihre Glaubenslehre ganz selten oder fast nie auf
ihre interpretatorische Arbeit einwirken lassen. Dabei denke ich an die ebenso
schwierigen wie untereinander verschiedenen Fille eines Calcidius, Marius Victo-
rinus und Boethius.

Ich mochte nun ein zwar bescheidenes, dafiir aber doch exemplarisches Beispiel
spéterer Platondeutung etwas niher untersuchen, und zwar die Kapitel 191 und

1 Vgl. dazu im allgemeinen meinen Aufsatz Bemerkungen zum Einfluf des Platonismus im
frithen Christentum, Vigiliae Christianae 19 (1965) 129-162. Gegen allzu rasche Identifikationen
von platonischen und christlichen Begriffen und Vorstellungen, die meistens aus einem un-
genauen Studium der Terminologie hervorgegangen sind, richtet sich mit Recht W. J. Ver-
denius in dem Aufsatz Platon und das Christentum, Ratio 5 (1963) 13-28.




272 J. H. Waszink

192 des Timaioskommentars des Calecidius. Diese folgen unmittelbar auf das Ende
des wohlbekannten Exkurses iiber das fatum? (Kap. 142-190), der anschlieBt an
die Deutung von Tim. 41 e 2/3: vduovs ¢ T0dC eipaguévovs elmey avraic (sc.
Tais yoyaic), und zu deren Erkldrung der Jubilar, ankniipfend an den Aufsatz von
A. Gercke «Eine platonische Quelle des Neuplatonismus. 2. Chalcidius und Plu-
tarch»3, so viel beigetragen hat in seiner wohlbekannten Abhandlung «Tacitus
und die antike Schicksalslehre»%. Ich nehme im folgenden an, daBl diese Abhand-
lung den Lesern des vorliegenden Aufsatzes bekannt ist, und erwdhne im Augen-
blick nur, dal dort in iiberzeugender Weise klar gemacht worden ist, daf} der ge-
nannte Exkurs in der Hauptsache, wenn auch mit Ungenauigkeiten und Fort-
lassungen, eine mittelplatonische Theorie wiedergibt, die am wahrscheinlichsten
Galos, dem Lehrer des Albinos, zugeschrieben wird und auf die auch Tacitus in
seinem beriihmten Kapitel iiber die Wirkung des Fatums (Ann. VI 22) Riicksicht
nimmt, wenn er in § 4 iiber eine bestimmte Gruppe derjenigen, die an das fatum
glauben, bemerkt: ac tamen electionem witae nobus relinquunt, quam ubi elegeris,
certum vmmanentium ordinem. Es handelt sich also um ein Gesetz, nach dem die
Wahl des individuellen Lebens (wobei in der spateren Tradition eine Wahl im
praexistenten Stadium der Einzelseelen und eine Wahl innerhalb des irdischen
Lebens selbst, «un choix empirique», nicht selten durcheinander laufen®) zwar
frei, die Folgen aber der einmal getroffenen Wahl schicksalsgebunden sind (das
«Wenn-Gesetz»).

In Kapitel 191 geht die Interpretation des Calcidius dann weiter mit der Er-
kldrung der Worte, die unmittelbar auf diejenigen folgen, die den Anlafl zu dem
langen Exkurs geboten hatten (vduove ... adraic). Es handelt sich jetzt um die
Spezifikation der gerade von Platon genannten Gesetze. Am besten fiihre ich erst
den Rest des Satzes aus dem Timaios sowie den in die Kommentierung einbe-
zogenen Anfang des Folgenden an (41 e 3-42 a 4): §tt yéveois mowtn uéy €corro
TeTayuévn uia mdow, va untis éAattoito ¥ avTod, Oéol 08 amageloas adTags &l Ta
moooxovTa Exdotals Exaota Spyava yodvwy givar {dwy To Peooeféotatov, dumlijs
d¢ odons tijs avdowmivns gboews, To xpeitTor TowdTov &l Yévos, 6 xal Eneira
xexjoorro avijo. omoTe 01 oduacty upurevdeiey €6 avdyxng, xal To uev mpoaiot, To
&’ ariot To¥ cwuatos adtdv, ... Weiter als hier geht die Kommentierung des Calcidius
in den einschlidgigen Kapiteln nicht: erst am Anfang von Kap. 192 bespricht er
die ebenfalls zum zweiten Satz gehérenden Worte mpdror uév aiocdnow avayxaioy
eln ulay mdow éx Praiwy madnudtwy ougutov yiyveodar, was er ganz kurz wieder-

? Komm. Kap. 142-190.

3 Rhein. Mus., N.F. 41 (1886) 269-279.

4 Phyllobolia fiir Peter Von der Miihll (Basel 1945) 35-90; jetzt auch in den Forschungen zum
Neuplatonismus (Berlin 1966) 46-103. Mein Schiiler Drs. J. den Boeft bereitet, als Leidener
Inauguraldissertation, eine ausfiihrliche Interpretation des ganzen Exkurses vor.

8 Vgl. dazu Theiler, Forschungen zum Neuplatonismus, 8-9 und 84 mit Anm. 143; s. auch
A.-J. Festugiére in der «Introduction» zum dritten Teil der Budé-Ausgabe des Corpus Her-
meticum (Paris 1954) LXVIII-LXIX.




Calcidius’ Erkldrung von Tim. 41 e 242 a 4 273

gibt mit (S. 216, 1-2) sensum ex uiolentis passionibus excitari. Es ist der Beachtung
wert, daBl auch Proklos in seinem Kommentar zum Timaios (326 C; III S. 284,
15) an derselben Stelle mitten im zweiten Satz einen Einschnitt macht; es handelt
sich somit wohl um eine traditionelle Einteilung in der fortlaufenden Kommen-
tierung des Timaios, wobei der Name des Porphyrios sich aufdréingt, der ja den
ersten fortlaufenden Kommentar zum Timaios geschrieben haben soll, welcher
sowohl von Calcidius wie von Proklos ausfiihrlich beniitzt worden ist.

Sehen wir nun, wie Calcidius diese Stelle kommentiert hat.

Ankniipfend an den Ausgangspunkt des Exkurses (Kap. 142 Anf., die Uber-
setzung Legesque tmmwutabilis decrett docuat) schreibt er: Deinde subnectit leges ipsas
et wra fatalia. Darauf folgt dann das erste Gesetz, das Calcidius findet in den
Worten &zt yéveois ... 57’ adrod, die er in folgender Weise in der Ubersetzung wie-
dergegeben hat (S. 36, 21-23): quod prima quidem generatio uniformas in ommibus
evusdemque ordinis esset futura, ne cur competens vustum aliqua ex parte a se minuere-
tur. Davon gibt er jetzt die folgende Erklarung: principalem quidem legem, qua
cunctis animis ob uniformem naturam ad wirtutis windicationem aequabilis fato
tribuitur facultas sine cususquam praeclaratione (das letztgenannte Substantiv findet
sich in allen bestehenden Handschriften und Ausgaben). Hier werden also die
Worte yéveois modty, die in der Ubersetzung richtig wiedergegeben waren durch
prima generatio®, umschrieben durch die Worte ad wirtutis windicationem ... facultas,
oder besser, die bei der ‘ersten Geburt’ der Seelen verfiigte Gleichheit fiir alle
(uia), die im Urtext als der Inhalt des ersten Gesetzes fungiert, wird in der Para-
phrase als Vorausselzung genannt (ob wuniformem naturam; ein Ubergang dazu
schon in der Ubersetzung uniformis ... eiusdemque ordinis), auf Grund deren einer
jeden Seele eine gleich groBe Fahigkeit zum ‘Handhaben der Tugend’ zugeteilt
wird (ufa ist also sowohl durch umiformem als durch aequabilis iibersetzt). Die
Paraphrase geht natiirlich aus dem unmittelbar vorhergehenden Exkurs iiber das
Schicksal hervor — das wird auch unterstrichen durch die unnétige Hinzufiigung
des Ablativs fato —, in dem es sich bei der langen Erorterung des “Wenn-Gesetzes’
entgegen der urspriinglichen Bedeutung der Theorie oft um die Wahl im irdischen
Leben («le choix empirique», um Festugiéres’ schone Formel anzuwenden) zwischen
utrtutes und witia handelt. Das Wort uniformis, das in der Ubersetzung noch im
Einklang mit dem Text Platons als Prddikat des Subjekts prima generatio auf-
trat, hat jetzt eben diese prima generatio willig aus dem Satz verschwinden lassen.
Nur stilistisch interessant ist die in positiven Ausdriicken gefafite Paraphrasierung
der Ubersetzung ne cui competens tustum aliqua ex parte a se minueretur durch
sine cutusquam prae[clla[ra]tione. Diese Anderung des Textes ist, wie mir erst jetzt
klar geworden ist, notwendig, erstens, weil ein Ausdruck fiir den Begriff ‘Bevor-

¢ Cornford iibersetzt die Worte yéveois mowrn (41 e 3) mit «first incarnation», wasnach der
historisch gehaltenen Darstellung im Timaios nicht ganz korrekt ist. Vgl. aber unten (S. 275)
die Bemerkung Apelts.

7 Vgl. Anm. 5.

18 Museum Helveticum




274 J. H. Waszink

zugung’ hier unbedingt nétig ist, zweitens, weil ein Subst. praeclaratio sowohl
nach Forcellini (der die falsche Erkldrung ‘declaratio’ hinzutiigt), wie nach dem
Material des ThesLL, wie mir Dr. Khlers freundlichst mitteilte, sich nur hier
findet. Dazu kommt dann noch, dafl praelatio, das ein ziemlich seltenes Wort ist
(Valer. Max. VII 8, 4; Tertullian Apol. 13: praelatio alterius sine alterius contumelia
non potest, Ad Nat. I 10, 11; ders., Adv. Valentin. 22; Ad uxor. 1, 3; Ambros.
De Jacob II 2, 5), auch einmal bei Calcidius vorkommt, und zwar in einer sehr
ausfiihrlichen Wiedergabe von Tim. 18 e 3: 7dyny 1yovuévois aitiay tijc ovAiinéews
in der Ubersetzung durch quo suam quisque fortunam sortis improsperam culpet
nec praelationem doleat altervus (S. 9, 17-18)8.

Wir kommen jetzt zu dem zweiten Gesetz, das nach Calcidius die Worte déot
0¢ omapeloas ... deooeféoraroy umfalt. Hier ist zundchst zu beachten, dafl Cal-
cidius den Satz in seiner Ubersetzung unrichtig wiedergibt (S. 36, 23-37, 1):
Oportebat porro satas eas certis legitimisque temporum wictbus piae nationis anima-
loum quaeque praeter ceteras animantes deum suspicvant afferre frugem. Falsch ist
hier zunéichst die Wiedergabe von dpyava yodvwv — das ja die «Werkzeuge der
Zeit» (Apelt), d.h. die Gestirne, bezeichnen soll — durch (certis legitimisque)
temporum wicibus; merkwiirdigerweise findet sich der gleiche Ubersetzungsfehler
bei Cicero: certis temporum wnteruallis. Weiter sind die Worte piae nationis ane-
malium ... afferre frugem offenbar eine ungenaue Wiedergabe der Worte gpovar
Edaw 10 YeooeféoraTov, wobei der Anfangsfehler wohl in der falschen Ubersetzung
von @dvas liegt, als ob @doar da stinde® (afferre frugem), wovon dann ein langer
genetivischer Ausdruck abhingt. Auffillig ist hier, daB erst sozusagen ein Posi-
tivus (piae nationis animalium), sodann erst der im Urtext befindliche Super-
lativus iibersetzt wird: quaeque praeter ceteras animantes dewm suspiciant.

Der Kommentar gibt zunédchst die folgende Paraphrase: Addit secundam legem,
qua sanctum est omnes animas, quae comitatae dvuinum agmen spectauerint aeterna-
rum uereque existentium rerum naturam, formam hominmis induere ad tuenda terrena,
prae nationis animal homimem significans ideo, quod 1n mutis animalibus nulla
sit cognitro de deo. Hier ist der Hauptgedanke korrekt wiedergegeben worden. Der
Urtext lautet ja (in Apelts Ubersetzung): «sodann verpflanzt auf die Werkzeuge
der Zeit — und zwar eine jede auf das ihr zukommende — miiBiten sie die gottes-
fiirchtigsten Geschopfe unter allen lebenden Wesen werden.» Das ist wiederzufin-
den in den Worten omnes animas ... formam hominis induere ..., piae nationis
animal hominem significans. Die Einfiigung des Wortes homo an dieser Stelle
darf, trotz der Tatsache, daB die wirkliche Inkorporation erst spéter disertis verbis
erwihnt wird (ndmlich in den Worten 42 a 3-4 ondre 07 oduaow éupurevdeiey é&

8 Ich verdanke die Mitteilung dieser Stellen der Freundlichkeit des Direktors des Thesaurus
Linguae Latinae.

9 Ein gleichartiger Irrtum ist meines Erachtens zu finden in dem Ausdruck naturalis anima
statt stirpea anima am Ende von Kap. 54, wo Calcidius falschlich quouwen) statt gurien) puysj
gelesen haben mag.




Calcidius’ Erklarung von Tim. 41 e 2-42 a 4 275

avayxnc) doch als statthaft bezeichnet werden, da ja aus dem unmittelbar folgen-
den absoluten Genetiv dwtiijc 6¢ ofons Tijc avdowmivys gpoews hervorgeht, dafl
hier nicht nur die menschliche Seele, sondern vielmehr der ganze, aus Korper und
Seele bestehende Mensch?® gemeint ist. Dal man gerade hier nicht auf einer durch-
aus rationell und chronologisch korrekten Erklarung bestehen soll, betont Apelt
mit Recht in Anm. 98 seiner Ubersetzung: «An einen zeitlosen und nur im Bilde
sich ereignenden Akt 1aBt sich eben nicht das Mal des Verstandes anlegen» usw.
Zu beachten ist hier, dall die Worte quae comitatae ... rerum naturam eine Einschal-
tung aus dem Mythos des Phaidros darstellen, die mit den Worten comitatae
diwinum agmen etwas weiter geht als die im Urtext selbst befindliche Reminiszenz
(41 e 1-2) xal ufifdoag (sc. Tag poyde) wc & dynua. Sie kann eventuell von
Calcidius selbst aus der ausfiihrlichen Zitierung der Phaidros-Stelle in dem Exkurs
iiber das Schicksal (Kap. 178 Anf.) iibernommen worden sein. Die Tatsache, dal
der Mensch piae nationis antmal ist, wird motiviert in einer Weise, die schon einen
Superlativ in der Ubersetzung vermuten lassen wiirde: quod in mutis antmalibus
nulla sit cognitio de deo (vgl. oben fiir die Ubersetzung selbst und s. die Erklirung
des néchsten Satzes im Folgenden). Ganz bemerkenswert ist nun aber die Hinzu-
figung der Worte ad tuenda terrena, die im Texte Platons {iberhaupt kein Analogon
haben und die sich nur mit Hilfe der zwei néchsten Sétze der von Calcidius ge-
gebenen Deutung erkliren lassen.

Es ist unumgénglich, hier einen etwas lingeren Textabschnitt (214, 23-215, 3)
anzufithren: Porro ex his, quae ratione wnstructa sint, praestantissimum quidem
animal id esse quod ceteris caelestibus animalibus substantiam ex se largiatur, colat
autem aliud multo praestantius, in quo sit origo rerum; sequi uero quast per ordinem
quendam inferioris eminentiae potestates, quae singulae potiora quaeque uenerentur
numina. Quia igitur ultvmus est homo ex his quae ratione utuntur animalibus cuncta-
que meliora et elatiora ueneratur, ture praecipua religione praeditum esse diwit2.
Hier sind sofort drei Sachen deutlich. Erstens handelt es sich hier um Wesen, die
ebenfalls in den Aufzihlungen der hheren Wesenheiten im Exkurs de fato vor-
kommen (d. h. in Kap. 176, und in einem noch stirkeren Mafle in dem bedeutend
niheren, abschlieBenden Kap. 188, das dann auch als die unmittelbare Vorlage
der hier vorliegenden Konstruktion betrachtet werden darf). Zweitens halten die —
als gleichbedeutend zu betrachtenden — Verba colere und wenerar: den ganzen
Abschnitt sozusagen zusammen. Drittens sind die am Ende befindlichen Worte
praecipua religione praeditum eine viel genauere Latinisierung des Superlativs
Peooeféorarov als die erste, aus der Ubersetzung stammende Wiedergabe piae

10 8. fiir die Bedeutung des aus der Schule des Hippokrates stammenden Begriffs der giots
avdownivy die Ausfithrung bei Werner Jaeger, Paideia I, das Kapitel « Die Sophisten». Mehr
dazu in meiner Antrittsvorlesung Humanitas (Utrecht 1946).

1 Vgl. z. B. Cornford 144: «The souls are set in the stars ‘as it were in chariots’, an image
intended to recall the procession of the gods in the Phaedrus» usw.

12 Zum Ende des Satzes vgl. Hierokles, Comm. in carm. aur. 26, 5: ai & avdowmwar yoyal
TV loyixdy pioewy 1o Eoyator odoat YEvos.




276 J. H. Waszink

nationis animal; sie sind das Aquivalent der in der Ubersetzung ebenfalls als
Superlativ fungierenden Worte quaeque praeter ceteras amimantes deum
susprcrant.

Sehen wir uns also erst mal die hier erwdhnten Substanzen an. Die erste ist
deutlich das antmal ... multo praestantius, wn quo sit origo rerum; das stimmt zu
dem in Kap. 188 an erster Stelle genannten Wesen (212, 22-23) orvginem quidem
rerum, ex qua celeris omnibus quae sunt substantia minastratur, esse summum et
tneffabilem deum; in Kap. 176 wird es noch ausdriicklich als ultra omnem substan-
tiam ommnemque naturam qualifiziert. Es wird nun aber in Kap. 188 betont, dafl
dieses hochste Wesen prouidentia besitzt (212, 23-24): post quem prourdentiam
etus, secundum deum®. Es folgt das praestantissimum ... animal ... quod cetervs
caelestrbus animalibus substantiom ex se largiatur. Merkwiirdig ist zunéchst, dal
hier diese zweite Hypostase den iibrigen himmlischen Hypostasen die Substanz
verleiht, wihrend in Kap. 188 der hochste Gott auftritt als derjenige, der selbst
allen Wesen die Substanz schenkt. Hier kann man zweifeln, ob Calcidius die
zweite in Kap. 188 genannte Hypostase meint, also die eben besprochene prowiden-
tia summa det, oder aber die Weltseele, von der es in Kap. 188 heillt: tertiam porro
esse substantiam quae secunda mens intellectusque dicitur (vgl. auch Kap. 177 Anf.:
secunda mens ... 1d est anima mundy tripertita). Man kann nun wegen dieses ‘Ver-
leihens der Substanz’ an alle iibrigen himmlischen Wesen annehmen, daf es sich
um die proutdentia des hochsten Gottes handeln muf}, da eben diese Verleihung
auf eine sehr hohe Hypostase passen muf} (wird sie ja in Kap. 188 von dem héch-
sten Gotte ausgesagt). Demgegeniiber 148t sich aber zunidchst anfithren, daB
Calcidius bei der Behandlung der hochsten Hypostasen in seiner Terminologie
nicht vollig genau ist, da er z. B. in Kap. 188 (213, 1) die Weltseele die tertia
substantia nennt, wihrend er in Kap. 176 den hochsten Gott als ultra omnem
substantiam bezeichnet, wodurch die prouidentia als die prima, die Weltseele aber
als die secunda substantia zu gelten hitte. Dazu kommt nun aber erstens, daf die
Vorsehung hier recht deutlich zu der ersten Hypostase bezogen wird (prouidentiam
etus), zweitens daB die zweite und dritte Hypostase im Mittelplatonismus, z. B.
bei Numenius (fr. 20), identifiziert werden, und drittens, daB der Ausdruck ceteris
caelesttbus animalibus hier zunichst an eine himmlische Substanz denken 1483t,
was uns doch zunéchst zum Begriff der Weltseele fiihrt.

In diesem Zusammenhang ist nun recht wichtig die Besprechung der Weltseele
in Kap. 54 des Kommentars: Haec est illa rationabilis mundi anima, quae
gemina tuzta meliorem naturam ueneratione tutelam praebet infervoribus, diuinis
dispostitonibus obsequens, prourdentiam natiurs tmpertiens. Recht auffillig ist
hier zunichst der Terminus ueneratione, der nach meiner Uberzeugung eine Be-

13 Dagegen wird in Kap. 176 nur betont, daB die prouidentia als zweite Hypostase auf den
summus deus folgt und mit dem vodc identisch ist. Es wird allerdings hinzugefiigt: estque es
(sc. prouidentiae) ex illo (sc. summo deo) bonitatis haustus, und im folgenden wird diese proutden-
tia dem Willen Gottes gleichgesetzt.




Calcidius’ Erklarung von Tim. 41 e 2-42 a 4 277

ziehung zu der vorliegenden Stelle (colat!) auBer Zweifel stellt, weiter der Ge-
brauch des Substantivs tutela, das an die hier erwidhnten tuenda terrena erinnert,
und schlieflich die Mitteilung, daB die Weltseele den entstandenen Dingen
prourdentia zukommen lat. Die wahrscheinlichste Losung scheint somit zu sein,
daB Calcidius hier dem summus deus mit Inbegriff der ihm innewohnenden prous-
dentia den ersten Platz zuweist, den zweiten aber der (himmlischen) Weltseele,
die den sonstigen himmlischen Wesen die Substanz verleiht. Es folgen dann quas:
per ordinem quendam die enferioris eminentiae potestates (ich mochte hervorheben,
daB das Wort eminentia auch in Kap. 176 in Beziehung auf providentia — nous
gebraucht wird: secundae eminentiae). Es handelt sich hier, wie unmittelbar evi-
dent ist, um die in Kap. 188 (213, 3-4) erwidhnten ministras ... potestates naturam
fortunam casum et daemones inspectatores speculatoresque meritorum. Dazwischen
steht in Kap. 188 noch: A1s (nl. den drei ersten Hypostasen: dem héchsten Gott,
seiner Vorsehung und der Weltseele) subiectas fore rationabiles animas legi obse-
quentes. Diese Einzelseelen sind aber an der vorliegenden Stelle fortgelassen wor-
den, vermutlich weil Calcidius oder seine Vorlage sie als identisch mit den gerade
hier beschriebenen neugeschaffenen Seelen betrachtet. Auf jeden Fall zeigt sich
hier eine Verbindung der verschiedenen Wesenheiten durch zwei Bewegungen:
zundchst eine niederwirts gerichtete, die sich als ‘Fiirsorge’, prouidentia, fiir das
jeweils unmittelbar folgende Element der Hierarchie bezeichnen laft. Die ‘inspek-
tierende’ Aktivitit der Ddmonen 148t sich auch als eine Form dieser prouidentia
betrachten, und der Mensch wurde geschaffen ad tuenda terrena (das zugehorige
Substantiv tutela findet sich, allerdings auf die Weltseele bezogen, in dem soeben
angefithrten Satz aus Kap. 54). AuBlerdem heillt es von ithm in Kap. 54: qus cultor
eximius dei — das bezieht sich natiirlich auf die Worte {wwv 10 deooeféoraror —
diligentiam mansuetis vmpertit anvmalibus'®. Eine derartige Fiirsorge des Menschen
fiir die Tiere finden wir meines Wissens in sonstigen in diesen Kreis gehorenden
Ausfithrungen nicht. So spricht Theiler, Forschungen zum Neuplatonismus 8
(s. auch ebd. 12) die Vermutung aus: «Sollte auf Ammonios das kosmische System
mit den verschiedenen Rangstufen bei den drei Arten der Aoyuxd, mit den einer
Ordnung entzogenen dAoya, mit dem einen Schopfergott an der Spitze gehoren ?»
Dort handelt es sich also um eine Disposition, wobei die Tiere als dloya einer
Ordnung entzogen sind, wihrend bei Calcidius der Mensch seine Fiirsorge auf die
zahmen Tiere erstreckt, was erinnert an die hohe Wertung der Tiere durch Por-
phyrios, der ihnen selbst Vernunft beilegen wollte (vgl. z. B. Zeller I1I 25/5, 712).
Der niederwirts gerichteten Bewegung der proutdentia steht nun aber die aufwiérts
gerichtete des colere und uenerar: der jeweils hoheren Macht gegeniiber (so beim
praestantissimum animal: colat autem aliud multo praestantius, und bei den in-
ferioris eminentiae potestates: quae sinqulae potiora quaeque uenerentur numina).

14 Vol. im Anfangssatz von Kap. 54 den Gebrauch desselben Verbums: prouidentiam natiuis
impertiens.




278 J. H. Waszink

Nun wird sehr genau ausgefiihrt, warum der Mensch unter allen lebenden Wesen
das am meisten gottesfiirchtige (praecipua religione praeditum) ist: weil er alle
Wesen verehrt, die in der Hierarchie eine hohere Stelle einnehmen als er selbst,
und weil er zweitens selbst in dieser Hierarchie die niedrigste Stelle einnimmt
(ultvmus ... ex his quae ratione utuntur animalibus), so ist die SchluBfolgerung un-
umgénglich, daB er die grofite Zahl von hoheren Wesen verehrt (nédmlich alle mit
der Ausnahme von nur ihm selbst), und damit ist er eben {dwy 10 FeooefiéoTaTo.

Wenn es nun auch richtig ist, dall die Lehre der Gaios-Schule von den drei
Formen der Vorsehung (ndmlich der des hochsten Gottes, des ‘zweiten Gottes’
und der Didmonen), wie wir sie finden bei Pseudo-Plutarch De fato 9, Apuleius
De Platone I 12 und Nemesios De natura hominis 4415, sich in dieser Form nicht
in dem calcidischen Exkurs iiber das Schicksal findet (s. Anm. 15) — wenngleich
einige vestigia destecta sich noch aufzeigen lassen® —; so ist doch beachtenswert,
daB wir in dem unmittelbar auf diesen Exkurs folgenden Kapitel, wenn wir den
Inhalt von Kap. 54 dazustellen, eine etwas anders aufgebaute Hierarchie von
Formen der Vorsehung vorfinden, in der neben der schon aus der Gaios-Schule
bekannten Vorsehung des hochsten Gottes und der Ddmonen (also der ersten und
dritten) auch eine von der Weltseele und vom Menschen selbst ausgehende Vor-
sehung bzw. Fiirsorge auftreten. Das ist eine deutlich zusammenhéngende Theorie,
die nicht nur erklart, warum Platon den Menschen {¢wy 10 deooeféorarov ge-
nannt hat («die aufsteigende Linie des colere — uenerari»), sondern auch etwas
ausfithrt, woriiber bei Platon nichts zu finden ist, ndmlich wie die Seelen die
menschliche Gestalt annehmen ad tuenda terrena («die absteigende Linie prouidentia
— tutelay).

Fragt man nun nach der Herkunft dieser ganzen Struktur, so liegt, auf Grund
ihres unleugbaren Zusammenhangs mit der Aufzéihlung der Hypostasen in Kap.
(176-)188, die deutlich die fiir die chalddischen Orakel in ihrer von Porphyrios
propagierten Form typische Unterscheidung zwischen einem ersten und einem
zweiten voi¢ zeigt, wenn auch der Rang der beiden »des in den Orac. Chald.
einen Grad hoher ist als bei Calcidius und Arnobius (s. dazu Theiler, Forschungen
zum Neuplatonismus 259-260), die Vermutung sehr nahe, dal, wie fiir den ganzen
Exkurs de fato, auch hier Porphyrios als die unmittelbare Vorlage zu betrachten
st.

Damit kommen wir zu dem dritten Gesetz, das die Worte dwrdijc ... avijp um-
faBt. Calcidius iibersetzt den Passus in der Ubersetzung in folgender Weise: esse
autem naturam hominis geminam, cuius quod melius sit genus censendum fore wir
nomune. Indem hier ein Accus. c. Inf. (esse ... geminam) an die Stelle eines absoluten
Genetivs (dwzdijs ... pYoews) tritt, wird das Bestehen von zwei menschlichen Naturen
als die Hauptsache dargestellt. Dagegen wird im Kommentar diese Tatsache wie-

15 Vgl. oben Anm. 3.
18 8. meine Anm. in der Ausgabe des Calcidius zu Kap. 146 (184, 13), wo die diz secundi
wenigstens genannt werden, und zu Kap. 178 (206, 14-18).




Calcidius’ Erklarung von Tim. 41 e 2-42 a 4 279

der in einem Nebensatz erwihnt: Cumque duplex sit natura hominis, altera melior,
altera nferior, lege opus fuit tertia, quae meliora distingueret. Es wird sodann in
einer nicht ganz logisch aufgebauten Argumentation zunéchst ausgefiihrt, daf es
keinen Unterschied zwischen ménnlichen und weiblichen Seelen gibt (215, 6: una
est quippe natura, sc. anvmarum), daBl aber in den Korpern ein geschlechtlicher
Unterschied bestehen muBSte, «weil die Sterblichkeit des Menschengeschlechts Ge-
burten und Ersidtze erforderte» (selbstverstindlich hidtte der Beweisgang mit
diesem Satz anfangen miissen). Die Ursache der Uberlegenheit des ménnlichen
Geschlechts wird dann natiirlich aus einer Verschiedenheit der Korper abgeleitet,
cum eorum alterum (sc. marum) calidvus denstusque, alterum sit fregidius et rarius.
Das stammt ganz sicher aus Aristoteles De generat. animal. 4 19, 727 a 23-26
und 4 1, 665 b 17ff. Als die unmittelbare Vorlage des Calcidius kommt also auch
hier wieder Porphyrios in Frage’, und zwar mit oder ohne Vermittlung durch
Alexander von Aphrodisias'®. Was nun die Gleichheit (una natura) der ménnlichen
und weiblichen Seelen betrifft, so kénnen wir uns hier auf die Bemerkung be-
schrinken, dal eine Verschiedenheit von ihnen jedenfalls im platonischen Schrift-
tum nicht erwidhnt wird und daB ihre Gleichheit nachdriicklich hervorgehoben
wird durch zwei in der platonischen Tradition stehende christliche Schriftsteller,
nimlich Athenagoras (De resurr. mort. 23, S. 76, 19-20 Schwartz) und Klemens
von Alexandrien (Paedag. I 4, 10; Strom. III 13, 93, 3; IV 8, 60, 1; VI 100, 3).
Weiter darf hingewiesen werden auf die recht ausfithrliche Betonung ihrer Gleich-
heit in den Diatriben des Musonius Rufus (S. 8ff. Hense) und in einem Referat
- einschligiger Lehren von Theodoros von Asine durch Proklos im Kommentar zum
platonischen Staat (I 8. 253, 1-255, 24 Kroll). Wir diirfen somit annehmen, daf3
das Lehrstiick, daf es keine spezifisch ménnlichen und weiblichen Seelen gibt,
schon zur éltesten platonischen Tradition gehdrt.

Es folgt nun in Kap. 192 die Erklidrung der Worte ondre on) odpaow ... 7o &’ aniot
700 aduaros adrdv. Caleidius wiederholt hier buchstiblich die in der Ubersetzung
selbst (S. 37, 2-4) gebotene Wiedergabe, die er einleitet mit den Worten: Sequatur
alia lez, quam designat his uerbis. Dazu bemerkt er: Necessitatem nunc wocat usum
tnexcusabilem munusque wncorporationis, meque enivm aliter poteranmt regu terrena
rationabily anima regente nisi corporis adhibita convunctione. Calcidius bezieht also
den Nebensatz 6ndze ... & avdy»nc — in dem die Gvdyxn zu betrachten ist als ein
Aquivalent des decuos > Adpactelas im Phaedrus?®, der Geltung hat fiir alle Seelen,
sowohl die (noch) vom Korper frei bleibenden wie die zum ersten Mal zu inkorpo-
rierenden — mit Recht ausschlieflich auf die Notwendigkeit der Inkorporation der
Seelen im allgemeinen, anders gesagt: im @uowos Adyos des Timaios wird die

17 Vgl. die Aufzdhlung der von Porphyrios zu Schriften des Aristoteles verfaten Kommen-
tare bei R. Beutler, Art. Porphyrios, RE 22, 282-284. Zu der genannten aristotelischen Schrift
hat Porphyrios unseres Wissens keinen Kommentar geschrieben.

18 Vgl. iiber den Einflu} Alexanders auf Porphyrios Beutler a. O. 282 und die Praefatio der
Ausgabe des Calcidius LXIII.

19 248 ¢ 2ff.




280 J. H. Waszink: Calcidius’ Erklarung von Tim. 41 e 2-42 a 4

Inkorporation der Seelen dargestellt als eine natiirliche Notwendigkeit, «weil die
irdischen Dinge nicht durch eine vernunftbegabte Seele regiert werden konnten,
wenn nicht eine Verbindung (natiirlich der Seele) mit dem Korper dabei angewandt
wiirde». Das Wesentliche ist, daf§ hier allmihlich die Werke der modvora, d. h.
des vots, aufthéren (vgl. dazu 47 e 3-4; zur Gleichsetzung von mpdvoia und vods,
die in Kap. 176 besonders deutlich ist, vgl. die Praefatio der Ausgabe XL) und
die der grayxn anfangen®, Archer-Hind hat in seinem Timaioskommentar mit
Recht darauf aufmerksam gemacht, daf in dem Satz Platons, der in Kap. 192
nur zum Teil von Calcidius erklért wird, die Bezeichnungen von ‘Zwang’ und ‘Ge-
walt’ besonders zahlreich sind (8§ avdyxc ... Gvayxaiov ey ... fralwy madnudrww),
ebenso an der Parallelstelle Tim. 69 C-D, wo die geschaffenen Gotter die sterb-
lichen Seelenteile schaffen. Proklos (a. O. 326 C-F, III S. 284, 16285, 21), der
genau dieselbe Stelle (das heifit also: genau denselben Satzabschnitt) kommen-
tiert, bemerkt zu diesen Worten (285, 19. 21) xai 7o & avdyxns mpooxeluevoy
&rlov dnhol omopdy, GAX odyi delav Te xal odpaviav. Die Erklirung des Calcidius
der Ubersetzung necessitate decreti geht in dieselbe Richtung (215, 14-15): Neces-
sitatem numnc uocat usum inexcusabilem munusque incorporationis. Tatséchlich steht
eine &wlog omopd nicht fern von einer 4ncorporatio, und diese Ubereinstimmung
wird wohl zur ‘offiziellen’ platonischen Tradition — in die die Linie, die von Por-
phyrios zu Proklos fiihrt, auch véllig hineinpaft — gehéren. Bemerkenswerter ist
die hinzugefiigte Motivierung: neque enim aliter poterant regv terrena rationabile
amma regente mist corporis adhibita conmiunctione. Da der weitere Verlauf des
Satzes mit dem Verbum im Plural (vnserentur) ganz deutlich zeigt, daB es sich
um die hier in Korper ‘eingeimpften’ (éyxevtoilerar Proklos) Einzelseelen handelt,
ist es evident, dal} die hier erwéhnte rationabilis anvma nicht die vernunftbegabte
Weltseele ist, von der vorher die Rede war, sondern eine jeweilige vernunftbegabte
Einzelseele, wie sie in Kap. 191 auftreten und sich in eine Menschengestalt hiillen
ad tuenda terrena. Es handelt sich dabel um ‘Einzel-wodvotar’, wie sie, wie gesagt,
dem Texte Platons fremd sind, der ja nur die wpdrota im Singular kennt. Wir blei-
ben hier somit in der doch wohl sicher porphyrianischen Tradition. Diese Deutung
geht iibrigens auch mit Sicherheit hervor aus dem unmittelbar folgenden Satz:
Corpus porro terrenum hoc non dw constat.

Was folgt (215, 17 sed torrentis more praecipitis ... 25 Plato) als Exklarung von »ai
TO uév mpoaiot, To §’amiot Tob cduaTos avTdy, gehdrt ebenso zum ‘Hauptstrom’
der Platondeutung und soll nicht, wie ich es in der Ausgabe ad loc. getan habe,
als spezifisch Numenianisch betrachtet werden. Und was dann am Anfang von
Kap. 193 folgt, ndmlich Haec ergo lex illud effecit ante omnia: sensum ex wiolentis
passtonibus excitary gehort, wie Proklos a. O. III S. 285, 27ff., ebenfalls zu diesem
Hauptstrom, so dal wir keinen Anlafl haben, hier noch weiter auf die von Calcidius
gegebene Deutung dieses ganzen Passus einzugehen.

20 Vgl. z. B. Cornford ad 42e—44d, S. 147: «(We are here approaching the stage at which the
works of Reason will give place to ‘what happens of Necessity’.»




	Calcidius' Erklärung von Tim. 41 e2-42a 4

