
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 26 (1969)

Heft: 4

Artikel: Calcidius' Erklärung von Tim. 41 e2-42a 4

Autor: Waszink, J.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-21624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-21624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Calcidius' Erklärung von Tim. 41 e 2 - 42 a 4

Von J. H. Waszink, Leiden

Die Erforschung der Geschichte der platonischen Tradition in der Spätantike,
zu der Willy Theiler so viel Neues und Bleibendes beigetragen hat, stellt, wie es

seine Schriften immer wieder zeigen, eine nie endende Aufgabe dar, der auch in
der Zukunft nicht durch voreilige und fortwährend zu korrigierende Synthesen,
sondern nur durch intensive Fortsetzung der Interpretation einer größtmöglichen
Zahl von Schriften aus der Kaiserzeit gedient werden kann. Denn es handelt sich

in dieser platonischen Tradition um eine überraschend vielfältige Deutungsarbeit,
wobei ein einfaches Weitergeben von größeren oder kleineren Bestandteilen
bedeutend seltener ist als in jedem anderen Zweig der spätantiken Philosophie: fast
durchgehend ist der Leser gezwungen, bei dem Studium von irgendwie durch
den Piatonismus beeinflußten Texten die einschlägigen Platonstellen zur Hand
zu haben, um nachprüfen zu können, wie weit und besonders wie tief ein oft
längst festgestellter 'platonischer Einfluß' nun eigentlich gewirkt hat. Meistens
wird er dann allmählich entdecken, wie stark die Wirkung von persönlichen oder
auch parteilichen Einsichten und Interessen, aber auch wie oft ein Falsch- oder
Nichtverstehen von Piatons Worten sich hier geltend gemacht hat. Dabei ist
immer scharf zu unterscheiden zwischen einer wirklich bewußten Wahl aus den

von der Vorlage gebotenen Einzelheiten und einer nicht selten - und zwar öfters,
als allgemein anerkannt wird - auftretenden recht äußerlichen Exzerpiertechnik,
die rasch von dem einen Lehrstück zum folgenden zu kommen sich bemüht und
die dabei dann oft unentbehrliche Verbindungen und Überleitungen bis zur
Unkenntlichkeit entstellt oder einfach fortläßt. Besondere Schwierigkeiten ergibt da
der Umstand, daß wir es in der zur Sprache stehenden Periode sowohl mit
heidnischen wie mit christlichen Autoren zu tun haben1. Neben diese zwei Lager
möchte ich gern noch ein tertium genus stellen von Denkern und Schriftstellern,
die, obwohl Christen, dennoch ihre Glaubenslehre ganz selten oder fast nie auf
ihre interpretatorische Arbeit einwirken lassen. Dabei denke ich an die ebenso

schwierigen wie untereinander verschiedenen Fälle eines Calcidius, Marius Victo-
rinus und Boethius.

Ich möchte nun ein zwar bescheidenes, dafür aber doch exemplarisches Beispiel
späterer Piatondeutung etwas näher untersuchen, und zwar die Kapitel 191 und

1 Vgl. dazu im allgemeinen meinen Aufsatz Bemerkungen zum Einfluß des Piatonismus im
frühen Christentum, Vigiliae Christianae 19 (1965) 129-162. Gegen allzu rasche Identifikationen
von platonischen und christlichen Begriffen und Vorstellungen, die meistens aus einem
ungenauen Studium der Terminologie hervorgegangen sind, richtet sich mit Recht W. J. Ver-
denius in dem Aufsatz Piaton und das Christentum, Ratio 5 (1963) 13-28.



272 J. H. Waszink

192 des Timaioskommentars des Calcidius. Diese folgen unmittelbar auf das Ende
des wohlbekannten Exkurses über das fatum2 (Kap. 142-190), der anschließt an
die Deutung von Tim. 41 e 2/3: vd/uovg xe xovg el/j,agjuevovg elitsv avxalg (sc.

xalg ipvyalg), und zu deren Erklärung der Jubilar, anknüpfend an den Aufsatz von
A. Gercke «Eine platonische Quelle des Neuplatonismus. 2. Chalcidius und
Plutarch»3, so viel beigetragen hat in seiner wohlbekannten Abhandlung «Tacitus
und die antike Schicksalslehre»4. Ich nehme im folgenden an, daß diese Abhandlung

den Lesern des vorliegenden Aufsatzes bekannt ist, und erwähne im Augenblick

nur, daß dort in überzeugender Weise klar gemacht worden ist, daß der
genannte Exkurs in der Hauptsache, wenn auch mit Ungenauigkeiten und
Fortlassungen, eine mittelplatonische Theorie wiedergibt, die am wahrscheinlichsten
Gaios, dem Lehrer des Albinos, zugeschrieben wird und auf die auch Tacitus in
seinem berühmten Kapitel über die Wirkung des Fatums (Ann. VI 22) Rücksicht
nimmt, wenn er in § 4 über eine bestimmte Gruppe derjenigen, die an das fatum
glauben, bemerkt: ac tarnen electionem uitae nobis relinquunt, quam ubi elegeris,

certum imminentium ordinem. Es handelt sich also um ein Gesetz, nach dem die
Wahl des individuellen Lebens (wobei in der späteren Tradition eine Wahl im
präexistenten Stadium der Einzelseelen und eine Wahl innerhalb des irdischen
Lebens selbst, «un choix empirique», nicht selten durcheinander laufen5) zwar
frei, die Folgen aber der einmal getroffenen Wahl schicksalsgebunden sind (das
«Wenn-Gesetz »).

In Kapitel 191 geht die Interpretation des Calcidius dann weiter mit der

Erklärung der Worte, die unmittelbar auf diejenigen folgen, die den Anlaß zu dem

langen Exkurs geboten hatten (vdjaovg avxalg). Es handelt sich jetzt um die

Spezifikation der gerade von Piaton genannten Gesetze. Am besten führe ich erst
den Rest des Satzes aus dem Timaios sowie den in die Kommentierung
einbezogenen Anfang des Folgenden an (41 e 3-42 a 4): oxi yevsotg jcgcbxr) juev eaoixo

xsxayjuevx] fiia jiäoiv, Iva (xr/xig iXaxxolxo vre avxov, deoi de anageiaag avxäg elg xä

ngoarjxovxa exaaxaig exaaxa ögyava ygovojv (pvvai £coojv xö /&eoaeßeaxaxov, dmXrjg
de ovorjg xfjg äv&gcomvrjg cpvaecog, xö xgelxxov xoiovxov eir\ yevog, 6 xal eneixa
xexh]aoixo avrjg. öndxe drj adöfjtaaiv e/a^vxeu&elev e£ ävdyxrjg, xal xö /uev ngoaioi, xö

d' cmioi xov amfxaxog avxwv,... Weiter als hier geht die Kommentierung des Calcidius
in den einschlägigen Kapiteln nicht: erst am Anfang von Kap. 192 bespricht er
die ebenfalls zum zweiten Satz gehörenden Worte ngwxov /uev aladnqaiv ävayxalov

sir] fxiav näaiv ix ßiaicov 7iai}r]jj,axoov avfxcpvxov ylyveodai, was er ganz kurz wieder-

2 Komm. Kap. 142-190.
3 Rhein. Mus., N.F. 41 (1886) 269-279.
4 Phyllobolia für Peter Von der Mühll (Basel 1945) 35-90; jetzt auch in den Forschungen zum

Neuplatonismus (Berlin 1966) 46-103. Mein Schüler Drs. J. den Boeft bereitet, als Leidener
Inauguraldissertation, eine ausführliche Interpretation des ganzen Exkurses vor.

5 Vgl. dazu Theiler, Forschungen zum Neuplatonismus, 8-9 und 84 mit Anm. 143; s. auch
A.-J. Festugiere in der «Introduction» zum dritten Teil der Bude-Ausgahe des Corpus Her-
meticum (Paris 1954) Lxvm-Lxix.



Calcidius' Erklärung von Tim. 41 e 2-42 a 4 273

gibt mit (S. 216,1-2) sensurn ex uiolentis passionibus excitari. Es ist der Beachtung

wert, daß auch Proklos in seinem Kommentar zum Timaios (326 C; III S. 284,

15) an derselben Stelle mitten im zweiten Satz einen Einschnitt macht; es handelt
sich somit wohl um eine traditionelle Einteilung in der fortlaufenden Kommentierung

des Timaios, wobei der Name des Porphyrios sich aufdrängt, der ja den

ersten fortlaufenden Kommentar zum Timaios geschrieben haben soll, welcher
sowohl von Calcidius wie von Proklos ausführlich benützt worden ist.

Sehen wir nun, wie Calcidius diese Stelle kommentiert hat.

Anknüpfend an den Ausgangspunkt des Exkurses (Kap. 142 Anf., die

Übersetzung Legesque immutabilis decreti docuit) schreibt er: Deinde subnectit leges ipsas
et iura fatalia. Darauf folgt dann das erste Gesetz, das Calcidius findet in den

Worten ön yheaig vn avrov, die er in folgenderWeise in der Übersetzung
wiedergegeben hat (S. 36, 21-23): quod prima quidem generatio uniformis in omnibus

eiusdemque ordinis esset futura, ne cui competens iustum aliqua ex parte a se minuere-

tur. Davon gibt er jetzt die folgende Erklärung: principalem quidem legem, qua
cunctis animis ob uniformem naturam ad uirtutis uindicationem aequabilis fato

tribuitur facultas sine euiusquam praeclaratione (das letztgenannte Substantiv findet
sich in allen bestehenden Handschriften und Ausgaben). Hier werden also die

Worte yeveaig Tigcbtr], die in der Übersetzung richtig wiedergegeben waren durch

prima generatio6, umschrieben durch die Worte ad uiitutis uindicationem... facultas,
oder besser, die bei der 'ersten Geburt' der Seelen verfügte Gleichheit für alle

{juia), die im Urtext als der Inhalt des ersten Gesetzes fungiert, wird in der
Paraphrase als Voraussetzung genannt {ob uniformem naturam', ein Übergang dazu

schon in der Übersetzung uniformis eiusdemque ordinis), auf Grund deren einer

jeden Seele eine gleich große Fähigkeit zum 'Handhaben der Tugend' zugeteilt
wird (pLia ist also sowohl durch uniformem als durch aequabilis übersetzt). Die

Paraphrase geht natürlich aus dem unmittelbar vorhergehenden Exkurs über das

Schicksal hervor - das wird auch unterstrichen durch die unnötige Hinzufügung
des Ablativs fato -, in dem es sich bei der langen Erörterung des 'Wenn-Gesetzes'

entgegen der ursprünglichen Bedeutung der Theorie oft um die Wahl im irdischen
Leben («le choix empirique», um Festugieres7 schöne Formel anzuwenden) zwischen

uiitutes und uitia handelt. Das Wort uniformis, das in der Übersetzung noch im

Einklang mit dem Text Piatons als Prädikat des Subjekts prima generatio
auftrat, hat jetzt eben diese prima generatio willig aus dem Satz verschwinden lassen.

Nur stilistisch interessant ist die in positiven Ausdrücken gefaßte Paraphrasierung
der Übersetzung ne cui competens iustum aliqua ex parte a se minueretur durch
sine euiusquam prae[c]la[ra]tione. Diese Änderung des Textes ist, wie mir erst jetzt
klar geworden ist, notwendig, erstens, weil ein Ausdruck für den Begriff 'Bevor-

6 Cornford übersetzt die Worte yeveaiq jigiorrj (41 e 3) mit «first incarnation», was nach der
historisch gehaltenen Darstellung im Timaios nicht ganz korrekt ist. Vgl. aber unten (S. 275)
die Bemerkung Apelts.

7 Vgl. Anm. 5.

18 Museum Helveticum



274 J. H. Waszink

zugung' hier unbedingt nötig ist, zweitens, weil ein Subst. praeclaratio sowohl
nach Forcellini (der die falsche Erklärung 'declaratio' hinzufügt), wie nach dem
Material des ThesLL, wie mir Dr. Ehlers freundlichst mitteilte, sich nur hier
findet. Dazu kommt dann noch, daß praelatio, das ein ziemlich seltenes Wort ist
(Yaler. Max. VII8, 4; Tertullian Apol. 13: praelatio alterius sine alterius contumelia

non potest, Ad Nat. I 10, 11; ders., Adv. Valentin. 22; Ad uxor. 1, 3; Ambros.
De Jacob II 2, 5), auch einmal bei Calcidius vorkommt, und zwar in einer sehr

ausführlichen Wiedergabe von Tim. 18 e 3: xv%r]v rjyov/xEvoig alxiav xrjg ovXXrj^EOjg

in der Übersetzung durch quo suam quisque fortunam sortis improsperam culpet
nee praelationem doleat alterius (S. 9, 17-18)8.

Wir kommen jetzt zu dem zweiten Gesetz, das nach Calcidius die Worte deoi

de ojiageioag {teooeßeoxaxov umfaßt. Hier ist zunächst zu beachten, daß
Calcidius den Satz in seiner Übersetzung unrichtig wiedergibt (S. 36, 23-37, 1):
Oportebat pwro satas eas certis legitimisque temporum uicibus piae nationis anima-
lium quaeque praeter ceteras animantes deum suspiciant afferre frugem. Falsch ist
hier zunächst die Wiedergabe von öqyava ygdvojv - das ja die (Werkzeuge der
Zeit» (Apelt), d.h. die Gestirne, bezeichnen soll - durch (certis legitimisque)

temporum uicibus; merkwürdigerweise findet sich der gleiche Übersetzungsfehler
bei Cicero: certis temporum interuallis. Weiter sind die Worte piae nationis ani-
malium afferre frugem offenbar eine ungenaue Wiedergabe der Worte cpvvai
Ccpoov to d'eoaeßeaxaxov, wobei der Anfangsfehler wohl in der falschen Übersetzung

von (pvvai liegt, als ob cpvoai da stände9 (afferre frugem), wovon dann ein langer
genetivischer Ausdruck abhängt. Auffällig ist hier, daß erst sozusagen ein
Positivus (piae nationis animalium), sodann erst der im Urtext befindliche Super-
lativus übersetzt wird: quaeque praeter ceteras animantes deum suspiciant.

Der Kommentar gibt zunächst die folgende Paraphrase: Addit secundam legem,

qua sanctum est omnes animas, quae comitatae diuinum agmen spectauerint aeterna-

rurn uereque existentium rerum naturam, formam hominis induere ad tuenda terrena,

piae nationis animal hominem significans ideo, quod in mutis animalibusnulla
sit cognitio de deo. Hier ist der Hauptgedanke korrekt wiedergegeben worden. Der
Urtext lautet ja (in Apelts Übersetzung): «sodann verpflanzt auf die Werkzeuge
der Zeit - und zwar eine jede auf das ihr zukommende - müßten sie die gottes-
fürchtigsten Geschöpfe unter allen lebenden Wesen werden.» Das ist wiederzufinden

in den Worten omnes animas formam hominis induere piae nationis
animal hominem significans. Die Einfügung des Wortes homo an dieser Stelle

darf, trotz der Tatsache, daß die wirkliche Inkorporation erst später disertis verbis
erwähnt wird (nämlich in den Worten 42 a 3-4 otcöxe örj ocbjuaatv i/apvxEv&ELEv

8 Ich verdanke die Mitteüung dieser Stellen der Freundlichkeit des Direktors des Thesaurus
Linguae Latinae.

9 Ein gleichartiger Irrtum ist meines Erachtens zu finden in dem Ausdruck naturalis anima
statt stirpea anima am Ende von Kap. 54, wo Calcidius fälschlich qyvaixrj statt cpvrixrj y>v%rj

gelesen haben mag.



Caleidius' Erklärung von Tim. 41 e 2-42 a 4 275

ävayxrjg) doch als statthaft bezeichnet werden, da ja aus dem unmittelbar folgenden

absoluten Genetiv ötTtXfjg de ovarjg rfjg äv&Qcomvpg (pvascog hervorgeht, daß

hier nicht nur die menschliche Seele, sondern vielmehr der ganze, aus Körper und
Seele bestehende Mensch10 gemeint ist. Daß man gerade hier nicht auf einer durchaus

rationell und chronologisch korrekten Erklärung bestehen soll, betont Apelt
mit Recht in Anm. 98 seiner Übersetzung: «An einen zeitlosen und nur im Bilde
sich ereignenden Akt läßt sich eben nicht das Maß des Verstandes anlegen» usw.
Zu beachten ist hier, daß die Worte quae comitatae rerurn naturam eine Einschaltung

aus dem Mythos des Phaidros darstellen, die mit den Worten comitatae

diuinum agmen etwas weiter geht als die im Urtext selbst befindliche Reminiszenz
(41 e 1-2) Kai ijußißdaag (sc. rag ipvyag) ä>g eg oxp/aa11. Sie kann eventuell von
Caleidius selbst aus der ausführlichen Zitierung der Phaidros-Stelle in dem Exkurs
über das Schicksal (Kap. 178 Anf.) übernommen worden sein. Die Tatsache, daß

der Mensch piae nationis animal ist, wird motiviert in einer Weise, die schon einen

Superlativ in der Übersetzung vermuten lassen würde: quod in mutis animalihus
nulla sit cognitio de deo (vgl. oben für die Übersetzung selbst und s. die Erklärung
des nächsten Satzes im Folgenden). Ganz bemerkenswert ist nun aber die
Hinzufügung der Worte ad tuenda terrena, die im Texte Piatons überhaupt kein Analogon
haben und die sich nur mit Hilfe der zwei nächsten Sätze der von Caleidius

gegebenen Deutung erklären lassen.

Es ist unumgänglich, hier einen etwas längeren Textabschnitt (214, 23-215, 3)

anzuführen: Porro ex his, quae ratione instrueta sint, praestantissimum quidem
animal id esse quod ceteris caelestihus animalibus substantiam ex se largiatur, colat

autem aliud multo praestantius, in quo sit origo rerum; sequi uero quasi per ordinem

quendam inferioris eminentiae potestates, quae singulae potiora quaeque uenerentur
numina. Quia igitur ultimus est homo ex his quae ratione utuntur animalibus cuncta-

que meliora et elatiora ueneratur, iure praecipua religione praeditum esse dixit12.

Hier sind sofort drei Sachen deutlich. Erstens handelt es sich hier um Wesen, die
ebenfalls in den Aufzählungen der höheren Wesenheiten im Exkurs de fato
vorkommen (d. h. in Kap. 176, und in einem noch stärkeren Maße in dem bedeutend
näheren, abschließenden Kap. 188, das dann auch als die unmittelbare Vorlage
der hier vorliegenden Konstruktion betrachtet werden darf). Zweitens halten die -
als gleichbedeutend zu betrachtenden - Verba colere und uenerari den ganzen
Abschnitt sozusagen zusammen. Drittens sind die am Ende befindlichen Worte
praecipua religione praeditum eine viel genauere Latinisierung des Superlativs
'deoaeßeararov als die erste, aus der Übersetzung stammende Wiedergabe piae

10 S. für die Bedeutung des aus der Schule des Hippokrates stammenden Begriffs der cpvoig
äv&QomLvrj die Ausführung bei Werner Jaeger, Paideia I, das Kapitel «Die Sophisten». Mehr
dazu in meiner Antrittsvorlesung Humanitas (Utrecht 1946).

11 Vgl. z. B. Cornford 144: «The souls are set in the stars 'as it were in chariots', an image
intended to recall the procession of the gods in the Phaedrus» usw.

12 Zum Ende des Satzes vgl. Hierokles, Comm. in carm. aur. 26, 5: ai d'avftoomivai tpvyal
tü)v koyixäiv (pvoscov tö eayarov o-öoai yevog.



276 J. H. Waszink

nationis animal; sie sind das Äquivalent der in der Übersetzung ebenfalls als

Superlativ fungierenden Worte quaeque praeter c eteras animantes deum

suspiciant.
Sehen wir uns also erst mal die hier erwähnten Substanzen an. Die erste ist

deutlich das animal multo praestantius, in quo sit origo rerum; das stimmt zu
dem in Kap. 188 an erster Stelle genannten Wesen (212, 22-23) originem quidem

rerum, ex qua ceteris omnibus quae sunt substantia ministratur, esse summum et

ineffabilem deum; in Kap. 176 wird es noch ausdrücklich als ultra omnem substan-

tiam omnemque naturam qualifiziert. Es wird nun aber in Kap. 188 betont, daß
dieses höchste Wesen prouidentia besitzt (212, 23-24): post quem prouidentiam
eius, secundum deum13. Es folgt das praestantissimum animal quod ceteris

caelestibus animalibus substantiam ex se largiatur. Merkwürdig ist zunächst, daß

hier diese zweite Hypostase den übrigen himmlischen Hypostasen die Substanz

verleiht, während in Kap. 188 der höchste Gott auftritt als derjenige, der selbst

allen Wesen die Substanz schenkt. Hier kann man zweifeln, ob Calcidius die
zweite in Kap. 188 genannte Hypostase meint, also die eben besprochene prouidentia

summi dei, oder aber die Weltseele, von der es in Kap. 188 heißt: tertiam porro
esse substantiam quae secunda mens intellectusque dicitur (vgl. auch Kap. 177 Anf.:
secunda mens id est anima mundi tripertita). Man kann nun wegen dieses

'Verleihens der Substanz' an alle übrigen himmlischen Wesen annehmen, daß es sich

um die prouidentia des höchsten Gottes handeln muß, da eben diese Verleihung
auf eine sehr hohe Hypostase passen muß (wird sie ja in Kap. 188 von dem höchsten

Gotte ausgesagt). Demgegenüber läßt sich aber zunächst anführen, daß

Calcidius bei der Behandlung der höchsten Hypostasen in seiner Terminologie
nicht völlig genau ist, da er z. B. in Kap. 188 (213, 1) die Weltseele die tertia
substantia nennt, während er in Kap. 176 den höchsten Gott als ultra omnem
substantiam bezeichnet, wodurch die prouidentia als die prima, die Weltseele aber
als die secunda substantia zu gelten hätte. Dazu kommt nun aber erstens, daß die

Vorsehung hier recht deutlich zu der ersten Hypostase bezogen wird {prouidentiam
eius), zweitens daß die zweite und dritte Hypostase im Mittelplatonismus, z. B.
bei Numenius (fr. 20), identifiziert werden, und drittens, daß der Ausdruck ceteris

caelestibus animalibus hier zunächst an eine himmlische Substanz denken läßt,
was uns doch zunächst zum Begriff der Weltseele führt.

In diesem Zusammenhang ist nun recht wichtig die Besprechung der Weltseele

in Kap. 54 des Kommentars: Haec est illa rationabilis mundi anima, quae
gemina iuxta meliorem naturam ueneratione tutelam praebet inferioribus, diuinis
dispositionibus obsequens, prouidentiam natiuis impertiens. Kecht auffällig ist
hier zunächst der Terminus ueneratione, der nach meiner Überzeugung eine Be-

13 Dagegen wird in Kap. 176 nur betont, daß die prouidentia als zweite Hypostase auf den
summus deus folgt und mit dem vovg identisch ist. Es wird allerdings hinzugefügt: estque ei
(sc. prouidentiae) ex illo (sc. summo deo) bonitatis haustus, und im folgenden wird diese prouidentia

dem Willen Gottes gleichgesetzt.



Calcidius' Erklärung von Tim. 41 e 2-42 a 4 277

ziehung zu der vorliegenden Stelle (colat!) außer Zweifel stellt, weiter der
Gebrauch des Substantivs tutela, das an die hier erwähnten tuenda terrena erinnert,
und schließlich die Mitteilung, daß die Weltseele den entstandenen Dingen
prouidentia zukommen läßt. Die wahrscheinlichste Lösung scheint somit zu sein,
daß Calcidius hier dem summus deus mit Inbegriff der ihm innewohnenden proui-
dentia den ersten Platz zuweist, den zweiten aber der (himmlischen) Weltseele,
die den sonstigen himmlischen Wesen die Substanz verleiht. Es folgen dann quasi

per ordinem quendam die inferioris eminentiae potestates (ich möchte hervorheben,
daß das Wort eminentia auch in Kap. 176 in Beziehung auf Providentia - nous

gebraucht wird: secundae eminentiae). Es handelt sich hier, wie unmittelbar
evident ist, um die in Kap. 188 (213, 3-4) erwähnten ministras potestates naturam
fortunam casum et daemones inspectatores speculatoresque meritorum. Dazwischen
steht in Kap. 188 noch: his (nl. den drei ersten Hypostasen: dem höchsten Gott,
seiner Vorsehung und der Weltseele) subiectas fore rationabiles animas legi obse-

quentes. Diese Einzelseelen sind aber an der vorliegenden Stelle fortgelassen worden,

vermutlich weil Calcidius oder seine Vorlage sie als identisch mit den gerade
hier beschriebenen neugeschaffenen Seelen betrachtet. Auf jeden Fall zeigt sich

hier eine Verbindung der verschiedenen Wesenheiten durch zwei Bewegungen:
zunächst eine niederwärts gerichtete, die sich als 'Fürsorge', prouidentia, für das

jeweils unmittelbar folgende Element der Hierarchie bezeichnen läßt. Die 'inspek-
tierende' Aktivität der Dämonen läßt sich auch als eine Form dieser prouidentia
betrachten, und der Mensch wurde geschaffen ad tuenda terrena (das zugehörige
Substantiv tutela findet sich, allerdings auf die Weltseele bezogen, in dem soeben

angeführten Satz aus Kap. 54). Außerdem heißt es von ihm in Kap. 54: qui cultor
eximius dei - das bezieht sich natürlich auf die Worte £q>a>v rd deooeßeGtarov -
diligentiam mansuetis impertit animalibusu. Eine derartige Fürsorge des Menschen

für die Tiere finden wir meines Wissens in sonstigen in diesen Kreis gehörenden

Ausführungen nicht. So spricht Theiler, Forschungen zum Neuplatonismus 8

(s. auch ebd. 12) die Vermutung aus: «Sollte auf Ammonios das kosmische System
mit den verschiedenen Rangstufen bei den drei Arten der Äoyixä, mit den einer

Ordnung entzogenen aloya, mit dem einen Schöpfergott an der Spitze gehören ?»

Dort handelt es sich also um eine Disposition, wobei die Tiere als aXoya einer

Ordnung entzogen sind, während bei Calcidius der Mensch seine Fürsorge auf die
zahmen Tiere erstreckt, was erinnert an die hohe Wertung der Tiere durch Por-

phyrios, der ihnen selbst Vernunft beilegen wollte (vgl. z. B. Zeller III 25/6, 712).
Der niederwärts gerichteten Bewegung der prouidentia steht nun aber die aufwärts

gerichtete des colere und uenerari der jeweils höheren Macht gegenüber (so beim

praestantissimum animal: colat autem aliud multo praestantius, und bei den

inferioris eminentiae potestates: quae singulapotiora quaeque uenerentur numina).

14 Vgl. im Anfangssatz von Kap. 54 den Gebrauch desselben Verbums: prouidentiam natiuis
impertiens.



278 J. H. Waszink

Nun wird sehr genau ausgeführt, warum der Mensch unter allen lebenden Wesen
das am meisten gottesfürchtige (praecipua religione praeditum) ist: weil er alle
Wesen verehrt, die in der Hierarchie eine höhere Stelle einnehmen als er selbst,
und weil er zweitens selbst in dieser Hierarchie die niedrigste Stelle einnimmt
(ultimus ...ex his quae ratione utuntur animalibus), so ist die Schlußfolgerung
unumgänglich, daß er die größte Zahl von höheren Wesen verehrt (nämlich alle mit
der Ausnahme von nur ihm selbst), und damit ist er eben £c6cor rö 'deoGeßeaxaxov.

Wenn es nun auch richtig ist, daß die Lehre der Gaios-Schule von den drei
Formen der Vorsehung (nämlich der des höchsten Gottes, des 'zweiten Gottes'
und der Dämonen), wie wir sie finden bei Pseudo-Plutarch De fato 9, Apuleius
De Piatone I 12 und Nemesios De natura hominis 4415, sich in dieser Form nicht
in dem calcidischen Exkurs über das Schicksal findet (s. Anm. 15) - wenngleich
einige vestigia disiecta sich noch aufzeigen lassen16 -, so ist doch beachtenswert,
daß wir in dem unmittelbar auf diesen Exkurs folgenden Kapitel, wenn wir den

Inhalt von Kap. 54 dazustehen, eine etwas anders aufgebaute Hierarchie von
Formen der Vorsehung vorfinden, in der neben der schon aus der Gaios-Schule

bekannten Vorsehung des höchsten Gottes und der Dämonen (also der ersten und

dritten) auch eine von der Weltseele und vom Menschen selbst ausgehende
Vorsehung bzw. Fürsorge auftreten. Das ist eine deutlich zusammenhängende Theorie,
die nicht nur erklärt, warum Piaton den Menschen £d>wv xo &eoaeßeoxaxov
genannt hat («die aufsteigende Linie des colere - uenerarhi), sondern auch etwas

ausführt, worüber bei Piaton nichts zu finden ist, nämlich wie die Seelen die
menschliche Gestalt annehmen ad tuenda terrena («die absteigende Linie prouidentia

- tutelar).
Fragt man nun nach der Herkunft dieser ganzen Struktur, so liegt, auf Grund

ihres unleugbaren Zusammenhangs mit der Aufzählung der Hypostasen in Kap.
(176-)188, die deutlich die für die chaldäischen Orakel in ihrer von Porphyrios
propagierten Form typische Unterscheidung zwischen einem ersten und einem
zweiten vovg zeigt, wenn auch der Rang der beiden vöeg in den Orac. Chald.
einen Grad höher ist als bei Calcidius und Arnobius (s. dazu Theiler, Forschungen
zum Neuplatonismus 259-260), die Vermutung sehr nahe, daß, wie für den ganzen
Exkurs de fato, auch hier Porphyrios als die unmittelbare Vorlage zu betrachten
ist.

Damit kommen wir zu dem dritten Gesetz, das die Worte ömXfjg ävtfg
umfaßt. Calcidius übersetzt den Passus in der Ubersetzung in folgender Weise: esse

autem naturam hominis geminam, cuius quod melius sit genus censendum fore uiri
nomine. Indem hier ein Accus, c. Inf. (esse geminam) an die Stelle eines absoluten
Genetivs (ömXrjg... qrvaecog) tritt, wird das Bestehen von zwei menschlichen Naturen
als die Hauptsache dargestellt. Dagegen wird im Kommentar diese Tatsache wie-

15 Vgl. oben Anm. 3.
16 S. meine Anm. in der Ausgabe des Calcidius zu Kap. 146 (184, 13), wo die dii secundi

wenigstens genannt werden, und zu Kap. 178 (206, 14-18).



Calcidius' Erklärung von Tim. 41 e 2-42 a 4 279

der in einem Nebensatz erwähnt: Cumque duplex sit natura hominis, altera melior,
altera inferior, lege opus fuit tertia, quae meliora distingueret. Es wird sodann in
einer nicht ganz logisch aufgebauten Argumentation zunächst ausgeführt, daß es

keinen Unterschied zwischen männlichen und weiblichen Seelen gibt (215, 6: una
est quippe natura, sc. animarum), daß aber in den Körpern ein geschlechtlicher
Unterschied bestehen mußte, «weil die Sterblichkeit des Menschengeschlechts
Geburten und Ersätze erforderte» (selbstverständlich hätte der Beweisgang mit
diesem Satz anfangen müssen). Die Ursache der Überlegenheit des männlichen
Geschlechts wird dann natürlich aus einer Verschiedenheit der Körper abgeleitet,
cum eorum alterum (sc. marum) calidius densiusque, alterum sit frigidius et rarius.
Das stammt ganz sicher aus Aristoteles De generat. animal. A 19, 727 a 23-26
und A 1, 665 b 17ff. Als die unmittelbare Vorlage des Calcidius kommt also auch

hier wieder Porphyrios in Frage17, und zwar mit oder ohne Vermittlung durch
Alexander von Aphrodisias18. Was nun die Gleichheit (una natura) der männlichen
und weiblichen Seelen betrifft, so können wir uns hier auf die Bemerkung
beschränken, daß eine Verschiedenheit von ihnen jedenfalls im platonischen Schrifttum

nicht erwähnt wird und daß ihre Gleichheit nachdrücklich hervorgehoben
wird durch zwei in der platonischen Tradition stehende christliche Schriftsteller,
nämlich Athenagoras (De resurr. mort. 23, S. 76, 19-20 Schwartz) und Klemens

von Alexandrien (Paedag. 14, 10; Strom. III 13, 93, 3; IV 8, 60, 1; VI 100, 3).

Weiter darf hingewiesen werden auf die recht ausführliche Betonung ihrer Gleichheit

in den Diatriben des Musonius Rufus (S. 8ff. Hense) und in einem Referat
einschlägiger Lehren von Theodoros von Asine durch Proklos im Kommentar zum
platonischen Staat (I S. 253, 1 - 255, 24 Kroll). Wir dürfen somit annehmen, daß

das Lehrstück, daß es keine spezifisch männlichen und weiblichen Seelen gibt,
schon zur ältesten platonischen Tradition gehört.

Es folgt nun in Kap. 192 die Erklärung der Worte örtdre Öi} ocbpaoiv ...rod' ouiioi

rov acdjuarog avrcov. Calcidius wiederholt hier buchstäblich die in der Übersetzung
selbst (S. 37, 2-4) gebotene Wiedergabe, die er einleitet mit den Worten: Sequitur
alia lex, quam designat his uerbis. Dazu bemerkt er: Necessitatem nunc uocat usum
inexcusabilem munusque incorporations, neque enim aliter poterant regi terrena

rationabili anima regente nisi corporis adhibita coniunctione. Calcidius bezieht also

den Nebensatz ÖTiore e£ ävayxpg - in dem die ävdyxr) zu betrachten ist als ein

Äquivalent des §ea/aög 'Adgaareiag im Phaedrus19, der Geltung hat für alle Seelen,

sowohl die (noch) vom Körper frei bleibenden wie die zum ersten Mal zu
inkorporierenden - mit Recht ausschließlich auf die Notwendigkeit der Inkorporation der
Seelen im allgemeinen, anders gesagt: im (pvoixdg Xoyog des Timaios wird die

17 Vgl. die Aufzählung der von Porphyrios zu Schriften des Aristoteles verfaßten Kommentare

bei R. Beutler, Art. Porphyrios, RE 22, 282-284. Zu der genannten aristotelischen Schrift
hat Porphyrios unseres Wissens keinen Kommentar geschrieben.

18 Vgl. über den Einfluß Alexanders auf Porphyrios Beutler a. O. 282 und die Praefatio der
Ausgabe des Calcidius Lira.

19 248 c 2ff.



280 J. H. Waszink: Calcidius' Erklärung von Tim. 41 e 2-42 a 4

Inkorporation der Seelen dargestellt als eine natürliche Notwendigkeit, «weil die
irdischen Dinge nicht durch eine vernunftbegabte Seele regiert werden könnten,
wenn nicht eine Verbindung (natürlich der Seele) mit dem Körper dabei angewandt
würde». Das Wesentliche ist, daß hier allmählich die Werke der ngovoia, d. h.
des vovg, aufhören (vgl. dazu 47 e 3-4; zur Gleichsetzung von ngovoia und vovg,
die in Kap. 176 besonders deutlich ist, vgl. die Praefatio der Ausgabe XL) und
die der dvayxr] anfangen20. Archer-Hind hat in seinem Timaioskommentar mit
Recht darauf aufmerksam gemacht, daß in dem Satz Piatons, der in Kap. 192

nur zum Teil von Calcidius erklärt wird, die Bezeichnungen von 'Zwang' und
'Gewalt' besonders zahlreich sind (i£ dvdyxpg... avayxalov eip... ßiatcov 7ia-&rjfxdra)v),
ebenso an der Parallelstelle Tim. 69 C-D, wo die geschaffenen Götter die
sterblichen Seelenteile schaffen. Proklos (a. 0. 326 C-F, III S. 284, 16-285, 21), der

genau dieselbe Stelle (das heißt also: genau denselben Satzabschnitt) kommentiert,

bemerkt zu diesen Worten (285, 19. 21) xai rd e£ ävdyxrjg ngoaxeifxBvov
evv2.0V öt]2ol onogav, ä2.2.' ov%l fietav re xal ovgaviav. Die Erklärung des Calcidius
der Übersetzung necessitate decreti geht in dieselbe Richtung (215, 14-15): Neces-

sitatem nunc uocat usum inexcusabilem munusque incorporations. Tatsächlich steht
eine evv2.og onoqd nicht fern von einer incorporatio, und diese Übereinstimmung
wird wohl zur 'offiziellen' platonischen Tradition - in die die Linie, die von Por-

phyrios zu Proklos führt, auch völlig hineinpaßt - gehören. Bemerkenswerter ist
die hinzugefügte Motivierung: neque enim aliter poterant regi terrena rationabili
anima regente nisi corporis adhibita coniunctione. Da der weitere Verlauf des

Satzes mit dem Verbum im Plural (inserentur) ganz deutlich zeigt, daß es sich

um die hier in Körper 'eingeimpften' (iyxEVTQiCeTai Proklos) Einzelseelen handelt,
ist es evident, daß die hier erwähnte rationabilis anima nicht die vernunftbegabte
Weltseele ist, von der vorher die Rede war, sondern eine jeweilige vernunftbegabte
Einzelseele, wie sie in Kap. 191 auftreten und sich in eine Menschengestalt hüllen
ad tuenda terrena. Es handelt sich dabei um 'Einzel-^rporotad, wie sie, wie gesagt,
dem Texte Piatons fremd sind, der ja nur die ngovoia im Singular kennt. Wir bleiben

hier somit in der doch wohl sicher porphyrianischen Tradition. Diese Deutung
geht übrigens auch mit Sicherheit hervor aus dem unmittelbar folgenden Satz:

Corpus porro terrenum hoc non diu constat.

Was folgt (215,17 sed torrentis more praecipitis 25 Plato) als Erklärung von xal
to fxev tiqooCol, ro ö'äntoi tov adtfiaTog avTcöv, gehört ebenso zum 'Hauptstrom'
der Piatondeutung und soll nicht, wie ich es in der Ausgabe ad loc. getan habe,
als spezifisch Numenianisch betrachtet werden. Und was dann am Anfang von
Kap. 193 folgt, nämlich Haec ergo lex illud effecit ante omnia: sensum ex uiolentis
passionibus excitari gehört, wie Proklos a. 0. III S. 285, 27ff., ebenfalls zu diesem

Hauptstrom, so daß wir keinen Anlaß haben, hier noch weiter auf die von Calcidius
gegebene Deutung dieses ganzen Passus einzugehen.

20 Vgl. z. B. Cornford ad 42e-44d, S. 147: «We are here approaching the stage at which the
works of Reason will give place to 'what happens of Necessity'.»


	Calcidius' Erklärung von Tim. 41 e2-42a 4

