
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 26 (1969)

Heft: 4

Artikel: Präpositionen und Metaphysik : Wechselwirkung zweier
Prinzipienreihen

Autor: Dörrie, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-21621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-21621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Präpositionen und Metaphysik

Wechselwirkung zweier Prinzipienreihen

Von Heinrich Dörrie, Münster

Der verehrte Jubilar hat vor nun vierzig Jahren in seiner an Material und an
Ergebnissen reichen Arbeit «Die Vorbereitung des Neuplatonismus» auf die
ungemeine Tragweite hingewiesen, welche vom späten Hellenismus an einer bestimmten

Lehre von den Prinzipien - ag%aC - zukommt; diese Prinzipienlehre war der
Grundstock einer vor-neuplatonischen Physik; zwei typische Besonderheiten
kennzeichnen sie: Im Formalen ist sie an die 'präpositionale Umschreibung'
gebunden; d. h. vor das Relativpronomen treten diejenigen Präpositionen, welche
die Wirkungsrichtung des jeweils angesprochenen Prinzips kennzeichnen. Diese

Umschreibung ist eigentlich eine Ellipse; denn zu den hier typischen präpositio-
nalen Verbindungen vep' ov-e£ ov- nqög o (so die 'platonische' Reihe) hat man sich

hinzuzudenken o xoa/uog avveorrjHev.
Diese Reihe ist von der Vorstellung des re%viTrjg oder d^juiovgyög gar nicht zu

lösen; sie basiert auf der Metapher vom schaffenden Handwerker und beschreibt
im Grunde, was dieser für sein Werk benötigt. Eine Prinzipienreihe in solcher

Darstellung war vortrefflich geeignet, einprägsam vor Augen zu führen, worin Aristoteles

und Piaton in ihrer Physik abweichen, obwohl ihr Ausgangspunkt - die
Vorstellung vom Demiurgen - der gleiche war. Und in der Tat hat eine frühe
Ausprägung dieser Prinzipienreihe dem Zweck gedient, in einem Handbuch diesen

Unterschied übersichtlich und eingängig darzutun1. Aber bei ernstlichem
philosophischem Durcharbeiten der so ausgesprochenen Physik ergaben sich sehr große
Schwierigkeiten. Es ist bezeichnend für die geistige Situation des Mittelplatonis-
mus, daß diese Lehre Jahrhunderte hindurch tradiert wurde, obgleich sie

frühzeitig als ein Hemmnis, ja als eine unphilosophische Einschaltung erkannt wurde;
erst Plotin2 und Porphyrios vermochten es, sie aufzuweiten, beiseite zu schieben

1 So bei Aetios, Plac. 1, 11, 2 und 4 Doxogr. 309 a 14-310 b 9 Diels.
2 Hierfür ein Beispiel: Absichtsvoll hält Plotin, Enn. III 2, 2, 23 weiten Abstand von der

gängigen Ausdrucksweise: e£ evog vov xai rov an' avrov Äoyov dvsorrj rode rd näv xai diearr\.
Dieser Satz Plotins erscheint dem Theodoret, Gr. äff. cur. 6, 59/60 als reines Plagiat; er
konfrontiert damit NT Joh. 1, 3 did rov Xoyov ndvra eyevero xai ywgig avrov eyevero ovöe ev

und führt danach den Beweis, daß Plotin weit jünger ist als der Evangelist. Wie so oft genügt
der Nachweis der Priorität, um das Plagiat nachzuweisen: fienddrjxev exelüev cog ex rov
vov xai rov an' avrov "köyov rä ndvra xai £vveorrj xai dieorrj xai rrjg nQoorjxovarjg rervyrjxev
äQfJiaviag. Zum plotinischen ävecrrrj notiert W. Theiler (wo begegnen wir ihm nicht «ungewöhnliche

Wortwahl». Theodoret, der erst äveorrj zitiert, paraphrasiert dann £wearrj, was gängiger
Ausdruck ist. Sollte letzteres in Plotins Niederschrift gestanden haben, aber sogleich verlesen
worden sein?



218 Heinrich Dörrie

und so um sie herumzukommen; verbindliches Lehrstück ist sie noch für Proklos
(vgl. unten S. 226 A. 27). Dieses alles ist seinerzeit von Herrn Theiler in solcher
Dichte und Gediegenheit dargelegt worden, daß dem nichts hinzugefügt werden
kann. Diese Prinzipienreihe, die in drei und in vier, später in fünf und schließlich in
sechs Gliedern vorgetragen werden kann, dabei aber immer an jene beiden
Voraussetzungen3 gebunden ist, sollte nach ihrem Wiederentdecker die 'Theilersche Reihe'

genannt werden; sie ist in der Geistesgeschichte des späten Hellenismus und in der
frühen Kaiserzeit eine feste, wohlumrissene Größe.

I
Gegenstand der nun folgenden Seiten soll eine andere, der Form nach ähnliche,

inhaltlich aber grundverschiedene Reihe sein. Wahrscheinlich ist diese Reihe

ursprünglich einmal (vermutlich als ein Versuch der Formulierung) in der Stoa
entworfen worden; sie hat dann aber ihren eigentlichen Boden in der Gnosis gefunden;
so mag sie, im Unterschied zur Theilerschen Reihe, die eindeutig platonischer, man
darf fast sagen, vulgärplatonischer Herkunft ist, vorläufig als die stoisch-gnosti-
sche Reihe charakterisiert werden. Diese Reihe ist viel weniger scharf umrissen

(und darum viel schwerer zu fassen) als ihre Konkurrentin, die Jahrhunderte
hindurch die Oberhand hatte. Vor allem liegt die Frühgeschichte dieser Reihe im
Dunkeln: Wurde sie als Antwort auf die Theilersche Reihe vorgetragen? Oder ist
die Theilersche Reihe ein Widerhall auf eine der Zeit nach voraufgehende stoische

Formulierung? Das läßt sich nicht mehr sagen; indes dürfte feststehen, daß eine

Wechselwirkung bestand.
Die drei Glieder dieser stoisch-gnostischen Reihe lauteten 1. oü>, 2. ev <£>

oder <5C ov, 3. elg ov. Auch hier ist es legitim, als Ergänzung zu diesen präpo-
sitionalen Ausdrücken hinzuzudenken 6 xoo/ioq yiyverai. Auf den ersten Blick
meint man vor einer Variation der Theilerschen Reihe zu stehen. Dann aber

drängt sich die Erkenntnis auf, daß diese Reihe, in schroffem Unterschied zur
Theilerschen Reihe, die immer einschichtig-einsträngig zu verstehen ist, eine
leicht auflösbare Ambivalenz verbirgt. Die drei Positionen dieser Reihe weisen

keineswegs auf drei Prinzipien, die in ihrem Wesen verschieden und nicht
vertauschbar sind, sondern beim zweiten Hinsehen wird dies erkennbar:
Durch die Relativpronomina ist ein und dasselbe Wesen bezeichnet; dieses

göttliche Wesen, sich selbst gleich, tritt allerdings (was die Präpositionen
ausdrücken) zur Welt in vielfach wechselnde Beziehungen: Die Welt geht aus dem

göttlichen Wesen hervor, sie kehrt in das göttliche Wesen zurück - dies aber,
ohne eine Phase der Gottferne zu durchlaufen. Das ist durch die mittlere
Umschreibung ev q> oder öl ov ausgedrückt: Zwischen Ursprung und Ziel befindet
sich das All in Gott oder (was noch prägnanter zu sein scheint): es verläuft, es

fließt durch Gott.

8 Nämlich Bindung an die präpositionale Umschreibung und an den Künstlervergleich.



Präpositionen und Metaphysik 219

Diese prapositionale Reihe erfüllt, was Seneca an der Theilerschen Reihe
vermißte (Ep. 65, 11) nos nunc pnmam et generalem quaenmus causam, haec simplex
esse debet. Senecas Antwort, welches denn diese Ursache ist, lautet ratio scilicet

faciens, id est deus. In der Tat ist es vollauf sinnvoll, in die Reihe ov - öi ov - elg

ov an allen drei Stellen Xoyog einzusetzen, diese Reihe weist m der Tat 'im Anfang,
m der Mitte und am Ende'4 auf das gleiche höchste Wesen Auch die Umschreibungen

der Theilerschen Reihe enthalten (jede) em 'Rätsel' - alviy/ua Aber dort
müssen so viele Losungen gegeben werden, wie die umschreibende Reihe Glieder
hat, sie wurde sinnlos, wenn zwei oder mehr ihrer Positionen sich deckten. Die
stoisch-gnostische Reihe darf nur eine Losung haben, sie wurde sinnlos, wenn sie

eine Diskrepanz enthielte
Die Theilersche Reihe ist orientiert am Bilde des em Werk erschaffenden Kunstlers

und fuhrt darum auf eine Theologie, die im persönlich wirkenden Schopfer
gipfeln mußte5. Ein derart anthropomorpher Zug fehlt dem Gottesbegriff durchaus,

der hinter der stoisch-gnostischen Reihe steht Diese evoziert das Bild des

Flusses.

Wahrscheinlich darf darüber hinaus folgende Antithese gebildet werden Die
Theilersche Reihe ist um emer philosophischen Didaktik willen gebildet worden,
sie ist als em philosophisches Lehrstuck m der Philosophie heimisch gebheben.
Die stoisch-gnostische Reihe hat ihre Wurzeln m vorhellenistischer, vermutlich
orphischer Religiosität, sie ist nur wahrend emer recht kurzen stoischen Phase

mit der Theilerschen Reihe formal vergleichbar geworden und zu dieser in
Konkurrenz getreten, danach hat sie eine recht weitreichende Wirkungsgeschichte
innerhalb der Gnosis und vor allem innerhalb der christlichen Theologie Freilich
ist sie m der vorhellenistischen Phase gar nicht, m der spatantiken Phase nur
locker mit der prapositionalen Umschreibung verbunden Die nachstehende
Untersuchung soll sich vor allem auf die Jahrhunderte beziehen, da die beiden Reihen

in formale Vergleichbarkeit und das heißt in Wechselwirkung zueinander traten.
Zunächst seien die Bezeugungen6 hergesetzt, welche diese Vergleichbarkeit deutlich

erkennen lassen

Marc Aurel, Elg eavrov 4, 23 näv [xoi xaqnög, o cpegovaiv al aal djgai, c5 <pvoig•

ix oov Jidvra, ev ool nävra} elg ae ndvra.

4 Vgl das Prooemion des Theognis, und Hymn Homer 21, 6, über die enge Verbindung, die
zu religiöser Rede besteht, wird unten mehrfach zu sprechen sein

5 Daß dies fur platonische Theologie nicht eigentlich galt, sondern daß der Demiurgos als
personlich wirkender Gott nur em Vorstellungsbehelf sein durfte (öiöaaxaMag yagiv Aristoteles,

De caelo A 10 [280 a 1]), war fur den Vorneuplatonismus eme der ernstesten Schwierigkeiten

6 Der Zusammenhang dieser Stellen ist langst erkannt Ed Norden, Agnostos Theos 240ff,
ferner 349 und 354 W Theiler (dem diese Untersuchung ev ngcoxtoxoig, ev eayaxoig ev xe
niaoioiv begegnet) weist in den Noten zu seiner Ausgabe des Marc Aurel auf E Nordens
Behandlung dieser Frage hm Die Herausgeber des Corpus Hermeticum (vgl Anm 304 zur zit.
Stelle) verweisen ebenfalls darauf



220 Heinrich Dörrie

NT Paulus, Römer 11, 36 ort e£ avrov xal öl avrov xal elg avrov rä navra.
Vgl. Kolosser 1, 16 u. 17. [Apuleius], Asclepius 34 (II 344, 26 Nock-Festugiere;
74, 22 Thomas) omnia enim ab eo et in ipso et per ipsum.

Ferner wird diese Reihe, wenn auch nicht vollständig, im Prolog zum
Johannesevangelium sichtbar. Das Mittelstück der Reihe - öi' avrov - wird, in positiver
wie in negativer Aussage, mit Emphase verkündet: 1, 3 ndvra öl' avrov eyevero
xal xoöqiq avrov eyevero ovde ev. Daß das Schlußglied - ev avrco - nicht überhört
werden darf, lehrt 1, 3/4 8 yeyovev ev avrcö £ojt] fjv. Modernes Interpungieren
fordert hier einen Einschnitt hinter 1, 3 ovde ev1. Antike Art zu lesen hat möglicherweise

das Satzglied o yeyovev in der Schwebe belassen, also and xoivov verstanden8.
Der traditionelle Einschnitt nach o yeyovev stört Rhythmos und Verständnis. Das
erste Glied der Reihe (man müßte e£ avrov oder äoi avrov erwarten) wird
bezeichnenderweise nicht ausgesprochen. Daß die Welt aus Gott ihren Ursprung hat,
konnte und durfte nicht abgeschwächt werden; vielmehr wird die Gottbezogenheit
des Logos (1, 1 o Xöyog f\v noog rov fteov), ja die Gottgleichheit - fteög rjv 6 Xoyog -
ausgesagt; dann ist ein e£ avrov oder äji' avrov selbstverständlich.

Hier wird die erste Differenzierung der ursprünglichen Reihe erkennbar. Die
drei Beziehungen oder Richtungen 'aus ihm, durch ihn, zu ihm' sollen für den

Logos in Anspruch genommen werden. Das ist aber nicht bruchlos möglich; die
nachmals tief reichende Diskussion, welche Beziehung dem Sohne und welche
dem Hl. Geiste zugesprochen werden muß, kündigt sich hier an; vgl. unten S. 225.

II
Nur weniges ist über Vorformen anzumerken, die noch nicht präpositional

umschrieben sind. Es herrscht kein Zweifel darüber, daß Piaton, Nomoi 4, 715 E9 den

Eingang eines orphischen Hymnus nachbildet; dessen Anfang ist, wahrscheinlich
in erweiterter Fassung, erhalten in der Schrift Ilegl xöo/aov 7, 401 a 25 Orphi-
corum fragm. 21a Kern; die ersten zwei Verse lauten:

Zevg TtQcbrog yevero, Zevg vararog aqyixeqavvog'
Zevg xegpahf}, Zevg fxeoaa• A idg d'ex ndvra reXeirai.

Damit ist ein 'Leitmotiv' bezeichnet, das in früher Dichtung sehr oft anklingt;
vor allem muß das zum Topos gewordene Exordium, der Dichter werde seinen

Gott im Anfang, in der Mitte und am Ende singen, hiermit in Zusammenhang ge-

7 So mit vollem Recht K. Aland, Eine Untersuchung zu Joh. 1,3.4, ZNTW 59 (1968) 174-209.
Die irrige Text-Abteilung herrscht im Osten seit dem 5., im lat. Westen seit dem 15. Jh.; das
Richtige ist seither nur von den Wenigen gesehen und gesagt worden, die sich von der suggestiven

Wirkung des textus receptus freihielten, zögernd von Erasmus und Ed. Schwartz,
eindeutig von K. Lachmann, von Tischendorf und H. von Soden.

8 Darum ist aus dem Befund in den ältesten griechischen Hss. hierfür nichts zu gewinnen
(vgl. K. Aland a. 0. 188), wohl aber aus den alten Übersetzungen: Wer übersetzt, muß sich
entscheiden.

9 Der Text lautet ö {mev örj fteog, waneg xal 6 naXaioq Aoyog, v re xal reXsvrrjv xal fieaa
r&v övtcdv änavTcov e^cor, ev&eiq negaivei xarä cpvaiv jieQuioQevoqevog



Präpositionen und Metaphysik 221

rückt werden; im Prooemion des Theognis ist dieses Motiv bereits so weit
'säkularisiert' worden, daß der Dichter den Ort in seinem Gedicht meint, wo er des

Gottes gedenken wird:
ovTtors aelo

hr\aojjLai agyofiEvoq ovö' äjzojiavöjusvog.
Tatsächlich aber muß mitgehört werden, daß der Gott der Anfang, die Mitte und
das Ende ist, so Theognis 3f.

äXX' aiel tzowtov re Kai vorarov ev re [aeooiolv
äsioco,

was vollauf übereinstimmt mit Hymn. Homer. 21, 3f.
oe ö'äoiöög

TiQwrov te Kai vorarov alsv äsidsL10.

Der religiöse Gehalt, der hier mitgehört werden konnte, tritt klar hervor, wenn
man in beiden Stellen ein ovra hinzudenkt oder mithört.

Theokrit hat im Eingang seines 17. Gedichtes deutlich beide Aspekte dieses

Topos vor Augen: Der Gottheit gebührt, daß man sie am Anfang und am Ende

besingt. Unter den Menschen aber nimmt Ptolomaios den ersten, den mittleren
und den letzten - also jeden - Rang ein; durch diese Wertung wird vorbereitet,
daß er, den Heroen gleichgestellt, unter die Götter aufgenommen wird; der

Gegensatz äfiavaroi - ävdgsg rechtfertigt es, daß Theokrit dem Ptolomaios eben

jenes 'im Anfang, in der Mitte, am Ende' zuteilt, das üblicherweise der Gottheit
zukommt:

'Ek Aiög aQxcbjUEO'&a Kai ig Aia Atfysrs, Movoai,
äftavarcov rov ägiorov ijifjv kXeico/uev äoidalq-

ävdgcöv d'ati ürokoftaiog ivi ngobroioi XsyEO'&co

Kai nvfxarog Kai jnsooog• d yäg ngocpegeorarog äXXoov.

Daß damit der Eingang Arats auf das geschickteste überboten ist, hat man zu
allen Zeiten gesehen.

Diese Andeutungen mögen genügen, um darzustellen, daß die nachmals stoisch-

gnostische Reihe motivgeschichtlich, ja religionsgeschichtlich weit zurückreicht.
Sie ist vorgeformt in religiöser Rede: Will man die All-Gegenwart, All-Gültigkeit
und All-Macht des Göttlichen rühmen, so greift man gern nach der zunächst wohl

polaren, dann aber in viele Richtungen weisenden Aufgliederung: Seine Allmacht
erweist sich am Beginn und am Ende. Was mit der Formel vom A und vom Q

ausgesagt wird, kann auch mit der Formel ov und sig öv ausgesagt werden. Ja,
die Richtung göttlichen Wirkens ist so vielfältig, wie die Präpositionen es nur
irgend auszudrücken vermögen11.

10 Dies hat der späte orphische Dichter, Orphei hymni ed. Quandt 15, 7, in die Worte
zusammengezogen ägxy TidvroDV Tidvrcov re rekevrrj.

11 Allerdings ist eine 'Litanei', in welcher dies an allen oder vielen Präpositionen
durchgespielt würde, nicht nachzuweisen. Obgleich diese Reihe viel leichter als die Theilersche Reihe
durch Zusätze hätte vermehrt werden können, tritt sie wieder und wieder als Dreiglied auf;
die wichtigste Variation stellt das xmQ^ avrov ovöe ev dar.



222 Heinrich Dörrie

III
Hiernach gilt es, an einigen Beispielen die Kontamination (oder den Versuch

der Verschmelzung) der beiden zunächst gesonderten Reihen aufzuweisen.

Wir kehren daher zurück zur philosophischen Diskussion der durch Pronomina
verschlüsselten Prinzipienlehre. Während die übrigen Platoniker die herkömmliche

Reihe wortgetreu wiedergeben, sucht Plutarch nach eigenen Wegen. Die
Theilersche Reihe ist für ihn nicht verwendbar; mehrfach läßt Plutarch erkennen,
daß er mit ihr vertraut ist12, aber er macht von ihr nur nach tiefer inhaltlicher
Umänderung Gebrauch:

In den Plat, quaest. 2, 2, 1001 c geht es darum, die Stellung der Seele zum
vovg darzustellen. Wenn der vovg auch für alle anderen Teile der Schöpfung als
das Prinzip vcp' ov bezeichnet werden kann, so genügt das für die Seele keineswegs;
denn durch die Seele übersetzt sich ja der vovg in diese Schöpfung hinein. Es lag
ein Mangel der herkömmlichen Prinzipienreihe darin, daß der besonderen Bedeutung

der (Welt-)Seele in ihr nicht Rechnung getragen wird. Nachdem Plutarch
die enge Bindung - pie&etjig - der Seele an vovg, Xoyio/xog, agpiovia unterstrichen
hat, beendet er seinen Satz so: ovd' vji avrov (sc. rov vov) aX2! an' avrov xal e£

avrov yeyovev. Die Seele ist also nicht nur ein Erzeugnis des vovg (so wie ein
Künstler die Statue erzeugt), sondern sie stammt von ihm her, ja aus ihm. Die
drei Präpositionen sind nicht auf verschiedene aqyat gerichtet (was mit der Theiler-
schen Reihe untrennbar verbunden ist), sondern sie weisen auf die gleiche dqyr\.
Vor allem mit e£ avrov ist unmißverständlich gesagt, daß man sich die Seele als
eine Emanation des vovg vorzustellen hat; das plotinische exgvfjvai scheint
vorweggenommen13; auf die im Piatonismus sonst ganz feste Bindung des §£ ov
auf die Materie ist verzichtet.

Plutarch bietet An. proer. 5, 1014 ab eine weit hiervon abweichende Interpretation

der platonischen Reihe v(p' ov - e£ rjg - TtQog o an; an dieser Stelle geht es

darum, den Weltschöpfungsbericht des platonischen Timaios nachzuvollziehen;
hier konnte Plutarch den zu Termini verfestigten Ausdrücken der pronominalen
Reihe nicht ausweichen; hier ist er genötigt, i£ rjg (anders als an der zuvor
angeführten Stelle) wirklich auf die Materie zu beziehen. Diese wird zum wertwidrigen

Gegenpol der beiden anderen Prinzipien, die für Plutarch in eines zusammenfallen:

Denn der Schöpfer setzte sich selbst als Vorbild; so ist die letzte Position

TiQog o eindeutig und stark auf den Schöpfer bezogen: ßeXrlov ovv ÜXdroivi n&i-

12 So Quaest. conv. 8, 2, 4 (720 a); hier werden die drei Positionen der traditionellen
Prinzipienreihe (Materie, Idee, Schöpfer) genannt, aber sogleich im Sinne einer mathematischen
Aufgabe um-verstanden. Der Schöpfer stellt sich die Aufgabe, zwischen Materie und Idee
eine 'mittlere Proportionale' zu schaffen, nämlich ein Wesen, das der Materie quantitativ
gleich und den Ideen qualitativ ähnlich sein soll (wobei der mathematische Begriff 'ähnlich',
d. h. winkelgleich, nicht flächengleich, zu einer nicht ganz legitimen Analogie verwendet wird):
Die Erschaffung der Welt ist die Lösung dieser selbst gestellten 'geometrischen' Aufgabe.

13 Vgl. hierzu Emanation. Ein unphilosophisches Wort..., in: Parusia, Festgabe Joh. Hirsch-
berger (1965) 119-142.



Präpositionen und Metaphysik 223

fio/Lievovg rov /jlbv xoofiov vnö fieov yeyovevai Xeyeiv rrjv d'ovoiav xai vXrjv e£

fjg yeyovev, ov yevo/u,evr]v äXX' vjioxei/uevrjv äel reo df]/iiovQyä) eig diä&eoiv xai ra£iv
xai Tzgog avröv etgojioioooiv dog dvvardv fjv ifijiaQaoysiv.

IV
Hiergegen könnte man einwenden, daß solches 'Zusammenfallen' der einzelnen

Positionen allein durch Plutarchs Bedürfnis motiviert sei, von seinem
Gottesverständnis her die überkommene Prinzipienreihe zu modifizieren. Aber nun ist
auf Philon zu verweisen: Auch ihm war es nicht möglich, die kanonische Prinzipienreihe

unverändert zu übernehmen, freilich aus einem fast diametral entgegengesetzten

Grunde. Während bei Plutarch die Seele als das recht eigentlich vermittelnde

Wesen mit dem Schöpfergott in vielen Zügen zusammenfällt14, fehlt in
Philons Konzeption eine vermittelnde Instanz derart übergreifenden Ranges.
Aber der Schöpfergott, selbst unfähig, mit der Materie in Kontakt zu treten15,

läßt Mittelwesen aus sich hervorgehen, durch welche er die Welt erschafft und
leitet. Allerdings sind diese ganz durch ihren göttlichen Ursprung bestimmt, es

haftet ihnen nichts vom Gedanken der Mischung an, der die platonische Konzeption

der Seele beherrscht.
Ebenso undenkbar ist für Philon, daß diese Mittelwesen neben Gott den Rang

von Ursachen oder auch nur Mit-Ursachen haben könnten: so De praemiis et

poenis 55 Tiagä fteco de ovdev vnaixiov. Gott ist die alleinige Ursache; die Gültigkeit
dieser Aussage vermindert sich dadurch nicht, daß Gott bei der Schöpfung auf
seinen Logos als das für ihn gültige Paradeigma schaute16. Nur scheinbar besteht
hier eine Übereinstimmung zur Weltschöpfungslehre des Plutarch und namentlich
des Attikos17; tatsächlich steht hinter Philons Worten die im Spätjudentum wohl
bezeugte Vorstellung18, daß Gott Abspaltungen seiner Göttlichkeit aus sich hervorgehen

läßt, die bald personengleich, bald verschieden, bald 6/uoovaioi bald dropotat
sein können19.

14 Daß diese Annäherung der Seele an den vovg viel zu weit ging, ja zur Konfusion führte,
das war nachmals der hauptsächliche Vorwurf der Neuplatoniker gegen Plutarch; vgl. Syrian,
In Arist. met. A 105, 34 Kalbfl. 15 Vgl. Piaton, Tim. 30 B.

16 So Opif. mundi 139 ovöevl yäg exegep xä>v ev yeveaei ngöq xr\v xaxaaxevrjv avrrjg eoixe
Xgrjoao&ai, p6vg> ö'cbg elnov rä> eavrov löyo). Der Verweis (bg elnov bezieht sich auf die Stelle
Opif. mundi 10, wonach die intelligible Welt im deiog löyog angelegt war - iögv&sig -, die
Sinnenwelt aber nach diesem Vorbild erbaut wurde - sxeXeioyovelxo.

17 Dieser vermeintlichen Gleichung ist es zu danken, daß Euseb, PE 11, 2 und 15, 4-10
große Stücke aus einer Invektive des Attikos mitteilt; er fand dort das Bekenntnis eines
Platonikers zu einem als persönlich gedachten Schöpfergott; dies wertet er als einen Beweis
für die grundsätzliche Übereinstimmung zwischen Christen und Piatonikern.

18 Diese Zwischenwesen werden mit den griechischen Namen Xoyog — nvevpa - ooepta -
övvapig benannt; die beiden wichtigsten Stellen sind Proverb. 8, 22-30 und Sap. 7, 22-27;
NT Hebr. 1, 3 ist davon nicht zu trennen; vgl. W. Bousset und H. Gressmann, Die Religion des

Judentums im späthellenistischen Zeitalter (31926, 41966) Kap. 18 («Die Hypostasen-Spekulation»)
342-357.

19 Eine theologische Explikation dieser Lehre von den göttlichen övvapeig gibt Philon, Spec,
leg. 1, 46-50 - bezeichnenderweise als eine an Moses gerichtete Offenbarungsrede.



224 Heinrich Dörrie

Von hier aus gelangt Philon zu der (im Positiven zunächst verständlichen)
Feststellung, auf alle werthaften Handlungen müsse zutreffen, daß sie vn avxov und
di'avxov zustande kamen20. Das ist nach dem bisher Gesagten ohne weiteres

schlüssig, da die Allmacht Gottes es ja garnicht zuläßt, daß ohne ihn irgend etwas
geschieht21, und da die Zwischenwesen vom Willen Gottes gar nicht abweichen
können.

Eine Diskrepanz ergibt sich erst, wenn Philon das nach solcher Prämisse eigentlich

Unmögliche annimmt, bestimmte Handlungen seien als wertwidrig dadurch
gekennzeichnet, daß sie zwar vn'avxov, nicht aber dt'avxov zustande kamen. Derlei
drückt Philon zweimal aus22; er steht vor der großen Schwierigkeit, die Herkunft
des Bösen, das es angesichts der Allmacht Gottes ja gar nicht geben dürfte, zu
erklären; an jenen zwei Stellen nimmt er seine Zuflucht zu der These, daß es zur
Diskrepanz gekommen sei, weil die inkriminierten Handlungen nicht öi'avxov
geschahen - also nicht durch das Gesetz und nicht dem Gesetz entsprechend. Die
göttliche Allmacht scheint Philon trotzdem nicht verletzt oder durchbrochen zu
sein; an dem Grundsatz, daß alles vn' avxov geschieht, läßt er nicht rütteln.

Ebenso wie Plutarch ist Philon mit der schulgerechten Prinzipienreihe, eben

der Theilerschen Reihe, wohl vertraut, was er vor allem De cherubim 125-128
deutlich an den Tag legt. Aber es ist ihm, ebenso wie Plutarch, unerträglich, daß
diese Reihe auf ebensoviele verschiedene Prinzipien weist, wie sie Glieder hat. Er
nimmt Senecas Kritik Ep. 65, 11-14 vorweg, wonach eine Prinzipienlehre nicht
derart diffus sein dürfe, sondern nach einer causa generalis suchen müsse. Philon
läßt Plutarch weit hinter sich; im Vergleich zu Philon ist Plutarch noch im Stadium
des Experimentierens (vgl. oben S. 222); zwar wird der Künstlervergleich, im
Vordergründigen nahezu exakt, am Beispiel des Städtebauers nachgebildet, der
Baumaterial, Werkzeuge und einen Plan braucht. Die Anwendung dieses

Vergleiches läßt ihn zu einem fteoXoyov/Aevov werden, da der Schöpfer - drj/iiovgyog

20 Hier ist zu beachten, daß das Satzglied diavrov vor allem die Einhaltung des Gesetzes
bezeichnet; vgl. Sap. 7, 22ff. Hieran ist auf das engste die christologische Formel öiä rov viov
'Irjaov Xgiarov (vgl. NT Joh. 1, 3) anzuknüpfen: Christus ist das neue, das wahre, das offenbarte

Gesetz; von ihm gilt, und es güt im sprachlich analogen Ausdruck, was zuvor vom
mosaischen Gesetz galt; vgl. NT Hebr. 1, 1-3.

21 Die Formel /coot? avrov iyevero ovös ev (so NT Joh. 1, 3) schließt im Negativen zusammen,

was im Positiven in die drei Richtungen ei avxov - öi avrov - ev avrä» auseinandergelegt
werden kann.

22 Leg. alleg. 1, 41 rcöv yäg yivopivcov rä pev xal vno &eov yiverai xal öi avrov, rä öi vno
fteov piv, ov öi' avrov öi. rä piv ovv ägiora xal vjiö Jeov yiryove xal öi' avrov. Auf Grund dieses
Axioms beanstandet Philon den überlieferten Wortlaut der LXX Gen. 4, 2 und 40, 8, so De
cherubim 125ff.; an beiden Stellen ist für Philon der Ausdruck öiä rov Jeov anstößig; Moses
hätte vno rov ßeov schreiben müssen. In diesem Zusammenhang modifiziert er die platonische
Prinzipienlehre, also die Theilersche Reihe so, daß er statt des Prinzips der Idee (ngög o) oder
der Form {naff ö) das Werkzeug (egyaXelov — öi ov) einführt. Aber damit ist der breit
ausgeführte Künstlervergleich im Grunde gesprengt: das Werkzeug soll man verstehen als
Aöyov &eov, öi' ov xareoxeväa&r/, was von der Bezugstelle Piaton, Politikos 281 C (wo das Wort
egyaXelov fällt) ebenso weit entfernt ist wie von Senecas Verständnis, der Ep. 65, 19 vom
Paradeigma sagt: exemplar non est causa, sed instrumentum causae necessarium.



Präpositionen und Metaphysik 225

seinen Logos als Werkzeug - sgyahslov - und sein Ziel - tzqoq 8 aya&6rr}q -
gemäß Tim. 31 DE zum Gesetz der Schöpfung macht. So ist dank der Einführung

des eQyaleiov als des göttlichen Logos und dank der Einführung des

aristotelischen Telos-Begriffes die Theilersche Reihe nahezu völlig zu einem Synonym
der stoisch-gnostischen Reihe um-erklärt; einzig das ov bewahrt seine alte

Funktion, was aber angesichts des biblischen Schöpfungsberichtes die Geschlossenheit

der neuen Konzeption nicht stört.

y
So darf man die Aussage wagen: Innerhalb der platonischen, der Theilerschen

Reihe ist die Position des dioß als des Werkzeuges im Grunde fehl am Platze23;

es muß unter die Voraussetzungen d>v ovx ävev, nicht unter die eigentlichen Gründe

gerechnet werden; nimmt man eine Pluralität von Gründen an, so kann das Werkzeug

nur als nagairiov oder als ovvahiov gekennzeichnet werden.

Ganz anders steht es, wenn spätjüdische und christliche Theologie ein vermittelndes

Wesen annehmen, durch das der transzendente Gott sich in die Welt
übersetzt. Zwar gilt auch dann die Formel %(oqIq avrov sysvsro ovöe ev, so NT Joh.
1, 3. Aber sie enthält nichts von der Abwertung, die im übrigen für die Dinge &v

ovx ävev gilt. Da diese Hypostase Gottes die einzige ist, da ihr die volle und
uneingeschränkte Ausschließlichkeit zukommt, wächst sie in den gleichen Rang der

Göttlichkeit hinein, wie sie Gottvater zuerkannt wird; wahrscheinlich steht die

in der Liturgie vollzogene, von allen bekannte 6fj,on/j,ia geschichtlich noch vor der

Aussage des opLoovoiov.
Es wäre eine lange Ausarbeitung notwendig, um darzustellen, wie Christus,

gerade weil der Vater durch ihn - öi'avrov-wirkt, die Gleichrangigkeit erwirbt.
Gegen diese Entwicklung, die nicht nur zum öfioovaiov führte, sondern die sogar
bewirkte, daß man von drei VTcooraastg sprechen konnte, ohne mehr einen
Rangunterschied zu empfinden, scheint nur ein retardierendes Moment von einigem

Belang gewesen zu sein: Der Arianer Aetios von Antiocheia und vermutlich auch

sein Schüler Eunomios wiesen darauf hin, daß man nach gängiger philosophischer,
also platonischer Terminologie in dem Prinzip öi' avrov das Werkzeug zu erblicken
habe, daß also Christus, im NT Joh. 1, 3; 1. Kor. 8, 6 und Rom. 11, 36 eindeutig
mit di'avrov bezeichnet, dem Vater unähnlich - ävofAoioq -, ja sein Diener -
vjtovQyoq - sein müsse24.

83 In der Doxographie des Aetios 4, 8, 4 liegt alcrdrjoewg xai ala&rjrcöv nimmt das öi' oh in
folgendem Zusammenhang den richtigen Platz ein: xarä rovg IleQmarrjrixovg zergaycög (sc.
diooiareov) • ov to fjyepovixov, öl ov tö ögyavov xai ala&rjr^giov, xa&J o fj evegyeia, xai od
ivexa tö alo&rjTov. Der Schöpfer dieser Formel hat mit unbestreitbarem didaktischem
Geschick hervorgehoben, daß das Zustandekommen einer Wahrnehmung auf Prinzipien beruht,
die den beim Zustandekommen eines Kunstwerkes obwaltenden immerhin analog sind. Es
läßt sich nicht mehr nachzeichnen, wie das öi'od - hier eindeutig als Sinnesorgan zu fassen -
von diesem legitimen Ort in eine Ätiologie übertragen wurde, in die es nicht paßt.

24 Vgl. Basileios, De spiritu saneto 4 (PG 32, 73 b); die ausführliche Vergleichung der

15 Museum Helveticum



226 Heinrich Dörrie

Basileios bemüht sich redlich, die von Aetios festgestellte Diskrepanz durch

sprachliche Beobachtungen zu entkräften; mit einem solchen philologischen
Beweis ist ihm nachmals Johannes Chrysostomos zur Seite getreten25.

In Wahrheit ging es nicht um eine grammatikalische Untersuchung, ob einem
did der gleiche Sinn zukomme wie einem vno. In Wahrheit waren die beiden prä-
positionalen Reihen und das hinter diesen stehende theologische Bewußtsein wieder

einmal (nun aber zum letzten Male) zusammengestoßen. Basileios war bereit,
was die Formulierung anlangte, vor dem 'philologischen' Beweis seiner Gegner
zurückzuweichen, also das dC avrov preiszugeben, da es häretisches Mißverstehen

zu erleichtern schien. Wenige Jahre später (381) forderte Gregor von Nazianz,
man solle bei der Formel, die im kirchlichen Gebrauch fest verwurzelt war,
verbleiben. Tatsächlich war die rabies der Arianer verraucht, das orthodoxe
Verständnis des öCavrov als des gottgleichen Mittlers nicht mehr gefährdet.

Damit war die Jahrhunderte währende Konkurrenz der beiden so ähnlich
klingenden und doch theologisch so weit verschiedenen Formeln entschieden. Es hatte
sich nicht nur die außerphilosophische, von ältester Zeit her religiös bestimmte
Reihe durchgesetzt; durchgesetzt hatte sich vor allem ein Verständnis dieser

Reihe, das lange vor dem Christentum fixiert war und das nur durch einen

Vergleich mit der Theilerschen Reihe hatte ins Wanken gebracht werden können:
Die Präpositionen, welche den Personen Gottes verschiedene Funktionen

zuweisen (ei ov - ölov -iva>), bezeichnen ganz entschieden keinen Rangunterschied.
Über alle christologischen und trinitarischen Distinktionen hinweg wird die uralte
Formel, nun freilich nach gründlicher Reflexion, mit eben dem Inhalt gefüllt, den
sie vor aller Reflexion hatte.

Aus eben dem Grunde findet nun die reinliche Distanzierung von der Theilerschen

Reihe statt; diese bleibt der Philosophie, dem Piatonismus also, reserviert;
sie scheint fortan nicht einmal durch Platoniker, wenn sie Christen wurden, im
mindesten eingewirkt zu haben26.

Damit war dem seltsamen Gedanken, dem di'ofi komme als dem Werkzeug der

Rang eines Prinzips zu, weitere Nachwirkung abgeschnitten. Freilich war es

Handbuchweisheit geworden, das dgyavtxov habe einen legitimen Platz unter den

aQxai27. Aber dieses Konserviertwerden kann nicht in Zweifel rücken, daß das

christlichen Doxologie mit der Prinzipienreihe der Platoniker wird a. O. 76ab gegeben;
W. Theiler hat die wichtige Stelle Vorbereitung des Neuplatonismus 24 im Wortlaut mitgeteilt.

25 Vgl. Basileios a. O., Johannes Chrystomos in der Horn. 59, 3 zum Evangelium Matthaei
(PG 58, 578). Johannes Chrys. fußt dort auf eben den Stellen LXX Gen. 4, 2 und 40, 8, die
schon Philon irre werden ließen. Nach Johannes Chrys. verwendet die Schrift die beiden
Präpositionen ohne Unterschied.

26 Das dürfte für Augustin ebenso wie für Joh. Philoponos gelten. Letzterer lehnt es De aet.
mundi 6, 12 (160, 10 Rabe) ausdrücklich ab, daß der Weltschöpfer, hierin einem irdischen
Baumeister unähnlich, ein Werkzeug benötige.

27 So nur in der sechs Positionen umfassenden End-Form der Theilerschen Reihe; vgl.
W. Theiler, Vorbereitung des Neuplatonismus 19; vor allem Porphyrios bei Simplikios, In
Arist. phys. 184 a 11, aber auch Proklos, In Tim. 28 A (I 263, 21); Joh. Philoponos, De aet.
mundi 6, 12 (159, 7 Rabe).



Präpositionen und Metaphysik 227

ÖQyavixov als Prinzip im Platonismus immer dubios war, solange man vom Kunst-
lervergleich ausging, konnte dem Werkzeug eigener Rang nicht wohl zugeschrieben
werden.

Auf der anderen Seite ist nun vollauf deutlich, daß dem öi'avrov m der stoisch-

gnostischen Reihe hohe, ]a höchste Bedeutung zukommt. Es träte ein Bruch em,
wollte man Gott nur den Anfang und das Ende zuordnen, viel wichtiger ist ja
im Grunde, daß er die Welt m ihrem Ablauf halt und lenkt - vor allem, wenn der
historische Ablauf einem Heilsplan folgt Nur ist es bei solcher Grundansicht

unangemessen, das diavTov 'nur' als das Werkzeug zu verstehen, daß em solches

Verständnis von spätestens 381 an förmlich ausgeschlossen wurde, ist als
Abschluß dieser Motivgeschichte folgerichtig und legitim.

Die Theilersche Reihe setzt eme anthropomorphe Gottesvorstellung voraus,
sie setzt voraus, daß der Schopfer an die gleichen Bedingungen des Schaffens
gebunden ist wie em irdischer Handwerker. Insofern enthalt diese Reihe eme aufs

knappste zugespitzte Exegese des m Piatons Timaios enthaltenen Schopfungsberichtes

- vordergrundig betrachtet Eme solche Anwendung des Timaios konnte

nur von solchen Leuten vollzogen werden, welche die von Piaton gewollte
Verschlüsselung weder kannten noch aufzulösen vermochten, sondern den Timaios im
Wortsmn lasen. Kurz, dieser vielleicht wichtigste Baustein zur Vorbereitung des

Neuplatonismus war im Grunde denkbar unplatonisch, er konnte im Schulplatonis-
mus nur verwendet werden, wenn man die wichtigste theologische Aussage, die er

impliziert, ms Gegenteil verkehrte Der Demiurgos darf weder als eme Person noch
als der Zeit nach schaffend aufgefaßt werden28. Die Theilersche Reihe, auf die
Personahtat des Schopfers hm konzipiert, mußte hierin ganzlich um-verstanden
werden, sie sank ab zu einem Katalog der physikalisch wirksamen Ursachen.

Die stoisch-gnostische Reihe war darauf abgestellt, die Welt nicht als eine

Schöpfung, sondern als einen Ablauf29 darzustellen, sie paßt vortrefflich zu den

zyklischen Vorstellungen der Stoa. Danach geht die Welt hervor aus dem Logos,
der Logos bestimmt alle Ablaufe im Großen und im Kiemen, denn der Logos
durchwaltet die Welt30, und am Ende mundet die Welt in den Logos wieder ein.
Wohl kann der schaffende und waltende Logos auch als Person gesehen und ver-

28 Im 2 Jahrhundert Schemen nur mehr Plutarch, Attikos und der kaum bekannte Demo-
kritos an wörtlichem Verständnis des Timaios, Personahtat des Schopfers und Schöpfung der
Zeit nach, festgehalten zu haben Eme solche 'naivische' Haltung zum damals wichtigsten
Texte Piatons muß zuvor viel starker verbreitet gewesen sein, vgl Cicero, Tusc 1, 70

29 Em deutlicher Nachklang davon ist hei Gregor von Nyssa zu verspüren, indem er auf die
ivegyeia abhebt, die m den drei Personen waltet, bedient er sich stoischer Wendungen Quod
non smt tres dei (III 1, 47, 24ff W Jaeger/F Muller) näoa ivioyeia rj freod'sv imrJjv xrioiv
öir\xovaa xai yara rag nolvrgonovg ewoiag ovojuaCofievrj ix nargog afpoofiärai xai öia rov
viov nQosiai xai iv rib nvevpari rä> äyico reXeiovrai öia rovro elg ro n).f\&og rcöv evegyovvrcov
to övofia rrjg evegysiag öiaayit,exai oneg av yivrjrai öia r&v roiibv pev yivsrai, ov pr\v
xqia eorl ra yivöfieva Vgl Gregor Nyss De spiritu sancto (III 1, 99, 29ff W Jaeger/F.
Muller)

3° SVF I 42, 19 u o Die Formel ro ftelov öirjxei öia näar\g rrjg ovaiag korrespondiert mit
ihrer Umkehrung näv öi' avrov yiyovev



228 Heinrich Dörrie: Präpositionen und Metaphysik

ehrt werden - an den Hymnos des Kleanthes ist zu erinnern. Aber alles in allem

wiegt der impersonale Aspekt der Gottesvorstellung, die dahinter steht, vor.
Nun ist eine merkwürdige Entwicklung überkreuz zu beobachten: Die

Gottesvorstellung, die zur Theilerschen Reihe gehört, wird auf eine entschiedene Im-
personalität hin um-verstanden; die stoisch-gnostische Reihe wird mit noch größerer

Entschiedenheit einer personalen Gottesvorstellung zugeordnet.
Dabei blieb die Stärke und die Unmittelbarkeit der religiösen Aussage, durch

die sich diese Reihe von Anfang an auszeichnete, in folgendem Punkte in
unverminderter Geltung: Alle 'Phasen' des Göttlichen, die diese Reihe bezeichnet, sind

von gleichem Range - ob man das Göttliche nun als Ausgangspunkt, als

Durchgangsstation oder als Endpunkt sieht. In diesem Punkte war die Reihe mit
platonischer Prinzipienlehre nicht vereinbar, und der Versuch einschlägiger Verglei-
chung31 führte, man kann es kaum anders bezeichnen, objektiv zur Eehldeutung.

Als etwas völlig Neues muß die spätjüdische Komponente bezeichnet werden;
sie scheint griechischem Denken zunächst kaum annehmbar gewesen zu sein, weshalb

es bis zur völligen Rezeption Jahrhunderte dauerte. In solchem Verständnis
bezeichneten die Positionen öi'oß - ev q> dieser Reihe nicht Phasen des Göttlichen,
sondern selbständige Personen, die neben dem Vater gleichen Rang - rifxrj - und
gleiche Würde - d£ta - haben. Es war kein Zufall - und das sollten diese Zeilen
verständlich machen -, daß diese göttlichen Hypostasen nicht etwa mit dem
Vokabular des Piatonismus beschrieben wurden, sondern daß die Reihe ov -
di'oß - ev ft), zu der man sich in der seit langem gebräuchlichen Doxologie32
bekannte, als der angemessene Ausdruck angesehen wurde, die wesensgleichen drei
Hypostasen ihrem 'proprium', d. h. der Person nach, zu unterscheiden33.

31 So die Arianer um Aetios, vgl. oben S. 225; in schroffer Deutlichkeit bei Basüeios, De
spir. sancto 4 (PG 32, 73c) rö <5e öl' ov tov vnovoyöv rj rö ögyavov.

32 Basileios, De spir. sancto 3 (PG 32, 72 c) ööija rü> &£Ö> xai nargi öiä rov viov iv rä> äylm
nvevpari.

33 Hierzu gab Gregor von Nazianz in seiner 39. Homüie eine Formulierung, die dogmatische
Bedeutung erhalten sollte. Das hierfür entscheidende Textstück ist behandelt in meinem
Beitrag zur Festschrift für Joh. Quasten, Washington 1970.


	Präpositionen und Metaphysik : Wechselwirkung zweier Prinzipienreihen

