Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 26 (1969)

Heft: 4

Artikel: Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-21620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-21620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles
Von Olof Gigon, Bern

1. Das Prooemium der EE, also A 1-6, ist aufs Ganze gesehen durchaus plan-
voll aufgebaut. Es beschrinkt sich darauf, einerseits Probleme zu formulieren,
deren Losung von der nachfolgenden Untersuchung erwartet werden darf, ander-
seits bestimmte methodische Fragen zu erortern.

Das erste Problem ist das, wie das &3 {7j», also die Eudaimonie, zustande kommt,
1214 2 14-30. Daf} dieses Problem an der Spitze steht und dasjenige des Gehaltes
der in 1214 a 1-8 als Gegenstand der gesamten Pragmatie bezeichneten Eudaimo-
nie erst in 1214 a 30—b 5 als zweites nachfolgt, obschon der Sache nach die Reihen-
folge umgekehrt sein miilte, erkldrt sich aus 1214 a 9-14. Fiir Aristoteles sind
theoretische und praktische Philosophie grundsitzlich dadurch unterschieden, da8
jene nur wissen will, was ist, diese aber vom Wissen zum Handeln fiihren will®.
Darum kommt es der praktischen Philosophie weniger darauf an, zu wissen, worin
die Eudaimonie und die Tugenden bestehen, als darauf, zu erkennen, wie sie sich
konkret verwirklichen; in diesem Punkt trennt sich Aristoteles ausdriicklich von
Sokrates, wie 1216 b 3-25 hervorhebt. In dem Insistieren auf dem 7ég »77ntdy der
Eudaimonie sieht er seine besondere Leistung, und so hebt er sie denn hier beson-
ders hervor dadurch, daf er dieser Frage den ersten Platz einrdumt.

In einem einfachen Schema werden die fiinf in Betracht kommenden Méglich-
keiten aufgeziahlt: Natur, Belehrung, Einiibung, Einwirken der Gottheit und das
Gliick. In einigermaflen preziosen Wendungen wird sodann a 26-30 festgestellt,
dafl man entweder mit einer Kombination aller fiinf Méglichkeiten oder mit einer
Kombination einiger Moglichkeiten oder auch nur mit einer einzigen unter ihnen
rechnen kann. Unmittelbar vergleichbar ist 1214 a 34—b 5. An der zweiten Stelle
zeigt sich auch, daf dieser Hinweis auf die verschiedenen denkbaren Kombinatio-
nen dazu bestimmt ist, den Rahmen fiir eine Doxographie des Problems zu liefern.

Mit historischem Material ausgefiillt wird dieser Rahmen freilich nirgends;
doch dies ist bekanntlich eine (noch nicht hinlinglich erklirte) Eigenart der EE
wie der EN, daB sie im Gegensatz zu den Pragmatien der theoretischen Philo-

! Der Satz Soa uév odv &xer prlogopiay udvoy dewonrixiy (1214 a 12-14) verweist auf den
Gesamtkomplex der theoretischen Philosophie hin, der bei anderer Gelegenheit und an seinem
Orte behandelt werden soll, nicht auf theoretische Einzelprobleme, die da und dort in die
ethische Pragmatie eingestreut werden sollen. Anders Dirlmeier, Aristoteles, Eudemische Ethik
(1962) 146f. — Ich merke im iibrigen nicht jedesmal eigens an, wo ich glaube von Dirlmeiers
Interpretationen abweichen zu miissen. Allgemein darf ich nur festhalten, da8 ich die Eigen-
stindigkeit des Aristoteles gegeniiber Platon wesentlich héher einschitze als er und daB ich
die M M nach wie vor fiir ein Handbuch aus dem frithhellenistischen Peripatos halte, das zwar
gutes Material verwendet, aber keinesfalls gleichen Ranges ist wie ZE und EN.




Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 205

sophie sich nur &uferst selten mit élteren Theorien ausdriicklich und unter Namens-
nennung auseinandersetzen.

Wir lassen dies auf sich beruhen und bemerken nur, dafl an unserer Stelle immer-
hin zweimal, wie es scheint, auf dltere Dinge unmittelbar angespielt wird. Im
Falle der tdyn wird auf die Gleichung von Eudaimonie und Eutychie verwiesen;
das damit angedeutete Problem wird in 1246 b 37-1248 b 7 diskutiert, doch
miissen wir hier die besondere Frage offen lassen, ob und wieweit die an unserer
Stelle gemeinte These mit der in 1247 b 14/15 angefiihrten These des Sokrates
zusammengeht (die ihrerseits natiirlich nicht identisch ist mit dem, was der pla-
tonische Sokrates in Euthyd. 279 C-280 B vortrigt; Platon polemisiert vielmehr
gegen jenen Sokratiker, der den Sokrates die von Aristoteles zitierte These hatte
vertreten lassen). Im Falle der émiotijun wird bemerkt, daBl das Handeln azo
dtavoiag auf ano émiotrunc reduziert werden konne; was sich am einfachsten damit
erklirt, dal dem Verfasser eine Doxa vorlag, fiir die der Weg zur Eudaimonie
iiber die dudvoia fiihrte.

Die fiinf Moglichkeiten lassen sich zunéchst, wie Aristoteles selbst andeutet, in
drei plus zwel zusammenfassen.

Die ersten drei Moglichkeiten sind wohlbekannt. Aristoteles iibertrdgt ja nur
auf die Eudaimonie, was anderswo von der goers oder der mawdeia gilt; dal diese
Ubertragung angesichts des engen Zusammenhangs zwischen den drei Begriffen
legitim ist, braucht nicht néher ausgefiihrt zu werden.

So darf man fiir die Dreiheit von Natur-Belehrung-Eiiibung schon Protagoras
anfiithren (VS 80 B 3). Wichtiger fiir uns ist der platonische Menon. Abrupt beginnt
der Dialog mit der Frage Menons, ob Sokrates die Tugend fiir eine Sache der
Belehrung, der Einiibung oder der Natur halte (70 A). Die Fortsetzung zeigt, da3
Menon die Absicht hat, Sokrates mit emnem Schema des Gorgias zu konfrontieren.
Wir werden auch beachten, daf§ der Dialog die zwei Félle des didaxtdv, also der
émiornjun, und des pdoer ausdriicklich diskutiert, auf den Fall des aoxnzdv je-
doch iiberhaupt nicht eintritt.

Die drei Fille gehoren insofern zusammen, als sie die im Wesen des Menschen
selbst begriindeten Moglichkeiten darstellen. Ihnen stehen zwei Félle gegeniiber,
die die Eudaimonie dem Menschen von aullen zukommen lassen.

Diese zwei Fille kommen nun auch im Menon zur Sprache. Schon Menons Be-
merkung 7 dAAw Twi tedmw (70 A 3/4) deutet auf sie hin. In 99 A erklért Sokra-
tes, den richtigen Weg finde der Mensch nur auf zwei Weisen, durch ddéa aAnds
und durch émoriiun. Uberraschend wird beigefiigt, der Weg der 70y scheide aus,
da er nicht avdownivy 1jyeuoviq zustande komme. Aber auch der Weg der émiotijun
fillt nach den vorausgehenden Darlegungen auller Betracht. Es bleibt also nur
der Weg der aAndnc ddéa. Er wird von 99 B 2 an fiir die athenischen Politiker
in Anspruch genommen; von dem gleichen Augenblick aber verzerrt er sich zur
Karikatur. Denn anders kann man es nicht verstehen, wenn nun die GAndn¢ ddéa
als reiner Gegensatz zur émiotyun aufgefallt und mit den Moglichkeiten der yp%o-




206 Olof Gigon

pudol und Peoudvrers geglichen wird. Da gelangen wir also zum vierten der bei
Aristoteles aufgezdhlten fiinf Félle. Er wird aber vollig ironisch behandelt, ob-
schon wir uns leise wundern diirfen, dal neben den Weibern, die die tiichtigen
Ménner Jd¢tor nennen, auch die Spartaner genannt werden ...

Es scheint mir keine Frage zu bestehen, dafl Platon schon das gesamte Schema
der fiinf Félle kennt. Den Fall der Einiibung erwidhnt er, ohne ihn zu erértern, die
Fille der Natur wie des Gliicks erledigt er mit wenigen fliichtigen Worten ; auf was
er hinaus will, ist der Fall der émiotyjun. Doch da der Dialog aporetisch enden muB,
weist er diese Moglichkeit ab mit dem bewufit oberfldchlichen Hinweis darauf,
daB} weder die Sophisten noch die Politiker die apersj zu lehren vermochten?.
Dieser Oberflichlichkeit, mit der die émtotrjun abgefertigt wird, entspricht schlie3-
lich die boshafte Charakterisierung des Falls der gottlichen Einwirkung, der als
einziger iibrig bleibt. Um nun zu Aristoteles zuriickzukehren, ist es hochst merk-
wiirdig, dall auch an unserer Stelle 1214 a 22-24 der Fall der gottlichen Einwir-
kung unverkennbar ironisch geschildert wird. Die Sache ist um so seltsamer, als
gerade an unserer Stelle, in der Exposition des Problems, nicht der geringste Anlafl
besteht, der eigentlichen Untersuchung durch solche Ironie vorzugreifen.

Die Hypothese 1afit sich kaum umgehen, dal 1214 a 22-24 unmittelbar von
Menon 99 A-E beeinfluf3t ist, ja geradezu Platons Charakterisierung des Falls der
gottlichen Einwirkung zitiert und zu iibernehmen scheint.

Ich sage ausdriicklich: zu iibernehmen scheint. Denn Aristoteles hat keineswegs
immer so ironisch iiber diesen Fall geurteilt. Gewil} steht es fiir ihn letzten Endes
fest, dal unter den fiinf Moglichkeiten die entscheidende die an dritter Stelle ge-
nannte ist, die Moglichkeit der Einiibung, des é¢oudg, den der platonische Menon
iiberhaupt nicht diskutiert. Dennoch behilt das P¢iov sein Gewicht.

Es verlohnt sich, unter diesem Gesichtspunkt einige andere Stellen zu betrachten.

Bemerkenswert ist zunéchst 1215 a 8-19. Wir halten uns bei den Sonderbar-
keiten der Diktion nicht auf, sondern wenden uns zu der gemeinten Sache. Die
Ausgangsfrage, deren Bedeutung unterstrichen wird, ist wieder die, wie das &3
{7y zustande komme. Die Moglichkeit der 7dyn wie diejenige der gdoic werden aus-
geschieden, da erstens durch sie nur wenige begiinstigt werden und da sie zweitens
iiberhaupt nicht in der Verfiigung des Menschen stehen (fiir die 7dyn bemerkt
dasselbe, wie wir sahen, der Menon, wihrend er fiir die ¢¥oic anders und reichlich
grob argumentiert: 89 B 1-9). Gefordert werden also Moglichkeiten, durch die der
Mensch sich selbst und sein Handeln qualifiziert (adrds und mpdéeic werden in
1215 a 15/16 und 19 ausdriicklich unterschieden und zusammengeordnet, und
zwar, wie 1215 a 20-25 zeigt, im Hinblick auf eine abweichende édltere These, die
wir leider, wie so viele, nicht ndher zu fassen vermogen3). Welches diese Maglich-

2 Vgl. natiirlich dazu ZN 1180 b 28ff.

3 Dirlmeier a. O. 163 nennt Speusippos und Xenokrates, was moglich ist. Die bekannten
Definitionen der Eudaimonie bei Clem. Alex. Str. II 133, 4-5 wird man freilich mit einer
gewissen Vorsicht beniitzen miissen, schon weil sie beide aus mehreren Texten exzerpiert und
nach Doxographenart zusammengestiickt sind.




Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 207

keiten im besonderen sind, bleibt auch da noch offen, doch wird fiir sie hier schon
das PetoTegor in Anspruch genommen. Gerade daf der Mensch sich selbst das
ed (ijv zu verschaffen vermag, ist delor. Da wird also, scharf gesagt, der vierte
Fall des Schemas, von dem wir ausgingen, umgedeutet und in die Néhe des zweiten
und dritten Falles geriickt.

Hier haben wir nun auf EN hiniiberzublicken. 1099 a 31—b 7 ist von den éx7og
ayadd die Rede, ohne die die Eudaimonie nicht ganz vollkommen zu sein vermag.
DaB mit diesen §ufleren Giitern die 7y, also drvyia und edrvyia, ins Spiel kommt,
liegt auf der Hand. So wundern wir uns nicht, daf zum Abschlul 1099 b 7/8
Aristoteles dieselbe Doxa in Erinnerung ruft, der wir schon in EE 1214 a 24/25
begegnet sind. Nicht ohne eine gewisse Glewaltsamkeit wird an das Stichwort
evtvyla das Problem angehdngt, mit dem die EE beginnt: Wie entsteht die Eudai-
monie ?

Zuvor aber ist noch zu fragen, was das letzte Kolon in 1099 b 7/8 zu bedeuten
hat. Die Mitteilung, daf} einige die doer?) mit der Eudaimonie gleichen, ist auf
den ersten Blick befremdlich. Denn diese Gleichung hat mit dem Abschnitt iiber
die éxtdg ayadd iiberhaupt nichts zu tun, so dafl man versucht sein konnte, so-
zusagen im Sinne von Theognis 129/130 72 oerny in 77 doerjj zu korrigieren;
denn wenn die Betatigung der dpersj auf die duBleren Giiter angewiesen ist (vgl.
1099 a 32/33), dann konnte man wohl folgern, dall eben auch die dper) selbst
nichts anderes sei als edtvyla. Aber vielleicht 148t sich der iiberlieferte Text doch
verstehen. Wirsagten oben,dafl das Schema der fiinf Fille zunéchst die Frage nach
dem Zustandekommen der dpez7) oder der matdeia beantwortet; Aristoteles iiber-
triagt es von der gpers) auf die Kudaimonie. Mag sein also, dafl unser Kolon die
Legitimitét dieser Ubertragung durch den Hinweis auf die Gleichung von doet]
und Eudaimonie bei einigen Theoretikern stiitzen soll.

Wie dem auch sei; es ist evident, dal von 1099 b 9 an mindestens einige der
fiinf Fille diskutiert werden. Aufgezidhlt werden der Fall der Belehrung, der Ein-
iibung (rétselhaft bleibt, warum édiorov und doxnrdv unterschieden werden und
worin ihr Unterschied bestehen mag), der gottlichen Einwirkung und der 7dys.
Wir vermissen den Fall der Natur, der vielleicht deswegen fehlt, weil er fiir den
Neuansatz der Untersuchung in 1103 a 18ff. aufgespart werden soll.

In wenigen, aber bedeutenden Sétzen wird als erstes der Fall der géttlichen
Einwirkung behandelt, und zwar wird er hier, im Gegensatz zu EE 1214 a 22-24,
mit seinem vollen Gewicht ernst genommen. Auf was Aristoteles hinfithren will,
ist eine Antinomie, die er nur eben skizziert, da sie eigentlich einer dAAy oxéypic
angehort. Einmal: Es ist sinnvoll, daB} das Beste, was dem Menschen zukommen
kann, ihm von den Gottern gegeben wird. Sodann: Aus 1099 b 14-20 ist bei aller
Liassigkeit der Formulierung zu entnehmen, daf dieselben Gesichtspunkte geltend
gemacht werden wie in EE 1215 a 15-19. Die Eudaimonie mufl méglichst vielen
Menschen zugéinglich sein, und sie muf} vor allem auf der Leistung des Menschen
selbst beruhen; auch und gerade in diesem Falle ist sie d¢iov.




208 Olof Gigon

Wir verfolgen die anschlieBende Ablehnung des Falles der 7ody»n nicht weiter;
der Text wird durch mehrere Einschiibe ziemlich bald etwas uniibersichtlich und
miindet schlieBlich in die neue Frage, wie weit die tdyn die Eudaimonie zu geféhr-
den vermag. Fiir uns ist es wichtiger zu wissen, ob der Verweis auf die didy
oxéyic nur eine unverbindliche Redensart ist, mit der das Abbrechen der Diskus-
sion motiviert werden soll, oder ob wir tatsichlich damit rechnen miissen, daf3 das
Problem anderswo n#her behandelt war.

Da haben wir nun, was bei Aristoteles in der Regel versiumt zu werden pflegt,
auf die Philosophie des Hellenismus hiniiberzublicken.

Im Thesaurus der Argumente, die Karneades bei Cicero ND III gegen die
stoische Pronoia-Theologie vorfiihrt, findet sich eines, das in unseren Zusammen-
hang gehort. Von Fehlleistungen der Pronoia ist in III 80-85 die Rede. Der
Stoiker repliziert 86, dal sich die Gotter nicht um duBere Kleinigkeiten kiimmern,
Dagegen wird wiederum geltend gemacht, dal es nach der eigenen Lehre der Stoa
gerade die éxto¢ edyonoriuara sind, die die Menschen von den Gottern empfangen.
Denn die doet7) ist unsere eigene Leistung; nur weil sie dies und kein donum a deo
(vgl. Yeiov dwpnua EN 1099 b 11) ist, ist es sinnvoll, dall wir propter virtutem lauda-
mur et i virtute gloriamur, womit auf jene stoischen Syllogismen angespielt wird,
die in Fin. ITI 27/28 vorgetragen werden. Wir verdanken also paradoxerweise das
hochste und (nach den Stoikern) einzige ayaddv, das wir zu erlangen hoffen diirfen,
gerade nicht den Gottern, sondern uns selbst. Die Gétter begniigen sich damit,
uns die duBleren Dinge wie Gesundheit und Reichtum zu schenken (86-88).

Dieselbe Argumentation, letzten Endes ohne Zweifel aus derselben Quelle, liegt
bei Plut. Stoic. Rep. 1048 D und Comm. Not. 1075 EF sowie in der Aporien-
sammlung des Alexander v. Aphrodisias I 14 (p. 26, 14-27 Bruns) und II 21
(p. 70, 2-6 Bruns) vor. In SVF ist die eine Stelle Alexanders unter 3, 32 und die
eine Stelle Plutarchs unter 3, 215 abgedruckt.

Es ist evident, dafl bei Karneades dasselbe Problem behandelt wird wie bei
Aristoteles EN 1099 b 11-20, nur dall wir bei Aristoteles eine behutsame Andeu-
tung, bei Karneades eine scharf polemische Formulierung haben. Doch dieser
Unterschied in der Darbietung darf uns nicht irre machen. Gerade in den ethischen
Pragmatien des Aristoteles beobachten wir hiaufig, dall gewichtige Probleme und
Thesen nur eben im Vorbeigehen gestreift werden, — und dafl auf der anderen
Seite ein gelehrter und temperamentvoller Polemiker, aber eben doch ein Spit-
ling, wie Karneades sich in grotem Umfang éltere Diskussionen fiir seine Zwecke
zunutze gemacht hat, werden wir von vornherein annehmen. EN 1099 b 11-20
reicht immerhin aus, um uns erkennen zu lassen, dal Aristoteles sich des schwie-
rigen Problems, aus dem Karneades eine Waffe gegen die Stoa herausholt, voll-
kommen bewullt war.

So wird es auch nicht zu verwegen sein, den Verweis auf eine GAAn oxéyic wort-
lich zu nehmen und zu folgern, Aristoteles habe an anderer Stelle das Problem
in seinem vollen Umfange entfaltet. Es liegt nahe, dabeian den Dialogtitel IZ¢p!




Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 209

edyijc zu denken. Das einzige erhaltene Fragment, das aller Wahrscheinlichkeit
nach von EE 1248 a 27-29 und 32 her zu erkldren ist, gibt fiir uns nichts aus?,
wohl aber der Titel selbst. Er fiihrt zwingend darauf, daf im Dialog unter allen
Umstdnden sowohl die Frage, ob man zur Gottheit beten solle, wie auch, falls
man beten solle, die Frage, worauf sich das Gebet zu richten habe und worauf
nicht, erortert wurde; dann aber miifite es seltsam zugehen, wenn diese Diskussion
sich nicht auf das Problem zugespitzt hitte, ob und in welchem Sinne die Eudai-
monie und apety) als ded@v ddpnua verstanden werden konne. Schlieflich wird man
annehmen diirfen, dal die Antwort des Dialogs im Prinzip dieselbe war, die EN
1099 b 11-20 andeutet (zusammen mit EE 1215 a 18/19): Die Gottheit schenkt
nicht die Eudaimonie und ape77), wohl aber ist diese an sich ein J¢iov und ist auch
die Fahigkeit des Menschen, sie sich zu erwerben, ein d¢ioy.

Uber die Weisen des Zustandekommens der dpets) duBert sich auch das letzte
Kapitel der EN 1179 b 20-26. Zunéchst werden nur die drei ersten Moglichkeiten
des Schemas EE 1214 a 14-30 aufgezéhlt. Die Fortsetzung zeigt jedoch, dal in
Wirklichkeit alle fiinf Moglichkeiten im Spiele sind. Es werden nur die Moglich-
keiten der Natur, der gottlichen Einwirkung und der 79y in eine einzige zusam-
mengefaf3t: Naturbegabung zur dper?) ist edrvyla, und wahrhafte edrvyia ist auf
eine Yela aitia zuriickzufiihren. Es sei hier nur angedeutet, dal diese nicht un-
elegante Formel letzten Endes das Ergebnis des schwierigen und vielbehandelten
Kapitels EE 1246 b 37-1248 b 7 resiimiert. Auf was es unserer Stelle ankommt,
ist freilich etwas anderes: Es soll noch einmal ausdriicklich festgehalten werden,
daf Belehrung ohne Einiibung nicht viel niitzt. Der é9oudc, der durch unablissige
Wiederholung (vgl. EE 1220 b 2 und EN 1103 a 28/29 plus 1105 b 4) zustande
kommt, noch ehe die Einsicht méglich ist, wird verglichen mit der Zubereitung
des Ackerbodens, in dem der zunéchst nur als oépua vorhandene Adyog gedeihen
soll. Diese Zubereitung ist das Entscheidende.

Die Frage, wieweit der Vergleich darauf hindeutet, dal in der Vorgeschichte des
hellenistischen A6yos-omeouatinds-Begriffs (vgl. besonders Cicero, Fin. IV 17/18;
V 18 und 43, Tusc. III 2, Rep. V 11 und Hort. frg. 24 M.) Aristoteles einen be-
stimmten Platz beanspruchen darf, muf8 hier dahingestellt bleiben. DaB} sie von
keinem der modernen Kommentatoren der EN, soweit ich sehe, auch nur beriihrt
wird, ist charakteristisch fiir eine Interpretationsweise, die in Aristoteles fast aus-
schlieBlich den mehr oder weniger getreuen Schiiler Platons aufzuspiiren sucht,
aber die Moglichkeit seines Einflusses auf die Entstehung der hellenistischen Philo-
sophie unbeachtet 1d8t.

Damit kehren wir noch einmal zur EE zuriick und wenden uns zu dem soeben
erwahnten Kapitel iiber die edrvyia. Wir interpretieren es allerdings nicht in seiner

4 Neuestens breit und mit einem ungeheuren Aufwand an Gelehrsamkeit, aber nur teilweise
befriedigend behandelt von J. Pépin in: Aristote, De la richesse, De la priére, De la noblesse,
Du plaisir, De I’éducation. Fragments et témoignages (1968) 47ff.

14 Museum Helveticum




210 Olof Gigon

Gesamtheit, sondern beschrinken uns auf den letzten wichtigsten Abschnitt, wo
die Moglichkeit der gttlichen Einwirkung auf das richtige Handeln in den Ge-
sichtskreis tritt: 1248 a 15-b 7.

Zuvor ist in 1248 a 12-15 das Ergebnis der vorausgehenden Untersuchung sehr
klar formuliert. Es hat sich gezeigt, daBl die edrvyla nicht nur durch die 7oy,
sondern auch durch die Natur zustande kommen kann, was nun andererseits frei-
lich nicht bedeutet, daf die Tdyn gar keine Rolle spielt, sondern blo8, daB sie eine
begrenzte Rolle spielt.

Daran wird das Nachfolgende in der Form einer Aporie angeschlossen: Sollte
etwa doch die 75y die Ursache des richtigen Strebens schlechthin sein ? Fiir diesen
Fall werden sogleich die Konsequenzen gezogen: Ist sie Ursache des Strebens,
dann auch die des Denkens und Planens. Denn es gilt der Satz, dafl der Ursprung
von Streben, Denken und Planen nicht wieder im Streben, Denken und Planen
gesucht werden darf, wenn nicht ein Regre ad infinitum zustande kommen soll.
Das Gewicht dieses Satzes, der abgewandelt und konkretisiert wenig spéter in
1248 a 27/28 wieder aufgenommen wird, kann kaum hoch genug eingeschétzt
werden. Er geht wesentlich iiber die EN hinaus, die sich im Rahmen der Abhand-
lung e éxovaiov xai axovoiov mit der Feststellung begniigt, der Mensch sei die
aoy1 seines Handelns; weiter fragt sie nicht (1110 a 15/16, b4; 1111a 23; 1113
b 19-21).

Als solche letzte goy7 konnte also die 79yn in Frage kommen: 1248 a 22. Warum
diese Losung nicht befriedigt, wird nicht ausdriicklich gesagt, 148t sich aber aus
dem Wesen der t0yn, die nur fiir das zusténdig sein kann, was neben dem gef
und dem ¢ énl 176 woAd noch iibrig bleibt (vgl. 1247 a 31-33), leicht ableiten.
Gesucht wird also eine doy7j, die alles umfaflt und die ihrem Wesen nach auch
leistet, was hier gefordert wird, ndmlich doy7 des Strebens, Denkens und Planens
zu sein.

Wenn dies daraufhin zur Frage nach der xuwnoewe goyrj in der Seele verallgemei-
nert wird, so darum, um die entscheidende Aussage zu erméglichen, iiber deren
Sinn kein Zweifel sein kann, auch wenn der Text leider gerade an dieser Stelle
hoffnungslos verstiimmelt ist: Wie im All, so ist auch in der Seele Gott diese doy7)
xuwjoews. Und zwar wirkt Gott unmittelbar auf das d¢ioy in uns (jenes detov also,
von dem schon in 1215 a 18/19 die Rede gewesen war), und dieses wiederum setzt
gewissermaflen wavta, also vor allem das richtige Begehren, in Bewegung. Denn
Gott allein erfiillt die oben gestellte Bedingung, eine doy? zu sein, die selbst nicht
wieder Begehren, Denken und Planen ist, sondern etwas anderes (auf die Bezie-
hung dieser Stelle zu dem einzigen erhaltenen Fragment von [epi evyijc ist oben
schon hingewiesen worden).

Von da an freilich mehren sich die Unklarheiten und wohl auch die Verderb-
nisse im Text. Augenscheinlich wird in 1248 a 29-b 3 als eine besondere Form der
unmittelbaren Einwirkung der Gottheit die Mantik herangezogen, und zwar ge-
rade jene Mantik, die ohne menschliches Planen und ohne Mitwirken des Adyog




Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 211

am verliBlichsten zu arbeiten vermag. Die Beziehung dieses Abschnittes zu
1214 a 22-24 liegt auf der Hand. Dort schien freilich die ironische Nuance uniiber-
horbar, wihrend es hier (schon wegen der schweren Zerstorungen des Textes be-
sonders in 1248 a 35-38) nicht recht klar wird, wie das Ganze gemeint ist.

Ausgangspunkt ist offenbar die These, dal der anerkannte Sonderfall der Ein-
wirkung Gottes iiber den Adyog hinweg als Beleg dafiir dienen kann, dal auch im
Begehren, Denken und Planen selbst Gott als letzte aoyr angesetzt werden darf
und muB. Die Argumentation ist freilich hart genug, trotz dem schénen AbschluB,
dem Vergleich des Sehers, der gerade ohne den Adyog¢ die Zukunft am genauesten
erkennt, mit dem Blinden, der sich gerade, weil er blind ist, des Vergangenen am
genauesten zu erinnern vermag; die weitverbreitete Gleichung, die die EN
1096 b 28/29 formuliert als: ¢ év oduare dyis, év yoyfj vods erscheint hier un-
erwartet, aber sinnvoll abgewandelt. BesidBen wir noch Theophrasts Abhandlung
ITegpt gvidovotaouod (D. L. 5, 43), wiirden wir zweifellos etwas genauer erkennen
konnen, wie 1248 a 29-b 3 und auch 1214 a 22-24 eigentlich gemeint sind und in
welchen groeren Zusammenhang sie gehoren, schlieBlich auch, wie die Beziehung
zum platonischen Menon zu beurteilen ist.

1248 b 3-7 formuliert nach bekannter aristotelischer Weise das Ergebnis des
gesamten Abschnittes, fatalerweise wiederum an entscheidender Stelle mit zer-
stortem Text. Zwei Arten der edtvyia werden scharf unterschieden. Die eine ist
die von Gott herkommende, also jene, in der Gott sich gemifl 1248 a 15-29 als
Goyrj alles richtigen Strebens erwiesen hat. Wer diese edrwyia hat, ist also der
xata TRy puny xatopdwtixds (sonach v. Arnim zu schreiben ; xarogtoty kommtin
1246 b 37-1248 b 7 so gehduft vor wie sonst in keiner aristotelischen Pragmatie),
und diese edrvyla wird auch cwveyne udiiov sein. Wie aber heiflt die andere Art?
Natiirlich hat Dirlmeier z. St. vollkommen recht, Spengels Ergéinzung (7} 6¢ pdoer)
abzulehnen. Denn diese zweite Art ist die durch den duBleren Zufall bestimmte, die
also maga Ty douny und od cvveyrs ist, also T¥yn im eigentlichen Sinne. Dennoch
kann der Text ohne eine Erginzung schwerlich auskommen, wie dies Dirlmeier
anzunehmen scheint. Ein Gegenbegriff zu 7} uév dela kann nicht entbehrt werden,
also etwa 7] 6¢ xara (6ta?) Toynr. Da fillt also letzten Endes der Fall der gottlichen
Einwirkung mit demjenigen der Natur zusammen, wihrend die t9yn fiir sich
steht. Man wird allerdings auch zugestehen miissen, da der Einschub iiber den
Enthusiasmos verwirrend wirkt; denn in ihm liegt eine gottliche Einwirkung vor,
die ihrer besonderen Art nach kaum cwveyrnc genannt werden kann. Von da her
begreift man denn auch, wie Spengel zu seiner Ergédnzung {7} 6¢ gpdoet) gelangte.
Aber diese Erginzung ist nun wieder mit 1248 a 15-29 unvereinbar. Ohne den
Einschub wire alles klar.

2. Bekanntlich spielt der Begriff des pftoc Adyoc in den ethischen Pragmatien
eine sehr sonderbare Rolle. In EN 1103 b 31-34 wird er als ein anerkannt wich-
tiger Begriff eingefiihrt; in 1138 b 18-34 wird er ausdriicklich mit dem dmepfolr} —




212 Olof Gigon

uéoov — EAAeyig-Schema’ verkniipft, doch folgt sogleich die Bemerkung, da mit
diesem Begriff allein noch nichts gewonnen sei; es komme darauf an, zu wissen,
was er seinem §pog nach bedeute. Die einzige Stelle jedoch, die im Buche iiber die
duavonTixal agevai auf den 6pdo¢ Adyos zu sprechen kommt, ist 1144 b 21-30.
Gefragt wird nach dem Anteil der godvnoic an dem Entstehen der dpets). Zitiert
wird die These des Sokrates, wonach die dget7 iiberhaupt in nichts anderem be-
stehe als in der godvnoic (in EE 1216 b 6, um nur diese Parallele zu nennen, steht,
wie nachher an unserer Stelle 1144 b 29, fiir podrnots préizisierend ériotsjun). Dies
ist immerhin partiell richtig, wie die moderne These belegt, fiir die die doer7 als
xata Tov 6pPoy Adyov zu bestimmen ist. Doch auch diese These ist einseitig.
Goet?) ist nicht schlechthin xara Tov ooy Adyov, sondern uera Tod Godos Adyov,
wie Aristoteles knapp, aber elegant erklirt. Der allgemeine Sinn des Abschnittes
ist evident. Gegen Sokrates, aber auch gegen die »&» wayres, die wir einmal mehr
nicht eindeutig identifizieren konnen, verteidigt Aristoteles den Anteil des dloyov
am Zustandekommen der dger?). Die Frage nach dem besonderen Wesen des
6oPos Adyogs bleibt indessen nach wie vor ohne Antwort. Ebensowenig geben die
ziemlich zahlreichen verstreuten Hinweise der EN auf den dpdoc Adyos eine
brauchbare Auskunft dariiber, was er eigentlich bedeutet.

Dies ist recht verdrieBlich, doppelt verdrieflich fiir den, dem es nicht nur darum
zu tun 1st, Aristoteles als gelehrigen Schiiler Platons zu erweisen, sondern vor
allem auch seinem Einflul auf den Hellenismus nachzugehen. Denn man wird
schlieBlich kaum annehmen, daBl zwischen all dem, was im Hellenismus iiber
den 6odoc Adyog, bei den Lateinern die recta ratio, gesagt wird, und Aristo-
teles keinerlel Zusammenhang bestehen sollte. Platon verwendet zwar gelegent-
lich den Begriff (am meisten, wie zu erwarten, in den Nomoi), doch ohne daB
sich erkennen lieBe, welchen Platz er im systematischen Aufbau einnimmt und
ob er iiberhaupt fiir Platon mehr bedeutet als eine mehr oder weniger frei mani-
pulierbare Wendung®.

Der Befund in EE weicht von demjenigen in EN spiirbar ab. So wird in 1222
a 8-10 der dpdoc Adyos von vornherein als die Mitte zwischen Ydmegfod] und

5 Auf dieses Schema selbst, das bei Demokrit VS 68 B 191. 102. 233. 235 aus Ilepl eddvuing
und bei Platon, Protagoras 353 C-357 E vorbereitet und dann im Politikos 283 C—285 C plus
286 C-287 A ausgefithrt wird, ist hier im einzelnen nicht einzutreten, so nétig es wire. Nur
eine doppelte Warnung sei ausgesprochen: Einmal ist es durchaus nicht ausgemacht, daB der
Abschnitt des Politikos, so beachtlich er ist, fiir Platon selbst eine derart zentrale Bedeutung
gehabt hat, wie einige der neuesten Interpreten vermuten; man darf schon darum zweifeln,
weil er sich gar nicht so leicht in die Umrisse der Doktrin vom & und der ddgtarog dvdg ein-
zeichnen laft, wie etwa Kréamer, Arete bei Platon und Aristoteles (1959), besonders 159ff. und
passim annimmt. Zweitens stehen die aristotelischen Texte zwar offensichtlich in einer Be-
ziehung zum Politikos; aber von einer glatten Abhéngigkeit ist keine Rede; zum mindesten
hat Aristoteles das Schema nach Gehalt und Aufgabe entschieden modifiziert.

¢ Der Leser der ausfiihrlichen und gewichtigen Darlegungen Dirlmeiers, Nikomachische
Ethik* (1967) 298-304 konnte leicht iibersehen, daBl der Terminus technicus doog Adyog, an
den wir uns doch wohl oder iibel halten miissen, wenn nicht alle Konturen verschwimmen
sollen, bei Platon nur an wenigen Stellen iiberhaupt vorkommdt.




Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 213

#AAewpic bestimmt. Dasselbe sagt 1222 b 7-9 mit der Bemerkung, es werde spéter
zu priifen sein, wie jene Mitte zu verstehen sei. Uber 1227 b 12-19 (Auseinander-
~ setzung mit einer Doxa, fiir die der 4o Adyos die doetsj schlechthin ausmacht,
vgl. EN 1144 b 21-30) und 1231 b 33 hinweg weist dies auf das beriihmte SchluB3-
kapitel der EE 1249 a 21-b 23. Ihm wenden wir uns nun zu.

Begonnen wird zunichst sehr einfach mit einem Vergleich zwischen Arzt und
omovdaiog. Der Arzt wird sich an einen bestimmten dpoc halten miissen, der ihm
gestattet, erstens beurteilend den gesunden und kranken Korper zu unterscheiden
und zweitens handelnd die richtigen MaBnahmen zu ergreifen, womit sofort das
Schema dmegpfoAn — péoov — EAiewpes ins Spiel kommt. Denn richtig ist eine Maf3-
nahme, die weder in das Zuviel noch in das Zuwenig abgleitet. Dem entspricht die
Haltung des omovdaiog, der sich auch an einem solchen dpog orientieren mufl, wenn
er sich zu den @doer uév ayada odx émawera 6 richtig verhalten will. Diese letzte
Distinktion greift auf das Vorangehende 1248 b 16ff. zuriick, wo anders als in
EN die ¢doet ayadd aufgegliedert werden in solche, die selbstzwecklich, also auch
xald und gmawetrd sind gegeniiber den anderen, die dies nicht sind. Gewill hat
auch in der EN die Kategorie des émawerdy ihren festen Platz; sie wird in A4 12
scharf abgegrenzt von derjenigen des 7{utov, das hoheren Ranges ist. Hier dagegen
wird das émawerdy nach unten abgehoben von Dingen, die zwar gdoet ayadd, nicht
aber dmawerd und xaid sind; gemeint sind diejenigen, die anderswo unter der
Bezeichnung der éxtoc ayadd zusammengefalt werden. Die Gruppierung in EE
ist darum so interessant, weil sie eine Vorstufe darstellt zu dem bekannten alt-
stoischen Beweisgang, der griechisch bei Plutarch (SVF 3, 29), lateinisch beil
Cicero (SVF 3, 37) vorliegt.

Der nichste Abschnitt 1249 b 3—6 bezieht sich nicht nur ausdriicklich zuriick
auf 1222 b 7-9, sondern findet auch sein (ausfiihrlicheres) Gegenstiick in EN
1138 b 18-34.

Mit 1249 b 6 beginnt das entscheidend Neue.

Eine erste allgemeine Formel zieht die Universalitit der doyew — doyeodat-Rela-
tion heran; man wird sich vor allem an Pol. 1254 a 21-b 16 erinnern. 1249 b 9
leitet die Anwendung auf die besondere Struktur des Menschen ein, die auch
durch die Relation eines doyducvor zu einem dpyov charakterisiert ist. Das doyov
gibt es indessen in einem doppelten Sinne, wie einmal mehr am Beispiel der Medi-
zin erldutert wird. Es gibt die doy, auf die hin gelebt werden soll (die Gesundheit),
und eine andere, die die Anweisungen erteilt dariiber, wie auf jene erste hin gelebt
werden soll (die Medizin). Es ist diese Distinktion, die im Falle des dewontixdy
gilt. Wir gelangen also zum flog dewpnrinds, der in der EE wie in der EN den
letzten und eigentlichen Gehalt der Eudaimonie ausmacht, unbeschadet der Tat-
sache, dafl im Laufe der Untersuchungen in EE wie in EN sich zuweilen abwei-
chende Perspektiven vorzuschieben scheinen.

Was sodann 1249 b 13-16 besagen will, ist klar. Der Gesundheit entspricht o
Pede, und auf ihn hin lebt der fioc Pewpntinds. Der Medizin dagegen entspricht




214 Olof Gigon

die podrnoug, die hier eine eigenartige, aber durchaussinnvolle Doppelaufgabe hat.
Sie ist einmal, wie schon in 1214 a 32, 1215 a 34, 1216 a 38, Trégerin der Jewpla.
Sie ist aber auch die Instanz, die die Anweisungen erteilt dariiber, wie auf die
Pewpla hin gelebt werden soll; iiber diese zweite Aufgabe wird nachher gleich noch
einmal zu sprechen sein.

DaB} unter dem ¢ #edg von 1249 b 14, 17. 20 nicht etwa die Gottheit, sondern
lediglich das Gottliche in uns zu verstehen sei, hat neuerdings F. Dirlmeier zu
beweisen versucht und vielfache Zustimmung gefunden. Ich halte diese Intet-
pretation wenn nicht fiir unmoglich, so doch mindestens fiir im hdchsten Grade
unwahrscheinlich. Sie beseitigt einige kleinere Unklarheiten, aber nur um andere,
groBere neu einzufiihren. Gewi mag man bedauern, dal Aristoteles es versiumt
hat, ausdriicklich hervorzuheben, daf} der ¥yleta im Felde der Medizin nicht etwa
im Felde des Geistigen ein ¥¢lov in uns, sondern der d¢ds auller uns entspricht.
Umgekehrt aber muf} ich rundweg bestreiten, dal ein Leser aristotelischer Zeit
hitte verstehen konnen, daBl in 1249 b 14. 17. 20 nicht der Jeds auller uns, son-
dern blof das Pciov in uns, also unser vod¢ gemeint sei. In unserem Texte wird ja
nicht metaphorisch-poetisch gesprochen wie in dem Euripidesvers Frg. 1018 N.2,
den Iambl. Protr. 48, 16f. Pist. und Cicero Tusc. I 65 aus Aristoteles zitieren,
sondern xvpl{wg; und da kann der »od¢ des Menschen zwar d¢ioy heilen, aber unter
keinen Umstidnden ¢ ¥edc schlechthin. AuBerdem kommt es sicherlich vor, daB
Aristoteles sich iiber den Gegenstand des dewpeiv und voeiv des Menschen nicht
niher dulert. Hier aber wird dieser Gegenstand mit aller Deutlichkeit genannt:
6 ¥edg. Ist dieser hier genannte deds nichts anderes als des Menschen eigener
vobg, so ergeben sich nur noch zwei mogliche Folgerungen: Entweder lduft die
Pewpla auf jene in sich geschlossene vdnots vorjoews hinaus, dienach Met. A7 Gott
allein zukommt, oder aber wir miissen zwei Stufen der dewpia annehmen: Auf der
unteren Stufe iibt der Mensch die dewpia, die auf den Gott in uns gerichtet ist, und
auf der oberen mul} doch wohl die #ewpla des Gottes in uns selbst in Aktion treten —
gerichtet worauf? Versucht man diese Dinge von Dirlmeiers und Diirings Voraus-
setzungen her zu Ende zu denken, so gerdt man von einer Schwierigkeit in die
andere.

Davon abgesehen nimmt 1249 b 16 émel xeivds ye ovdevos deirar evident eine
alte, seit Eurip. Herakles 1345/46 und Xen. Mem. I 6, 10 unendlich oft abgewan-
delte Pridikation der Selbstgenugsamkeit Gottes auf. Daf Aristoteles sie in derart
unbekiimmerter, apodiktischer Weise von der Gottheit auf den menschlichen votg
iibertragen hitte, scheint mir kaum denkbar, selbst wenn es mdglich sein sollte,
den Widerspruch etwa zu Metaph. 1072 b 14-16 und EN 1154 b 20-31 durch eine
entsprechende Interpretation wegzuschaffen. Weiterhin besteht nicht der geringste
Zwang, depamevery in 1249 b 20 auf die alte kultische Bedeutung des «fiir ange-
messene Opfergaben sorgen» einzuengen. Schon die Diskussion des platonischen
Euthyphron 12 E-15 B zeigt, wie sehr es der philosophischen Uberlegung daran
liegt, die Jegameia dedy fiir eine Dienstbarkeit in Anspruch zu nehmen, die sich




Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 215

gerade nicht in irgendwelchen Leistungen fiir die Gottheit manifestiert, sondern
in der Huldigung, wie sie der Gottheit als einem tiutoy zukommt (vgl. EN 1101
b 18ff.), und damit auch in jenem gottgeméBen Handeln, in dem sich der Mensch
als peréywv 9elov Tiwds erweist und dadurch als befdhigt, eine Eudaimonie zu
erlangen, die derjenigen Gottes dhnlich ist (vgl. 1217 a 22-29).

Unverstéindlich ist mir schlieBlich das dritte Argument Dirlmeiers, das in dem
Ausruf gipfelt: «Welche Vorstellung, daBl die schauende Kraft in einem Unter-
tanenverhéltnis zum geschauten Gott steht! Welcher Herrscher erlaubt dem Unter-
tan, den Sinn seiner Existenz darin zu erfiillen, daB er zweckfrei auf den Herrscher
schaut »?. Von der Tradition der philosophischen Theologie her ist es im Gegen-
teil ebenso selbstverstdndlich, daB der schauende vod¢ zur geschauten Gottheit in
einem «Untertanenverhéiltnis» steht, wie dall in ebensolcher zweckfreier Schau
sich die Eudaimonie des Menschen, sofern er vodc ist, erfiillt.

Wenden wir uns nun zu 1249 b 16-21 im Ganzen. Da wird also jener dpo¢ for-
muliert, den 1249 a 21 und b 1 gefordert hatten. Er ergibt sich sinnvoll aus dem
Voraufgehenden. Gesucht wurde nach einem MaBstab, nach dem die bloBen gdoet
ayadd zu ergreifen oder zu verwerfen wiren. Ein solcher MaBstab kann nur die
Beforderung der dewpla sein. Der Text sagt moujoet, wobei es sich von selbst ver-
steht, da3 dieses Wort nicht gepreBt werden darf. Die richtige Auswahl der &uBeren
Giiter wird die dewpia natiirlich nicht erzeugen, wohl aber sie ermoglichen. oty
ist nicht mehr als der Gegenbegriff zu xwiveww (b 20). Sowohl der UberfluB wie
auch der Mangel an den ¢doet ayadd konnen die Fewpia storen und verhindern.

Die prizise Formulierung dieses dpos ist der EE eigentiimlich. In einem all-
gemeineren Sinne fehlt es freilich nicht ganz an Parallelen. Es ist fiir Aristoteles
eine unerlédliche Voraussetzung der Eudaimonie, daf ihre Betatigung aveumddioros
sei. Man darf schon EN 1100 b 29/30 vergleichen und dann vor allem 1153 b 9-21
(dazu die Transposition auf den Bereich der doiotn moiireia in Pol. 1288 b 21-24).
Wollte man weiter ausholen, was hier nicht geschehen kann, so wiren auch
Stellen wie Cicero ND II 35/36 zu beriicksichtigen. Die ggdynots, sagten wir, hat
in unserem Zusammenhang eine Doppelfunktion. Sie trigt die Jewpla, vollzieht
aber auch die der dewpia dienliche Auswahl aus den ¢doer ayadd. Sie greift damit
unzweifelhaft in den Bereich der Praxis iiber. Indessen ist es eine Praxis besonderer
Art. Wenn wir uns an jenem System der Seelenteile orientieren, das mit gering-
fiigigen Varianten von EE und von EN vorausgesetzt wird, so ist die hier der
@podrais zugewiesene Aufgabe durchaus nicht identisch mit derjenigen, die dem
praktischen Logos zukommt. Dieser hat ndmlich, was nicht belegt zu werden
braucht, die Aufgabe, das dloyov uépoc der Seele (soweit es nicht rein vegetativ
ist und insofern seiner eigenen Gesetzlichkeit folgt) zu lenken und auf diese Weise
die %duxn) doetn) herzustellen. Lenkung des dloyor und Auswahl aus den gpdoet aya-
Pd sind aber zwei ganz verschiedene Dinge.

? Dirlmeier, Eudemische Ethik 499.




216 Olof Gigon: Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik

Doch kommt gerade unser Text in seinen letzten Zeilen 1249 b 21-23 auf das
Verhiltnis des dloyov uépos tijs yoyijc zur dewpia zu sprechen. Neben den dpog,
den 1249 b 16-21 geboten hat, tritt ein zweiter, auf das System der Seelenteile
bezogener. Der Anfang des Satzes ist zerstort, aber der SchluB formuliert bei aller
Knappheit vollig klar. Das dloyoy uépos 148t sich nicht als solches austilgen; denn
es gehort zum Ganzen der Seele und behauptet bei jedem Menschen, auch beim
PewpnTinds, seinen Platz. Es darf jedoch mit keinem Kigengewicht zur Geltung
kommen. Anders gesagt: auch der $ewpnrixdc bedarf der duen aoers), aber sie darf
seine Aufmerksamkeit nicht beanspruchen. Denn was an Kraft auf die Lenkung
des dloyoy uépog verwendet wird, geht zwangsléufig der Jewoia Pdeod verloren.

Wir werden gerne vermuten, dal Aristoteles das, was vor allem in 1249 b 16-21
und 21-23 angedeutet wird, anderswo in groBerer Ausfiihrlichkeit behandelt hat.
Aber auch so liBt sich bei behutsamer Interpretation erkennen, daf ein sinnvolles
Ganzes vorliegt. Der dpog, der dem 6pdo¢ Adyoc und dem uéoov zwischen dmepfols}
und &AAeipic Gehalt gibt, ist ein doppelter: von der $ewpia als Aufgabe her gilt es,
mit den ¢doet Gyadd einerseits, mit dem dAoyov uéoos ijc yvyijc andererseits so
umzugehen, daBl die Tétigkeit des Pewpeiv sich ungestort entfalten kann.

Der allerletzte Satz der EE resiimiert summarisch und formlos, wie bei Aristote-
les nicht selten, aber sachlich korrekt die in 1248 b 8—1249 b 23 entwickelten Pro-
bleme. Wir stehen damit an einem Punkte, der dem Ende von EN K 9 prinzipiell
entspricht. Was in einem supponierten dé-Satz folgen konnte, wire hochstens,
wiederum wie in EN, eine Uberleitung zu einer nachfolgenden Pragmatie. Aber
die Thematik der EE als solche hat mit diesem Satz ihr angemessenes Ende ge-
funden.




	Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles

