
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 26 (1969)

Heft: 4

Artikel: Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-21620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-21620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles

Von Olof Gigon, Bern

1. Das Prooemium der EE, also A 1-6, ist aufs Ganze gesehen durchaus planvoll

aufgebaut. Es beschränkt sich darauf, einerseits Probleme zu formulieren,
deren Lösung von der nachfolgenden Untersuchung erwartet werden darf, anderseits

bestimmte methodische Fragen zu erörtern.
Das erste Problem ist das, wie das ev £fjv, also die Eudaimonie, zustande kommt,

1214a 14-30. Daß dieses Problem an der Spitze steht und dasjenige des Gehaltes
der in 1214 a 1-8 als Gegenstand der gesamten Pragmatie bezeichneten Eudaimonie

erst in 1214 a 30-b 5 als zweites nachfolgt, obschon der Sache nach die Reihenfolge

umgekehrt sein müßte, erklärt sich aus 1214 a 9-14. Für Aristoteles sind
theoretische und praktische Philosophie grundsätzlich dadurch unterschieden, daß

jene nur wissen will, was ist, diese aber vom Wissen zum Handeln führen will1.
Darum kommt es der praktischen Philosophie weniger darauf an, zu wissen, worin
die Eudaimonie und die Tugenden bestehen, als darauf, zu erkennen, wie sie sich
konkret verwirklichen; in diesem Punkt trennt sich Aristoteles ausdrücklich von
Sokrates, wie 1216 b 3-25 hervorhebt. In dem Insistieren auf dem ticoq xxrjTov der
Eudaimonie sieht er seine besondere Leistung, und so hebt er sie denn hier besonders

hervor dadurch, daß er dieser Frage den ersten Platz einräumt.
In einem einfachen Schema werden die fünf in Betracht kommenden Möglichkeiten

aufgezählt: Natur, Belehrung, Einübung, Einwirken der Gottheit und das

Glück. In einigermaßen preziösen Wendungen wird sodann a 26-30 festgestellt,
daß man entweder mit einer Kombination aller fünf Möglichkeiten oder mit einer
Kombination einiger Möglichkeiten oder auch nur mit einer einzigen unter ihnen
rechnen kann. Unmittelbar vergleichbar ist 1214 a 34-b 5. An der zweiten Stelle

zeigt sich auch, daß dieser Hinweis auf die verschiedenen denkbaren Kombinationen

dazu bestimmt ist, den Rahmen für eine Doxographie des Problems zu liefern.
Mit historischem Material ausgefüllt wird dieser Rahmen freilich nirgends;

doch dies ist bekanntlich eine (noch nicht hinlänglich erklärte) Eigenart der EE
wie der EN, daß sie im Gegensatz zu den Pragmatien der theoretischen Philo-

1 Der Satz öaa [lev ovv £%ei (piXooo<piav [xovov &eooQrjTixiqv (1214 a 12-14) verweist auf den
Gesamtkomplex der theoretischen Philosophie hin, der bei anderer Gelegenheit und an seinem
Orte behandelt werden soll, nicht auf theoretische Einzelprobleme, die da und dort in die
ethische Pragmatie eingestreut werden sollen. Anders Dirlmeier, Aristoteles, Endemische Ethik
(1962) 146f. - Ich merke im übrigen nicht jedesmal eigens an, wo ich glaube von Dirlmeiers
Interpretationen abweichen zu müssen. Allgemein darf ich nur festhalten, daß ich die
Eigenständigkeit des Aristoteles gegenüber Piaton wesentlich höher einschätze als er und daß ich
die MM nach wie vor für ein Handbuch aus dem frühhellenistischen Peripatos halte, das zwar
gutes Material verwendet, aber keinesfalls gleichen Ranges ist wie EE und EN.



Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 205

sophie sich nur äußerst selten mit alteren Theorien ausdrucklich und unter Namensnennung

auseinandersetzen.

Wir lassen dies auf sich beruhen und bemerken nur, daß an unserer Stelle immerhin

zweimal, wie es schemt, auf altere Dmge unmittelbar angespielt wird. Im
Falle der rv%r] wird auf die Gleichung von Eudaimonie und Eutychie verwiesen,
das damit angedeutete Problem wird m 1246 b 37-1248 b 7 diskutiert, doch

müssen wir hier die besondere Frage offen lassen, ob und wieweit die an unserer
Stelle gememte These mit der m 1247 b 14/15 angeführten These des Sokrates

zusammengeht (die ihrerseits natürlich nicht identisch ist mit dem, was der
platonische Sokrates m Euthyd. 279 C-280 B vortragt, Piaton polemisiert vielmehr

gegen jenen Sokratiker, der den Sokrates die von Aristoteles zitierte These hatte
vertreten lassen). Im Falle der entartf/ur) wird bemerkt, daß das Handeln ano
diavoiaq auf ano imoTTj/urjc reduziert werden könne, was sich am einfachsten damit
erklart, daß dem Verfasser eine Doxa vorlag, fur die der Weg zur Eudaimome
über die öidvoia führte.

Die fünf Möglichkeiten lassen sich zunächst, wie Aristoteles selbst andeutet, m
drei plus zwei zusammenfassen.

Die ersten drei Möglichkeiten sind wohlbekannt Aristoteles ubertragt ja nur
auf die Eudaimonie, was anderswo von der ägertf oder der naiöeia gilt, daß diese

Übertragung angesichts des engen Zusammenhangs zwischen den drei Begriffen
legitim ist, braucht nicht naher ausgeführt zu werden

So darf man fur die Dreiheit von Natur-Belehrung-Emubung schon Protagoras
anfuhren (VS 80 B 3) Wichtiger fur uns ist der platonische Menon. Abrupt beginnt
der Dialog mit der Frage Menons, ob Sokrates die Tugend fur eine Sache der

Belehrung, der Emubung oder der Natur halte (70 A) Die Fortsetzung zeigt, daß

Menon die Absicht hat, Sokrates mit einem Schema des Gorgias zu konfrontieren.
Wir werden auch beachten, daß der Dialog die zwei Falle des didaxrov, also der

emar^jur], und des qwaei ausdrücklich diskutiert, auf den Fall des aaxrjtov
jedoch überhaupt nicht eintritt

Die drei Falle gehören insofern zusammen, als sie die im Wesen des Menschen

selbst begründeten Möglichkeiten darstellen. Ihnen stehen zwei Falle gegenüber,
die die Eudaimonie dem Menschen von außen zukommen lassen

Diese zwei Falle kommen nun auch im Menon zur Sprache Schon Menons

Bemerkung fj äXXoj nvl TQonq) (70 A 3/4) deutet auf sie hm In 99 A erklart Sokrates,

den richtigen Weg finde der Mensch nur auf zwei Weisen, durch <5o'£a äXrj&rjq

und durch eniozij/ur]. Überraschend wird beigefugt, der Weg der xvyrj scheide aus,
da er nicht äv&QconLvr) rjyefiovia zustande komme Aber auch der Weg der emorrjfxrj
fallt nach den vorausgehenden Darlegungen außer Betracht Es bleibt also nur
der Weg der alridrjq Öotja. Er wird von 99 B 2 an fur die athenischen Politiker
m Anspruch genommen, von dem gleichen Augenblick aber verzerrt er sich zur
Karikatur Denn anders kann man es nicht verstehen, wenn nun die äXrj'dijq ddSa

als remer Gegensatz zur eniozrj/Lirj aufgefaßt und mit den Moghchkeiten der XQVa'



206 Olof Gigon

/itpdoi und fteofiavreig geglichen wird. Da gelangen wir also zum vierten der bei
Aristoteles aufgezählten fünf Fälle. Er wird aber völlig ironisch behandelt, ob-
schon wir uns leise wundern dürfen, daß neben den Weibern, die die tüchtigen
Männer fieloi nennen, auch die Spartaner genannt werden

Es scheint mir keine Frage zu bestehen, daß Piaton schon das gesamte Schema
der fünf Fälle kennt. Den Fall der Einübung erwähnt er, ohne ihn zu erörtern, die
Fälle der Natur wie des Glücks erledigt er mit wenigen flüchtigen Worten; auf was
er hinaus will, ist der Fall der smaxtf/ur). Doch da der Dialogaporetisch enden muß,
weist er diese Möglichkeit ab mit dem bewußt oberflächlichen Hinweis darauf,
daß weder die Sophisten noch die Politiker die aQExrj zu lehren vermöchten2.
Dieser Oberflächlichkeit, mit der die imaxtjjurj abgefertigt wird, entspricht schließlich

die boshafte Charakterisierung des Falls der göttlichen Einwirkung, der als

einziger übrig bleibt. Um nun zu Aristoteles zurückzukehren, ist es höchst
merkwürdig, daß auch an unserer Stelle 1214 a 22-24 der Fall der göttlichen Einwirkung

unverkennbar ironisch geschildert wird. Die Sache ist um so seltsamer, als

gerade an unserer Stelle, in der Exposition des Problems, nicht der geringste Anlaß
besteht, der eigentlichen Untersuchung durch solche Ironie vorzugreifen.

Die Hypothese läßt sich kaum umgehen, daß 1214 a 22-24 unmittelbar von
Menon 99 A-E beeinflußt ist, ja geradezu Piatons Charakterisierung des Falls der

göttlichen Einwirkung zitiert und zu übernehmen scheint.
Ich sage ausdrücklich: zu übernehmen scheint. Denn Aristoteles hat keineswegs

immer so ironisch über diesen Fall geurteilt. Gewiß steht es für ihn letzten Endes

fest, daß unter den fünf Möglichkeiten die entscheidende die an dritter Stelle
genannte ist, die Möglichkeit der Einübung, des sftiofxog, den der platonische Menon

überhaupt nicht diskutiert. Dennoch behält das ftslov sein Gewicht.
Es verlohnt sich, unter diesem Gesichtspunkt einige andere Stellen zu betrachten.
Bemerkenswert ist zunächst 1215 a 8-19. Wir halten uns bei den Sonderbarkeiten

der Diktion nicht auf, sondern wenden uns zu der gemeinten Sache. Die
Ausgangsfrage, deren Bedeutung unterstrichen wird, ist wieder die, wie das ev

£fjv zustande komme. Die Möglichkeit der xvyr\ wie diejenige der (pvoig werden

ausgeschieden, da erstens durch sie nur wenige begünstigt werden und da sie zweitens

überhaupt nicht in der Verfügung des Menschen stehen (für die xv%r) bemerkt
dasselbe, wie wir sahen, der Menon, während er für die cpvaig anders und reichlich
grob argumentiert: 89 B 1-9). Gefordert werden also Möglichkeiten, durch die der
Mensch sich selbst und sein Handeln qualifiziert (avxög und ngd^sig werden in
1215 a 15/16 und 19 ausdrücklich unterschieden und zusammengeordnet, und

zwar, wie 1215 a 20-25 zeigt, im Hinblick auf eine abweichende ältere These, die
wir leider, wie so viele, nicht näher zu fassen vermögen3). Welches diese Möglich-

2 Vgl. natürlich dazu EN 1180 b 28ff.
3 Dirlmeier a. O. 163 nennt Speusippos und Xenokrates, was möglich ist. Die bekannten

Definitionen der Eudaimonie bei Clem. Alex. Str. II 133, 4-5 wird man freilich mit einer
gewissen Vorsicht benützen müssen, schon weil sie beide aus mehreren Texten exzerpiert und
nach Doxographenart zusammengestückt sind.



Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 207

keiten im besonderen sind, bleibt auch da nocb offen, doch wird für sie hier schon
das -&ei6xeqov in Anspruch genommen. Gerade daß der Mensch sich selbst das

ev Cfjv zu verschaffen vermag, ist fteiov. Da wird also, scharf gesagt, der vierte
Fall des Schemas, von dem wir ausgingen, umgedeutet und in die Nähe des zweiten
und dritten Falles gerückt.

Hier haben wir nun auf EN hinüberzublicken. 1099 a 31-b 7 ist von den ixxog
äyad'd die Rede, ohne die die Eudaimonie nicht ganz vollkommen zu sein vermag.
Daß mit diesen äußeren Gütern die xvyr\, also äxvyja und evxvyia, ins Spiel kommt,
liegt auf der Hand. So wundern wir uns nicht, daß zum Abschluß 1099 b 7/8
Aristoteles dieselbe Doxa in Erinnerung ruft, der wir schon in EE 1214 a 24/25
begegnet sind. Nicht ohne eine gewisse Gewaltsamkeit wird an das Stichwort
EvxvyCa das Problem angehängt, mit dem die EE beginnt: Wie entsteht die Eudaimonie

Zuvor aber ist noch zu fragen, was das letzte Kolon in 1099 b 7/8 zu bedeuten
hat. Die Mitteilung, daß einige die dqE%r\ mit der Eudaimonie gleichen, ist auf
den ersten Blick befremdlich. Denn diese Gleichung hat mit dem Abschnitt über
die ekxöq äyadd überhaupt nichts zu tun, so daß man versucht sein könnte,
sozusagen im Sinne von Theognis 129/130 xrjv äqsxrjv in xfj äoexfj zu korrigieren;
denn wenn die Betätigung der aqextj auf die äußeren Güter angewiesen ist (vgl.
1099 a 32/33), dann könnte man wohl folgern, daß eben auch die aQexrj selbst
nichts anderes sei als evxvyia. Aber vielleicht läßt sich der überlieferte Text doch
verstehen. Wir sagten oben, daß das Schema der fünf Fälle zunächst die Frage nach
dem Zustandekommen der äqsxr] oder der naiöeia beantwortet; Aristoteles überträgt

es von der olqexyi auf die Eudaimonie. Mag sein also, daß unser Kolon die

Legitimität dieser Übertragung durch den Hinweis auf die Gleichung von ägexrj
und Eudaimonie bei einigen Theoretikern stützen soll.

Wie dem auch sei; es ist evident, daß von 1099 b 9 an mindestens einige der
fünf Fälle diskutiert werden. Aufgezählt werden der Fall der Belehrung, der
Einübung (rätselhaft bleibt, warum efiioxov und äaxrjxov unterschieden werden und
worin ihr Unterschied bestehen mag), der göttlichen Einwirkung und der xvyr\.
Wir vermissen den Fall der Natur, der vielleicht deswegen fehlt, weil er für den

Neuansatz der Untersuchung in 1103 a 18ff. aufgespart werden soll.

In wenigen, aber bedeutenden Sätzen wird als erstes der Fall der göttlichen
Einwirkung behandelt, und zwar wird er hier, im Gegensatz zu EE 1214 a 22-24,
mit seinem vollen Gewicht ernst genommen. Auf was Aristoteles hinführen will,
ist eine Antinomie, die er nur eben skizziert, da sie eigentlich einer aXkr\ axeipig
angehört. Einmal: Es ist sinnvoll, daß das Beste, was dem Menschen zukommen
kann, ihm von den Göttern gegeben wird. Sodann: Aus 1099 b 14-20 ist bei aller
Lässigkeit der Formulierung zu entnehmen, daß dieselben Gesichtspunkte geltend
gemacht werden wie in EE 1215 a 15-19. Die Eudaimonie muß möglichst vielen
Menschen zugänglich sein, und sie muß vor allem auf der Leistung des Menschen
selbst beruhen; auch und gerade in diesem Falle ist sie ftelov.



208 Olof Gigon

Wir verfolgen die anschließende Ablehnung des Falles der Tv%rj nicht weiter;
der Text wird durch mehrere Einschübe ziemlich bald etwas unübersichtlich und
mündet schließlich in die neue Frage, wie weit die xv%r] die Eudaimonie zu gefährden

vermag. Für uns ist es wichtiger zu wissen, ob der Verweis auf die äXÄv)

oxexpig nur eine unverbindliche Redensart ist, mit der das Abbrechen der Diskussion

motiviert werden soll, oder ob wir tatsächlich damit rechnen müssen, daß das

Problem anderswo näher behandelt war.
Da haben wir nun, was bei Aristoteles in der Regel versäumt zu werden pflegt,

auf die Philosophie des Hellenismus hinüberzublicken.
Im Thesaurus der Argumente, die Karneades bei Cicero KD III gegen die

stoische Pronoia-Theologie vorführt, findet sich eines, das in unseren Zusammenhang

gehört. Von Fehlleistungen der Pronoia ist in III 80-85 die Rede. Der
Stoiker repliziert 86, daß sich die Götter nicht um äußere Kleinigkeiten kümmern.
Dagegen wird wiederum geltend gemacht, daß es nach der eigenen Lehre der Stoa

gerade die ixrog ev%Qr\axr\iiaxa sind, die die Menschen von den Göttern empfangen.
Denn die agexr] ist unsere eigene Leistung; nur weil sie dies und kein donum a deo

(vgl. öd)Qr]/ua EN 1099 b 11) ist, ist es sinnvoll, daß wir propter virtutem lauda-

mur et in virtute gloriamur, womit auf jene stoischen Syllogismen angespielt wird,
die in Fin. III 27/28 vorgetragen werden. Wir verdanken also paradoxerweise das

höchste und (nach den Stoikern) einzige äyaftov, das wir zu erlangen hoffen dürfen,
gerade nicht den Göttern, sondern uns selbst. Die Götter begnügen sich damit,
uns die äußeren Dinge wie Gesundheit und Reichtum zu schenken (86-88).

Dieselbe Argumentation, letzten Endes ohne Zweifel aus derselben Quelle, liegt
bei Plut. Stoic. Rep. 1048 D und Comm. Not. 1075 EF sowie in der Aporien-
sammlung des Alexander v. Aphrodisias I 14 (p. 26, 14-27 Bruns) und II 21

(p. 70, 2-6 Bruns) vor. In SVF ist die eine Stelle Alexanders unter 3, 32 und die
eine Stelle Plutarchs unter 3, 215 abgedruckt.

Es ist evident, daß bei Karneades dasselbe Problem behandelt wird wie bei
Aristoteles EN 1099 b 11-20, nur daß wir bei Aristoteles eine behutsame Andeutung,

bei Karneades eine scharf polemische Formulierung haben. Doch dieser

Unterschied in der Darbietung darf uns nicht irre machen. Gerade in den ethischen

Pragmatien des Aristoteles beobachten wir häufig, daß gewichtige Probleme und
Thesen nur eben im Vorbeigehen gestreift werden, - und daß auf der anderen
Seite ein gelehrter und temperamentvoller Polemiker, aber eben doch ein Spätling,

wie Karneades sich in größtem Umfang ältere Diskussionen für seine Zwecke

zunutze gemacht hat, werden wir von vornherein annehmen. EN 1099 b 11-20
reicht immerhin aus, um uns erkennen zu lassen, daß Aristoteles sich des schwierigen

Problems, aus dem Karneades eine Waffe gegen die Stoa herausholt,
vollkommen bewußt war.

So wird es auch nicht zu verwegen sein, den Verweis auf eine äÄÄr) axetpig wörtlich

zu nehmen und zu folgern, Aristoteles habe an anderer Stelle das Problem
in seinem vollen Umfange entfaltet. Es liegt nahe, dabei an den Dialogtitel IJeol



Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 209

evxrjg zu denken. Das einzige erhaltene Fragment, das aller Wahrscheinlichkeit
nach von EE 1248 a 27-29 und 32 her zu erklären ist, gibt für uns nichts aus4,

wohl aber der Titel selbst. Er führt zwingend darauf, daß im Dialog unter allen
Umständen sowohl die Frage, ob man zur Gottheit beten solle, wie auch, falls
man beten solle, die Frage, worauf sich das Gebet zu richten habe und worauf
nicht, erörtert wurde; dann aber müßte es seltsam zugehen, wenn diese Diskussion
sich nicht auf das Problem zugespitzt hätte, ob und in welchem Sinne die Eudai-
monie und ägertf als &eojv dcogrj/ua verstanden werden könne. Schließlich wird man
annehmen dürfen, daß die Antwort des Dialogs im Prinzip dieselbe war, die EN
1099 b 11-20 andeutet (zusammen mit EE 1215 a 18/19): Die Gottheit schenkt
nicht die Eudaimonie und ägsTTj, wohl aber ist diese an sich ein ftelov und ist auch
die Fähigkeit des Menschen, sie sich zu erwerben, ein ftelov.

Über die Weisen des Zustandekommens der doextj äußert sich auch das letzte
Kapitel der EN 1179 b 20-26. Zunächst werden nur die drei ersten Möglichkeiten
des Schemas EE 1214 a 14-30 aufgezählt. Die Fortsetzung zeigt jedoch, daß in
Wirklichkeit alle fünf Möglichkeiten im Spiele sind. Es werden nur die Möglichkeiten

der Natur, der göttlichen Einwirkung und der tv%rj in eine einzige
zusammengefaßt : Naturbegabung zur aqexri ist evTv%ia, und wahrhafte £VTv%(a ist auf
eine fieia aixia zurückzuführen. Es sei hier nur angedeutet, daß diese nicht
unelegante Formel letzten Endes das Ergebnis des schwierigen und vielbehandelten

Kapitels EE 1246 b 37-1248 b 7 resümiert. Auf was es unserer Stelle ankommt,
ist freilich etwas anderes: Es soll noch einmal ausdrücklich festgehalten werden,
daß Belehrung ohne Einübung nicht viel nützt. Der E$iO[x6g, der durch unablässige
Wiederholung (vgl. EE 1220 b 2 und EN 1103 a 28/29 plus 1105 b 4) zustande

kommt, noch ehe die Einsicht möglich ist, wird verglichen mit der Zubereitung
des Ackerbodens, in dem der zunächst nur als ansQfxa vorhandene Aöyog gedeihen
soll. Diese Zubereitung ist das Entscheidende.

Die Frage, wieweit der Vergleich darauf hindeutet, daß in der Vorgeschichte des

hellenistischen Aoyog-ajtegjuarcxog-Begriffs (vgl. besonders Cicero, Fin. IV 17/18;
V 18 und 43, Tusc. III 2, Rep. V 11 und Hort. frg. 24 M.) Aristoteles einen
bestimmten Platz beanspruchen darf, muß hier dahingestellt bleiben. Daß sie von
keinem der modernen Kommentatoren der EN, soweit ich sehe, auch nur berührt
wird, ist charakteristisch für eine Interpretationsweise, die in Aristoteles fast
ausschließlich den mehr oder weniger getreuen Schüler Piatons aufzuspüren sucht,
aber die Möglichkeit seines Einflusses auf die Entstehung der hellenistischen
Philosophie unbeachtet läßt.

Damit kehren wir noch einmal zur EE zurück und wenden uns zu dem soeben

erwähnten Kapitel über die enry^ia. Wir interpretieren es allerdings nicht in seiner

4 Neuestens breit und mit einem ungeheuren Aufwand an Gelehrsamkeit, aber nur teilweise
befriedigend behandelt von J. Pepin in: Aristote, De la richesse, De la priere, De la noblesse,
Du plaisir, De Veducation. Fragments et temoignages (1968) 47ff.

14 Museum Helveticum



210 Olof Gigon

Gesamtheit, sondern beschränken uns auf den letzten wichtigsten Abschnitt, wo
die Möglichkeit der göttlichen Einwirkung auf das richtige Handeln in den

Gesichtskreis tritt: 1248 a 15-b 7.

Zuvor ist in 1248 a 12-15 das Ergebnis der vorausgehenden Untersuchung sehr

klar formuliert. Es hat sich gezeigt, daß die svrvxia nicht nur durch die rv^r),
sondern auch durch die Natur zustande kommen kann, was nun andererseits freilich

nicht bedeutet, daß die rvx^j gar keine Rolle spielt, sondern bloß, daß sie eine

begrenzte Rolle spielt.
Daran wird das Nachfolgende in der Form einer Aporie angeschlossen: Sollte

etwa doch die rvx^j die Ursache des richtigen Strebens schlechthin sein? Für diesen

Fall werden sogleich die Konsequenzen gezogen: Ist sie Ursache des Strebens,
dann auch die des Denkens und Planens. Denn es gilt der Satz, daß der Ursprung
von Streben, Denken und Planen nicht wieder im Streben, Denken und Planen

gesucht werden darf, wenn nicht ein Regreß ad infinitum zustande kommen soll.
Das Gewicht dieses Satzes, der abgewandelt und konkretisiert wenig später in
1248 a 27/28 wieder aufgenommen wird, kann kaum hoch genug eingeschätzt
werden. Er geht wesentlich über die EN hinaus, die sich im Rahmen der Abhandlung

tceqI exovoiov xai äxovatov mit der Feststellung begnügt, der Mensch sei die

clqxV seines Handelns; weiter fragt sie nicht (1110 a 15/16, b4; 1111a 23; 1113

b 19-21).
Als solche letzte ägxtf könnte also die rvxV in Frage kommen: 1248 a 22. Warum

diese Lösung nicht befriedigt, wird nicht ausdrücklich gesagt, läßt sich aber aus
dem Wesen der rvxrj, die nur für das zuständig sein kann, was neben dem äei

und dem (bg im xö noXv noch übrig bleibt (vgl. 1247 a 31-33), leicht ableiten.
Gesucht wird also eine aQxtf, die alles umfaßt und die ihrem Wesen nach auch

leistet, was hier gefordert wird, nämlich appj des Strebens, Denkens und Planens

zu sein.

Wenn dies daraufhin zur Frage nach der xivrjaecog ägxri in der Seele verallgemeinert

wird, so darum, um die entscheidende Aussage zu ermöglichen, über deren

Sinn kein Zweifel sein kann, auch wenn der Text leider gerade an dieser Stelle

hoffnungslos verstümmelt ist: Wie im All, so ist auch in der Seele Gott diese agx^J

xivrjoeoDQ. Und zwar wirkt Gott unmittelbar auf das fielov in uns (jenes delov also,

von dem schon in 1215 a 18/19 die Rede gewesen war), und dieses wiederum setzt

gewissermaßen Tiavra, also vor allem das richtige Begehren, in Bewegung. Denn
Gott allein erfüllt die oben gestellte Bedingung, eine o.qxJi zu sein, die selbst nicht
wieder Begehren, Denken und Planen ist, sondern etwas anderes (auf die Beziehung

dieser Stelle zu dem einzigen erhaltenen Fragment von IIsqI evyrjq ist oben
schon hingewiesen worden).

Von da an freilich mehren sich die Unklarheiten und wohl auch die Verderbnisse

im Text. Augenscheinlich wird in 1248 a 29-b 3 als eine besondere Form der
unmittelbaren Einwirkung der Gottheit die Mantik herangezogen, und zwar
gerade jene Mantik, die ohne menschliches Planen und ohne Mitwirken des Xöyog



Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 211

am verläßlichsten zu arbeiten vermag. Die Beziehung dieses Abschnittes zu
1214 a 22-24 liegt auf der Hand. Dort schien freilich die ironische Nuance unüber-

hörbar, während es hier (schon wegen der schweren Zerstörungen des Textes
besonders in 1248 a 35-38) nicht recht klar wird, wie das Ganze gemeint ist.

Ausgangspunkt ist offenbar die These, daß der anerkannte Sonderfall der

Einwirkung Gottes über den Xoyog hinweg als Beleg dafür dienen kann, daß auch im
Begehren, Denken und Planen selbst Gott als letzte dgyr\ angesetzt werden darf
und muß. Die Argumentation ist freilich hart genug, trotz dem schönen Abschluß,
dem Vergleich des Sehers, der gerade ohne den Xöyog die Zukunft am genauesten
erkennt, mit dem Blinden, der sich gerade, weil er blind ist, des Vergangenen am
genauesten zu erinnern vermag; die weitverbreitete Gleichung, die die EN
1096 b 28/29 formuliert als: (hg sv oth/nan öipig, evipv%fj vovg erscheint hier
unerwartet, aber sinnvoll abgewandelt. Besäßen wir noch Theophrasts Abhandlung
liegt ev&ovöiaöfjLov (D. L. 5, 43), würden wir zweifellos etwas genauer erkennen

können, wie 1248 a 29-b 3 und auch 1214 a 22-24 eigentlich gemeint sind und in
welchen größeren Zusammenhang sie gehören, schließlich auch, wie die Beziehung
zum platonischen Menon zu beurteilen ist.

1248 b 3-7 formuliert nach bekannter aristotelischer Weise das Ergebnis des

gesamten Abschnittes, fatalerweise wiederum an entscheidender Stelle mit
zerstörtem Text. Zwei Arten der evxvyia werden scharf unterschieden. Die eine ist
die von Gott herkommende, also jene, in der Gott sich gemäß 1248 a 15-29 als

dgyr\ alles richtigen Strebens erwiesen hat. Wer diese evxvyfa hat, ist also der

Kara xrjv ög/urjv xaxogftooxixoq (so nach v. Arnim zu schreiben; xaxogfiovv kommt in
1246 b 37-1248 b 7 so gehäuft vor wie sonst in keiner aristotelischen Pragmatie),
und diese evxvyia wird auch avveyrjg fiäXXov sein. Wie aber heißt die andere Art
Natürlich hat Dirlmeier z. St. vollkommen recht, Spengels Ergänzung (fj deyvaei)
abzulehnen. Denn diese zweite Art ist die durch den äußeren Zufall bestimmte, die
also Tiagä xrjv og/ufjv und ov ovveyrjq ist, also xvyrj im eigentlichen Sinne. Dennoch
kann der Text ohne eine Ergänzung schwerlich auskommen, wie dies Dirlmeier
anzunehmen scheint. Ein Gegenbegriff zu fj juev fteia kann nicht entbehrt werden,
also etwa fj de xarä (<5ta xvyrjv. Da fällt also letzten Endes der Fall der göttlichen
Einwirkung mit demjenigen der Natur zusammen, während die xvyr) für sich

steht. Man wird allerdings auch zugestehen müssen, daß der Einschub über den

Enthusiasmos verwirrend wirkt; denn in ihm liegt eine göttliche Einwirkung vor,
die ihrer besonderen Art nach kaum (rwe^g genannt werden kann. Von da her

begreift man denn auch, wie Spengel zu seiner Ergänzung (fj de (pvoei) gelangte.
Aber diese Ergänzung ist nun wieder mit 1248 a 15-29 unvereinbar. Ohne den

Einschub wäre alles klar.

2. Bekanntlich spielt der Begriff des ogftdg Xoyog in den ethischen Pragmatien
eine sehr sonderbare Rolle. In EN 1103 b 31-34 wird er als ein anerkannt wichtiger

Begriff eingeführt; in 1138 b 18-34 wird er ausdrücklich mit dem vnegßoXfj-



212 Olof Gigon

jusaov - Schema5 verknüpft, doch folgt sogleich die Bemerkung, daß mit
diesem Begriff allein noch nichts gewonnen sei; es komme darauf an, zu wissen,

was er seinem ogog nach bedeute. Die einzige Stelle jedoch, die im Buche über die

öiavorjtixai dgerai auf den ög&dg Xöyog zu sprechen kommt, ist 1144 b 21-30.

Gefragt wird nach dem Anteil der (pgovrjoig an dem Entstehen der ägerij. Zitiert
wird die These des Sokrates, wonach die ägerrj überhaupt in nichts anderem
bestehe als in der cpgovrjaig (in EE 1216 b 6, um nur diese Parallele zu nennen, steht,
wie nachher an unserer Stelle 1144 b 29, für cpgovrjoig präzisierend Emorrifirj). Dies
ist immerhin partiell richtig, wie die moderne These belegt, für die die agerrj als

xarä röv oofiov Xöyov zu bestimmen ist. Doch auch diese These ist einseitig.
aQErr] ist nicht schlechthin xarä rov ogfiov Xöyov, sondern juerä rov ogfiov Xöyov,
wie Aristoteles knapp, aber elegant erklärt. Der allgemeine Sinn des Abschnittes
ist evident. Gegen Sokrates, aber auch gegen die vvv Jidvreg, die wir einmal mehr
nicht eindeutig identifizieren können, verteidigt Aristoteles den Anteil des äXoyov

am Zustandekommen der ägerrj. Die Frage nach dem besonderen Wesen des

ÖQ-&ÖQ Xöyog bleibt indessen nach wie vor ohne Antwort. Ebensowenig geben die
ziemlich zahlreichen verstreuten Hinweise der EN auf den ogfiog Xöyog eine
brauchbare Auskunft darüber, was er eigentlich bedeutet.

Dies ist recht verdrießlich, doppelt verdrießlich für den, dem es nicht nur darum
zu tun ist, Aristoteles als gelehrigen Schüler Piatons zu erweisen, sondern vor
allem auch seinem Einfluß auf den Hellenismus nachzugehen. Denn man wird
schließlich kaum annehmen, daß zwischen all dem, was im Hellenismus über
den ÖQ'&ög Xöyog, bei den Lateinern die recta ratio, gesagt wird, und Aristoteles

keinerlei Zusammenhang bestehen sollte. Piaton verwendet zwar gelegentlich

den Begriff (am meisten, wie zu erwarten, in den Nomoi), doch ohne daß
sich erkennen ließe, welchen Platz er im systematischen Aufbau einnimmt und
ob er überhaupt für Piaton mehr bedeutet als eine mehr oder weniger frei
manipulierbare Wendung6.

Der Befund in EE weicht von demjenigen in EN spürbar ab. So wird in 1222

a 8-10 der ög&ög Xöyog von vornherein als die Mitte zwischen vjtEQßoXiq und

6 Auf dieses Schema selbst, das bei Demokrit VS 68 B 191. 102. 233. 235 aus liegt eu&vfitrjg
und bei Piaton, Protagoras 353 C-357 E vorbereitet und dann im Politikos 283 C-285 C plus
286 C-287 A ausgeführt wird, ist hier im einzelnen nicht einzutreten, so nötig es wäre. Nur
eine doppelte Warnung sei ausgesprochen: Einmal ist es durchaus nicht ausgemacht, daß der
Abschnitt des Politikos, so beachtlich er ist, für Piaton selbst eine derart zentrale Bedeutung
gehabt hat, wie einige der neuesten Interpreten vermuten; man darf schon darum zweifeln,
weil er sich gar nicht so leicht in die Umrisse der Doktrin vom ev und der äögiarog dvag
einzeichnen läßt, wie etwa Krämer, Arete bei Piaton und Aristoteles (1959), besonders 159ff. und
passim annimmt. Zweitens stehen die aristotelischen Texte zwar offensichtlich in einer
Beziehung zum Politikos; aber von einer glatten Abhängigkeit ist keine Rede; zum mindesten
hat Aristoteles das Schema nach Gehalt und Aufgabe entschieden modifiziert.

6 Der Leser der ausführlichen und gewichtigen Darlegungen Dirlmeiers, Nikomachische
Ethik* (1967) 298-304 könnte leicht übersehen, daß der Terminus technicus og&og Xöyog, an
den wir uns doch wohl oder übel halten müssen, wenn nicht alle Konturen verschwimmen
sollen, bei Piaton nur an wenigen Stellen überhaupt vorkommt.



Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 213

eXXeixpig bestimmt. Dasselbe sagt 1222 b 7-9 mit der Bemerkung, es werde später
zu prüfen sein, wie jene Mitte zu verstehen sei. Über 1227 b 12-19 (Auseinandersetzung

mit einer Doxa, für die der oq&ög Xoyog die ägexr] schlechthin ausmacht,

vgl. EN 1144 b 21-30) und 1231 b 33 hinweg weist dies auf das berühmte Schlußkapitel

der EE 1249 a 21-b 23. Ihm wenden wir uns nun zu.
Begonnen wird zunächst sehr einfach mit einem Vergleich zwischen Arzt und

GTiovdaloQ. Der Arzt wird sich an einen bestimmten ögog halten müssen, der ihm
gestattet, erstens beurteilend den gesunden und kranken Körper zu unterscheiden
und zweitens handelnd die richtigen Maßnahmen zu ergreifen, womit sofort das

Schema vneqßoXri - pieaov - eXXeapig ins Spiel kommt. Denn richtig ist eine

Maßnahme, die weder in das Zuviel noch in das Zuwenig abgleitet. Dem entspricht die

Haltung des onovdatog, der sich auch an einem solchen öqog orientieren muß, wenn
er sich zu den cpvaei fiev äya&ä ovx enaivexä de richtig verhalten will. Diese letzte
Distinktion greift auf das Vorangehende 1248 b 16 ff. zurück, wo anders als in
EN die cpvaei äya'&ä aufgegliedert werden in solche, die selbstzwecklich, also auch
xaXd und enaivexä sind gegenüber den anderen, die dies nicht sind. Gewiß hat
auch in der EN die Kategorie des enaivexov ihren festen Platz; sie wird in A 12

scharf abgegrenzt von derjenigen des xipaov, das höheren Ranges ist. Hier dagegen
wird das enaivexov nach unten abgehoben von Dingen, die zwar cpvaei äya&ä, nicht
aber enaivexä und xaXä sind; gemeint sind diejenigen, die anderswo unter der

Bezeichnung der exxög äya&ä zusammengefaßt werden. Die Gruppierung in EE
ist darum so interessant, weil sie eine Vorstufe darstellt zu dem bekannten
altstoischen Beweisgang, der griechisch bei Plutarch (SVF 3, 29), lateinisch bei
Cicero (SVF 3, 37) vorliegt.

Der nächste Abschnitt 1249 b 3-6 bezieht sich nicht nur ausdrücklich zurück
auf 1222 b 7-9, sondern findet auch sein (ausführlicheres) Gegenstück in EN
1138 b 18-34.

Mit 1249 b 6 beginnt das entscheidend Neue.

Eine erste allgemeine Formel zieht die Universalität der äq%eiv - aq%eo&ai-Relation

heran; man wird sich vor allem an Pol. 1254 a 21-b 16 erinnern. 1249 b 9

leitet die Anwendung auf die besondere Struktur des Menschen ein, die auch

durch die Relation eines äQ%6pievov zu einem ägyov charakterisiert ist. Das ägyov

gibt es indessen in einem doppelten Sinne, wie einmal mehr am Beispiel der Medizin

erläutert wird. Es gibt die ägyr], auf die hin gelebt werden soll (die Gesundheit),
und eine andere, die die Anweisungen erteilt darüber, wie auf jene erste hin gelebt
werden soll (die Medizin). Es ist diese Distinktion, die im Falle des &eojgr]Xix6v

gilt. Wir gelangen also zum ßiog &ecoQr)Xixog, der in der EE wie in der EN den

letzten und eigentlichen Gehalt der Eudaimonie ausmacht, unbeschadet der
Tatsache, daß im Laufe der Untersuchungen in EE wie in EN sich zuweilen
abweichende Perspektiven vorzuschieben scheinen.

Was sodann 1249 b 13-16 besagen will, ist klar. Der Gesundheit entspricht o

&eog, und auf ihn hin lebt der ßiog &ea)Qf]xixög. Der Medizin dagegen entspricht



214 Olof Gigon

die (pgovrjoig, die hier eine eigenartige, aber durchaus sinnvolle Doppelaufgabe hat.
Sie ist einmal, wie schon in 1214 a 32, 1215 a 34, 1216 a 38, Trägerin der ftscoQia.
Sie ist aber auch die Instanz, die die Anweisungen erteilt darüber, wie auf die
fiscogta hin gelebt werden soll; über diese zweite Aufgabe wird nachher gleich noch
einmal zu sprechen sein.

Daß unter dem o fieög von 1249 b 14. 17. 20 nicht etwa die Gottheit, sondern

lediglich das Göttliche in uns zu verstehen sei, hat neuerdings F. Dirlmeier zu
beweisen versucht und vielfache Zustimmung gefunden. Ich halte diese

Interpretation wenn nicht für unmöglich, so doch mindestens für im höchsten Grade
unwahrscheinlich. Sie beseitigt einige kleinere Unklarheiten, aber nur um andere,

größere neu einzuführen. Gewiß mag man bedauern, daß Aristoteles es versäumt
hat, ausdrücklich hervorzuheben, daß der vyleia im Felde der Medizin nicht etwa
im Felde des Geistigen ein delov in uns, sondern der #£og außer uns entspricht.
Umgekehrt aber muß ich rundweg bestreiten, daß ein Leser aristotelischer Zeit
hätte verstehen können, daß in 1249 b 14. 17. 20 nicht der fisog außer uns,
sondern bloß das ftelov in uns, also unser vovg gemeint sei. In unserem Texte wird ja
nicht metaphorisch-poetisch gesprochen wie in dem Euripidesvers Frg. 1018 N.2,
den Iambl. Protr. 48, 16f. Pist. und Cicero Tusc. I 65 aus Aristoteles zitieren,
sondern xvgicog; und da kann der vovg des Menschen zwar ftslov heißen, aber unter
keinen Umständen o ftsog schlechthin. Außerdem kommt es sicherlich vor, daß
Aristoteles sich über den Gegenstand des §ecoqeZv und voslv des Menschen nicht
näher äußert. Hier aber wird dieser Gegenstand mit aller Deutlichkeit genannt:
o fieog. Ist dieser hier genannte #eog nichts anderes als des Menschen eigener

vovg, so ergeben sich nur noch zwei mögliche Folgerungen: Entweder läuft die

fiscoQia auf jene in sich geschlossene vorjoig votfoscog hinaus, die nach Met. A 7 Gott
allein zukommt, oder aber wir müssen zwei Stufen der fiscogia annehmen: Auf der
unteren Stufe übt der Mensch die ftEWQia, die auf den Gott in uns gerichtet ist, und
auf der oberen muß doch wohl die ftscogia des Gottes in uns selbst in Aktion treten -
gerichtet worauf Versucht man diese Dinge von Dirlmeiers und Dürings
Voraussetzungen her zu Ende zu denken, so gerät man von einer Schwierigkeit in die
andere.

Davon abgesehen nimmt 1249 b 16 etcel xsivög ys ovÖEvög dsTrai evident eine

alte, seit Eurip. Herakles 1345/46 und Xen. Mem. I 6, 10 unendlich oft abgewandelte

Prädikation der Selbstgenügsamkeit Gottes auf. Daß Aristoteles sie in derart
unbekümmerter, apodiktischer Weise von der Gottheit auf den menschlichen vovg

übertragen hätte, scheint mir kaum denkbar, selbst wenn es möglich sein sollte,
den Widerspruch etwa zu Metaph. 1072 b 14-16 und EN 1154 b 20-31 durch eine

entsprechende Interpretation wegzuschaffen. Weiterhin besteht nicht der geringste
Zwang, ftEQansvEiv in 1249 b 20 auf die alte kultische Bedeutung des «für
angemessene Opfergaben sorgen» einzuengen. Schon die Diskussion des platonischen
Euthyphron 12 E-15 B zeigt, wie sehr es der philosophischen Überlegung daran
liegt, die degcmEia fiscov für eine Dienstbarkeit in Anspruch zu nehmen, die sich



Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles 215

gerade nicht in irgendwelchen Leistungen für die Gottheit manifestiert, sondern
in der Huldigung, wie sie der Gottheit als einem xifxiov zukommt (vgl. BN 1101

b 18ff.), und damit auch in jenem gottgemäßen Handeln, in dem sich der Mensch
als nere%(jjv -dstov rivog erweist und dadurch als befähigt, eine Eudaimonie zu
erlangen, die derjenigen Gottes ähnlich ist (vgl. 1217 a 22-29).

Unverständlich ist mir schließlich das dritte Argument Dirlmeiers, das in dem
Ausruf gipfelt: «Welche Vorstellung, daß die schauende Kraft in einem
Untertanenverhältnis zum geschauten Gott steht! Welcher Herrscher erlaubt dem Untertan,

den Sinn seiner Existenz darin zu erfüllen, daß er zweckfrei auf den Herrscher
schaut?»7. Von der Tradition der philosophischen Theologie her ist es im Gegenteil

ebenso selbstverständlich, daß der schauende vovg zur geschauten Gottheit in
einem «UntertanenVerhältnis» steht, wie daß in ebensolcher zweckfreier Schau
sich die Eudaimonie des Menschen, sofern er vovg ist, erfüllt.

Wenden wir uns nun zu 1249 b 16-21 im Ganzen. Da wird also jener ooog
formuliert, den 1249 a 21 und b 1 gefordert hatten. Er ergibt sich sinnvoll aus dem

Voraufgehenden. Gesucht wurde nach einem Maßstab, nach dem die bloßen epvaei

äya&a zu ergreifen oder zu verwerfen wären. Ein solcher Maßstab kann nur die

Beförderung der ftecoQia sein. Der Text sagt noirjoei, wobei es sich von selbst
versteht, daß dieses Wort nicht gepreßt werden darf. Die richtige Auswahl der äußeren
Güter wird die §eo)Qia natürlich nicht erzeugen, wohl aber sie ermöglichen, noielv
ist nicht mehr als der Gegenbegriff zu xcoXveiv (b 20). Sowohl der Überfluß wie
auch der Mangel an den cpvaei ayafia können die ftecoQia stören und verhindern.

Die präzise Formulierung dieses ögog ist der EE eigentümlich. In einem

allgemeineren Sinne fehlt es freilich nicht ganz an Parallelen. Es ist für Aristoteles
eine unerläßliche Voraussetzung der Eudaimonie, daß ihre Betätigung ävepmodiOTog

sei. Man darf schon EN 1100 b 29/30 vergleichen und dann vor allem 1153 b 9-21

(dazu die Transposition auf den Bereich der ägiorrj noXnela in Pol. 1288b 21-24).
Wollte man weiter ausholen, was hier nicht geschehen kann, so wären auch
Stellen wie Cicero ND II 35/36 zu berücksichtigen. Die (pgovrjaig, sagten wir, hat
in unserem Zusammenhang eine Doppelfunktion. Sie trägt die fccoQia, vollzieht
aber auch die der fiscogia dienliche Auswahl aus den cpvoei ayafta. Sie greift damit
unzweifelhaft in den Bereich der Praxis über. Indessen ist es eine Praxis besonderer

Art. Wenn wir uns an jenem System der Seelenteile orientieren, das mit
geringfügigen Varianten von EE und von EN vorausgesetzt wird, so ist die hier der

cpQovrjöig zugewiesene Aufgabe durchaus nicht identisch mit derjenigen, die dem

praktischen Logos zukommt. Dieser hat nämlich, was nicht belegt zu werden

braucht, die Aufgabe, das äXoyov juegog der Seele (soweit es nicht rein vegetativ
ist und insofern seiner eigenen Gesetzlichkeit folgt) zu lenken und auf diese Weise

die fjd'iKri ägerr] herzustellen. Lenkung des äXoyov und Auswahl aus den (pvaei aya-
$ä sind aber zwei ganz verschiedene Dinge.

7 Dirlmeier, Endemische Ethik 499.



216 Olof Gigon: Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik

Doch kommt gerade unser Text in seinen letzten Zeilen 1249 b 21-23 auf das

Verhältnis des äXoyov [aeqoc, rfjg yvyfjg zur ftewqia zu sprechen. Neben den oqog,
den 1249 b 16-21 geboten hat, tritt ein zweiter, auf das System der Seelenteile

bezogener. Der Anfang des Satzes ist zerstört, aber der Schluß formuliert bei aller

Knappheit völlig klar. Das äXoyov fj,egog läßt sich nicht als solches austilgen; denn

es gehört zum Ganzen der Seele und behauptet bei jedem Menschen, auch beim
ßecoQrjTixog, seinen Platz. Es darf jedoch mit keinem Eigengewicht zur Geltung
kommen. Anders gesagt: auch der fieoDQrjrixög bedarf der fj§ixfj ägerfj, aber sie darf
seine Aufmerksamkeit nicht beanspruchen. Denn was an Kraft auf die Lenkung
des aXoyov [xegog verwendet wird, geht zwangsläufig der fiecogia fieov verloren.

Wir werden gerne vermuten, daß Aristoteles das, was vor allem in 1249 b 16-21
und 21-23 angedeutet wird, anderswo in größerer Ausführlichkeit behandelt hat.
Aber auch so läßt sich bei behutsamer Interpretation erkennen, daß ein sinnvolles
Ganzes vorhegt. Der ogog, der dem ögd-dg Xoyog und dem [jleoov zwischen VTzegßoXtf

und eXXstipig Gehalt gibt, ist ein doppelter: von der ftewgia als Aufgabe her gilt es,

mit den cpvoei äyafta einerseits, mit dem äXoyov [xegog rfjg ipv%fjg andererseits so

umzugehen, daß die Tätigkeit des fieoogelv sich ungestört entfalten kann.
Der allerletzte Satz der EE resümiert summarisch und formlos, wie bei Aristoteles

nicht selten, aber sachlich korrekt die in 1248 b 8-1249 b 23 entwickelten
Probleme. Wir stehen damit an einem Punkte, der dem Ende von EN K 9 prinzipiell
entspricht. Was in einem supponierten <5e-Satz folgen könnte, wäre höchstens,
wiederum wie in EN, eine Überleitung zu einer nachfolgenden Pragmatie. Aber
die Thematik der EE als solche hat mit diesem Satz ihr angemessenes Ende
gefunden.


	Zwei Interpretationen zur Eudemischen Ethik des Aristoteles

